(EUVRES

M* DE SEGUI

DEUXIEME SERIE

TOME CINQUIEME

PARIS

LIBRAIRIE SKINT-JOSEPH
TOLRA, LIBRAIRE-EDITEUR

112 bis, RUE DE RENNES, 112 bis

Traduction et reproduction réscrvées






BW% Seiut Libere

http://www.liberius.net
© Bibliotheque Saint Libere 2010.

_* Toute reproduction a but non lucratif est autorisée.
/



bsl
BSL 2010





(EUVRES

M™ DE SEGUR



EMILE COLIN -— IMPRIMERIE DE LAGNY

¢



LES

FRANCS-MACONS






AVIS DE L’EDITEUR.

Cet opuscule a été composé en 1867. Depuis, les choses ont
marché vite ; la lumiére s’estfaite, et la secte magonnique a jeté
le masque. Aujourd’hui, elle avoue carrément qu’elle est ce
qu’elle est, c’ost-d-dire I'organisation antichrétienne de la Ré-
volution.

Les coléres qu’a suscitées et'quc suscite encore ce petit opus-
cule sont inimaginables; elles se congoivent parfaitement et,
mieux que tous les raisonnements, elles prouvent la redoutable
vérité des révélations faites ici au public.

Quantité de francs-maconsen ont fait 'aveu. «L’auteur dece



4 AVIS DE L'EDITEUR.

petit livre est bien informé », disail enlre autres, en 1868, un
vioux franc-magon de Tours. Et 'un des chels les plus enrages
des loges de Marseille, revenu ala pratique de la Religion, dé-
clarait «qu'une des choses qui lui avaient faitle plus d’impression
était le petit livre de Mgr de SEeur sur la Franc-Magonnerie. Je
I'ai lu, ajoutait-il, croyant y trouver une terrible exagéralion ;
ct au contraire, je I'ai trouvé tellement au-dessous encore de la
vérité, que j’en ai 6té offrayé moi-méme, et j’ai senti le bosoin
de sortir de mon affrcuse situation. »

Diev aidant, cet opuscule a empéché grand nombre d’dmes
d’atro séduites ; et il a ouveriles ycux & beaucoup de pauvres
dupes qui s’étaient laissé prendredans les filets du Grand-Orient.
A Paris, dans une grande école du soir, fréqueniée par plusieurs
centaines d’ouvriers et de jeunes gens, plus de cinquante, enun
seul mois, ont été décidés par lalecturc de ces quelques pages
a quitter immédiatement les loges ou ils venaicnt de s’affilier.

Dés son apparition, cotte brochure a été enlevée avec une
grande rapidité : en trois mois neuf éditions, c’est-a-diro présde
trente mille exemplaires, ont été écoulés; en moins de cinq ans
trente-six éditions, ¢’est-4-dire prés de cent vingt mille exem-
plaires ; ot cela continuc toujours.

L’auteur a été prévenu secrdtement, en 1869, que les arriére-
Loges l'avaient condamné & mort. « Votre petit livre a fait un
mal terrible 4 la Magonnerie, lui ditl'inconnu qui venaitle pré-
venir ; onvous a voué A la mort. Prenez garde & vous; celapcul
vous arriver demain, aprés-demain. » Puis, se reprenant:
« Demain, répéta-t-il ; anjourd'hui peut-élre. Vous avez fait du
bien & quelqu’'unde ma famille, ajouta-t-il avec unc certaine
émotion; ¢’est pour cela que je viens vous avertir. Maisne cher-
chez pas & en savoir davantage : je serais perdu moi-méme, et



AVIS DE L’EDITEUR. 5

mon aflaire serait bientot faite. » — Preuve évidenie que la
Franc-Maconnerie eost, comme clle ne cesse de le dire, une
sociélé de bienfaisance!...

Les Francs-Magons de Mgr de SEGUR ont eu plusieurs tra-
ductions italiennes ; on les a traduits également en Allemagne,
en Angleterre, en Espagne, aux Etats-Unis, au Mexique, au
Pérou, otc.






LES

FRANGS-MAGONS

Dans cel opuscule, je ne m"occupe pas de la Franc-
Magonnerie au point devue politique, ni méme au point
de vue social; mon seul butest d’en faire comprendre les
dangers au point de vue moral et religieux.

Une propagande redoutable, qui s’accroit de jour en
jour, et qui couvre comme d’un immense réseau, non
seulement I'Europe, mais le monde entier, rend de plus
en plus nécessaires et la vigilance ¢l la lutte. I1 n’est
presque pas de dioceése ou les Francs-Magons ne soient
organisés. D’aprés leurs derniers comptes rendus, ils
sonl plus de Auiz millions et comptent environ cing mille
Loges, sans compter les arridre-Lioges. En France,
le nombre des Francs-Magons dépasse déja seize cent
malle !



8 LES FRANCS-MAGONS.

Faire connaitre la Franc-Maconnerie, c¢’est le meilleur
moyen d'en préserver les gens de bicn. J'offre donc cet
opuscule populaire aux prétres el aux catholiques zélés qui
ont a cceur la sainte cause de I’Eglise ella conversation de
la fo1. Puisse-t-il les aider & préserver du feu beaucoup de
pauvres papillons qui vont & la chandelle parce qu'ils ne

savent pas qu’elle brile!

Du nom de Franc-Macgon.

En général, les noms expriment les choses. Ici ¢'est tout
I'opposé : les Francs-Magons ne sont ni francs ni magons.
Qu'’ils ne soient pas macons, il est inutile de le démontrer.
Qu’ils ne soienl pas frances, cela n’est pas moins clair,
puisque leur sociélé repose sur des initiations mystérieuses
qu’ils ne dotvent révéler d personne, sous peine de mort.

Vis-a-vis des profanes, les Francs-Magons se donnent
Pair d’étre tout bonnement « unc société bachique et phi-
lanthropique, mangeante, buvante, cliantante el bienfai-
santc; » nous allons voir s’il n’y a rien la-dessous. Ils ne
sont pas plus innocents qu’ils ne sont magons.

Si par Franc-Magon il faut enlendre libre-Macgon, le
voile de l’associalion se souléve déja quelque peu : &bre
de quelle liberté? Libre vis-d-vis de qui? Libre de quoi



LES FRANGS-MACONS. 9
faire? Nous le verrons bientdt, et ce sont de terribles
mysleres.

Ce nom bizarre de Franc-Magon leur vient, parait-il,
d’Ecosse. Aprés que le Pape Clément V el le roi de France
Philippe le Bel eurent trés justement aboli, au commen-
.cement du quatorziéme sidcle, l'ordre des Templiers (1),
plusicurs de ces infames se¢ sauveérent cn Ecosse, ot 14 ils
se constitudrent en société secréte, vouant une haine impla-
cable, une éternclle vengeance a la Papauté et a la royaulé.
Pour mieux déguiser leurs complots, ils s’affiliérent & des
corporalions de magons, en prirent les insignes et I'argot,
et se répandirent plus lard sur toute I'Europe, & la faveur
du protestantisme. Leur organisation définitive parait dater
des premiéres années du dix-huititme sidcle (2).

Pour jeter de la poudre aux yeux du vulgaire, ils pré-
tendirent remonter jusqu’au temple de Salomon, jusqu’a
la tour de Babel, jusqu'au déluge, voire méme jusqu’au

(1) Les chevaliers du Temple avaient été institués pour défendre la
foi dans la Terre-Sainte, Ils se répandirent bientdt dans toute 'Europe
et acquirent par leurs richesses une immense influence. Un de leurs
premiers Grands-Maitres se laissa séduire parles Turcs, et introduisit
dans ’Ordre, avec des mceurs contre nature, des pratiques sacrileges
qui restérent trop longtemps dans un profond secret. Philippe le Bel
découvrit ces horribles mystéres, elpressa vivemecnt le pape Clément V
de punir les Templiers et de supprimer leur Ordre. Le but principal
de Philippe le Bel était la confiscation de leurs biensa son profit;
celui du Pape fut l'intérét dela foi, de la justice et des mceurs. Ce
point historique est aujourd’hui un fait avéré.

(2) Je ne veux pas dire pour cela que les Francs-Magons aient hérité
des horribles meeurs des Templiers; ce que je constate seulement,
c’est la relation de famille qui semble exister entre les uns et les au-

tres.



10 LES FRANCS-MACONS.
paradis terrestre, et bon nombre de leurs adeples furent
assez naifs pour croire & ces niaiseries.

Qu’est-ce donc que la Franc-Magonnerie? Comment de-
vient-on Franc-Magon ? Que se passe-t-il dans les Loges?
Derritre les Loges il vy a des Arriére-Loges, et qu’y
fait-on? La Franc-Maconnerie est-clle une institution
louable, morale, religieuse ou du moins bienfaisante ?
N’est-elle pas essentiellement anti-chrétienne, anti-catho-
lique? Est-elle puissanle et agissanie? Que veut-elle?
Bst-il permis de s’enréler sous sa bannidre mystérieuse ?...
Nous allons répondre bridvement & ces graves ques-
tions (1). Mais auparavant, élablissons une distinction im-
portante.

II

Qu'il y a Franc-Macgon et Franc-Magon.

[l ya la Franc-Magonnerie qui se voit plus ou moins, et
la Franc-Magonnerie qui ne se voit pas du tout, et les
deux n'en font quune: « La Magonnerie est une, son
point de départ esl un », disail naguére un certain Frére
Ragon, I'un des organes les plus accrédilés de la secte (2).

(1) Une grande partie de nos renseignements ont éLé puisés dans
I'intéressant ouvrage de M. Alex. de Saint-Albin, intitulé: les Francs-
Magons et les Sociétés secrétes. Nous y renvoyons les lecteurs qui vou-
draient étudier plus & fond cette importante matiére.

(2) Il a fait un livre quia été, par V'ordre de la Loge chapitrale,



LIS FRANCS-MACGONS. 11

A la premiére apparlient 'immense majorilé des Francs-
Magons, Sur les huit millions d’adeptes, « il n’y a gudre que
cinq cent mille membres actifs ». C'est 1'aveu formel
échappé au journal le Monde Magonnigue, en son numéro

- d’aofit 1866.

-

Ces cinq cent mille sont les Magons en activité de ser-
vice, les magons d’élite; mais ce ne sonl pas encore les
Magons des arriére-Loges, les Macons scélérals, qui

-savent ce qu’'ils font, qui veulent délibérément détruire

le christianisme, I'Eglise et la société, et qui, sous
différenis noms, composent ce qu'on appelle les sociétés
secrétes. Ceux-la sont les chefs de la Révolution, qui veut,
comme chacun sait, bouleverser le monde et substituer par
toute la terre « les droits de 'homme aux droits et au régne
de Dirv. »

Les huit millions d’hommes initiés a la Magonnerie exté-
rieure sont presque tous des menés, qui la plupart du temps
ne savent ot on les conduit. On se sert d’enx comme d’'un
dépdt ou 'on choisit des recrués, comme de bonnes vaches
a lait qu'on peut traire & volonté, comme des trompettes
qui chantent parlout les louanges dela Magonnerie, déve-
loppent son influence, lui attirent des sympathies... et de
I'argent.

Orient de Nancy, l'objet « d’une réimpression officielle dite édition
sacrée, & 'usage des Loges et des Macons seulement. » Ce Fr.-. Ragon
est un ancien vénérable. Le Grand-Orient, en approuvant ses écrits,
a proclamé qu’ils contiennent la pure doctrine maconnigue. Nous le
citerons souvent dans cet opuscule, comme une source authentique
que I'’ennemi ne peut désavouer.



12 LS FRANCS-MACONS.

Derriére cetie mulililude qui boit, qui chante ct qui parle
de morale, les vrais Magons cachent merveilleusement tou-
tes leurs trames.

Parmi les Francs-Macgons du dehors, il peutly avoir et il
ya sans doutc des gens honnétes selon le monde, des
coeurs généreux ct dévouds qui seraient chrétiens s'ils
connaissaient la Religion, mais que l'ignorance égare
dans de fausses voies. Ils se laissent prendre a des appa-
rences de fraternité et de bienfaisance, et s'indignent de
bonne foi quand P'Eglise dénonce et flétrit ’Ordre magon-
nique.

Mais ce qui domine parmi les Magons, ee sont les gros el
petits bourgeois sans religion; les Prudhomme, Dbonnes
dupes qu’on méne par le bout du nez, et que flairent si bien
tous les chefs de secte ; ces gens-la sont tout ébahis quand
ils viennent a découvrir la profondeur de I'abime qu’ils ont
creusé de leurs propres mains.

Ce sont encore les ambitieux, les avocats sans cause el
sans consclence, les esprils faux, les révolutionnaires, les
1déologues qui courent aprés 'inconnu, les philanthropes &
lamode dujour: enfin, et surtout, les hommes de plaisir,
qui ne demandeni pas micux que de moraliser soi-disant et
de sauver le genre humain, en mangeant, en buvant et en
chantant. Les militaires abondent dansla Franc-Magonnerie
et aussi les juifs et les cabaretiers ; & Paris seulement,
prés de deux mille cabaretiers fréquentenl pieusement les
Loges.

Tout en accordant qu'il ya ¢a et 12 des gens de bien
égarés dans les rangs de la Franc-Magonnerie, nous serons



LES FRANCS-MAGCONS. 13
obligé d’avouer, quand nous aurons pénéiré dans leurs
mysilres, ques'il y ena il n’y en a gutre.

11

Quel est le secret du recrutement hahituel de la Franc-
Macgonnerie.

On peut bien dire que c’est le secret du démon. Ecoutez
plutdf et jugez.

« L’essentiel, écrivait un des chefs occultes, surnommé
« Pelit-Tigre, » 'essentiel est d’isoler I’homme de sa fa-
mille, et de lui en faireperdre les meeurs. 1l esi assez dis-
posé, par la pente de son caraclére, & fuir les soins du mé-
nage, & courir aprds de faciles plaisirs et des joies défen-
dues. Il aime les longues causcries du café, l'oisivelé des
spectacles. Entrainez-le, soutirez-le, donnez-lui une im-
porlance quelconque, apprenez-lui discrétement 3 s’ennuyer
de ses travaux journaliers, el par cc mandge, aprés l'avoir
séparé de sa femme et de ses enfants, aprés lui avoir mon-
tré combien sont pénibles tous les devoirs, vous lui incul-
quez le désir d'une autre existence. L’homme est né re-
belle ; attisez ce désir de rébellion jusqu'a I'incendic, mais
que lincendie n’éclate pas. C’est une préparation a la
grande ccuvre que vous devez commencer.

« Quand vous aurez insinué dans quelques dmes le dé-
golit de la famille et delareligion (I'un va presque toujours



14 LES FRANCS-MAGONS.

a la suite de l'autre) laissez tomber certains mols qui pro-
voqueront le désir d’élre affili¢ 4 la Loge la plus voisine.
Celle vanité du citadin ou du bourgeois de s’inféoder & la
Franc-Magonnerie a quelque chose de s1 banal et de st uni-
versel, que je suis toujours en admiration devant la stu-
pidité humaine. Je m’¢lonne de ne pas voir le monde en-
tier frapper a la porle de tous les Vénérables, et demander
a ces messicurs 'honneur d’étre I'un des ouvriers choisis
pour la reconstruction du temple de Salomon. Le prestige
de I'inconnu exerce sur les hommes une telle puis-
sance, que l'on se prépare avec iremblement aux fan-
tasmagoriques épreuves de I'initiation ei du banquet
fraternel.

« Se trouver membre d’unc Loge, se sentir, en dehors
de sa femme et de ses enfants, appelé & garder un secrct
gqu'on ne vous confie jamais, est pour certaines natures
une volupté et une ambilion (1) ».

Qu’en dites-vous ? Quelle scélératesse !

Un autre Magon, le F.-. (2) Clavel, expose, bien qu’avec
motns de cynisme, le méme honnéte sysléme de recru-
tement. Voici ses propres paroles; il faut bénir Diev de ce
que ces impies nous livrent ainsi parfois le sccret de leur
conspiration : « La Franc-Magonnerie, dit-on d& ceuzx que
lon veut enrdler, est une institulion philanthropique pro-

(1) Letire & la vente piémontoise, 18 janvier 1822,

(2) Ces trois points forment le triangle mystérieux, symbole du
niveau égalitaire que la Franc-Magonnerie entend prononcer sur tou-
tes les régions du globe, pouren faire disparaitre toute religion et
toute autorité qui n’émanent pas d’elle.



LES FRANCS-MAGONS. 13
gressive dont les membres vivent en fréres sous le niveau
d’unc douce égalité... Le Franc-Magon est citoyen de ’u-
nivers: il n’existe aucun licu ot il ne rencontre des fréres
empressés a le bien accueillir, sans qu’il ait besoin de leur
étre recommandé autrement que par son titre, de se faire
connaitre d’cux autrement que par les signes el les mots
mystérieux adoptés par la grande famille des initiés.

« Pour déterminer les curieux, on ajoute que la société
conserve religicusement un secret qui n’est et ne peut étre
le partage que des seuls Francs-Magons.

« Pour décider les hommes de plaisir, on fait valoir lcs
fréquents banquets out la bonne chére ct les vins généreux
excitent & la jole et resserrent les liens d'une fraternelle
intimité.

« Quant aux artisans et aux marchands, on leur dit que
la Franc-Macgonneriec leur sera fructueuse, en étendant
Ie cercle de leurs relations et deleurs praliques. — Ainsi
Lon a des arquments pour tous les penchants, pour toutes
les vocations, pour toutes les intelligences, pour toutes les
classes (1). »

Lecteur honnéte, encore une fois u’en dites-vous?

Pour compléler le tablcau, nous pourrions ajouler:
Quant aux chrétiens, pour ne pas les effaroucher, onles
berne de belles paroles; on leur dit que la Franc-Ma-
gonnerie n’cxclut aucune religion; qu’ill y a méme des
prétres qui en font partie, etc. — Une bonne femme,
mére de famille, n'est-elle pas venue un jour consulter

(1) Histoire pittoresque de lu Franc-Magonnerie, p. 1 el 2,



16 LES FRANCS-MACONS.
un saint prétre de mes amis, ct lul demander irés séricu-
sement s’il était vrai « que les PP. Dominicains fussent,
a latéte des Francs-Macgons, en France? On tourmente
non mari pour qu’il se fasse recevoir, ajouta-(-clle, et
comme je m'y oppose de tout mon pouvoir, on est venu
me dire que les PP Dominicains étaient de celte société-1a
ct qu'ils la dirigeaient. Est-ce bien vrai? »

Tels sonl les honnétes secrets du recrutement de la
Franc-Magonnerie.

v

Avec quel cérémonial on est fait Franc-Magon.

Quand une de ces « certaines natures » s'est laissé
attraper 4 la glu d’un mencur quelconque, voici ce qui
arrive. C'est aussi grotesque que coupable ; el ce n’est
pas peu dire.

Le premicr grade de la Franc-Magonnerie extéricure
est le grade d’Apprenti;le sccond, celui de Compagnon ;
le lroisitme, celui de Maitre. Grade veut dire ici degré
d’ascension vers la lumiére. Bien entendu, nous autres
chirétiens, hommes de fol el de bon sens, nous ne sommes
que des profanes, voués aux ténébres.

On se préscnte donc d'abord pour devenir Apprenti
Magon. Au jour {ixé pour I'admission, 'aspirant, « amené
aulocal de la Loge par un Frére qu'il ne connail pas »,
est introduit dans une chambre solitaire, ou il trouve,



LES FRANCS-MACONS. 7
entre deux {lambeaux, la Bible ouverte au premier cha-
pitre de saint Jean, — Pourquoi cela ? Un Macon innocent
répondra : « Parce que nous sommes des gens religieux
et éclairés; » mais que répondrait un Macon initié, un
Macon de ces arriere-Loges dont nous parlerons tout a
I'heure, ou I’on vous dit carrément qu’il n’y a pas d’au-
tre Diev que la nature, et que le culte de la Magonnerie
sadresse au soleil?

On. laisse I’aspirant seul pendant quelques minutes :
Pattente donne du piquant a la chose. On lui 6te ensuite
ses vélements; on lui met a uu le coté gauche et le genou
droit; on lui fait meltre un soulier en pantoufle (ce point
est d’'une immense importance); on lui enléve son cha-
peau, son épdée (il doit en avoir une) et tout « son métal, »
¢’est-d-dirc son argent. On lui bande les yeux, et on
le conduit dans le « cabinet... des réflexions ». On lui
défend d’Oter son bandeau avant qu’il ait entendu frapper
trois grands coups. On le laisse seul de nouveau, el
quelque temps se passc dans l'attente inquicto que donne
a cel imbécile cetle suite de mysteres. Enfin il entend
le signal; il dte bien vile son bhandeau : il se voit dans
une salle tendue de noir, ct sur les murs il lit, avec une
joie facile & concevoir, des inseriptions encourageantes
comme celles-ci :

St tu es capable de dissimulalion, tremble ! on tra au
fond de ton caur. — Siton dme a senti Veffroi, ne va pas
plus loin. — On pourra exiger de lov les plus grands
sacrifices, méme celut de la vie; es-tu prét a le fuire ? clc...

Dans ce « cabinet des réflexions », le candidat est

A\ 2



18 LES FRANCS-MACONS.

obligé de faire son teslament ct de répondre par écrit
aux trois questions snivantes :

« Quels sont les devoirs de ’homme envers Digu? » —
« Quels sont ses devoirs envers ses semblables? » —
« Quels sont ses devoirs envers lui-méme? »

Puis, «le F.+. Terrible » (sic) vient prendre avec la
pointe d'une épée le testament ct les trois réponses, pour
les porter a la Loge. Dans I'argot franc-macon, on appelle
Loge les réunions des adeples; le lien de I’assemblce
s'appelle temple (réminiscence pieuse des Templiers et
de leurs mystéres) ; le président s’appelle Vénérable.

Le Fr.:. Terrible apporte donc au Vénérable le testa-
ment et les réponses. Quelles qne soient ces réponscs,
le candidat cst toujours admis. Proudhon, 1'athdée, le
blasphémateur, fut admis, et il venait de répondre: —

« Justice & tous les hommes. » — « Dévouement a son
pays. — Guerre a Dieu! » Il est vrai, c’était la Loge de la

Sincerilé, Parfaile Union et Constante Amitié. Une Loge
si suavene pouvail repousser un candidat si parfaitement
sincere, sisincérement parfait.

Le Fr.+. Terrible revient aupauvre candidat, lui bande
encore les yenx, et lui passe autour du cou une corde
dont 1l tient le bout, pour le conduire ainsi & la porte
du temple, ot il le fait heurler trois fois avec force, Ceux
qui sont dedans tichent de ne pas rire.

Le temple est tendu de bleu, c¢e qui se passe la étant
tout céleste. Un Fr.., nommé Premier Surveillant,
signale gravement au Vdéncrable ees coups frappés 4 la
porte. Dialogue entre le Veénérable, le Premier-Sur-



LES FRANCS-MAGCONS. 19
veillant et le Fr.. Terrible; aprés quoi le postulant est
introduit dans le temple. Il y a deux colonnes, en-
tre lesquelles I'aspirant est amené, toujours la corde
au cou. Le F.-. Terrible lui appuie fraterncllement la
pointe de son épée sur le ceeur, et interrogatoire com-
mence.

Le Vénérable, mettant ses luneties sur son vénérable
nez, dit d’une voix sombre, mais vénérable : « Que
sentez-vous ? Que voyez-vous ? » ((uestions indélicates
vis-a-vis d'un pauvre diable qui a les yveux bandés et &
qui I'on pique ’cstomac).

Le postulant avec candeur : — « Je ne vois rien ; mais
je sens la pointe d'une arme. »
Le Vénérable. — « Rélléchissez bien & la démarche

que vous faites. Yous allez subir des épreuves terribles.
Vous sentez-vous le courage de braver tous les dan-
gers auxquels vous pouvez étre exposé ? »

Le postulant, énergiquement : « Oui, monsieur ! »

Le Vénérable, sans rire : — « Alors je ne réponds plus
de vous!...-F.-. Terrible, entrainez ce profane hors du
temple ; et conduisez-le partout ou doit passer Ic mortel
qui aspire & connaitre nos scerets. » — Tout cela est
textuel ainsi que tout ce qui va suivre. C’est tiré du
Rituel maconnique, réédité avec grand soin dans ces
derniers {emps.

Aussitot le Fr. . Terrible tire la corde, entraine I'aspi-
rant, donl les yeux sont toujours bandés, le fait pirouet-
ter sur lui-méme unc demi-douzaine de fois dans une
alle dite des Pas-Perdus; quand il le voit dérouté, i



20 LES FRANCS-MACONS.

le raméne finement dans la Loge, sans que le patient
s'en doute.

Attention ! les épreuves vont commencer. Ce serait lo
martyre de Jocrisse, si ce n’étail D'initiation a des choses
détestables.

v

Premié¢re et terrible épreuve de 1’Apprenti Macon.

Au milieu de laLoge est préparé¢ un grand cadre, tendu
e papier, comme les cerceaux ue percent les écuyéres
lle nos cirques. Des Fréres souticnnent le cadre, instru-
ment de la premicre épreuve.

« Que faut-il faire du profane? » demande le Fr.-.
Terrible au Vénérable. Et le Vénérable : « Introduisez-
le dans la caverne. » Deux Macons saisissent aussilol
Paspirant, le lancent de toules leurs forces sur le cadre,
ct le papier livre passage en se déchirant. Deux autres
Macons recoivent le patient, de 'antre cOté, sur leurs
bras entrelacs. On referme violemment les deux bat-
tants de la porte. On imite le bhruit de verrouset de ser-
rures, ¢l l'intelligent postulant peut se croire enfermé
dans la fameuse caverne... Quelques instants sc passent
dans un silence profond; c’est le silence de la tombe !

Tout a coup le Vénérable (élernue), tape un grand
coup de maillet ‘sur n'importe quoi;, fail mettre a ge-
noux l'aspirant, ct adresse unc maniére de pricre au
Patron de DI'établissement qu’ils appellent « le Grand



LES FRANCS-MACONS. 21
Architecle de I'Univers. » La Maconnerie est trés-pro-
digue de ces especes de pricres; elle met le nom de Dievu
a toule sauce. C’est une indigne hypocrisic; car nous
verrons tout & I’heure qu’en réalité la Franc-Macon-
nerie est athée, ct « que le culle de la Nalure estle bul
du Magon , » comme ose le déclarer 'auteur sacré dans
un de ses livres officiels .

Le Vénérable fait asseoir I’aspirant, qui a toujours les
yeux bandés, sur un siége hériss¢ de pointes ( pour
plus grande commodité) et lui demande s'il persiste dans
son noble dessein. Jocrisse répond majestueusement que
oui. Suivent des (uestions morales et saugrcnues, un
discours pathétique du Vénérable sur les devoirs des
Macons, dont le premier, dit-il, « est de garder un
silence absolu sur les seerets de la Franc-Maconnerie ».
— Nous verrons bientdt si ces secrets sont en harmonie
avec tout ce puéril cérémonial ; et puis, pourquoi des
sccrets dans une société qui se dit uniquement bien-
faisante «t philanthropique ?

Ensuite commence une autre simagrée : le Véndrable
demande & I’aspirant s’il est sincére ct s'il peut en don-
ner sa parole d’honncur. Par son ordre « le F.-. Sacri-
ficateur » conduit le patient « a 'autel », et le fait boire
a une coupe & pivot divisée en deux compartiments.
« Si vous n’étes pas sincere, dit le Vénérable, la douceur
"de ce breuvage va se changer pour vous cn un poison

! Le Fr.-. Ragon, Cours philosophiquc et intevprétalif des Initiutions
anciennes et modernes.



22 LES FRANCS-MACONS.

subtil. » Et au moyen du pivot, on lui fait boire, sans
qu'il s’apercoive du tour, d’abord de I'can claire, puis
un breuvage amer. Il va sans dire qu’il a toujours les
yeux bandés et qu’il fait la grimace. Aussitdt le Véné-
rable, qui est plus fin qu’il n’en a lair, s’exclame, en
frappant un nouveau coup dec maillet : « Que vois-je,
monsieur ? Que signifie cette allération subite de vos
traits ? Le doux breuvage se serait-il déja changé pour
vous en poison ?... Qu'on ¢loigne le profane! »

Le F.-. Terrible raméne le postulant entre les deux
colonnes. Et le Vénérable lui dit encore : « Si vous vou-
lez nous tromper, n’espérez pas y parvenir; mieux
vaudrait vous retirer a I'tnstant ; vous éles libre encore.
La certitude que nous aurions de votre perfidic vous
serait fatale, et il vous faudrait renoncer a revoir jamais
la lumiere du jour.F.-. Terrible, replacez ce profane sur
la sellette des réflexions. »

Si le postulant se décide a continuer, on passe & la
seconde épreuve.

VI

Les trois voyages :
seconde épreuve de 1'Apprenti Magon.

En voyant des millions d’hommes se soumettre depuis
des siécles a ces humiliantes et sotles pratiques, on cst
saisl d'une soile de pitié; et avec le F.-. Petit-Tigre,
« on est en admiration devant la stupidité humaine ».



LES FRANCS-MACONS, 23
Si le démon n¢ s’en mélait, pas un seul homme' d’es-
prit ne pourrait se résigner a des fantasmagories aussi
puériles que répugnantes au hon sens. On ne pourrait
croirc que des hommes doués de raison el qui posent
tous plus ou moins en libres-penscurs, pratiquent ces
rites absurdes, si la chose n’était pas absolument certaine,
et si Je rituel, imprim¢ par la secle, n’était la pour ren-
dre le doute impossible. '

Le premier voyage consiste a faire trois fois le tour de la
Loge, organisée tout expres pour cela. Le palient, toujours
les yeux bandés, et conduit parle F.-. Terrible, passe
successivement sur des planchers mobiles qui, posés
sur des rouletles et bérissés d’aspérités, se dérobent
sous ses pas; puis, sur d’autres planchers & bascule,
qui tout & coup fléchissent sous lui et semblent le
laisser tomber dans un abime. Puis, on Iui fail monter
les degrés de « I'Echelle sans fin; » s’il a envie de ¢ar-
réter, on lui crie de monter encore; jusqu’a ce qu’enfin
parvenu (il le croit du moins) & unc trés-grande hau-
teur, on lui ordonne de se précipiter cn bas... et il tombe
d’une hauteur de trois pieds!!! Pendant {out cc temps
on simule {comme aux mélodrames de la Porte-Saint-
Martin) des bruits de vent, de gréle et de (onnerre, des
cris d’enfants et un tintamarre épouvantable. Ainsi se
termine le premier wvoyage. — En vérité, c'est trop
béte!

Le second lui rcssemble et le troisicme ressemble au
second : méme délicatesse de plaisanterie et mdéme
héroisme de P'Apprenti conspirateur. Entre chaque



W LES FRANCS-MACONS.

voyage, le Vénérable fait semblant de douler de son
courage. Il I'engage 4 ne pas continuer, et I'autre con-
tinue toujours.

Au troisiéme voyage, toutefois, il y a do nouveau :
comme a don Quichotte et & Sancho, eux aussi les yeux
bandés, sur le fameux cheval de bols, on passe sous
lc nez du malheureux aspirant je ne sais quelles flam-
mes soi-disant purificatoires : « Qu’il passe par les {lam-
mes purificatoires, a crié le Vénérable, afin qu’il ne lui
reste plus rien de profane ! » Et en effel, tandis que
le postulant descend gravement les marches de I'Orient
(c’est le lien ou siége le Viénérable; pour se rendre
entre les deux colonnes, le F.-. Terrible 'enveloppe,
a trois reprises différentes, de flammes produites par je
ne sais quel gaz on quelle poudre préparée dans ce
hut.

Et penser que des hommes de tout age, de toule
condition, que des savants, des académiciens, des ofli-
ciers, des généraux, des maréchaux de France, de
hauts dignitaires, des peres de famille, des hommes
de bonnc compagnie ont passé par la, y passent ot
v passeront cncore! Cela confond, et c’est humiliant
pour l’espece humaine.

Mais nous n’avons pas fini, et le postulant n’est pas
encore Macon.



LES FRANCS-MAGONS. 9;

VII
Les épreuves finales.

« Profane, ditle Vénérable, vous avez éL¢é purilié
par la terre, par l'air, par I'cau et par le feu. Je nc
saurais trop louer votre courage; qu’il ne vous aban-
donne pas cependant, car il vous reste encore des
¢preuves & subir. La Société¢ dans laquelle vous désires
étre admis ewigera peul-étre que vous versiez pour elle
jusqu’d la derniere goulle de volre sang. Eles-vous prét? »
— (’est pour la scconde fois qu’il est averti : pour étre
Franc-Macon , il fautl s’engager solennellement & tout ce
que demanderont les intéréts de la Franc-Maconnerie :
1l faut étre prét a sacrifier sa vie au premier signal.

Sur la réponse affirmative du postulant, le Vénérable
ajoute : « Nous avons besoin de nous convaincre gue ce
n’est point & une vaine assurance. Youlez-vous gu’on
vous ouvre la veine a l'instant méme? » Le postulant
ayant consenti, on lui pique trés-légérement la saignce.
On simule un jet de sang, ct on lui fait tenir le bras en
¢charpe.

Le Vénérable lui propose ensuite de lni imprimer sur
la poitrine le sceaw maconnique, au moyen ’un fer
chaud. L’aspirant y consent cncore, et on applique sur
sa poitrine ou le coté brilant d’une bougie qu’on vient
d'éteindre, ou un petit verre 1égérement chauffé avec du



26 LES FRANCS-MACONS.

papier euflammé. Enfin, le postulant doit dire a voix
basse au « F.*. Hospitalier » le chiffre de l’offrande
qu’il veut faire pour les Macons indigents.

C’est la fiu des fameuses épreuves.

Le Vénérable adresse a 'aspirant unc harangue bien
senlie, le loue de son courage, dans ce style spéciale-
ment emphatique et creux dont la Maconneric conserve
religieusement le secret; et pour prix de son héroisme,
il ordonne au Fr.-. Maitre des cérémonies « de linitier
au grade d’Apprenti, en lui apprenant..... & faire le pre-
mier pas dans I'angle d'un carré long ! !'! Yous lui ferez
faire les deux autres pas, ajoule-t-il gravement, et vous
le conduirez ensuile a 'autel des serments. » Les trois
pas dans 'angle d’un carré long constituent en cffet la
marche d’Apprenli Macon. La « certaine nature » qui
s’est laissé bander les ycux, piquer I'estomac, lancer & -
travers le papier dans la caverne, abreaver d’eau claire,
qui a glissé, sautd, etc.; dans ses trois voyages, qui a
monté 'échelle sans fin ct s’est héroiquement laissée clioir
dans un vide de trois pieds; qu’a purifiée la pondre em-
brasée, cui a versé son noble sang, qui a promis ct en-
tendu de si belles choses, la « certaine nature » est donc
enflin 1nitiée a quelque chose de séricux : on lui a appris
« a faire trois pas dans Pangle d’un carré¢ long! »



LES FRANCS-MACONS. 27

VIII

Le serment.

Avant la prestation du serment, il y a cncore une pe-
lite cérémonie. Le néophyte, les yeux encore couverts
du bandeau, est « conduit a Pautel des serments, » ou
1l s’agenouille, pendant rue le « Fr.'. Maitre des céré-
monies » lni applique sur le sein gauche la pointe d’un
compas. Sur l'autel il y a une Bible ouverte, et sur la
Bible une épée flamboyante. |

« Debout et a 'ordre, mes Freres, s’écrie le Véné-
rable, le néophyle va préter le serment redontable. » Re-
doutable, en cffet; pour le coup, la plézisanteric cessc ¢t
c’est de la vraic Franc-Maconnerie. Tous les assistants
se levent, tirent leurs épdes, et le postulant prete le ser-
ment impic qu'on va lire :

« Je jure, au nom de 'Archilecte supréme de fous les
« mondes, de ne jamais révéler les secrets, les signes,
« les attouchements, les paroles, les doctrines el les usa-
« ges des [rancs-Macons, et de garder la-dessus un si-
« lence élernel. Je promels el jurc & Dicu de n’en ja-
« mais rien tralir ni par la plume, ni par signes, ni
« par paroles, ni par gestes; de n’en jamais rien faire
« Gerire, nilithographier, ni imprimer; de ne jamais rien
« publier de ce qui m’a été confié jusqu’a ce moment et
« de ce qui le scra encore a Pavenir. Je m’engage ct me
« soumels a la peine suivanie si je manque & ma pa-



28 LES FRANCS-MAGONS.

« role : Qu'on me brile les lévres avec un fer rouge,
« (u’on me coupe la main, qu’on m’arrache la langue,
« qu’onme tranchela gorge; que mon cadavre soit pendlu
« dans unc Loge pendant Ic travail de I'admission d'un
« nouveau Frére, pour étre la flétrissure de mon infidé-
« lité et Peffroi des autres; qu’on le brile ensuite ct
« (u’on en jelte les cendres au vent, afin qu’il ne reslc
« plus aucune trace de la mémoire de ma trahison.
« Aussi vrai que Dieu m’aide et son saint Evangile.
« Ainst soit-il. »

Ces malbeurcux mélent ainsi le nom de Diev et de
I’Evangile & lenrs serments détestables, et se livrent,
pieds et poings liés, & une puissance occulle, qu’ils ne
connaissent pas, qu’ils ne connaitront jamais; qui leur
ordonnera de tuer, et il faudra qu’ils tuent; qui leur or-
donnera de violer les lois divines et humaines, et s’ils
n’obéissent pas, il faudra qu’ils meurent! Un honnéte
homme, je ne dis pas un chrétien, mais un simple hon-
néte homme, dans Pacception la plus vulgaire de ce mot,
peuat-1l, je le demande, préler le secrment de Franc-
Macon?

Apres le serment, le postulant est reconduit entre les
deux colonnes. Tous les {réres (quels fréres!) viennent se
ranger cn cercle autour de lui et dirigent sur lui leurs
¢pées nues, « de mani¢re qu'il soit comme un centre
d’olt partiraicnt des rayons. » Le Maitre des cérémonics,
placé derricre, s’appréte & lui enlever le handeau, tandis
quw’un autre Frere, placé devant, approche du nez de
infortuné néophyte lalampe et Ja powdlre mNammable



LES FRANCS-MACONS. 20
qui ont déja servi pour les flammes purificatoires. C'est
la jonglerie qui recommence.

« Jugez-vous cet aspirant digne d’étre admis parmi
nous? » demande alors le Vénérable au F.:. Premier-
Surveillant. — « Out, Yénérable, » répond 'autre, —
« Que demandez-vous pour lui? — La lumicre. — » Et.
le Vénérable, d’'un ton solennel : « Que la lumicre soit! »
{l frappe trois grands coups de maillet. Au troisiéme
coup, le handcau tombe, la poudre s’enflamme, et le
néephyte, ¢bloul..., n’y voit plus que du feu. Puis il
apercoit, a son grand contentement, toutes les dpdes
nues dirigées sur sa poilrine, ct tous ses excellents
Freres s'écrient & la fois : « Que Dieu punisse -le
traitre! »

« Ne craignez rien, mon frére, reprend le Véndrables
ne craignez rien des glaives ¢ui sont tournés vers vous.
lls ne sonl menacants que pour les parjures. Si vous
Sles fidele & la Frane-Maconnerie, comme nous avons
sujet de I'espérer, ces glaives scront toujours préls a
vous défendre. Si, au contraire, vous veniez jamais & la
tralur, aucun liew de la lerre ne vous offm(ut un abri
conlre ces armes VENGercsses. »

Sur son ordre, on raméne le nouveau Frere a Vautel;
de nouveau on le fait mettre & genoux (devant qui? de-
vant quoi?); et le Vénérable, prenant sur l'autel (I'autel
de qui?) I'épée Mamboyante, en place la pointe sur la
téte du nouveau Frere, et le consacre Apprenti Macon,
en lui disant : « Au nom du grand Architecte de I’Uni-
vers, ct en vertu des pouvoirs qui m’ont été conlfiés, je



30 LES FRANCS-MAGONS.

vous crée et constitue Apprenti Magon ¢t membre de
cetle respectable Loge. » Puis, relevant le nouvel adepte,
il le ceint d’un tablier de peau blanche, lui donne unc
pairc de gants blancs, que le Mac¢on doit porter dansla Loge
comme un embléme de son mnoeence (11}, et, qu’il
soit marié ou non, unc paire de gants de femme, qu'il
doit « offrir & celle qu’il estimera le plus ». Nous ver-
rons bientdt qu’il v a des Franches-Maconnes, et que le
culte des femmes est loin d’étre proscrit parmi ces purs
enfants du « grand Architecte de tous les mondes ».
Enfin, le Vénérable révele au nouvel Apprentiles signes,
mots de passe, et secrects particuliers a son grade, ct lui
donne le triple baiser fraternel. — Je ne sais quels peu-
vent étre ces secrets particuliers ; car, d’apres le Rituel
de la Loge-Mcore des Trois-Globes (sic), 1l est dit expres-
sément que « 'on ne donne & ’Apprenti que des insi-
nuations, jamais une explication complele; parce que /le
plus pelit point ne saurait étre enticrement expliqué et
compris sans faire saisir tout ’ensemble. »

Quoi qu’il en soit, I'initiation est proclamée; toute la
Loge applaudit, et le nouveau Macon, ayant repris ses
habits, est installé asa place. Le « F.*. Orateur » lui
adresse un discours cui termine cette fanlasmagorie sa-
crilége,



LES FRANCS-MACONS. 39

[X

Du grade de COMPAGNON,
qut est le second grade maconnique.

Le second grade de la Franc-Maconnerie extérieure est
le grade de Compagnon Macon. Quand un malheureux.
Apprenti est fatigué de ne rien apprendre, il espére étre
initié a quelque chose en devenant Compagnon. Voici
comment se passent les choses :

L’Apprenti postulant n’a plus les yeux bandés, puis-
q’il a demandé la lumicre, et gu’on lui a jeté de la pou-
dre aux veux; il vient frapper en Apprenti a la porte de
laLoge '. Le Véncrable le fait entrer, 'mterroge et lui or-
donne de faire cinq fois le tour de la Loge, accompagné
du Fr.'. Maitre des cérémonies. On appelle cela « les
vovages mystérieux ».

Puis i lul fait taper trois {ois avee un maillet sur unc
pierre brute (comprennc qui pourra). C’est ce gu'on
nomme le dernicr travail d’Apprenti. Le Vénérable lui
cxplique soi-disant ce que signilic une étoile {lamboyan-

I (Vest-f-dire (du moins dans le rite écossais) deux coups frappésra-
pidement et assez fort ; et, apres une petite pause, un troisicme frappdé
plus douecment. — Le Compugnon frappe, de la méme maniere, d'a-
bord deux coups, puis un, puis encore deux. — Le Maitre frappe trois
fuis les coups de Vapprenti, — Le Véncrable, ou Maitre de la Loge,
frappe olympiguement un scul grand coup. Clest Jupiter qui tape.



32 LES FRANCS-MACONS.

te, peinte sur une {oile qu'on a étendue par terre; il lui
dit que c’est « le symbhole de ce feu sacré, de cetle por-
tion de lumicre divine dont le grand Architecte de I'Uni-
vers a formé nos ames» (ce qui est bel el bien une hé-
résie, et ce qui sent fort lepanthéisme). Qu’il ait compris
ou non, il est conduit & 'autel comme la premicre fois,
et 13, agenoux, il préte de nouveau le serment de fidélité
maconnique, cel horrible serment condamndé par les lois
divines et humaines.

Il est ensuite proclamé Compagnon, aux applaudisse-
ments de la Loge, et conduit, non plus « & Vest, »
comme a sa réception d’Apprenti, mais « en téte de la
colonne du midi, » ou il subit un nouveau discours
du « Fr.'. Orateur ». .

Tout cela cst tellement niais, qu’on aurail envie de 'se
meltre en colére, plus cncore que de rire. Et ilya en
France seize cent mille individus, la plupart instruits ct
lettrés, qui ont passé par ces fourches caudines des so-

ciélés secrctes! Et dans le monde entier il y en’a huit -
millions !

X

Du troisiéme gi-ade,
qui est le grade De MAITRE MAGON,

Il s’agit toujours ¢t uniquement de la Franc Maconne-
rie extéricure : le grade de Maitre Macon est le troisicme
-el le dernier; car la dignité de Grand-Orient ¢t les autres



LES FRANCS-MACONS. J3

dignités accessoires qui composent le conseil extérieur
de P'Ordre maconnique ne sont pas des grades propre-
ment dits. Cest comme un général qui, pour étre de-
venu Ministre de la guerre, n’est pas pour ccla monté ¢n
grade, il a une dignité, un commandement de plus;
voild tout. Ainst le Macon nommé Grand-Orient est un
Maitre Macon comme tous les autres, quoiqu’il ait recu
le commandement extérieur de toutes les Loges d’une
obédience.

Il y a en effet dans la Franc-Maconnerie plusieurs
rites ou obédiences, qui ne diffcrent que par des nuances.
En France, nous jouissons de trois rites maconniques : /e
rite du Grand-Orient de France, le rile écossats, qui a pour
Grand-Maitre un vieil académicien; et 'un troisi¢me,
que 'on nomme le rile Misraim. Misraim est le nom
qae la scicnce cabalistique a donné de tout temps a un
démon trés-puissant et tres-pervers. Le rite Misraim se
donne pour premicr pere le pieuxr Cham , fils maudit de
Noé.

Mais revenons a notre Compagnon qui briile de passer
Maitre. Le cérémonial devient de plus en plus solennel.

La Loge clle-méme ne s’appelle plus Loge : on la
nomme la chambre du miliew. Le céleste empire chinois
s’appelle lui aussi Empire du milieu. Cette chambre du
milieu donc est tendue de noir (en signe de lumicre ot
de joie), avec des tétes de mort, des squelettes et
des os en sautoir brodés en blanc, sans doute par les
Maconnes « qu'estiment le plus » les Macons de ce mi-

licu.
Y. 3



3% LES FRANCS-MACONS.

Une hougie de cire jaune (notez bien : jaune ), pla-
cée a Porient (pas & Poccident : tout serait perdu), et
une lanterne sourde, formée d’une téte de mort qui ne
laisse passer la lumiére que par les ouvertures du fond
des yeux, sont placés sur 'autel du Vénérable. Le Véné-
rable n’est plus vénérable du tout. Dans ce milicn trcs-
respectable, il s’appelle désormais le « Tres-Respectable
de la chambre du milicu ». Cette « chambre du milieu »
et son Trés-Respectable sont éclairés en proportion de
leurs bhesoins par la bougie jaune et la lanterne tétc de
mort. Au milieu de « la chambre du milieu, » quand on
a de bons veux, on distingue (0 joies pures de la Franc-
Maconnerie!} un cercueil! Oui, un cercueil, un vrai cer-
cueil ; et ce cercueil renferme soit un Macon, soit un
mannequin (peu importe); d’aprés le Fr.-. Clavel, « ce
doit étre le dernier Mailre regu ». Le Rituel ne dit pas
si, dans son cercueil, ce dernicr Maitre trouve la
plaisanlerie a son gout. Je crois qu’il aimerait mieux étre
Trés-Respectlable.

Pour le consoler, on lul met une éguerre sur la tete,
un compas ouvert sur les pieds, ot an-dessusde lui, une
branche d’acacia (sansdoute pour le préserver du sercin).
Tous les Fr.-. Maitres sont habillés, non pas de jaune,
mais de noir; dans les Loges les plus gaies, 1ls portent
un tablicr noir avec une téte de mort artistement hrodée
sur les jambes. Enfin, pour les compléter, ils ont tous,
de Pépaule gauche a la hanche droite, un grand
cordon bleu, ou sont brodés le soleil, la lune et les

étoiles.



LES FRANCS-MACONS. 35
Et savez-vous pourquot ils sont affublés ainsi dans
leur « chambre dn milicu »? Ecoutez le Trés-Respectable :
« Dans quel dessein nous assemblons-nous? » deman-
de-t-il. « C’est pour retrouver la parole du Maitre qui
est perdue, » lui répond gravement le Fr.-. Premier-Sur- -
veillant. Le Trés-Respectable ordonne alors qu'on cher-
che « la parole ». 1l parait que chacun la sait puisqu’on
la demande & chacun, et que de la part de tous on la
lui rapporte. « Quel 4ge avez-vous? » demande le Tres-
Respectable au Fr.-. Premier-Surveillant. — « Sept ans, »
répond ingénument celui-ci, on ne sait pourquoi. Un
Maitre Macgon a toujours sept ans: c¢’est I'Age de la can-
deur. — « Quelle heure cst-11? » reprend le Respectable.
— « Midi bien sonné, » dit l'autre. Aprés plusicurs
questions et réponses non moins profondes, on entend
frappera la porte, a la manicre des Compagnons : Toc-toe,
toc, toc-toc. (Pest notre Compagnon Macon (ui se pré-
~sente. Il a les pieds nus, le hras gauche nu, le sein
gauche nu; au bras droit de I'ingénu pend majestueuse-
ment une équerre ; et autour de sa taille est une corde qui
fait trois tours; le bout de la corde est tenu par le Fr.-.
Expert, dans le rite du Grand-Orient de France; par le
Fr.-. Maitre des cérémonies, dans le rite écossais; par le
Premier-Diacre, dans les Loges anglaises et américaines.
Dans le rite Misraim, il doit élre tenu par le diable
en.personne. Dans cet accoutrement, le Compagnon ré-
cipiendaire frappe donc a la porte, et une scéne impaya-
ble commence.
« A ce bruit, dit le F.-. Clavel, a ce bruit I’assemhlée



36 LES FRANCS-MACONS.

s'émeut. » Iy a de quoi. D’une voix altérée, le Fr.-.
Premier-Surveillant s’écrie : « Trés-Respectable, un Com-
pagnon vient de frapper & la porte. » — « Voyez... ce
que veut... cc Compagnon, » répond avec une émotion
bien naturelle le Respectable.

On va aux informations, et comme on sait tout d’a-
vance, 'affaire n'est pas trés-compliquée. « Pourquoi le
Maitre des cérémonies vient-il troubler notre douleur? dit
d’un ton lugubre le Trés-Respectable. Ce Compagnon ne
serait-il pas un de ces misérables cue le ciel livre a
notre vengeance ? I'r.-. Expert, armez-vous et emparez-
vous de ce Compagnon. Visitez-le et assurez-vous s’il
n’existe sur lui aucune trace de sa complicité dans le
crime qui a ¢té commis. » Ce crime est soi-disant le
meurire de 'Architecte Adoniram, mis & mort par trois
Compagnons, pendant qu’il dirigeait les travaux du
temple de Salomon; en réalité, c’est I'exécution des
Templiers, ajeux spirituels des Francs-Macons.

L’expert arrache le tablier du Compagnon; et pen-
dant que celui-ci reste a la porte, fraternellement gardé
par quatre Fréres armés jusqu’aux dents, il revient au
Tros-Respectable, et lul dit trés-respectueusement.: « Tres-
Respectable, je n’at rien trouvé sur le Compagnon qui
indique qu’il ait commis un meurtre. Ses véteménts sont
blancs, ses mains sont pures, et ce tablier que je vous
apporte est sans tache. »

Le Trés-Respectable feint de n’étre pas convaincu.
« Yénérables Ir.-., dit-il, veuille le pressentiment qui
nragite, etc. Ne faudrait-il pas I’interroger ? » Tous les



LES FRANCS-MAGONS. 37

Fréres haissent leurs tétes de Magons, en signe d’assen-
timent, et comme le Tros-Respectable apprend du Fr. - .
Expert que le Compagnon sait le mot de passe, il s’'écrie,
{rappé de stupeuar: « Le mot de passe!... comment peut-
il le connaitre? Oh!... Ce ne peut &tre que par suite de
son crime. » Aussitot, nouvelle perquisition dans toutes
les poches, dans tous les coins et recoins du Compagnon,
qui est toujours la, & moitié nu comme Marlborough
enire ses (uatre-z-officiers.

Pendant tout ce temps-la, I'infortuné Maitre dernier
recu se morfond dansson cercueil, et réfléchit tout & son
aise sur la profondeur des cérémonies magbnniqucs.
Comme c’est un peu long, il a di prendre ses précautions
d’avance.

Le I.-. Expert visite le Compagnon. Il regarde sa main
droite : « Grands dicux ! qu’ai-je vu! » s’écrie-t-il avec
terreur, en faisant semblant d’apercevoir quelque chose.
-« Parle, malheureux ? Avoueton erime. Comment donne-
ras-tu le mot de passe? Qui a pu te le communiquer? »
L'mnocent Compagnon répond avec wune sérénité
parfaite : « Le mot de passe? je ne le connais pas.
Mon conducteur le donnera pour moi. » C’est alors
qu'il -est infroduit, a reculons, jusqu’au milieu de la
« Chambre du milieu ; » et, arrivé auprés du cercueil, on
lui fail faire volte-face, ct il apercoit le dit cercueil avec
le Maitre dernier recu qui fait le mort.

Le Tres-Respectable lui explique comme quoi ils sont
tous occupés a pleurer leur tres-respectable Maitre Ado-
niram, méchamment tué par trois Compagnons (il y a



18 LES FRANCS-MACONS.

environ mille huit cent soixante ans), et il lui montre
le pauvre Maitre dernier recu conché dans le cercueil.
Le Compagnon déclare, bien entendu, qu’il n’a pas tué e
Maitre Adoniram; et le Treés-Respectable, tres-satisfait
de cette justilication, ordonne, pour la peine, qu'on le
fasse « voyager ». On connait ces ridicules voyages : ce-
lui-ci ne différe desautres que par 'accompagnement fra-
lernel des quatre Magons armés. Le Fr.-. Expert suit le
voyageur et le tient en laisse par le bout de la corde. Re-
venu de ses « voyages, » le Compagnon est recu Maitre;
il préte serment & genoux , les deux pointes d’'un com-
pas ouvert appliqués sur sa poitrine. Il est conduit « &
I'Occident, » d’ou il est ramené « & I'Orient; » c’est la
marche mystéricuse du grade de Maitre. »

Cette « marche mystérieuse » donne au Frére mort le
temps de sortir sans bruit du cercueil ; et quand le réci-
piendaires’enapproche, la place est vide. Le Tres-Respec-
table descend de son {rone, caril a un trone ; et tous les
Fréres se rangent autour du cercueil. Iei commencele réceit
lamentable du soi-disant assassinat du respectable Maitre
Adoniram par les trois Compagnous jaloux, Jubélas, Ju-
bélos, Jubdélum; le Tris-Respectable s’interrompt trois
fois, pour laisser au Fr.. Premier-Surveillant le loisir de
frapper le nouveau Mailre comme Adoniram a élé frap-
pé par ses trois meurtriers; d’abordau cou, avec une rc-
glede fer ; puis au cceur, avec une équerre; enfin au front,
avec un maillet. Apres quoi, deux Fréres s’emparent de
I’Adoniram fictif, et I'étendent dans le cercuell comme
8'il était mort. Les assistants font semblant d2 chercher



LES FRANCS-MAGONS. 30
leur cher Maitre Adoniram ; apreés de péniblesrecherches
de ’Orient & 'Occident et de 'Occident & 1'Orient, ils le
trouvent, grice & labranche d’acacia qui leur indique ou
est son cadavre. Le Tres-Respectable déclare qu'il est
en pourriture, ct dit : Mac Benac, c’est-d-dire la chair
quitte les os. (Tout cela est d’une gaieté folle.) Le susdit
Trés-Respectable tire du cercueil le soi-disant mort, lui
pose la main gauche sur I’épaule gauche, et lui dit a
Ioreille droite : Mac, et & Voreille gauche : Benac, paroles
qui inondent le ressuscité de lumiére et de consolations.
Les Fréres, avec leurs tabliers noirs et leurs téles de
mort, & la lumiére de la bougie jaune et de la téte de
mort transformée en lanterne, éclatent en chants joyeux.

Le Fr.:. nouveau Mattre renouvelle le serment « de ne
rien révéler & des Freres inférieurs n1 a des profancs »,
et on lui donne P’initiation, ¢’est-a-dire le catéchisme ma-
connique el le signe de Maitre. On fail ce signe cn fermant
quatre doigts de lamain droite, en posant le pouce sur le
ventre, de manicre a former un angle, tandis qu’on tient
le revers de la main gauche devant les ycux, le pouce en
has. Le Catéchisme des Maitres appelle ce signe le signe
d’horreur, « parce qu’il signifie I’horreur dont les Maitres
furent saisis quand ils apercurent le cadavre d'Adoni-
ram ».

Cette sombre jonglerie est le cérémonial d’initiation
au troisicme ct dernier grade de la Franc-Maconnerie
extéricure. Cela sent déja de loin la conspiration ct la
société secréte; et 'on comprend combien facilemenl cet
innombrable public des Loges sert de recrues a la Franc-



40 LES FRANCS-MACONS.

Maconnerie occulte, aux meneurs des sociétés sccré-
tes. — Nous verrons de quelles grossicres impiélés se
composent les mystéres que 'on découvre en ce moment
au nouveau Mailre. C’est du matérialisme tout pur.

Aussi peut-on le dire hardiment : tout dupes qu’ils
peuvent étre, les Francs-Macons, Apprentis, Compa-
gnons et Maitres sont de grands coupables, de grands
imprudents et de grands nigauds.

XI
Des hauts grades de la Franc-Maconnerie.

On appelle ainsi une quantité d’initiations, souvent in-
dépendantes les unes des aulres, qui varient selon les
lieux et les pays, dont plusieurs sont récentes, dont d’au-
tres n’existent plus. 11 y a des Magons qui les renient,
entre autres la plupart des chefs de la Maconnerie exté-
rieurc. D’autres los reconnaissent, les louent et s’y enga-
gent, sans pour ccla faire partie de la Franc-Maconnerie
occulte ni des sociétés secrctes proprement dites.

Les hauts grades sont comme une efflorescence de plus
en plus scercte et impic de la Franc-Maconnerie commu-
ne, une initiation plusavancée, mais toujours mcomplcte,
a ce qu'on pourrait appeler 'ame de la Maconnerie,
c'est-a-dire au hut final de ses complots. Ce but final,
c’est la destruction universelle de toute royauté et de
toute religion ; ¢’est la révolte universelle du monde con-



LES FRANCS-MACONS. 41

tre Diev et contre son Christ; c’est Satan et ’homme qui
veulent régner dans le monde, & la place de Digu et de son
Christ. On a surpris une partie de ce secret infernal, ct
les Francs-Macons demi-honnétes le nient vainement.

« Le but de ’Ordre doit rester son premier secret, di-
sait en 1774 la Grande:Loge ’Allemagne ; le monde n’est
pas assez robuste pour en supporter la révélation. »

Il parait méme que les Macons non plus, méme ceux
des hauts grades, ne sont « pas encore assez robustes » ;
car & U'initiation d’un des grades élevés du rite écossais,
le Maitre de la Loge dit au candidat : « Par ce grade, un
mur épais s’éléve entre nous et les profanes; el méme
entre plusieurs d’enlre nous... Ce que vous avez appris
jusqu’d ce jour n'est rien en comparaison des secrets qu
vous seront certainement révélés dans la suite... Le soin
que nous prenons de nous cacher d@ nos fréres mémes a di
vous donner des notions dignes de la chose '» (vrai
.style de macon ).’

Dans tous les rites maconniques ensemble, il y a, dil-
.on, prés de mille grades, Dans le rite du Gr.-. Or.-.,
on en voit apparaitre trente-trois; dans le ritc écossais,
trente-trois aussi, bicn qu’on n’en confére ordinairement
que sept : les autres sont sans doute trop sublimes, et
Pexces de lumiére ferait mal aux yeux. Le rite Misraim
parait s’arréter au numéro 100 : c'est sans doute la
qu'on voit le plus clair.

Il est & noter que, par lagrice de Diev, foutes les hran-

! Réeéption au grade d’Ancien. Rituel de lo Loge-Mére des Trois
Globes.



42 LES FRANCS-MAGONS.

ches de I'arbre maconnique se détestent fraternellement
les unes les autres. Leurs divisions font notre salut. Il en
cst de la Franc-Maconnerie comme du protestantisme : 1l
y a unil¢ de nom et de haine, mais division & I'infini
entre toutes les sectes de la Secte. La division est le carac-
tére des ceuvres de Satan, parce que 'unité ne subsiste
que dans la vérité et dans la charité.

Les plus connus des hauts grades semblent étre ceux
de Juge-Philosophe Grand-Commandeur Inconnu, d’Elu,
d’Ancien, de Chevalier de Saint-André ; de Chevalier du
Soleil, de Chevalier Kadosch et de Rose-Croix.

All

Du haut grade de JUGE-PHILOSOPHE
GRAND-COMMANDEUR INGONNT.

Dans la réception du Juge-Philosophe Grand-Com-
mandeur Inconnu, on révéle criment a Padepte le sens -
véritable et pratique de la légende d’Adoniram : ces pa-
roles sont rapportées textuellement par le Fr.:. Ragon,
dans son livre de 'Orthodoxie Magonnique : « Les grades
par lesquels vous avez passé, dit le Maitre de la Loge,
ne vous porlent-ils pas & faire une juste application de la
mort d’Adoniram, & la fin tragique et funeste de Jacques
Molay, Juge-Philosophe, Grand-Commandeur de I'Ordre?
Votre ceeur ne s’est-il pas prépare a la vengeance,. et ne
ressentez-vous pas l'implacable haine que nous avons ju-


http://pralique.de

LES FRANCS-MACONS. &3
rée aux trois traitres sur lesquels nous devons venger la
mort de Jacques Molay ? Yoild, mon Frere, la vRalE MAGON-
NERIE, lelle qu’elle nous a été transmise. » — En pratique
ces trois traitres sont : d’abord le Pape, e!, avec lul,
toute I'Eglise, tout le christianisme, tout 'ordre reli- -
gicux; puis le Roi, et, avec lui, toute la société civile et
tous les gouvernements; enfin la force militaire, qui a
remplacé les anciens Ordres religieux militaires, voués &
la défense de la fol.

On laisse ddéja entrevoir & 'adepte que la doctrine fon-
damenlale de la Franc-Maconneric est 'athéisme ou lc
culte du Dieu-Nature. « Sachez vous asseoir, lui dit-on,
au milieu d’hommes dont la bravoure et les bonnes
maurs (?) sont toule la doctrine. Celte doctrine est la
régle que nous impose nolre constitution, » — La bra-
voure, c’est la volonté sauvage et aveugle qui fera tout
entreprendre, méme le crime et le meurtre; les bonnes
‘maeurs, ¢'est 'obéissance aux instincts de la nature. Toul
a I’heure nous en verrons des échantillons.

Enfin, I'on ajoute: « Vous voila maintenant placé au
niveaw des zélés Macons qui se dévoutrent d nous pour la
vengeance commune. Cachez soigneusement au vulgaire
la haule destinée qui vous est réservée... Vous Cles
maintenant, mon Irére, au rang des élus appelés pour
accomplir le grand ceuvre... Amen! »

Aprés le preuw discours, le Maitre de la Loge remet
au nouveau Fr.-. Juge-Philosophe Grand-Commandeur
Inconnu Vinsigne de son haut grade, avec 'indication de
son travail spécial. L’insigne, le « bijou » de Padepte,



i LES FRANCS-MACONS.
c¢’est un poignard; ct son travail, c’est la vengeance. —
Est-ce clair?

XIII
Du haut grade de CHEVALIER-KADOSCH.

Je ne sais pas pourquot les Chevaliers-Kadosch s’apel-
lent Chevaliers-kkadosch : Kadosch, en effet, veut dire
saint. Leur initiation est assaisonnée du fumet le plus
vif de sang, de meurtre, de vengeance, de révoltc et
L’ impiété.

Quand Louis-Philippe-Egalité (le seul des Grands-
Orientsde France qui ait é¢ admis dansles secrots téné-
breux de «la vraie Maconnerie » ) fut inilié au grade de
Chevalier-Kadosch, on le fit s’étendre a terrec comme un
mort, et I renouveler tous les serments qu’il avait déja
prétés dans les grades inférieurs; puis, on lui mit-un
poignard & la main et on lui ordonna d’aller frapper un
mannequin couronné, placé-dans un coin de la salle, au-
prés d’un squelette... Une liqueur couleur de sang jaillit
de la plaie sur le candidat et inonda le pavé. Il recut de
plus l'ordre de couper la téte de celte figure, de la tenir
¢levée dans la main droite et de garder le poignard teint
de sang dans la main gauche; ce qu'il fit. Alors on lui
apprit que les ossements qu’il voyait 1a étaient ceux de
Jacques Molay, Grand-Maitre de I’Ordre des Templiers,
et que "homme dont il venait de répandre le sang et dont
il tenait la téte ensanglantée dans la main droite, était



LES FRANCS-MAGONS. 45
Philippe le Bel, roi de France '. » — On comprend que
Philippe le Bel étant mort depuis prés de cing cents ans,
ce n’est pas a sa personne que s'adressait le vocu de
meurtre et de vengeance, mais bien a sa royauté. Aussi
le nouveau Kadosch, en fidele Chevalier, fut-il un des
principaux assassins de Louis XVI. Presque tous les ré-
gicides de la Convention étaient Francs-Macons.

Le Rituel maconnique dit expressément que le nouvel
élu doit venger la condamnation de Jacques Molay « soit
figurativement sur les auteurs de son supplice, soit im-
plicitement sur qui dedrott, » — « Qui connaissez-vous? »
lni demande-t-on. — « Deux abominables. » — « Nom-
mez-les. » — « Philippe le Bel et Bertrand de Goth »
(le Pape Clément V.

D’aprés le F.-. Ragon, « l'auleur sacré, » ce ne serait
plus seulement un mannequin couronné, que doit frap-
per le chevalier Kadosch le jour de son initiation, c’est,
un serpent A trois tétes, dont la premiére portc une tiare
ou une clef, la seconde une couronne, la troisitme un
glaive : symbole de la Papauté, de la Royauté et de la
Force Militaire, qui se sont réunies pour détruire I'Ordre
des Templiers. « Ce serpent a triple téte désigne le mau-
vais principe, dit le méme Fr.-. Ragon *. »

Le sceret de la secte perce de plus en plus.

1 Montjoie, Histoire de la conjuration de Lowis-Philippe d’Orléans-
Egalité.
2 Cours philosophique ¢t interprétalif des Initiations ancicnnes ef mo-

dernes, p. 388.



46 LES FRANCS-MAGONS.

X1V
Du haut grade de ROSE-CROIX.

A la réception d’un Rose-Croix, le chef dela Loge n'est
plus.Vénérable, ni Tres-Respectable; il s’appelle « Tres-
Sage et Parfait Maitre, » et tous les officiers de la Loge
sont des « Trés-Puissants et Parfaits ». La perfection est
le caractére distinctif de ce grade ; mais ne confondons
pas: c’est la perfection maconnique.

Le candidat est, entre autres choses, interrog¢ sur le
sens de la célebre inscription : INRI, qui fut placée par
Pilate sur la croix de Notre-Scigneur Jésus-Curist. Chez
les Macons cela ne signifie pas Jisvs de Nazareth, Roti des
Juifs; cela veut dire, blasphéme ignoble! « que le Juif
Jésus de Nazareth fut conduit par le Juif Raphaél', en
Judée, pour y dtre justement puni de ses crimes. » Dés
que le candidat a donné au « Tres-Sage » cetle interpré-
tation sacrilége, le « Trés-Sage» s’éerie: « Mes Iréres,
la parole est retrouvée! » — Ainsi « la parole, » le secret
des grades avancés de la Franc-Maconnerie, c’est la
haine de JEsus-Cnrisr.

Dans les légendes maconniques, Notre-Seigncur, en sa
qualité de descendant du rei Salomon, expic jusiement

' Qu'est-ce que ce Juif Raphaél? Serait-ce, par hasard, le traitre
Judas, si sympathique au Fr.. Renan ?



~ LES FRANCS-MAGONS. 17
sur la croix le soi-disant meurtre d’Adoniram par Salo-
mon, jaloux de son architecte. Adoniram est soi-disant
le descendant de Cain, soi-disant fils de Lucifer ct d’Eve;
ct la lutte actuelle de la Révolution et de la Magonnerie
contre I'Eglise et la royauté n’est qu’une suite logique
et fatale d'une lutte qui commenca au paradis terrestre :
la Intte de Lucifer, de Cain son fils, d’Adoniram son
descendant, et de tontc une race supérieure, qui a recu
le don de la science, de la lumicre ct de la vraic vertu;
contre Diku, coulre Adam, Abel, Salomon, contre Jesus,
ct contre la race inférieure des enfants d’Adam, per-
sonnifi¢e dans les prétres c¢t dans les rois; cette secconde
race a pour caractére la force aveugle, la tyrannie et
Iignorance. D’aprés les Macons, Diev est jaloux de
Lucifer ct le persécute; Cain cst le perséeuté d’Adam ct
d’Abel, etc. Cest le sens-dessus-dessous; c’est la contre-
vérité; c¢’est apothéose de la révolte et le crucifiement
de la Vérité et du Bien; en un mot, c’est la Révolulion,
qui, dans sa doctrine fondamentale, est essentiellement
antichrétienne, athée, satanique.

Quelque avancés que puissent étrc dansla connaissance
du secret de la Maconneric tous les Fréres des hauts
grades, il faut reconnaitre néanmoins qu’ils ne sont pas
encore sortis « de 'antichambre mal ¢clairée, » comme
disait le Petit-Tigrc; ils ne sont encore Macons (u’cn
herbe et en f{leurs. le fruit est caché plus avant dans
les sombres profondeurs de la secte. C’est ce qu’un prétre
disait un jour a une espcce d’honnéte homme a vue
courte, promu depuis bien des années au grade de Rose-



48 LES FRANCS-MAGCONS.

Croix. Ce pauvre homme ne voyait dans le cérémonial
des Loges que des momeries historiques. « Il n’épargnait
rien, racontail ce prétre’, pour me donner une meilleure
idée d’une société dans laquelle il se glorifiait d’avoir
exercé des fonctions importantes. Il voulait absolument
me convertir & la Magonnerie. Jo savais qu'il ne lui
restait plus qu’un ‘pas a faire pour arriver au point ou
le voile se déchire, ou il n’est plus possible de se faire
illusion sur le but ultérieur des arriére-adeptes. Pour
me convaincre, il voulut aller jusque-la.

« Tres-peu de jours aprés, je lc vois entrer chez moi
dans un état impossible & dépeindre. « Oh, mon cher .
ami, mon cher ami! s'écriait-il, que vous aviez bien rai-
son!... Ah!que vous aviez raison ! Ou étais-je, monDiev!
ou étais-je? » Il s’assit ou plutot tomba sur un siége, ne
pouvant que répéter: « Ou étais-je, ol étaisje? Ah!
que vous aviez bien raison! » Jaurais voulu qu’il
m’apprit quelques-uns des détails que j'ignorais encore.,
Il se contenta de répondre : « Vous aviez raison, mais
c'est loul ce que je puis vous dire. » Il ajouta cependant
que s'il acceptait ce qu’on lui proposait, il réparerait sa
fortune ruinée par la révolution. « Si je veux, me dit-il,
partir pour Londres, pour Bruxelles, pour Constantinople,
ou pour toute autre ville & mon choix, ni ma femme, ni
mes enfants, ni moi, nous n’avons plus besoin de rien.—
Oui, lui observai-je; mais & condition que vous irez
précher partout I'égalité, la liberts ot toute Ja Révolution!

' L’abbé Barruel, le Jucobintsme dévoilé, tome II, p. 312 et sutv.



- LES FRANCS-MACONS. 49
— Tout juste, murmura-t-il. Mais encore une fois, ¢'est
la tout ce que je puis vous dire. Ah ! mon Diev! ol étais-
jer... » |
Le pauvre homme ¢tait tout simplement dans les hauts
grades de la Maconneric extérieure; et on venait de lui
laisser voir le dessous des cartes. — A notre tour, jetons-
y unregard.

XV

De la vraie Franc-Maconnerie, qui est occulte
et toute secréte.

Cette Franc-Maconneric n’est plus celle des Loges, clle
n’est plus méme celle des hauts grades : clle est purement
et simplement /a sociélé secrele.

Dans l'arricre-Loge, les Macons jetlent le masque; ils
dédaignent ct repoussent le symbolisme a la fois ridicule
et pervers des initiations premicres; ils vont droit au
fait : Guerre a Dieu, @ son Christ et d son Eglise! guerre auw
roiset ¢ loute puissance humaine quti n’est pas avec nous!
Telle cst leur devise; tel est leur cri de ralliement.

La, plus de Grands-Orients, plus de Grands-Maitres,
mais une unité effrayante, réalisée par un gouvernement
occulte, aussi simple que savamment organisé. « Sou-
venez-vous, disait réccmment le scélérat Mazzini, sou-
venez-vous (u’une associalion d’hommes libres el égaux
(toujours la méme formule !), qui veulent changer la
face d’un pays (il aurait pu dire : de tous les pays), doit

V. %



§0 'LES FRANCS-MACONS.
avoir une organisation simple, claire et populaire'. »

A la téte de toute cette armée téndbreuse, il y a un
chef unique et inconnu, qui reste dans 'ombre et qui
tient tous les Aleliers ct toutes les Loges dans sa main ;
chel mystérieux et terrible, auquel sont liés, par un
serment d'obéissance aveugle, tous les Magons de tous
les rites et de tous les grades, qui ne connaissent méme
pas son nom, ¢t qui, pour la plupart, ne veuleni pas
croire & son existence. Cet homme diabolique est plus
puissant qu’aucun roi de ce monde. Au dernier siccle,
ce fut pendant de longues années un Allemand obscur,
nommé Weishaupt,

Le patriarche des sociétés secréles n’est connu (ue
de guatre ou cing adeptes choisis, qui le mettent en
rapport chacun avec une section ou venle ou Loge (le
nom importe peu), ct les adeptes de cette section
ignorent le role que le lieutenant du grand chef remplit
parmi eux. Chacun des Macons de la section la repré-
sente & son tour dans une section ou Vente inférieure,
toujours a I'insu des adeples réunis la; et ainsi de suite,
jusqu’aux. Loges les plus insignifiantes de la Magonnerie
extérieure, jusqu’aux assemblées maconniques en appa-
rence les plus étrangéres aux complots des sociétés
secretes,

Dans cette hiGarchie sous-maconnique, chacun est
conduit sans savoir par qui, -ct exécute des ordres dont
il ignore et l'origine et le but réel. C’est la vraie société
secrete, pour ceux-la méme qui en font partie. Il y a

f Manifesie d’avril 1834.



LES FRANCS-MACONS. 51

une quarantaine d’anndes, la police romaine fut sur le
point d’atteindre le chef méme de la grande conspiration :
le cardinal Bernetti, secrétaire d’Etat de Léon XII,
parvint a saisir une pariie de la correspondance intime
des chefs de la Vente supréme, c’est-a-dire dc cette
premicre Loge maconnique ue dirige immédiatement
le grand chef. Un de ces scélérats était atlaché a la
personne du prince de Metternich, premier ministre de
‘Pempereur d’Autriche, qui avait en lui toute confiance.
Son nom de guerre 6tait Nubius. Un aulre 6tait un juif
qui avait pris pour nom de guerre le nom de Pelit-Tigre.
La correspondance d’un troisitme dénotait un riche
propriétaire italiecn. A cette époque, le centre du grand
complot était en Italie.

Pour distinguer la Franc-Maconnerie occulte, on l’ap—
pela Charbonnerie. Comme la Franc-Maconnerie, la
Charbonneric est une et universelle ; elle est « la partie
militante de la Franc-Maconnerie ». On ignore le nombre
de ses adeptes.

Le Fr.-. Louis Blanc admire, en la constatant offi-
eiellement, ' organisation de la Charbonnerie; c’est,
dit-il, « quelque chosc de puissant et de merveilleux... »
It fut convenu qu’autour (’une association-mere (Quelle
mcére, grand Diey!), appelée la Haute-Venle, on formerait,
sous le nom de Venles centrales, d’autres associalions,
au-dessous desquelles agiraient des Venles pariiculicres
(le mot Vente veut dirc réunion). On fixa le nombre des
membres & vingt par association, pour ¢chapper au Code
pénal, La Haule-Venie se recrutait clle-méme.



52 LES FRANCS-MACONS.

« Pour former les Ventes centrales, on adopta le mode
suivant : Deux membres de la Ifaule-Venle s’adjoignaient
un tiers sans lui faire confidence de leur qualité, et ils
le nommaient Président de la Venle future en y prenant
eux-mémes 1'un le titre de Député, 'autre celui de
Censeur. La mission du Député élant de correspondre
avec l'association supérieure, et celle du Censeur de
controler la marche de I’association secondaire; la
[aute-Vente devenait par ce moyen comme le cerveau de
chacune des Venles qu’clle créait, tout en restant vis-a-
vis. d’clles maitresse de son secret ct de ses acles...
Il y avait dans cette combinaison unc admirable élasticité
( celle du serpent ). Bientot les Venles se maltiplicrent
a l'infini. »

Le Fr.-. Louis Blanc ajoute, avec la naivelé d’un
enfant terrible : « On avait prévu 'impossibilité de d¢-
jouer complélement les efforts de la police ' : pour en dimi-
nuer I'importance, on convint (que les Ventes agiraient en
commun, sans cependant se connaitre les unes les au-
tres, et de manicre que la police ne pdt gqu’en péné-
(rant dans la Haule-Vente saisir tont I’ensemble de I’or-
ganisation. Il fut conséquemment interdit & tout char-
bonnier apparlenant a une Venic de cherclier & s’intro-

! Pour y micux réussir, et pour attirer les militaires, la secte avait
joint & I'ovganisation communc des Ventes une organisation militaire,
ou plutdt des dénominations mililaires : Légions, Colortes, Cenburics,
Munipu'es; et, selon les besoins du moment, elle présentait tantdt
une face, tantot I'autre.



LES FRANCS-MAGONS. 53

duire dans une autre. Cetle interdiction élail sanctionnée
par la peine de mort.

« Les devoirs du Charbonnier étaient d’avoir un fusil
et cinquante cartouches (précantion éminemment philan-
thropique) , d’étre prét a se devouer (on sait ce que cela
veut dire ) , d’obéir aveuglément aux ordres des chefs
inconnus'., » — Cetle organisation redoutable, éventée
par le Fr.-. Louis Blanc, avait ét¢ combinée dans la
Loge des Amis de la veérilé.

Ainsi, derriére la Loge est l’arricre-Loge ; derriére
le Franc-Macon Apprenti, Compagnon, Maitre , et méme
derricre les Francs-Magons des hauts grades se cache le
Franc-Macon Charbonnier, 'homme de la société secréte
ct des Ventes. Les loges que la Franc-Maconnerie affirme
cachent & tous les regards les arriére-Loges, les grades
cachent les arriere-grades ; la doctrine avouée cache la
doctrine mystérieusc; les rites et les cérémonies grotes-
qués cachent les (rames occultes ; les scerets ridicules
n‘ont ¢&té imaginés que pour mieux cacher le vrai
secret; en un mol, la Magonnérie publiqgne cache la
Maconnerie sccréte. '

Il'y a union intime, mais occulte, entre la Fi‘ax_m—l\'[a—
conneric et la Charbounnerie : I'une est le corps, I'autre
est 'dme ; I'ine est 'armée des soldats, Pautre 'armée
des chefs ; 'une est menée, 'aulre méne.

Telle est I'innocenle Franc-Maconnerie, qui se prétend
calomniée par I’Eglise.

! ITistoire de dix ans, tome fer.



54 LES FRANCS-MAGONS.

XVI.

A quels affreux exceés
se portent les Macons des arriére-Loges.

Bon nombre de ces sectaires ne reculent ni devant le
sacrilége, ni dévantl'assassinat. A Rome, durant les (rou-
bles de 1848, on découvrit plusicurs réunions nocturnes :
uneentire autres, au faubourgdu Transtevere, ot les adep-
tes, hommes et femmes, sc réunissaient pour céléhrer ce
qu’ils appelaient « la messc du diable ». Sur un antel orné
de six cierges noirs, on «éposait un ciboire; chacun,
apres avoir craché sur le crucifix el I'avoir foulé aux
pieds, apportait et mettait dans le ciboire une hostic
consacrée, qu'il avait éL6 recevoir l¢ matin dans quelque
église ou bien qu’il avait achetée de quelque méchante
vicille pauvresse a prix d’argent, comme Judas. Puis
commencait je ne sais_quelle cérémonie diabholique, qui
se terminait par un ordre donn¢ & tous de tirer le
poignard, de monter & Plautel et de frapper le Saint-
Sacrement a coups redoublés. La messe finie, on étei-
gnait toutes les lumicres...

D’Italie, ces pratiques sacriléges se sont infilirées chez
nous ; cl tout récemment on a découvert I'existence d'une
sorte de sous-Franc-Maconnerie, déji toul organisée,
dans le but exclusif de s’cntendre sur les moyens de dé-
truire la foi plus efficacement et plus strement. La secle
esl divisée en petites scctions, de douze & quinze membres



LES FRANCS-MAGCONS. H
chacune, pas davantage, de peur d’éveiller I'attention.
Elle se recrute parmi les gensletirés, ou dumoins parmi
les personnes qui, par leur position, leurs talenls ou leur
forlune, exercent autour d’elles quelque inflluence. Les
chefs de section ne résident point aux lieux des réu-
nions, mais & Paris, qui est leur centre d’action. Chose
horrible ! chaque adepte, pourétre agrégé, doil apporter
le jour de son imitiation le Tres-Saint-Sacrement de
autel et le fouler aux pieds, en présence des Freres.
On m’a assuré que cette secte infernale existe ddja dans
la plupart des grandes villes de France. On m’a nommdé,
comme renscignement absolument certain, Paris, Mar-
seille, Aix, Avignon, Lyon, Chilons-sur-Marne, Laval.

On m’a également alirmé, comme le tenant d'un té-
moin auriculaire, prétre vénérable on ne peut plusdigne
de foi, laréalité du fait suivant, qui n’est du reste que
la répétition de crimes de méme naturs, accomplis
fréquemment en Italie depuis une vingtaine d’an-
nées.

Un jeunc homme s’Gtait fait initier a la Franc-Ma-
conneric. Il parait qu’il fut bientdt trouvé mir pour les
grandes choses. De la Loge il passaa l'arriére-Loge, et
un beau jouril ful désigné pour faire disparaitre une
victime de la secte. Il fut obligé de la poursuivre par-
tout, et ne put I'alteindre qu’'en Amérique. Il revint en
France bourrelé de remords, & moitié décidé & ne plus
prendre part aux {raveur de la Maconnerie secrete.
Mais bientot un nouvel ordre lui fut intimé : il fallait un
second meurtre, une scconde vengeance. Ceite fois son



56 LES FRANGS-MACONS.

ceeur se révolta, et il résolut d’échapper par la fuite a
celle tyrannie du poignard.

Il quitta donc furtivement Paris pour se rendre tn-
cognilo en Algérie. A peine arrivé a Marseille, il recoit a
I’hotel ol 1l était descendu un billet frafernel ainsi congu:
« Nous savons ton projet : tu ne nous échapperas point.
L’obéissance ou la mort. » Epouvanté, il rebrousse che-
min et s’arréte 4 Lyon, dans une auberge obscure. Une
demi-heure aprés, un inconnu apporte pour lui un bil-
let & peu prés concu dans les mémes termes : « Tu obéi-
ras, ou ta mourras! »

Il quitte aussitot auberge et la ville, et, 'ame péncé-
trée de repentir non moins que de terreur, il va par
des chemins détournés chercher un abri au monastcre
de la Trappe des Dombeos, pres Belley. Le lendemain
de son arrivée, méme avertissement, mémec menace :
« Nous te snivons; en vain tu cherches & nouns échap-
pcr. »

Enfin, éperdu, hors de lui-méme, ct sachiant par .ex-
périence que la secte ne.pardonne jamais, il alla, d’apres
le conseil d’un des Peres de la Trappe, consulter le
prétre ui a raconté tout ceci, et (uia trouvé moyen, en le
confiant & d'intrépides missionnaires, de dépister les
terribles limiers atlachés & sa poursuite .

! Tout récemment, la fille d'un Franc-Macon conflirmait, par une
innocente indiscrétion, la réalité dec ces proecdés inexorables. Cetle
cnfant, dgce de douze ans, avail souvent entendu son peére parler de
la Franc-Macgonnerie et déclarer qu'il en faisait partie. Grdce & lin-
fluence de sa bonne more, elle fut mise en pension dans une maison



LES FRANCS-MACONS. 57

Ce fait effrayant n’est que la réalisation littérale des
instructions précises qui régissent aunjourd’hui la seccte.
Yoici quelques-uns des articles de cette constilution oe-
culte, rédigée par Mazzini :

« Art. XXX. Ceux qui n'obéiront point aux ordres de
la société secréte ou qui en ddévoileraient les mystéres
seront poignardés sans rémission. Méme chitiment pour
les traitres.

« Art. XXXI. Le tribunal secrct prononcera la sen-
tence et désignera un ou deux affiliés pour son exécu-
tion immddiate.

« Art. XXXII. Quiconque refusera d’exécuter l'ar-
rét sera censé parjure, et, comme tel, tué sur-le-champ.

« Art. XXXIII. Sile coupable s’échappe, il sera pour-
suivi sans reldclie, en tout lieu ; et il devra é&tre frappé
par une main invisible, fit-il sur le sein de sa mére ou
dans le tabernacle du Christ! »

Apres cela, allez donce vous faire Franc-Macon !

d’déducation religicuse; et il lvi est arrivé plus d'une fois de répéter
devant ses compagnes, comme devant les Religieuses et 'aumonier
de I'établissement, ces paroles recueillies de la bouche méme de son
pere @ « Si quelqu’nn de nous vient & trahir le seeret qui lui est confié
dans la Frane-Maconnerie, on le poursuivra jusqu’au bout du monde,
et on le fera disparaitre, sans que ni la police ni qui que ce soit
puisse savoir ce qu'il est devenu. »



58 LES FRANCS-MACONS.

XV

Ce que les Fréraes des arriére-Loges pensent,
disent et comptent faire
de leurs chers Fréres du dehors.

Apprenons-le d’eux-mémes : « Les Loges, dit le famcux
Petit-Tigre, peuvent bien anjourd’hui procréer des gour-
mands, elles n’ecnfanteront jamais des ciloyens. On dine
trop chez les T.. C.-. et les T.-. R.-. Fr.-. de tous les
Orients : mais c’est un liew de dépdt, une espece de haras,
un cenlre par lequel il faul passer avanl d’arriver a nous...
Cela est trop pastoral et trop gastronomigque, mais cela
a un but qu'il faut encourager sans cesse. En lui appre-
nant a porter agrme avec son verre, on s’empare de la vo-
lonté, de I'intelligence et de la liberté de ’homme (ot
« les hommes libres, les Francs-Macons! » que devien-
nent-ils donc?). On en dispose, on le tourne, on I'étudie.
On devine ses penchants, ses affections et ses tendances ;
quand tl est mir pour nous, on le dirige vers la société
secréte, dont la Franc-Magonneric ne peut plus étre que
Pantichambre assez mal éclairée '. » On n'est trali que
par les siens.

Un Franc-Macon. qui répudie de.bonne foi toute idéc
d’affiliation aux sociétés scercles est donc tout simple-
ment un Macon naif qui n’est pas mir. C’est une espéece

! Lettre a la Vente piémontaise, 18 janvier {822.



LES FRANCS-MACONS. 59
d’honnéte homme. « qu’on tourne » pour le faire cuire au
feu sacré. Il est sans doute fort honorable pour lui de ne
pas pouvoir mfrir, mais il n’en est pas moinsau pouvoir
des arritre-Loges, ct hon gré mal gré, au premier signal,
il fandra qu’il marche ou qu’il meure.

Entrez donc au dépdt ! Choisissez votre -place au ha-
ras! Allez apprendre a porter arme avec voire verre !
Pauvres dupes, voila les sanglants’ abimes sur la pente
desquels on vous fait chanter et manger !,

En 1863, un maréchal des logis de dragons avait été
introduit comme aspirant dans une Loge de Paris. Il était
la depuis quelques mois, assistant de temps a auntre aux
réunions. On n'y faisait rien de bien cxtraordinaire, pa-
rail-il; il y avait bhien les simagrées du Rituel; mais
apres tout cela ressemblait plutdt a une réunion de fa-
meurs et de farceurs, rehaussée par-ct par-la de quelques
collectes de bienfaisance.

« Un jour cependant, racontait-il depuis & un de mes
amis de qui je tiens le fait, un jour, un Frére me prit a
part, et aprés quelques belles phrases, me dit : « Tu
m’as I’air d’un hon garcon (car tout lec monde se tutoic
dans ce pays-la ; genre antique ) ; pourquoi nc demandes-
tu pas a avancer en grade? — Je ne demande pas mieux,
répondis-je; que faut-il faire pour cela? — C’est bien
simple : je tc présenterai; on te fera des questions; tuy
répondras, et tu seras re¢u. — Soit! » Et nous prenons
jour.

« Au jour fixé, heure militaire, je me présente. Aprcs
les simagrées d’usage, on w’introduit dans une chambre



60 LES FRANCS-MACONS.

et Je me trouve devant cing individus, dont la figure
m’était absolument inconnue, que je n’avais jamais vus
dans nos réunions, et qui étaient assis devant une
grande table recouverte d'un tapis. Sur ce tapis, je re-
marquai aussitot des signes bizarres, entre antres une
espece de soleil, des étoiles, des triangles, elc.

« Celui qui paraissait étre le Président me dit de
melire ma main droite sur le tapis, comme lorsqu’on
préte serment. Et puis, il se mit & me demander mon
nom, mes prénoms, mon ige, le lieu de ma naissance,
les noms et prénoms de mon pére, de ma mere, 'église
ou j’avais été baptisé, e nom du curé qui m’avait hap-
tisé, qui m’avait fait le catéchisme, qui m’avait fait
faire ma premiére Communion ; si hien que je me disais
en moi-méme : « Sont-ils done pieux, ltous ces gens-la! »

« Mais voila que ¢a change bientdt. « Frere, me dit
alors le Président, veux-iu renoncer a ton baptéme? » Je
retire vivement ma maiu de dessus le tapis. « Moi, re-
noncer & mon baptéme? m’écriai-je; ah bien oui! ma
pauvre bonne femme de mere en mourrait de chagrin,
si elle venait & I'apprendre. Renoncer & mon baptéme?
Jamais! — Allons, c’est hien, me dit froidement le Pré-
sident. Nous voyons, Frére, que tu as du caractére, Si
tu avais renoncé & ton bapiéine, tun’aurais pas ¢i¢ digne
’entrer chez nous. » Et ils me congédiérent. »

« Et, dites-moi, (demanda mon ami au maréchal des
logis, vous a-t-on depuis reparlé d’avancer, de monter
en grade? — Nonj; ¢’a été fini; el quelque temps apres
je suis sorti de la; je n’y trouvais plus de gout. »



LES FIRANCS-MACONS. 61

Inutile de commenter ce récit, que je rapporte tex-

tuellement. L’arriére-Loge, hypocrite, scélérate, impie,

sacrilége, s’y montre derricre la Loge niaise et aveugle.

L’apostasie : voila le fin mot de la Franc-Macgonnerie. On
est « miir » dés qu'on cst capable de renier sa foi.

XVIII

Comment les Magons des arriére-Loges
exploitent les Princes et les nobles
qui entrent dans la, Magonnerie.

Laissons-leur encore la parole et, unc fois de plus,
comprenons l'union fatale qui existe entre la Maconne-
rie extérieure et la Maconnerie occulte.

Voici comment s’exprime, au sujet des Princes Francs-
Magons, une des notes scercles saisies par la police ro-
maine sous Léon XII. « Le bourgeois a du bon, mais le
Prince encore davantage. La Ilaute-Vente désire que,
sous un prétexte ou sous un aulre, on introduise dans
les Loges maconniques le plus de Princes et de riches
que 1'on pourra. Il n’en mangue pas, en Italie et ailleurs,
- (ui aspirent aux honneurs assez modestes du tablier et
de la truelle symboliques. Flattez tous ces ambitieux de
popularité ; accaparez-les pour la Franc-Magonnerie ; la
Haute-Vente verra plus tard ce qu’clle pourra en faire
pour la cause du proyrés. Un Prince qui n’a pas de
royaume a attendre est une bonne fortune pour nous. il



62 LES FRANCS-MACONS,

y en a beaucoup dans ce cas-la! Faites-en des IFrancs-
Macons ; ils serviront de glu aux imbéciles, aux intri-
gants, aux ciladins el aux besoigneux. Ces pauvres
Princes feront notre affaire en croyant nc travailler
qu'a la leur. C’est une magnifique enseigne ' ! »

C’est plus qu'une enseigne: ¢’est une protection trcs-
efficace. Les Macons eux-mémes nous le disent: « L'en-
trée des Souverains dans ’Ordre est de trés-bon augure,
dit le ¥r.-, Jeder, dans son Histoire de la Franc-Magon-
nerie (p. 149). Quoiqu’ils ne puissent contribuer a la
construction du temple magonnicque, quoiqu’il nous faille

-subir le spectacle des brillants insignes attachés a leur
boutonnicre, i/s sonl trés-précieuxs pour I'Ordre, soit a
cause de leurs richesses, sotl d cause de leur immense in-
fluence. Quelque libres (u’elles puissent paraire, les asso-
ciations secretes sont encore trop dépendantes des dispo-
sitions de la classe supéricure; elles ne peuvent se dévefop-
per qu’aux rayons du soleil, au milieu d’un ciel sans nua-
ges. La ou le Prince boude, il y a mauvaise grice & vou-
loir trop s’¢lever, landis qu’on peut cingler @ pleines voiles
des qu’une brise favorable s’é/éve de la cour. Puissent nos
augustes holes continuer & rester muels et inactifs comme
la poupée de Martin! »

Impossible de se moquer du monde plus librement.

L.es « pauvres Princes, » les grands personnages, les
riches s’y sont laissé prendre.

Grace au mécanisme habile de I'institution, la Franc-

! Lettre & la Vente piémontaise.



LES FRANCS-MAGONS. 63
Maconnerie trouva dans les Princes et les nobles moins
d’ennemis que de protecteurs. Il plut & des Souverains,
au grand Frédéric, par exemple, de prendrela truelle et
de ceindre le tablicr. Pourquoi non? L’existence des haults
grades leur élant soigneusement dérobée, 1ils savaient seule-
ment de la Franc-Maconnerie ce qu’on en pouvait montrer
sans péril. lls n’avaient point & s’en occuper, relenus
qu’ils claienl dans les grades inférieurs, ol ils ne voyaient
(quwune occasion de divertissement, -que des banquets
joyeux, que des principes laissés el repris au seuil des
Loges, que des formules sans application a la vie ordi-
naire; en un mot, qu’unc comédie de I’égalité. Mais cn
ces matiéres la comédie touche au drame ; et les Princes
et les nobles furent amends & couwvrir de lewr nom, a ser-
vir aveuglément de leur influence les enlreprises lalenles
dirigées contre eux-mémes ». C’est encore un Macon qui
constate le fait *.

Nous trouvons du reste dans le Rituel écossais la
formule du serment par lequel les Maitres s’engagent a
taire, méme & leurs Grands-Orients, ce que ceux-ci ne
deoivent point savoir: « Je jure el promets de ne jamais
dévoiler & personne Ja moindre chose de nos mysicres,
pas méme au Mailre de lout 'Ordre, des que je ne le ver-
rai pas reconna dans une Haute-Loge. »

1l va sans dire que (sauf P hilippe-Egalité ) aucun Sou-
verain, aucun personnage officiel entrant dans la Franc-

! Le F.'. Louis Blanc IHistoire de lu Reévolution francaise, t. II,
p. 82 ct 83.



(54 LES FRANCS-MACONS,

Maconnerie n’a 6té, n’est et ne sera « reconnu par les
Hautes-Loges ». Dans la liste des Grands-Maitres ou des
protecteurs de I’Ordre, on voit figurer Louis de Bourlon,
prince du sang {en 1743 )3 le marquis de Larochefou-
cauld (en 1777), le duc de Luxembourg (en 1784),
Joseph Bonaparte , roi d’Espagne (en 1805); le prince
de Cambacéres (en 1807 ) ; le duc de Choiseul (en 1827);
le duc Decazes, le roi Louis-Philippe, lord Palmerston,
Léopold 1°", roi des Belges, le prince Lucien Murat, le
comte de Cavour, elc.; ’Annuaire maconnique indique
parmi les Grands-Maitres actuels Georges V, roi de Ha-
novre, le roi de Sucde, le grand-duc de Hesse-Darmstadt,
le prince Frédéric des Pays-Bas, et I'Glecteur, de Ilesse.
Le roi de Prusse est le prolecteur de toute la Franc-Macgon-
nerie allemande.

Ces « augustes hotes » de Ja Magonnerie la connais-
senl donec moins que qui que ce soit. C’est & cux qu’on
en cache le plus soigneusement le but et 'esprit vérita-
hles. Ils en connaissent les statuts; mais ces statuts ne
sont faits que pour tromper les dupes qui se croient ini-
tiés, et surtout pour endormir 'autorité publique. En
protégeant la Maconnerie, les Princes-Macons croient
évidemment protéger une bonne chose, ct plus encore se
protéger eux-mémes.

Quelquefois cependant le soupcon monte jusqu’a cux,
et ils menacent dé supprimer I'Ordre ; mais on calme aisé-
ment leurs inquiétudes. « Il est quelquelois arrivé, dit
le Fr.:. Ragon, que des déléguds, se présentant un jour
de tenuc ou de féle maconnique, pour interdire, au nom



LES FRANCS-MACONS. 65
du Souverain, la Maconnerie dans ses Ltats, les Officiers
de la Loge les accueillaient et disaient avec candeur :
« Venez, entendez et jugez. » Les initiait-on & un grade
d’Elu, ou de Kadosch ou de Rose-Croixz? On s'en gardait
bien!... On les recevait au grade d’Apprent: ; ils fraterni-
saient avec les Macons, et, sur leur rappori, Uinterdiction
elait rapportée *. »

En réalité , voict le sort que la Magonnerie, la vraie
Maconnerie, réserve aux priuces et aux nobles, le jour
ou elle sera la plus forte : « Les princes, les higots et la
noblesse, ces ennemis implacables du genre humain,
doivent étre anéaniis (rien que cela), et leurs biens assi-
gnés & ceux qui, par leurs talents, leur science et leur
vertu ( ¢’est-d-dire & nous Macons), ont seuls le droit et
le pouvoir do gouverner les autres. (Et 'égalité et la li-
berté ?) Contre ces ennemis du genre humain, on a fous
les droits et tous les devoirs. Ouzi, lout esl permis pour les
anéanltir : la violence et la ruse, le few et le fer, le poison ef
le porgnard : la fin sanclifie le moyen®.

Donc, la Franc-Maconnerie aime les princes et les no-
bles et les riches, comme le loup aime les moutons. Donc,
les princes et les nobles et les riches affiliés a la Ma-
connerie, loin de voir dans les arricre-Loges, ne voient
pas méme dans les Loges; on les y voit, et surtonton les
y fait voir; on les wmet sur la devanture, comme de

! Cours philosophique et interprétalif des Initiutions anciennes et mo-
dernes, p. 44.
2 Le Fr.-. Fichte, de la Maconuerie allemande et universelle; Aver-
tissement supplémentaire, p. 435.
\£ 3



66 LES FRANCS-MACONS.

« magnifiques enseignes », pour attirer les chalands.
S’ils écoutaient I'Eglise, ils ne tomberaient pas dans le
pige.

XIX.

De 'organisation publique
de la. Franc-Maconnerie extérieure.

Cette organisation n’a ancun rapport avec celle de la
Maconnerie occulte. La Charbonnerie ou Franc-Magon-
nerie secréte est essentiellement une et universelle; elle
n’a qu'un chef, et ce chef elle ne le connalt pas. La
Franc-Maconnerie extérieure n’est une et universelle que
par le fond : dans sa forme, elle est multiple.

Pour ne parler que du Gr.'. Or.-, de France, nous di-
rons que le Grand-Maitre a sous son obédience les Loges
et Atelicrs de tous les Macons qui ne reconnaissent pas le
rite écossaisnile rite Misraim. Ilest assisté d’'unnombreux
Conseil presque entierement composé de personnages
connus et importants. Les Loges et Ateliers sont divisés
par provinces ou Orients. Les décrets du Grand-Orient
arrivent ainsl a tous les Freres par voie hiérarchique.

Mais, qu’on le remarque bien, ce n'estla que la Franc-
Maconneric extérieure, qui n’a pas le caractére conspira-
teur de 'autre. Ajoutons que si, parmi les grands digni-
taires de ’Ordre, quelques-uns sont initiés aux odieux
mystéres de la Charbonnerie, c’est a U'insu de 'autorité.

Les Loges ont pour la plupart des noms incroyables.



LES FRANCS-MACONS. 67
Dans ' Annuaire universel de la Magonnerie frangaise el
étrangere qui s'imprime & Chilons-sur-Marne et sc¢ pu-
blie & Paris, chez le Fr.*. Pinon, on trouve ¢numérés tout
au long tous ces Ateliers, toutes ces Loges, avecles noms et
adresses des Vénérables, des dignitaires, grands et petits:
I'r.-. Premiers-Surveillants, Ir.-. Introducteurs, Fr.-.
Maitres des Cérémonies, Fr.-. Sacrificateurs, F.-. Orateurs,
F.* . Mailres des banquets, ctc. On y voit aussi les noms
et adresses des Chevaliers-Kadosch, de Rose-Croix, de
Saint-André, du Soleil, etc., sauf pourtant quelques-
uns que la prudence a laissés dans I'ombre, entre autres
celui de Renan.

A Paris et dans la banlieue, il y a sotxante et onze
Loges groupées en quatre sections, et se réunissant
presque toutes une fois le mois a des jours fixes indi-
qués dans ’Annuarre.

(’estdans ces réunions qu’ont lieu les famcuses agapes,
les banquets fraternels des deux solstices {juin et décem-
hre), qui pour le vulgaire constituent toute la Franc-Ma-
connerie. La se font aussi les (uétes destinées aux mem-
bres indigents. La Franc-Maconnerie vante beaucoup sa
philanthropie, pale caricaturc de la vraie charité. Il n’y a
que I'liglise qui sache bien aimer les pauvres.

Dans les départements, il y a deux cent cing Loges;
dans I’Algérie et dans lcs Colonies, vingl-huit. En (out
Irots cent quatre Loges qui travaillent sous cetle seule
Obédience, a la gloire du Grand Architecte et au salut des
dmes ! Le Gr.-. Or.-. de France dirige, en outre, trenfe-
quatre Loges en pays étranger.



68 LES FRANCS-MAGONS.

Voici les noms de Loges qu’on lit avee le plus de sa-
tisfaction : la loge des Admirateurs de ’Univers, des
Zélés Philanthropes , de Sainl-Antoine du Parfail Contente-
ment, des Amis Triomphants, de la Cléimente Amilie Cos-
mopolile, des Disciples de Memphis, de la Rose du Parfail
silence, de la Ruche Philosophique, des Trinosophes de
Bercy, etc. La province n’est pas moins délicatement par-
tagée, et 'on y voit {leurir les Loges de la Candeur,
du Val &’ Amour, de Simplicité-Gonslance, de I'Ecole de la
Vertu, des Vertus Réunies, etc.

Les rites écossais et Misraim baptisent leurs Loges de
noms un peu moins ridicules. Le rite écossais comptait
cn 1866 quatre-vingt-dix-huit Loges : trenle-qualre a
Paris, quarante-trois dans les départements, ving! el une
en Algérie et & 'étranger. Le rite Misraim parait moins
prospere, du moins d’apres I’Annuaire que nous avons
“sous les yeux.

Tous les rites de la Magonnerie cxtérieure ne forment,
je le répéte, qu’une seule Maconnerie, et dans I’Annuaire
nous.voyons la liste des députés de toutes ces obédiences
auprés du Conseil supréme du Grand-Orient de Frarce, .
aupres de celui du rite écossais; et il st évident que les
Francs-Maconneries de {out l'univers correspondent
ainsi directement les unes avec les autres. C’est un 1n-
mense tissu de fils entre-croisés, bien que distinets et
parfois ennemis.

« Quoique dispersés sur toutc la surface de la terre,
dit le Rituel, nos Fréres ne forment cependant qu’une
seule communauté. Tous ils sont initiés aux mémes



LES FRANGS-MACONS. 69
secrets, suivent la méme voie, sont formés d'apres la
méme régle, enfin sont animés du méme esprit'... De
quelque rite reconnu que soit un Magon, il est F.-. de
tous les Macons du globe *. »

XX .

Sila Maconnerie aime les pauvres
comme elle veut le faire croire.

Nous venons e parler de quétes et de hienfaisance :
la:Magonnerie est en cffet parvenue a se faire passer par-
tout pour une institution charitable, honne, éminemment
bienfaisante et philanthropique! L'Eglise se dit la Mére
des pauvres : c’est moi qui le suis, s’écrie & tout pro-
pos la Franc-Macgonnerie. — Dit-elle vrai?

Elle n’est pas plus franche en cela que dans tonf le
resie; et quand elle parle a cocur ouvert, elle lache
au sujel des pauvres des aveux révoltants.

e Fr.-. Ragon, qui nous donne la fine fleur de I'es-
prit maconnique, appelle les Macons pauvres « cette
lepre hideuse de la Maconnerie en France® », et il recom-
mande chaudement a toutes les Loges la régle de cha-
rité donnée parle Fr.-. Beurnonville : « Ne présentez ja-

! Grade d’Ancien.

® Reglements généraux de la Maconueric ¢cossaise, art..2.

3 Cours phitlosophique et interprétatif des Int{iutions anciennes et mo-
dernes, p. 368,



70 LES FRANCS-MACONS.
mais dans 1’Ordre que des hommes qui peuvent vous
présenter la main et non vous la tendre. »

Un autre Frére, fort compétent aussi, le ¥.-. Bazot,
parle des indigents avec une sensibilité non moins évan-
gélique. « Le Macon mendiant, dit-il, est sans cesse
- chez vous, sur vos pas, dans vos Loges; c'est un génte
malfaisant qui vous obséde partout ot & toute heure.
Rien ne peut vous soustraire & son importunité, et son
insolence ne connait ni hornes ni obstacles. Il est a
votre lever, au moment de vos affaires, a votre repas,
a votre sortie. Mieux vaudrait rencontrer sa main armee
d’'un poignard ; vous pourriez du moins opposer le cou-
rage au glaive assassin. Arm¢é seulement de son titre de
Macon, il vous dit : Je suis Macon; donnez-moi, car je
suis votre Frére, et votre loi vous ordonne de faire la
charité, Donnez, ou je publierai parlout que vous étes
un méchant et mauvais Frére.

« Donnez, Magons! poursuit le bon Frére, mais ap-
prétez-vous a donner sans reliche : le gyuel-apens est
permanent. (Le guet-apens! quelle parole! et quel
cynisme! |

« La faute en est aux Loges. Si les Loges ne rece-
vaient dans I'association fraternelle (! !) que des hom-
mes honorables (ainsi, pour é&tre honorable il faut
dtre riche), ayant une posilion indépendante par leur
fortune ou leur travail, elles n’auraient & soulager, elle
et tous les Macons, que des infortunes passageres '. »

! Code des Francs-Muacons; p. 176 et 177.



LES FRANCS-MACONS. 7t

Voila ce qui s’appelle aimer cordialement les pauvres;

volla de la vraie, de la bonne fraternité. Pauvre phi-

lanthropie! tu as beau prescrire des quétes et donner

de I’argent : tu n’es méme pas 'ombre de la charité :
tu n’as pas de coeur!

XXI
Que la Franc-Magonnerie est une puissance redoutable,

Son organisation occulte et publique suffit seule &
le prouver jusqu’a I'évidence. Ses ceuvres le prouvent
¢galement : clle se vante, par la plume indiscréte de
ses adeptes les plus fervents, d’avoir 6t¢ depuis plus
d’un siécle la cause ignorée, mais réelle, des grandes
perturbations religieuses (ui ont épouvani¢ le monde
enticr, et particulicrement lI'Europe.

Elle se vante, les preuves en main, d’avoir cnfanté
le philosophisme’ révolutionnaire du dernier siecle, et
d’avoir eu pour organes Voltaire, Helvétius ', Rousseau ,

1 A la mort du matérialiste et athée Helvélius, sa veuve renvoya
les insignes & la Loge des Newf-Seurs , 4 laquelle il avait appartenu.
On offrit & Voltaire le tablicr d’'llelvétius; et Voltaire, le grand Vol-
taire, avant dc le ccindre, le baisa religicusement comme une relique.
Voltaire, qui se surnommait lui-méme Christ-Mogue, ne se con-
fenta point d'avoir &t recu Franc-Macon cn Angleterre : sa cons-
cience et sa piété ne furent satisfaites que lorsqu’il se vit initié a
la Maconnerie frangaise. 1l y fut admis le 7 avril 1778, sept scmaines
avant sa mort, sans doute par maniére de préparation prochaine. 1l



72 LES FRANCS-MAGONS.
Diderot, d’Alembert, Condorcet, Mirabeau, Sieyss, la
Fayette, Camille Desmoulins , Danton, Robespierre , Ma-
rat, Santerre, Pétion, etc. Elle se vante d’avoir frappé
a mort la monarchie chrétiennc cn la personne de
I'infortuné Louis XVI et de la reine Marie-Antoinette;
elle se vante d’avoir fait en France la sanglante révolution
de 89 et de 93. « Lorsque, du fond des Loges, disait le
Fr.. Brémond & I'Or... de Marseille, lorsque du fond
des Loges sortirent ces trois mots : LIBERTE, EGALITE, FRA-
TERNITE, la révolution ¢était faite. » Et un autre Magon,
initié dés sa jeunesse aux plus hauts grades de la secte,
en Prusse, le comte de Taugwilz, faisait en 1822 la
déclaration suivante : « J'ai acquis la ferme conviction
que le drame commencé en 1788 et 1789, le rigicide
avec toutes ses horreurs non-seulement avaient éié reso-
lus dans les Loges, mais encore élaient le résullal des
associalions el des serments. » Enfin, le Grand-Chapitre
des Macons allemands, se réjouissant de voir les ravages
de Pincrédulité et de la révolte, qui de la France s'¢-
taient répandus déja dans toute I'Europe et jusque dans
I’Amérique, s’écriait triomphalement en 1794 : « Notre
Ordre a révolutionné les peuples de I'Europe pour de
longues générations. »

La plupart des révolutionnaires si profondément im-
pies de 1830 étaient des Francs-Magons. Il en fut de
méme en 1'8'1:8; seulement par tactique, le coté anti-

fut acclamé comme parfait Magon du premier coup et dispensé des
épreuves, car, dirent les Freres, « soixante années consacrées' A La
VERTU ct au génie I'avaient suffisamment {ait connaitre ».



LES FRANCS-MACONS. . 73

clirétien fut beaucoup plus dissimulé que dans les houle-
versements précédents.

Presque tous les coryphées de I’'impiété contemporaine
sont des Francs-Macons : Mazzini, Garibaldi, Kossuth,
Juarez, etc. Aussi la Franc-Maconnerie déclare haute-
ment que c¢’est elle qui préparc et qui détermine dans
I'ombre la destruction du catholicisme en Italie, en Al-
lemagne, en Aultriche, en Belgique, en Espagne, en
Portugal, au Mexique. Elle occupe partout les posies les
plus importants : elle pénétre dans toutes les armées
et dans les grands corps de I'Etat; elle dirige la plupart
des journaux. Elle donne I'impulsion qu’clle veut a la
plupart des gouvernements, et son mot (’ordre univer-
scl est : « A bas ’Eglise! A bas Pautorité ! Plus de pré-
tres | Plus de Christ! Plus de Diev ! » Qu’on le sache
bien, c’est 12 ce qu’elle entend par ce mot magique e
liberté qu’clle fait miroiler aux yeux séduits de tous les
penples , comme jadis le Serpent de I’Eden montrait a
Eve Iéclat du fruit défendu.

La Maconnerie se'déclare elle-méme en voic de pro-
grés et en pleine prospérité. Elle disait tout récemment
par I'organe d’une de ses fenilles périodiques : « Des
symptomes qui ne sauraicnt nous tromper prouvent que
nous touchons au jour d’un développement considérable
de la puissance ct de 'influence de la Maconnerie sur le
monde. La Magonnerie comprend chaque jour davantage
Pmportance de sa mission ; elle rejette les langes dont:
les nécessilés d’un autre temps 'avaient enveloppée.
Elle sait ce que signifie sa devise ; et bientot, se dépouil-



T4 LES FRANCS-MACONS.

lant des derniers voiles d’un vague mysticisme, elle
proclamera comme principe et base de I'Institution la
complele indépendance de la conscience... Réjouissons-
nous du succés des cfforts de nos Fréres : partout ap-
parait le signe lumineux de I’éternel Jéhovah'! »

Quel est cet « éternel Jéhovah » dont le signe appa-
rait parlout, gréce aux IFrancs-Magons? Nous allons
le voir.

XXl

Que la Franc-Mac¢onnerie est, gquoi qu’elle en dise,
essentiellement impie, antichrétienne et athée.

Qu’on ne s’y méprenne pas : le Dieu qu’elle alfecte
de vénérer sous le nom bizarre de Grand Architecte de
{ous les mondes, n’est pas le Diku vivant, seul vraiDigy,
Pére, Iils et Saint-Esprit, que nous adorons; ce n’est
pas notre Créateur, Seigneur et Sauveur Jésus-Cunist,
Digv fait homme, seul vrai Diev : ¢’est le Dieu de Vol-
taire, I'Etre supréme de Rousseau, de la Convention
et de Robespierre; c’est le Dieu des théophilanthropes,
le Dieu des bonnes gens chanté par Béranger, le Dieu
de Renan et de Garibaldi, le Dieu de la religion de
hounéte homme. C’est le Dicu qui n’existe pas.
Aussi affectent-ils de ne tenir aucun compte de la
révélation ni de Pavénement du Christ : ils rejettent

1 Monde maconnique, aott 1866 et février 1867.



LES FRANCS-MACONS. 75
I'ére chrétiennc, et dans toutes leurs publications
ils comptent les années a partir de la création; selon
P’¢re clhirétienne , nous sommes (au moment ou j’écris)
en 1867 ; selon I’ére maconnique, en B5867. Cette
négation du christianisme serait puérile si elle n’était
imple,

La Franc-Macgonnerie ne parle de Dieu que pour ne
pas effaroucher les masses. Dans ce méme but, elle
revét perfidement les apparences d’une religion : elle a
tout un ensemble de cérémonies et de rites ; elle confere
un baptéme a sa fagon, elle a un mariage magonnique,
un cérémonial pour les enterrements, etc.; tout cela
avec des invocations, des bénédictions, des encense-
ments, des conséerations'; en un mot, une apparence
de culte. Yoila pour les masses.

Mais pour les Macons pur-sang, pour les vrais Ma-
cons, 1sn’y regardent pas de si prés : ils nient ouver-
tement le christianisme. Les autres, ceux qui ne sont
pas mdirs, retiennent souvent, avec lc nom de Dieu, cc
vague sentiment religieux qui ne génc en rien la cons-
cience, et qui fait piti¢ aux premiers. Chacun sait qu’en
pratique le déisme ressemble en tout a I’athéisme : ¢'est
un athéisme respectucux et latent. Or la Franc-Macon-
nerie est déiste en ce sens-la, guand elle n’est pas fran-
cliemnent athée. Aussi les Loges allemandes faisaient-
clles tout dernicrement la déclaration suivante : « Les
Francs-Macons déistes sont au-dessus des divisions reli-

' Yoir le Rituel magonnique.



70 LES FRANCS-MACONS.

gieuses. Il ne faut pas seulement nous placer au-dessus
des différentes religions, mais bien au-dessus de toule
croyance en un Diew quelconque'. »

En France ilsparlent comme cn Allemagne. Cest le cri
du cceur. Le Monde maconnique disait en discutant le pre-
micr article des statuts de la Maconnerie, ou il est ques-
tion de 'existence de Diru et de I'immortalité de I'dme :
« Eh quoi! dira-t-on, n’y a-t-il donc rien a exiger d’un
homme pour qu'il soit digne d’étre Macon? — Rien, si
ce n’est qu'il soit honnéte homme. — Il rejette I'idée de
Dieu? — Présentez-lui celle qui doit satisfaire sa raison.
— Il doute de la vie future? -—— Prouvez-lui que le
néant est contradictoire. — II méconnaitles bases de la
morale? — Qu'importe! §’il vit et agit comme s’il les
admettait *, »

La Franc-Macgonnerie, déiste ou athée, est donc la né-
gation absolue de la Religion. Ce n’est pas moi qui le dis;
c¢’est Proudhon, le frére Proudhon : « La Franc-Macon-
nerie , écrivait-il, est la négation méme de Uélément reli-
gieux, » Elle ne veut plus de Diev ni de la Religion;
elle veut l'exclure de I’éducation, des macurs privées et
publiques, dela vie humaine et de la mort. Ses écrivains
les plus sérieux, ‘surtout les modernes, sont a la téte du
mouvement hideux d’athéisme et de matérialisme qui se
remarque depuis quelques anndées; ils acclament avec
bonhleur Ies productions antichrétiennes les plus auda-

3 Gazetle des Francs-Macons, 15 décembre {866,
2 Septembre 1866.



LES FRRANCS-MACONS. 77
cieuses, telles que les journaux : la Morale indépendante,
la Libre-Pensée, la Libre-Conscience, la Solidarite. « Nous
souhaitons la bienvenue, disait naguere un journal franc-
macon, & tous nos nouveaux confreres, dont plusieurs
rédacteurs sont d’anciens amis, et sommes heureux de
constaler que lous ces journaux, sans exceplion, sont diri-
gés par des Macons, et que ceuax-ci sont en majoriié parmi
les rédacteurs *. » .

En Belgique et partout, c’est la Franc-Maconnerie qul
produit cette affreuse secte des solidaires, ainsi nommée
parce qu’ils s’engagent vis-a-vis les uns des autres, par
un pacte formel, & vivre sans religion et a mourir sans
prétre, comme des chiens.

Que tel ou tel Franc-Macon ne tombe pas. dans cet
exces d’irréligion, nous I'accorderons sans peine; mais,
pour ce qui est de la Franc-Maconnerie en elle méme, clle
dira tout ce qu’elle voudra, elle est une institution essen-
tiellement impie, antichrétienne et athée.

XXIII

Comme quoi la Maconnerie se console de ses peines
dans le culte du soleil.

Oui, du soleil, de la lune et des étoiles.
C’est au nom de la science et du progreés des lumiéres,
dont clle a toujours la houche pleine, que la Magonnerie

1 Monde Muconniyue, novembre 1866.



78 LES FRANCS-MACONS.

prétend que « Dieu n’est ni démontré ni démontrable; »
que la morale chrétienne, qui s’appuie sur la crainte et
sur ’amour de Diev, est puérile, inutile et immorale ; que
Notre-Seigneur, ou hien n’a pas existé, ou bien n’a ¢t¢é
qu'un homme comme les autres; que le temps est venu
d’en finir avec 'Eglise, avec le Pape, avec les prétres.
Et chose curieuse! elle arrive, par les senticrs de sa sol-
disant science et par le progres de ses soi-disant lumie-
res, a un exces de stupidité qu'on ne pourrait pas croire
s'il n’était attesté par ses propres adeptes : savez-vous
quel est, au fond, le Dieu vers lequel elle tourne ses re-
gards? C’est le soleil! Oui, encore une fois, lo soleil;
comme ces brutes & face humaine que l'on rencontre
parfois dans les has-fonds de notre société déchristianisée.
Eeoutez plutdt.

Dans P'initiation au grade de Maitre, qui est le troisie-
me de la Maconnerie, voici ce que le Trés-Respectable (1)
dit en toutes lettres au nouvel élu : « L’Adoniram de la
Franc-Maconuerie, le méme qu’Osiris, que Mithra, que
Bacchus, que tousles dieux célébrés dans les mysteres
anciens, est une des mille personnifications du soleil.
* Adoniram, en effet, signific en hébreu vie élevée, ce qui
désigne bien la position du soleil par rapport & laterre...
Dans toutes les cérémonies qui s’accomplissent en Loge,
vous reconnailrez conslamment la méme pensée. Ainsi,
notre association s’est mise sous l'invocation de saint
Jean, c’est-a-dire de Janus, le soleil des solstices. Aussi cst-
ce aux deux solstices de I'année (21 juin et 21 décembre)
que nous célébrons la féle de notre patron, avec un céré-



LES FRANCS-MAGONS. 79

monial tout (g) astronomique. La table a laquelle nous
prenons place a la forme d’un fer & cheval et figure la
moitié du cercle du zodiaque : et dans les travaux de
table (sic) nous offrons sept libations en I’honneur des
sept planetes. »

LeT.'. Rebold dit qu’on doit expliquer les miracles etles
faits de la vie de Jésus par « des apparences solatres ».
Le Fr.-. Grand-Chancelier Renan déclare, dans la Recue
des Deuxr Mondes (45 octobre 1863 ) que « le culle du
soletl est le seul culle raisonnable et scientifique, » et que
« le soleil est le Diew particulier de nolre plantie!! » Cest
textuel.

Le culte du soleil! voild done le dernier mot de ces
fortes tétes qui ne parlent que de progrés, que de lu-
mitre, que de science, et quis’intitulent modestement
« lessublimes Princes de la vérité ! » Voila la signification
pieuse de cet évangile de saint Jean que nous avons vu
placer devant les yeux du profane, au début des épreuves
de ’Apprenti! Voila la fameuse « lumiére, » voila « les
flammes purificatoires » que le Vénérable donne géné-
reusement & ’Apprenti! Voila le sens de « I'éloile flam-
hoyante» et du cordon bleu passé en sautoir! Le culte du
soleil, le culte dégradant de la maticre, le Dieu-Nature,
ou pour mieux dire un athéisme d’autant plus honteux
qu’il se couvre du voile dela morale et de la bienfaisance,
et n’est pas seulement impie, mais de plus hypocrite :
quelle punition pour I'orgueil de ces esprits forts!

Et la Franc-Maconnerie ose s¢ dire « l'origine et la
source de toutes les vertus sociales »; ce sont les paroles du



80 LES FRANCS-MACONS.

I.. Ragon); et encore « la philosophie la plus pure, I’ori-
gine des [ables de tous les cultes (sic), le puits o la vé-
rité semble s’étre réfugiée!!! » Queclle impude nce!

C’est de ce puits ténébreux que sortent depuis prés de
deux siécles les flots de blasphémes, (’impiétés, de né-
gations audacleuses, de mensonges, de calomnies contre
I'Eglise, de révoltes, de destructions, d’institutions sour-
dement athées, qui menacent la civilisation chrétienne
d'une ruine totale! C’est de ce puils en particulicr que
sont sortis dans ces derniéres années les blasplhiémes de
Renan et de Proudhon, blasphémes sataniques, que les
Loges ont fait passer dans toutes les langues, C’cst de la
(que sorteril chaque jour les puissancesde toutes esplces
qui se ruent contre Rome, qui ébranlent les assises de
la Papauté, et qui voudraient découronner le Christ et
son Vicaire.

An fond, la doctrine des Francs-Macgons, ¢’est le ma-
térialisme.

XXIV
Da la presse maconnique.

La Macgonnerie est d'une activité fiévreuse dans sa
propagande : la paix dans le zéle est le caractére de la
vérité; 'agitation est le caractére de Perreur. La Ma-
connerie s'agite prodigieusement. Scs moyens d’action
sont variés et puissants; clle fait feu sur nous de tous
colés. Montrons-le, en nous bornant a la France,



LES FRANCS-MACONS. 81

Sa premiére arme, c’est la presse. Nous avons déja vu
qu’elle dirige indirectement la plupart des journaux.
Elle a, en outre, des publications a elle, plus ou moins
perverses, selon leur plus ou moins de franchise. Elle a
d’abord le Franc-Macon, revue mensuelle, anodine, fondée
en 1847, a laveille de larévolution de [¢vrier, et destinée
a éelairer esprit et & réjouir le cceur de tous les Fr.-.
Prudhommes. Elle est respectueuse pour la Religion, du
moins dans la forme; c’est le journal orthodoxe et
mystique de la Maconnerie. Les purs Macons du progres
'appellent impitoyablement « jésuite ».

Elle a ensuite le Journal des inili¢s, revue mensuelle
aussi, publiée en deux cahiers semblables, dont le second
s'appelle la Renaissance. Dans celui-la, on ne prononce
pas le nom de Franc-Macon ni de I'ranc-Maconnerie;
c'est le « cahier de la propagande; il propagel'ccuvre de la
Maconnerie sans la nommer, afin d'écarter les préven-
tions '. » O honne foi! ¢ candeur!

Elle a le Monde magonnique, publication heaucoup plus
avancée, par conséquent beaucoup plus franche et plus
magconne. Nous 'avons cité plusieurs fois déja. Il fait la
gucrre aux deux autres, et les accuse d’étre des arriérés,
des formalistes ; pour lui, il est carrément libre-penseur,
indépendant, bien au-dessus dec toute idée rcligicuse.
C'est le camp libéral, qui veut réformer la Maconneric
cxiérieure et arriver a la suppression officielle du nom
méme « du Grand Architecte de ’'Univers ». Ce parti fait

! Numéro de janvier 1867.
v. b



82 LES FRANCS-MAGONS.

de grands progres, quoiqu’il n’ait pu encore faire pré-
dominer son sentiment. Biecn que la plupart des Magons-
jésuiles ne regardent cette formule traditionnclle que
comme une pure formalité, qui laisse & tous les Freres
la pleine liberté de I’athéisme, néanmoins les Macons-
Hbéraux tiennent & la suppression : cette vieillerie sent
trop la Religion et peut avoir des dangers.

La Maconnerie revendique encore comme siennes les
feuilles abominables (ue nous citions tout a 'heure : la
Morale tndépendante, la Libre-Pensce, la Libre-Conscience,
la Solidarité; et I'on ne voit pas ce qui empécherait de
compter parmi ses productions les plus pures, ou du
moins parmi ses plus dévoués auxiliaires, un hon nombre
de grands et petits journaux, tels que le Siecle, I'Opinion
nationale, I'Avenir ‘national, le Temps, la Liberté, le
Journal des Débats. Ces feuilles, cependant, ne sentent
pas le besoin de dater leurs numéros de 'année 5867.
Elles laissent également dans une ombre discréte le
jargon des Fréres et amis, ainsi que le fameux - signe
sacramentel (.".).

La Revue des Deux Mondes est, au méme titre, au
service de la Franc-Maconneric et de son ccuvre sacrilége.
Presque tous ses rédacteurs sont des rationalistes connus,
ou des héréliques; quelques-uns sont des athées, tels
que Renan, Taine, Littré, etc.

Ainsi, en France, la presse est en grande partie ma-
connique, c¢'est-a-dire anticatholique et antichrétienne.
Quel danger pour la foi du peuple !



LES FRANCS-MACONS. 83

XXV

Que la Franc-Magonnerie commence & s’emparer de I’enfance
‘au moyen de l'enseignement et de I'é¢ducation.

Cette seconde arme est peut-étre plus dangereuse
encore que la premicre. La Maconnerie semblait 'avoir
un peu négligée : elle s’en apergoit, et forme les projets
que nous allons voir.

Par lc Baptéme, par le catéchisme et par la premiére
Communion, 'Eglise fait les chrétiens et pose la base de
Jeur vie religieuse. La Franc-Macgonnerie, cui est 'anti-
Lglise, ne veut plus de tout cela ou, pour mieux.-dire,
elle veut substituer a celte base chrétienne une base
maconnique, -absolument étrangere au christianisme.
Elle tdche d’abord de meltre le sceau magonnique sur
les tout petits enfants. Elle a une cérémonie d’adoption
quis’accomplit « sous I'éclat de la Lumiére maconnique, »
ei elle dit au pauvre enfant qu’elle adopte : « Que la

Lumiére maconnique brille & tes yeux, comme plus tard
nous la ferons briller & ton esprit'. » De méme que

Fenfant baptisé devient chrétien et membre de UEglise,
de méme Penfant adopté devient Louveleaw ou Louvelon,
si Cest un gargon; Louvetonne, si c'est une fille, el
membre de la Franc-Maconnerie. Ces Louveteaux, s’ils
sont pauvres, ont droit aux secours des Freres. -

i Le Fr.'. Ragon, Rituel d'adoption des jeunes Louvelons.



3 LES FRANGS-MACONS.

Dans. un hospice d’Avignon, une pauvre femme pré-
sentait nagucre aux bonnes Sceurs un petit enfant de
onze mois, en déclarant a la Supérieure qu’clle dtait de
passage dans la ville, et en demandant quelques remedes
pour son enfant. La Religieuse, en caressant le petit
malade, aper¢ut une médaille singulitre suspendue a
son cou. « Quelle est cotte médaille? » demanda-t-clle &
la mére. « Ccst la médaille des Francs-Macons, » lui
répond la pauvre femme, et comme la Sceur lui en faisait
des reproches, lui représentant que les Francs-Magons
¢taient excommuniés, la mallicurense 1épondit sans
détour : « En me présentant avec cette médaille devant
le chef d’'une Loge, j'en obtiendrai aussitot un secours
d’argent pour m’aider & conlinuer mon voyage. »

Il parait que dans certains faubourgs de Paris le
nombre des Louvetcaux cst trés-considérable parmi les
enfants de la classe ouvricre. Pauvres petils !

Mais c'est surtout par les ¢coles que la Franc-Ma-
¢onnerie veut accaparer les enfants. « Il faut préparer
le monde profane arccevoir nos principes, disait le Monde
maconnique (octobre 3866). Je considére 1'instruction
primaire comme la pierre angulaire de notre édifice...
I’instruction religicuse doit-clle étre retranchée du pro-
gramme?... Le principe d’autorité surnaturelle (¢’cst-a-
direla foi), qut enleved 'homme sa dignilé, est inulile pour
discipliner les enfanis (quelic absence de sens pratique!)
et susceplible de les conduire a I'abandon de toute morale
(quelle absence de sens moral!l) donc il est urgent d'y
renoncer. Nous cnseignerons les droits ct les devoirs au


http://enfant.de

LES FRANCS-MACONS. 83
nom de la liberté, de la conscience, de la raison et encore
au nom de la solidarité. (Que voild bien le bagout révo-
lutionnaire, creux et sonore, qui avec scs grands mots
ne sait pas ce quil dit!) La Maconnerie doit étre le
moule de la société moderne ; clle doit former des hommes
libres. (Nous connaissons cetle liberté. ) Créer des ¢eoles,
surtout des ¢coles d'adultes, des orphelinats, c'est fle
metlleur moyen de vulgariser-la Franc-Maconnerie, »

Ces veeux, adoptés par un grand nombre de Loges,
ont été sanctionnés et réalisés par un décret du Grand-
Orient de France (en janvier 5867, ou pour parler
chrétien, 1867). Ce décret porte « qu'il a été décidé en
Conseil que le G.-. Or. . se mettrait a la téte d'une ccuvre
ayant pour objet d’encourager et de propager 'intruction
primaire, en décernant chaque année des récompenses,
soit aux instituteurs et institutrices, soit aux éleves, eten
créant, lorsque les circonstances le permettront, des
écoles primaires et des classes d’adultes. » Puis la circu-
laire cxpose l'organisation de ’ccuvre, que dirigeront
les Loges ou des Comités nommds par elle, le mode des
souscriptions ct la nécessité de déployer du zéle, stipulant
que les récompenses et les livres de caisses d’épargne
seront accompagnés d’une médaille avec Iinscription
suivante : « Grand-Orient de France. Encouragement a
Pinstruction primaire donné au nom des Macons de
I'Orient de... »

L’année suivanie, on décida ‘que quarante ¢coles pri-
maires maconniques seraient fondées dans les vingt ar-
rondissements de Paris; deux dans chague arrondisse-



86 LES FRANCS-MAGONS.
ment; I'une, pour les pelits garcons; 'autre, pour les
petites filles.

La propagande des écoles protestantes est certes bicn
dangereusc; mais celle-ci, si-jene mec trompe, le sera
bien autrement.

Pour compléter la chose, le Monde magonnique (janvier
5867) nous annonce « la rédaction d’un Catéchisme de
morale & I'usage ct & la portée des enfants; un’ caté-
chisme qui leur apprendra & écouter leur conscience
plutdt que la tradition (c’est-a-dire plutdt que la Religion
et I'Eglise), a &tre vertueux par principe (comme si les
cbrétiens n’étaient pas vertueux par principe!), avec
conviction {comme si la foi n’était pas la plus sérieuse
de toules les convictions et méme la seule séricuse!) et
avec désmtéressement (comme si 'espérance du ciel ot
la crainte de I'enfer nous empéchaient de servir et d’ai-
mer Diev purement!) » Au mois de juin 1867, un prix
de cing cenis francs a Al 8ire décerné & cet effet.

Enfin, cn novembre 1866, a été inaugurdée par les Ma-
¢ons d’Alsace une ligue de I'enseignement pour la France,
4 l'imitation de celle qui fonclionne en Belgique depuis
1864. Cetie ligue a pour principe fondamental « de ne ser-
virlesintéréts particuliers d’aucuneopinion religieuse, » en
d’autres termes de proscrire absolument la foi dans 'en-
seignement el dans I’éducation. Le Fr.:. Macé, promo-
teur.de cetle ligue impie, avait recueilliau bout d’'un mois
des souscriptions nombreuses, et le Monde maconnique
déclarait (févricr 1867) que « les Magons dotvent adhérer
en masse d cetle ligue bienfatsante et que les Loges doi-


http://leur.de

LES FRANCS-MAGONS. 87

vent étudier dans la paix de leurs Temples (sic) les meil-
Jeurs moyens de la rendre efficace ».

Et il y a en France seize cent mille Magons : qu’on
juge si le péril est chimérique! Avis non-sculement
aux pasfeurs des dmes, mais encore aux peres de fa-

mille qui conservent en leur cceur la moindre étincelle
de foi !

XXVI

Comment la Franc-Maconnerie étend son action
sur les jeunes filles.

Avant de parler de la Franc-Magonnerie féminine, si-
gnalons rapidement une nouvelle institution magonni-
que, trés-dangereuse : les écoles professionnelles pbur les
jeunes filles.:

L’école professionnelle a pour hut de développer I'ins-
truction primaire, et de préparer les jeunes filles de la
classe ouvriére aisée ou du pelit commerce aux djverses
professions particulierces ou elles pourront honorablement
gagner leur vie. Rien de meilleur en soi; rien de plus
~utile, Les Francs-Macons, comprenant I'importance du
role de la femme dans le monde, viennent de fonder a
Paris des écoles professionnelles. Ilsount, dit-on, de vastes
projets a cet égard. Déja plusieurs grandes écoles sont
ouveries et fonctionnent sous la protection des Loges.
Elles sont dirigées par des dames et instituirices qui
jouissent de leur confiance.



88 LES FRANCS-MACONS.

Nous n’avons rien & dire sur le coté matériel de ces
établissements : Iintelligence et le dévouement peuvent,
a eux seuls, vaincre de grandes difficultés et obtenir des
résultats sérieux. Mais ce ue nous devons a la fois si-
gnaler et déplorer ici, c’est le principe d’athéisme pra-
tique, le principe fondamental de la Macgonneric, qui
inspire Vinstitution de ces écoles; c’est un systéme posi-
tif d’indifférence religieuse; c’est 'exclusion de toule
idéc de Dievu, posée comme base de 'éducation. Dans ces
6coles, il est expressément interdit d’émettre une idée de
religion, méme vague et générale, el 'on ne plaisante
point sur ce point; tout dernicrement une maitresse, a
qui le nom de Diev avait échappé par mégarde, fut -
médiatement et impitoyablement éconduite. On recon-
nait 1a la célebre tolérance des libres-penscurs.

Ces Geoles sont, pour les filles, avant tout une école
de « morale indépendante ». Elles sont une pépi-
niére de femmes libres. Le Mo nde macinnigue admire et
exalte cette éducation. « Quant & la morale, dil-il dans
un compte rendu (septembre 1866), elle n’est pas plus
juive que protestante ; elle est la morale, cette morale uni-
verselle que toute femme et tout homme portent en ce
monde; » mais qui, obscurcic malheureusement parle pé-
ché originel, a tellement besoin de la Religion, que sans
Religion il ne peut y avoir et il n’y a pas de morale. D’ail-
lenrs, la morale, qu’est-ce, sinon Iaccomplissement du
devoir? Et Phomme n’a-t-il pas pour premier devoir
sur la terre de connaitre son Dizu, de Paimer et de le
servir? Cest ce que réalisc la Religion : et c'esl ce que



LES FRANCS-MACONS. 84
rejetle la Franc-Maconnerie, dont la prétendue morale
est ainsl essentiellement antimorale.

Ily a déjd plus de trovs cents jeunes filles dans les éco-
les professionnelles maconniques de Paris. La-dessus le
méme journal s’éerie : « Que font donc les départements ?
Comment! aprés un tel exemple parti de Paris, il ne se
trouvera pas dans les principales villes de France quel-
ques femmes a Uespril indépendant et assez libres pour
imiter ce heau dévouement? »

Ces écoles soni d’autant plus dangereuses que leur
caractcre antichrétien est tout & fait négatif. Quelles fem-
mes, quelles meéres de famille cela nous prépare !

XXVII

De la Franc-Maconnerie A'ADOPTION
ou Franc-Maconnerie des Dames.

Ily ades Franches-Maconnes, comme il y a des Francs-
Macons. Au premier abord, ccla étonne; car il s’agit
avant lout de garder des sccrets. Mais les Francs-Magons,
parait-il, ont confiance dans « Ies femmes qu’ils estiment
le plus, » et auxquelles ils adjugent la paire de gants
que leur donne officiellement le Vénérable.

Cette Maconnerie fSminine parait avoir commencé vers
le milieu du dernier si¢ele. Louis-Philippe-Egalité, alors
duc d’Orléans et Grand-Maitre de 1'Ordre, offrit sa paire
de gants & M™ de Genlis et donna une impulsion
exlraordinaire a la Maconnerie androgyne (androgyne



90 LLES FRANCS-MACONS.

veut dire homme et femme). La curiosité, l'attrait du
plaisic et plus encore l'attrait de I'inconnu, l’esprit
d’irréligion, ct la puissance magique du fruit défendu,
firent affluer vers la Franc-Maconnerie toutes les Dames
qui brilaient d’étre libres; et dans leur nombre on put
compter malhcureusement les noms les plus brillants.
On le voit par une leitre de Vinfortunée reine Marie-
Antoinette & sa sccur lareine Marie-Christine, en date du
26 février 1781 : «Je crois que vous vous frappez beaucoup
trop de la Franc-Magonnerie..., écrivait-clle. Ici tout le
monde en est... Ces jours derniers la Princesse de Lam-
ballec a été nommée Grande-Maitresse dans unc Loge;
elle m’a raconté toutes les jolies choses qu’on luia dites. »
Hélas! pauvres femmes! on leur préparait des lors le
traitement destiné par la secte « aux Princes, aux bigots
et & la noblesse' ».

L2, comme dans la Magonnerie masculine, on ne
laissait voir les choses qu’autant qu’on le voulait bien,
et Pautorité abusée n’attachait aucune importance a une
association qui passait partout pour n'dtre qu’une socié(é
de bienfaisance et de plaisir. Mais derriere lés réunions
joyeuses, il y avait d’infdmes mystéres : ce n’était plus,
comme dans ’autre Macgonnerie, le culte de la vengeance;
c¢’était le culle de la volupté, d’antant plus dangereux
qu’il était voilé de rites mystérieux, assaisonné par le
secret, ¢l favorisé par Desprit d’urréligion si fort & la
mode dans le siecle de Voltaire.

1 Voir au chapitre xvii.



LES FRANCS-MACONS. ‘ 91

La Loge de ces Magonnes ne s’appelait plus Loge,
mais bien Temple de I’ Amour. C'était d’un pastoral tout
a fait touchant. La porte du Temple de I'Amour s’appelait
(sans doute par antiphrase) la porte de la Veriu (c’est
par li qu'elle s’en allait, si elle n’était partie déja). Le
Fr.. Magon qui introduisait les postulants s’appelait
F.:. Sentiment (c'est cn toules leitres dans le Rituel),
et la Sccur Macgonne qui introduisait les aspirantes et
les soupirantes s’appelait Sacur Discrétion. Le Grand-
Maitre demandaii & la récipiendaire : « Quel &ge avez-
vous ? » La réponse étail aussi naive mais plus tendre que
celle du Magon : ' Jaiseptans; » icila colombe aspirante
roucoulait précieusement : « J'ai ’dge de plaire et d’ai-
mer. » C’était du dernier tendre. .

Les Macons de cerite étaient les Chevaliers de la Rose,
et les Magonnes étaient les Nymphes de la Rose. Ces Che-
valiers et ces Nymphes allaient toujours deux a deux
dans tous leurs lravaus maconniques. Le Temple était
tout fleuri et toul charmant ; les lenues étaient présidées
par un Grand-Maitre et une Grande-Maitresse. Il n’y
avait plus la d’épées nues, ni de cadres de papier, nt de
caverne, ni de sombres mascarades. C'étaient des voyages
sentimentaux, des scrments prétés par P'aspirante de la
maniére la plus galante du monde : elle s’asseyait a la
place du Grand-Maitre, et cclui-ci, comme un grand
nigaud, était agenouilléa ses pieds. Mais ce qu’il y avait
de plus touchant, ¢’était un certain voyage a l'tle de la
[éliciié, ou se terminait Uinitiation : 13, on enlevait le
bandean qui couvrait les heaux yeux de la Nymphe;



0n LES FRANCS-MAGONS.

elle se trouvait devant un autel (6 piété!), devant I'autel
el les statues, ou plutot les idoles de Vénus et de.Cupidon,
et elle offrait un pur encens au patron et a la patronne
du Temple.

Assurément madame de Lamballe et les Dames bien
élevées ne voyaient dans ces fadaises que des amusements
et des galanteries sans conséquence; mais pour le grand
nombre, ces réunions étaient loin d’éire innocentes; et
les hommes pervers qui dirigeaicnt secrctement celie
branche de I’Ordre magonnique s’en servaient pour
corrompre i la fois ct les esprits el les cccurs, pour
détacher de plus en plus les femmes de la Religion, de
la famille, du respect de Vautorité et du respect des
traditions,

La révolution frangaise noya dans le sang et les Che-
valiers el les Nymphes de la Rose.

Sous l’empire, la Franc-Magonnerie féminine reprit
un nouvel essor : presque tous les officiers d¢taient
Macons, et ils conlribuerent. beaucoup a relever et a
répandre dans toute I'Europe une institulion qui favo-
risait si merveilleusement lcurs penchants irréligicux et
libertins. En 1830, nouvclle floraison de Franches-Ma-
connes. La Franc-Magonneric fonde de grandes espérances
sur le concours des femines. « Quand voudra-t-on com-
prendre, s’écrie sentimentalement le Fr.:. Ragon, que
pour rendre & 'Ordre son attrait irrésistible et son antique
splendeur; aux meeurs publiques, leur pureté (I, leur
vérilé purgée d hypocrisie ('), & Péducalion domestique,
pleine cncore de préjugés, son rayonnement humanitaire,



LES FRANCS-MACONS. 93
il s’agira d’admettre aux travaux maconniques les
femmes qui, par leurs vertus lesverius de la femme libre !)
honorent leur sexe et leur patric? Leur présence rendra
les sCances plus intéressanies; leurs discours (les discours
de la femme libre) exciteront I'émulation; les Ateliers
s'épureront, comme la nalure printannicre s’épure aux
rayons viviliants d’un soleil nouveau'. » Pour le coup, ce
sera tout de bon le culte du Soleil.

Dans la Magonnerie des femmes il y a, comme du c¢6té
des hommes, des Apprenties, des Compagnonnes el des
Maitresses-Maconnes. 1l y & aussi des élevé, grades, des
Maitresses-Parfailes,des Sublimes-Ecossaises, des Elues, des
Chevalieres de la Colombe, des Chevalitres de la joie, des
Rose-Croix ou Cheuvalitres de la Bienfaisance, des Prin-
cesses de la Couronne ou Souveraines-Maconnes. Malheu-
reusement ’Annuaire du F.-. Pinon garde discrétement
le silence sur cette branche colombine de la Magonnerie.

Il y a des rites et tout un cérémonial, comme dans la
Maconnerie masculine. Sur le scuil de la « Porte de la
Vertu, » est placée 'image de madamec de Genlis, que
la Magonnerie a surnommdée, « la mére del’Eglise! » Celte
chaste Mére a 6té canonisée, dit-on, par Philippe-Egalité.

Ce qu’il y a de curieux, c’est I'apostrophe dure, mais
trés-sensée, que le Grand-Mailre, majestueusement assis
aux cOtés de la Grande-Maitresse, adresse & I'aspiranic
Apprentie, dcs le début des épreuves. « 111ui fait observer

'Le Fr... Ragon, Munuel complet de Tu Magonnerie d’udoption, p. 140
et 141,



0% LES FRANCS-MACONS.

la haule imprudence qu’clle a commise en s’exposant
ainsi, seule ct sans appui, dans une sociélé dont che
ignore la composition el les maeurs, el ol sa pudeur pouvarl
élre en danger'. » |

Les Maconnes sont affublées, comme les Magons, du
fameux tablier. Le signe général auquel elles se re-
connaissent est trés-simple : « Les deux mains ['une
sur I'autre, la droite couvrant la gauche et tombant sur
le tablier. » Elles se reconnaissent pour Apprentics « en
avangant réciproquement la main droite ouverte, les
doigts rapprochés, et en placantles mains I'une sur autre
par lintérieur; pour compagnonnes « en s¢ prenant -
mutuellement la main droite, de sorte que les deux
pouces soient croisés, et le doigt du milicu étendu sur
lc poignet; » pour Maitresses, « en se¢ présentant mu-
tuellement l'index et le doigt du milieu de la main
droite, en les portant les uns sur les autres en longueur,
de maniére a se toucher par l'intéricur; ensuite, cn
appuyant tour a tour le pouce droit sur les jointures des
deux doigts prés de 'ongle. » Elles ont encore d’autres
signes quli exigent des doigts de sorcicres ; par exemple :
« Se prendre (mutuellement?) l'oreille gauche avec le
pouce et le petit doigt de la main droite, le reste de la
main allongé sur la joue » (jusqu’a autre oreille); « sc
prendre (toujours mutuellement?) le bout du nez avee
le pouce et 'index de la main droite, le reste de la main
couvrant les deux yeux » (un vrai tour de force) ; « placer

! Le Fr. . Ragon, Munucl complet de lu Magonnerie d’'adopiion, p. 25
et 26.



LES FRANCS-MACONS. H
la main gauche sur le visage, le petit doigt surlabouche,
Pannulaire sous le nez, le doigt du milieu et 'index sur
I'ail, et le pouce sur I'oreille gauche. » Les deux mots
de passe que les Magonnes paraissent affectionner le
plus sont Eva et Babel; sans doute, par dévotion au fruit
défendu, et par une horreur bien légitime pour la con-
fusion des langues. C’est le grave F.-. Ragon, l'auteur
sacré el officiel, qui nous donne ces précieux détails.

Cette Magonnerie est plus répandue qu’on ne le pense,
car elle compte beaucoup de riles ou obédiences : le rite
de Cagliostro, le rite des Dames écossaises de la colline de
Mont-Thabor, I'Ordre du Palladium ou Souverain Conseil
de la Sagesse, I'Ordre de la Feélicité, I'Ordre des Chevaliers
et Chevalitres de U'Ancre, V'Ordre de la Persévérance, el
d’autres encore.

Il v aurait mille choses a dire et des choses fort cu-
ricuses sur la Franc-Maconnecrie des Dames. Nous en
citorons un seul exemple, toujours puisé¢ a la méme
source officiclle. Cest le réeit du cérémonial d’un hanquet
de Sceurs-Maconnes.

XXVIII
Un banquet de Soenrs-Magonﬁes.

Nous avons déja vu que dans cet Ordre-laon mange
et on boit beaucoup. Du ciOté des Dames, c’est comme
du ¢coté des hommes : le banquet sacré, le banque



96 LES FRANCS-MACONS,

{raternel, le libre banquet est un des travauxw les plus
sérieux de la Maconnerie du dehors. D’aprés les statuts
que ces femmes forles observent religicusement, « les
Dames ne s’assemblent jamais scules; elles sont tou-
jours aidées dans lcurs travaua par des Macons ». Dans
le travail de la table, les Macons et les Maconnes
sont donc cOte a cote. La « séance est bien plus intéres-
sante ». Voici ce qu'en dit le Rituel de Iéternel F.-.
Ragon :

D’abord le banquet s’appelle Loge de table. « 11y a cing
santés d’obligations. { En sortant de la, la Sceur-Ma-
conne doit sonvent tourner a la Sceur grise , et la femme
libre a la femme ivre. ) Premiére santé. La Grande-
Maitresse frappe un coup : toute mastication cesse /sic) ;
chacun se met a lordre de table, c’est-d-dire qu’il pose
les quatre doigts unis de Ja mtin droite sur la table, le
pouce écartélelong du bord et formant 'équerre. Elle dit:
« Cheres SS.-. Inspectrice el Dépositaire , faites aligner
et garnir « les lampes pour une santé que le Gr.-. M.-.
« et mor avons a vous proposer ! » Les lampes de ces
femmes libres, ce sont les verres, les verres & hoire :
c¢’est la qu’elles puisent la lumiére , la force et la liberté.
Garnwr la lampe veut dire remplir le verue.

« L’annonce élant portée et cxcéeutde, la S.-. Inspec-
trice dit aprés avoir frappé (et bu ?) un coup : « Grande-
Maitresse, les lampes sont alignées « et garnics ».

« LaGr.'. M.-. frappe un coup et dit : « Debout et &
« Pordre ! glaive en main! » et elles prennent toutes le
couteau de la main gauche. « Ch.'. FF.:, et TT.-.



LLES FRANCS-MACONS. 97

Ch.-. SS.-., la santé que nous avons la faveur et I'hon-
neur de porter est celle des Rois-Magons ; c’est pour des
santéssi chéres 4 nos ceeurs que nous devons nous joindre
pour souffler nos lampes & leur gloire! »

« Les annonces faites, la Gr.-. M.:. commande
Pexercice : Main droite aux lampes! — Haut les lampes !
— Soufflez les lampes d’un seul trait! » (La Maconne se
montre ici femme de plus en plus forte : elle souffle sa
lampe comme une allumette et boit comme un trou.
Quels dragons! S’il y a Nymphes de la Rose, il y a aussi
Nymphes de la. Lampe )

Mais Pexercice n’est pas fini, et la Gr.*. M.-. reprend :
« Lampe en avant! ( c’est-a-dire, comme l'explique le
fidéle Fr.'. Ragon : cing fois sur le coeur et revenir en
avant ). — Posez les lampes! ( ce qui doit sc faire en
cing temps, ajoute le Rituel). Enfin, on dit cing fois
Eva'. »

Telle est la premiére santé, le premier exercice de ce
belliqueux banquet. Au cingquiéme exercice, a force de
souffler les lampes, la pauvre Sceur doil branler au
manche et décrire des courbes en allant la vingt-quatriéme
et la vingt-cinquiéme fois « du coeur en avant ». Pour re-
lourner au logis, elle doit avoir besoin du bras [raternel
de son magonnique compere.

! Manuel complet de la. Maconnerie d’adoption, 1. 35.

\ 7



98 LES FRANCS-MACONS.

XXIX

Si la, Maconnerie féminine se borne aux banquets
et aux amusements.

Le poignard maconnique, sacrilége et impie, est caché
sous les amusements plus ou moins inconvenants de
cette Maconnerie androgyne ; et les sociétés secrétes
entendent tirer un parti trés-sérieux de ces soites créa-
tures que l'incrédulité, orgueil, la vanité, 'amour du
plaisir et surtout la curiosité poussent dans les grades
extéricurs. Comme celle des hommes, la Maconnerie pu-
blique des femmes n’est qu'un vivier olt la Maconnerie
occulte engraisse ses carpes pour les p&cher quand le
moment semble venu.Ce moment, c’est I'initiation de la
Maitresse-Maconne au grade secret de Parfaile-Maiiresse. |

Avant tout, on exige d’elle l¢ serment terrible qui I'en-
chaine & la secte pour toute la vie. « Je jure, dit-elle,
jo prometsde tenir fidelement dans mon cocur les secrels
des Francs-Magons etde la Franc-Magonnerte. Je m’y oblige
sous peine d’élre coupde en pitces par le glaive de U Ange
exterminaleur.»

Le G.-. M.-. la proclame aussitot Parfailc-Maiiresse et
lui adresse ces paroles : « Ma cheére, mainienant que
nous vous avons initiée aux arcanes symboliques de la
Maconnerie, maintenant que la lumicre de la vérité a
rayonné survos pupilles, les erreurs, les superstitions et



LES FRANCS-MACONS. . 04
les préjugés { c'est-a-dire la foi et la crainte de Dinv )
que vous conscrviez peut-étre encore dans guelque re-
coin de votrc cerveau sont dissipés. Une tdchie ardue,
mais sublime , vous est dorénavant tmposée (rious y voila,
écoutons ). La premiere de vos obligalions sera d’aigrir
le peuple contre les prétres et contre les rois. Au café, auw
thédtre, dans les soirées, partoul, lravaillez dans celic in-
tenlion SACRO-SAINTE.

« Il ne me reste plus qu'un secret & vous révéler, et
nous en parlerons a voix basse. » Et 1l lui déclare que
le complément final de la mission sacrée de la Macon-
nerie « estl’anéantissement de toule aulorité religieuse
el monarchique ».

Il ya done quelque chose de fort sérieux, non-seule-
ment au point de vue des mocurs, mais encore au point de
vue de la foi et de ’avenir de I'Eglise, dans cetle ridi-
cule initiation des femmes a la Franc-Maconnerie. Les
scelaires savent tout le profit qu'on peut tirer des femmes; |
ils savent que la femme, une fois lancée dans les voies
de P’impiéié et de la vengeance, est plus féroce, plus te-
nace que lui. Faut-il s’étonner s'ils voient -avec bonheur
les femmes s'affilier & leur Ordre, et s’ils déclarent
hautement que « fonder des Loges de Dames, ce serait
fairc un pas de géant dans la voie du progrés huma-
nitaire » ? Ces paroles sont du Monde magonnique (octobre
1866 ). On sait que leur « progres humanitaire »,
c’est tout simplement l’antichristianisme.



100 LES FRANCS-MACONS.

XXX

Que I'Eiglise a trés-justement frappé d'anathéme
la Franc-Maconnerie tout entiére ,
sans aucune resiriction.

La Franc-Maconnerie se dit innocente, calomniée, in-
justement condamnée par I’Eglise.

Nous en savons assez pour apprécier et cette pré-
tendue innocence et cette prétendue injustice.

La Maconnerie croit-elle & 'autorité divine du Souve-
rain-Pontife de I'Eglise catholique? Se soumet-elle au
Pape en toutes choses, comme Diev {'ordonne ? Non, mille
fois non. Croit-elle en la divinité de Notre-Seigneur Jisus-
Curist ? Non. Croit-elle en Dieu, Pére, Filset Saint-Esprit,
tel qu’il est, tel qu’ll s’est révélé au monde, tel qu’il veut
étre adoré ? Non. Donc elle est, au premier chef,
coupablede révolte, d’impiété, d’hérésie, de blasphéme ;
donc clle est anticatholique, antichrétienne, athée. Donc
elle est condamnable, el lorsqu’elle a ¢été condamnée
par-le Saint-Siége, elle a 616 justement et trés-justement
condamnée.

A un autre point de vue, moins exclusivement chré-
tien, la Franc-Magonnerie, non-seulement celle qui est
occulte et que tous les honnétes gens réprouvent, mais
encorc celle qui est publique et extérieure, cclle dont
les rézlements sont connus et presque livrés an public,
est une institution dangercuse, pcrverse, immorale, con-



LES FRANCS-MACONS, 101

traire aux lois les plus élémentaires de la justice hu-
maine et’du bon ordre des sociétés. Je n’en veux qu’une
seule preuve : c’est le serment maconnique et la peine de
mort qui en punit la violation.

La Franc-Maconnerie ne peut le nier : au premier pas
de Pinitiation, al'’entrée méme des Loges par le grade
d’Apprenti, au moment ou tombe le bandeau qui a
couvert jusque-la les yeux du postulant , celui-ci voit
toutes les épées nues des assistanis dirigées contre sa
poitrine, et il entend tous les Freres s’éerier : « Que
Diev punisse le traitre ! » Et le Vénérable ajoute, aprés
’avoir rassuré : « St vous veniez a trahir la Franc-Ma-
connerie , aucun liew de la lerre ne vous offrirait un abri
contre ses armes vengeresses.» Ceci est-il vrai, oui ou
non? -— Est-il vrai, oul ou non, que pour &tre Franc-
Macon , pour étre recu a ce premier grade d'Apprenti,
il faut préler le serment exéerable que nous avons rap-
porté tout au long, ct qui est textucllement tiré du
Rituel de 'ordre maconnique ' ?

Il est impossible de nier ces deux faits. Or, je le de-
mande a tout honnéte homme, & tout magistrat, qu’cst-
ce qu’une société particuliére, qui, en dehors de la sociélé
civile, menace de mort, froidement et officiellement, tous
ceux de ses membres qui ne seraicnt pas {idéles & ses
lois ? Qu’est-ce qu’une société particuliere qui osedire : Si
vous m'étes infideéles, aucun liew de la lerre ne vous of-
frira un abri contre mes armes vengeresses ? Qu’est-ce que
cetlc menace, sinon la menace du meurtre et dc [’as-

1 Voir au ch. vun.



102 LES FRANCS-MAGONS.

sassinat? Or, c’est A4 un crime qui tombe sous le
coup de la loi dans tous les pays civilisés.

Qu’est-ce, je le demande encore, (ue cet ignoble
amas d'imprécations qui accompagnent, ou pluldt qui
constituent le serment maconnique? Un chirétien, un
homme de bien, un honnéte homme peut-il, en cons-
cience, se donner ainsi, corps et ame, sous peine de
mort, & une société quelconque, en dehors de la sainte
Eglise ? La société qui impose & tous ses membres sans
exception, et qui reeoit un pareil serment; une société
particuliére qui, au mépris de toutes les lois divines et
humaines, s’arroge des droits aussi exorbitants et en
particulier le droit de vie et de mort sur les millions
d’hommes qui la composent, est une société profondé-
ment, essentiellement immorale, et le glaive de ’Eglise
la frappe justement toutes les fois qu’il la frappe.

Ainsi, condamnable au double point de vue de la rai-
son et de la foi, la Franc-Maconnerie a été justement
condamnée par le Saint-Siége, qui , en cette circonstance
comme en tant d’autres, a rempli courageusement la
mission salutaire que Diev lui a confiée. Chargée d’en-
seigner tous les peuples, de proclamer et de défendre la
vérité, de juger, de démasquer, de condamner et de
poursuivre I'erreur et le mal, la sainte Eglise a solen-
nellement frappé de ses anathémes la Franc-Maconnerie,
a tous ses degrés et sous toutes ses formes. Elle a ex-
communié , c’est-a-dire retranché de son sein, tous les
chrétiens, quels qu’ils soient, qui oseraient s’y affilier,
malgré sa défense formelle.



LES FRANCS-MACONS. 103

Tout Franc-Macon est donc excomnﬂunié, et juste-

ment excommunié; les simples Apprentis comme les

Grands-Orients et les Grands-Maitres, les grands person-

nages comme les petits, les Magonnes comme les Ma-

cons, les affiliés des Loges comme les adeptes des ar-
riere-Loges.

XXXI

Des condamnations formelles portées par les Souverains-
Pontifes contre la Franc-Macgonnerie.

Notre-Seigneur Jesus-Cumist a dit dans PEvangile :
« ST quelqu’un n’écoute pas UEglise, quw'il soil pour vous
comme un paien. » Or 'Eglisc, par la grande voix des
Papes, a solennellement et formellement condamné la
Franc-Maconneric, |

Des la premicre moitié¢ du dernier siécle, lorsque la
Maconnerie s’organisa plus ouvertement en Europe, le
Pape Clément XII la condamna par une Bulle datée du
27 avril 1738. « Réfléchissant, dit le Pape, sur les
grands maux que ces sociétés clandestines nous don-
nent lien de craindre , soit pour la tranquillité des Etats,
soit pour le salutl des dmes, apres avoir pris conseil de
Nos vénérables Freres les Cardinaux, de Notre propre
mouvement et de la plénitude de la puissance Apostoli-
que, Nous avons statué et décrété que les dites sociétés,
assemblées ou réunions de Francs-Macons, quelque nom



104 LES FRANCS-MACONS.

gu’ils prennent, doivent étrs condamnées et proscrites ,
ainst que Nous les condamnons et proscrivons par la
présente Constitution, dont Peffet doit durer & perpé-
tuité. »

« A ces f{ins, ajoute-t-il, en vertu de la sainte obéissan-
ce , Nous défendons a tous les fiddles chrétiens et & cha-
cun d’eux en particulier, de quelque état, dignilé ou
condition qu’ils soient, clercs ou laiques, séculiers ou
réguliers, d’établir, de propager, de favoriser la société
dite des Francs-Macons , de la recevoir dans leurs mai-
sons, de s’y agréger el d’assister & ses réunions, sous
peine d'excommunicalion @ encourir par le sewl [ait sans
nouvelle déclaralion, etspécialement réservée a Nous et
a Nos successeurs, en sorte que personne ne puisse en
absoudre sans Notre autorisalion, excepté & Particle de
la mort. »

Du temps du Pape Benoit XIV, quelques personnes
cherchaient a faire croire que la Constitution de Clé-
ment XII n’élait plus. en vigueur, et que ceux qui alors
s’agrégeaient a la société des Francs-Magons n’encou-
raient pas la peine d’excommunication. Aprés avoir sé-
rieusement examiné la question, cet illustre Pontife s'em-
pressa de les détromper, el par sa Bulle du 18 mai 1751
il confirma la Constitution de son p'rédécesseur dans tou-
tes ses dispositions. « Afin que personnene puisse Nous
accuser, dil-il, d’avoir manqué & ce que la prudence
exige de Nous, Nous avons résolu de renouveler la Cons-
titution de Notre prédécesseur, en I'insérant mot & mot
dans les présentes Leltres; ainsi, agissant de science cer-



LES FRANCS-MAGONS. 103

taine et en vertu de la plénitude de la puissance Apos-
lique, Nous la confirmons, Nous la renouvelons, et Nous
voulons et décrétons qu’elle soit dés aujourd’hui mise en
vigueur comme si elle était publiée pour la premicre
fois. »

La société dite des Carbonari, qui, au commencement
de ce siécle, envahit toute 'Europe et surtout I'Italie,
n’était, comme nous l'avons vu, qu'une ramification de
la Franc-Maconnerie. Dans sa Bulle du13 septembre 1821,
le Pape Pie VII en expose les principaux caractéres; il
montre sa connexlion intime avec 1'Ordre maconnique; il
indique tous les maux qu’elle donne lieu de craindre & la
religion et a la société chrétienne ; et ces maux ne se sont
que trop réalisés depuis lors jusqu’a nos jours. Par cetle
Constitution, le vénérable Pie VII porte la méme peine
d’excommunication, spécialement réservée au Siége Apos-
tolique, contre tous ceux qui s’y agrégeraient ou qui la-
favoriseraient d’unc maniére quelconque.

En 1825, le Paipe Léon XII, considérant toutes les so-
ciétés secrctes dans leur ensemble, envisageait avec
frayeur tous les maux que la Religion et I’Etat avaient &
en redouter ; il voyait avec une profonde douleur ¢u’on
y préchait Vindifférence religieuse, qu’on y afliliait des
hommes de toute religion et de toute croyance, qu'on
s'attribuait le droit de vie et de mort sur ceux qui vio-
laient les secrets des Loges et sur ceux qui refusaient
d’exéeuter les ordres criminels qui leur étaient intimés
il était effrayé du profond mépris qu’on y professait pour
toute autorité, En conséquence, par sa Bulle da 13 mars



106 LES FRANCS-MACONS.

1825, il renouvela d’une maniére trés-expresse les Cons-
titutions publiées contre les sociétés secretes et en parti-
culier contre les Francs-Macons par ses prédécesseurs
Clément XII, Benoit XIV et Pie VII, et défendit, comme
eux, a tousles fidéles de s’y associer et d’en faire partie
a un titre quelconque, sous peine d’excommunication
encourir de fait et spécialement réservée au Saint-Siége,
en sorle que le Pape seul piit en absoudre excepté en
cas de mort. '
Enfin, dans son Allocution du 25 septembre 1863,
N.S. P.le Pape Pie IX déplore, comme ses prédécesscurs,
tous lcs maux causésa la religion catholique et a la ci-
vilisation chrétienne par les sociétés secrétes en général
et parcelle des Francs-Macons en particulier. Il renou-
velle toutes les dispositions contenues dans les Consti-
tutions Apostoliques des Papes Clément XII, Benoit XIV,
Pie VI et Léon XII, et spécialement la peine d’excom-
munication qui s’y trouve portée contre tous ceux qui y sont
affiliés ou qui les favorisent d'une maniére quelconque. 11
exhorte les fidélesqui auraient eu le malheur de s’y agré-
ger, a les abandonner sans délai pour mettre leur salut
en sireté, et en méme temps il exhorte vivement ceux
qut ont eule bonheur des’en tenir 6loignés jusqu’ici de ne
jamais se laisser entrainer dans ce dangereux abime.
Donc plus de doute possible : tous ceux qui s’affilient
a la socié¢t¢ des Francs-Macons encourent, par le fait
méme de cette affiliation, les peines portées contre eux
par Clément XII, en 1738, par Benoit XIV en 1751, par
Pie VIl en 1821, par Léon XII cn 1825 et par le Pape



LES FRANCS-MACONS. . 107

Pie IX le 25 septembre 1865. Ils sont formellement ex-
communiés; ils n’ont plus part aux priéres de I'Eglise;
ils ne doivent plus assister au saint sacrifice de la Mes-
s¢, ni aux autres Offices publics, ni recevoir les sacre-
ments. S’ils meurent en cet élat, ils n’ont plus droit &
la sépulture ecclésiastique, parce que I'Eglise ne les
compte plus au nombre de ses enfants.

Ou catholique, ou Frane-Macon ; il n’y a pas de mi-
lieu. « On ne peut étre en méme temps Franc-Magon et
catholique'. »

XXXII

Ce que nous devons faire en face de la grande conspiration
antichrétienne.

L'Yglise est si puissamment constituée, qu’elle n’a
qu'a étre elle-méme pour déjouer lous les complots de
tous ses ennemis. Tous tant que nous sommes, soyons de
vrais chrétiens, de sérieux catholiques, et cela suffira.

L’union fait la force. Nos enncmis le comprennent;
leur force est dans leur union, et leur union est dans
leur obéissance. Soyons unis plus qu’cux, et pour cela
ob¢issons mieux qu’eux. Toute PEglise catholique se ré--
sume en deux paroles : oBfissANCE ¢t amour. Obéissons
en aimant ; aimons en obdéissant.

D’abord et par-dessus tout, obéissons en foules choses

¥ Le Monde maconnique, mai 1866, p. 6.



108 LES FRANCS-MACONS.

au Chef de lasainte Eglise, 4 N. S. P. le Pape, Vicaire de
Jisus-Carist, Pasteur et Docteur infaillible de tous les
chréliens.

Pour &tre stir d’obéir an Pape, obéissons & notre Evé-
que, & notre curé, a notre confesseur. En leur obéissant,
nous n’obéissons pasa des hommes, mais a Diev méme,
qul par eux nous enseigne, nous conduit, nous par-
donne el nous {ait marcher dans la droite voie. Autant
I'obéissance maconnique est aveugle, folle, absurde,
coupable, sacrilége; autant I'obéissance catholique est
raisonnée, raisonnable, 1égitime, noble, sainte et méri-
toire. Quoi de plus beau que d’obéir & Dieu? ‘

A I’obéissance joignons I'amour. L’Ame de I'union, c’est
Pamour. Aimons-nous les uns les autres, chréticnnement,
eflicacement; si nous sommes riches, aimons les pauvres :
ce sont nos freres, et c’est Jesus-Carist que nous aimons,
(ue nous assistons en leur personne. Aimons nos prétres,
et entourons-les de toutes sortes de respecls; aimons
notre Evéque, qui est le pére et le pasteur de nos Ames ;
et plus encore, aimons le Pape. Yoila la vraie fraternité,
dont la fraternité des Macons est le travestissement impie,
comme leur libertié et leur égalité sont le travestissement
de la vraie liberté chrétienne et de la vraie égalit6. Les
hommes ne sont réellement égaux que devant Digv; ils
ne sont réellement libres qu'cn devenant les enfants de
Dirv. '

La Franc-Magonnerie nous attaque par lapresse : te-
nons-nous sur nos gardes; ne lisons jamais les mauvais
journaux; instruisons-nous a fond des vérités de la foi;



LES FRANCS-MAGCONS. . 109

si nous le pouvons, répandons autour de nous les bons.
livres catholiques. Un bon livre est un petit missionnaire,
qui bien souvent convertit celut qui le porte.

La Franc-Maconnerie veut nous ravir les dmes de nos
enfants; réagissons énergiquement, et du mal faisons
sortir le hien. Redoublons de z¢le pour sauver et sancti-
fier les enfants, pour les instruire, pour préparer a I'Eglise
de vaillants soldats. Peéres et méres, n’oubliez pas que
vous avez charge d’dmes, et qu'une éducation qui n’est
pas fonciérement chrétienne serait aujourd’hui plus que
jamais un immense danger pour vos enfants.

Enfin, ranimons autour de nous ’esprit de famille, au-
quel les sectes maconniques veulent substituer je ne sais
quelle chimeére soi-disant patriotique, qui n’est bonne
qu’a exalter 'imagination et & faire perdre la téte. Soyons-
en bien convaincus : le remede de lout le venin maconni-
que consiste uniquement a &tre des chrétiens véritables,
a substituer & orgueil I’humilité, ’obéissance et la foi, a
aimer véritablement Notre-Seigneur Jésts-Carist de tout
notre cceur, de toute notre dme et de toutes nos forces.

Si nous ne faisons point cela, nous avons tout a crain-
dre; oui, tout & craindre, et dans ce monde et dans ’au-
tre. Si, au contraire, nous demeurons fideles & Diev et a
son Kglise, nous-n’avons rien & redouter : ’avenir est &
nous.

De deux choses I'une : ou la lutte qui se prépare est
la lutte supréme de I’Eglise, ou bien elle ne l'est pas.
Dans le premier cas, PEglise, ainsi qu’il est prédit, suc-
combera momentanément, comme le Christ au Calvaire ;



110 LES FRANCS-MACONS.

et nous succomberons avec elle; mais, comme au Cal-
vaire, Satan sera vaincu, et toute sa troupe ira briler
avec lui en enfer, les Francs-Macons tout comme les au-
tres; nous au contraire, ressuscilant pour toujours dans
la gloire, nous irons au ciel pour y régner éternellement
avec Notre-Seigneur Jisus-Curist, Dans le *second cas,
nous devons envisager la lutte avec une confiance plus.
joycuse encore ; car I'ennemi qui nous barre le chemin
peut bien avoir quelques triomphes partiels, mais bientdt
la tempéle ‘passera comme ont passé tant d’autres, et
deés ce monde nous jouirons nous-mémes, avec la sainte
Eglise, dela victuire et de la paix.

Dans 'un et 'autre cas, nos devoirs sont les mémes :
union, obéissance, fol vive, charité fraternelle, zéle pour
le salut des dmes et pour la sainte cause de I'glisec.

Tous, combatlons le bon combat, sous la glorieuse
banniére de la Vierge Immaculée et de saint Pierre.



LA FOI

DEVANT

LA SCIENCE MODERNE

Ce petit traité , composce en 1867 pour les éludidnts, a été revu et corrigé d'aprés les ob-
servations de plusicurs savants professeurs. Il est malheurcusement toujours une aclua-
lité, prace 4 'entdtement vraiment stupide des chefs de la lihre-pensée contemporaing .
lesqquels n'apprennent rvien, n'ecoulent rien, ne compreanent rien, et repeteirt toujours
la méme chose , comme des serinettes. En cing amnecs, il a eu cing ¢éditions representant
pris de vingt mille exemplaires.






AVANT-PROPOS.

Cet opuscule n’est pas une auvre de science : c'est du
simple bon sens. J'ose le présenter, A titre de préservatif, a
tous les jeunes gens, & tous ceux qui s'occupent, directe-
ment ou indirectement, de.science : ils y trouveront, je 'es-
pére, le résumé et la solution d’un cerfain nombre de ques-
{ions intéressantes, ou les découveries de la science sont
ordinairement présentées comme opposées A la foi. Ils ver-
ront qu’'il n’en est rien.

Ce petit traité n’a d’autre mérite que de grouper ensem-
ble, et sous une forme familiére, les principaux proble-
mes que 'on trovve ¢d et 1a dans les livres spéciaux, et
d’en donner une solution facile & comprendre. Tout le
monde sail & peu prés ces choses ; maison ne lessait qu'd pen
prés, etce vague peut avoir, dans certains cas, des dangers
sérieux pour la foi.

Je ne demande au leeteur que de {a bonne foi, de la droi-
ture et un esprit sincére. Je ne veux pas 'empécher d’éta-
dier ni d’admirer la seience : je voudrais seulement le pré-
venir contre la fausse science et 'affermir ainsi dans sa foi.

8 septembre 1867,

Féte de la Nativité de la Sainte-Vierge.



Ayant eu Phonneur de déposer aux pieds de N. T. 5. P, le
Pape P1E 1X le présent opuscule, j’ai eu la joie de recevoir de Sa
Sainteté les précieux encouragements contenus dans le Bref
Aposlolique dont voici la iraduclion :

« Cher Fils, Salut et Bénédiction Apostolique!

« Nous sommes charmé de voir le zéle avec lequel vous ne cessez
de dcfendre la cause de la Religion et de combattre spécialement les
erreurs qui, revétant insolemment le manteau de la science , s'insinuent
plus aisémeut dans les esprits et se répandent sur une plus vaste échelle.

« Ces petits livres, qui sont 3 la portée de toutes les intelligences et
qui peuvent étre mis si facilement dans toutes les mains, démasquent
les embiches des ennemis de I'Eglise ou réfutent leurs sophismes. 1ls
sontd’autant plus opportuns dans ces temps-ci que, d'une part, les fol-
es erreurs des impies sont inculqudes au peuple avec plus d'ardeur et
d'insistance, et que, de 'autre, notre siécle est plus Iéger et moins
capable de supporter la lecture d’ouvrages plus considérables. Aussi
présageons-nous a vos travaux des fruits abondants; et, en attendant,
comme gage de la bénédiction divine, comme témoignage de Notre
gratitude et de Notre bienveillance toute particuliere, Nous vous don-
nons avec grand amour la Bénédiction Apostolique.

« Donné & Saint-Pierre de Rome, le 5 février 1868, en la vingt-
deuxiéme année de Notre pontificat.

« PIUS PP. IX. »



LA FOI

DEVANT

LA SCIENCE MODERNE

De l'abus qu'on fait aujourd’hui du mot SCIENCE.

Un homme qui passe pour avoir de esprit a osé affir-
mer que devant les découvertes de la science moderne la
foi devenait tout a fait impossible ; qu’un homme raison-
nable et quelque peu instruit ne pouvait plus croire; que
hon gré malgré il fallait en passer parla, dussent tous les
prétres s'indigner et crier au blaspheme, dussent toutes
les femmes gémir et pleurer {outes les larmes de leurs
yeux. Un nouveau monde commence; la religion de I'a-



16 LA FOL
venir apparait; le regne du vrai Diev, qui est I'homme,
va succéder au régne de I'ancien Dieu, qui est le Christ,
la fol va passer au rang des contes de fées; c’est le pro-
gres des lumiéres, la civilisation, etc., etc.

Ces assertions étranges, filles du rationalisme et de la
franc-maconnerie, ne reposent sur ricn. La science n’a
rien découvert qui soit le moins du monde contraire a
Ja foi. Tous ces prétendus savants qui exaltent la science
aux dépens de la Religion ne sont que des ballons
gonflés, vides d’air respirable, en apparence .forts et
redoutables, en réalité faits de simple baudruche et totale-
ment créux. Ils ont toujours & la bouche le mot science : s’ils
attaquent I'existence de Diev, c’est au nom de lu science;
ce n’esl pas cux, c’est /o science qui repousse la di-
vinité du Christ, qui rejette le miracle et le surnaturel ;
¢'est la science qui démontre que nous n’avons point d’ime,
etc., etc.

Au siecle dernier, ¢’était la Na ture qui faisait tout cela.
La Nalure était la divinité, la dame des encyclopédistes.
Qu’est-ce que c’était que lanature? ot était-elle? Joseph de
Maistre cherchait quelqu’un qui vouliit bien le présen-
ter a cette dame-la. Mais on ne savait pas ou la prendre.
Quand on la rencontrait, ou bien elle ne disait pas ce
qu’on voulait lui faire dire, ou bien elle disait précisément
ce qu'on ne voulait pas qu'elle dit. L’embarras devint in-
soutenable, etles incrédules n’osérent plus parjurer /a na-
ture. .

A 1a place de la nature, les successeurs des cncyclopé-
distes ont inventé la science. Mais dame. Science n’étant



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 117

pour eux que dame Nature vétue & la moderne, la ques-
tion importune du comte de Maistre se dresse toujours :
Qu’est-elle? d’ou vient-elle? montrez-nous ses papiers.
Un monsieur ou quelques messieurs s’avancent, il est vrai,
sur le hord de la rampe ct affirment doctoralement qu’elle
est 12 derriére eux dans la coulisse, préte a se montrer,
que c’est elle qui de sa bouche infaillible leur a dit ceci et
cela; mais 'étre mystérieux qu’ils annoncent toujours
comme devant meltre fin & la vieille superstition chré-
tienne ne parait jamais.

C’est que ce qu’ils osent appeler la science n’est pas
la science. Sila science pouvait étre discréditée, ils la
discréditeraient. Heureusement, elle est au-dessus de
leurs falsifications et de leurs calomnies ; ’Eglise en est la
fidele gardienne, car en éclairant sa marche ct en I'em-
péchant de s’égarer, elle la préserve du suicide, en méme
temps qu’elle 'empéche de lever la main sur sa sceur
alnée, qui est la fol.

Qu’cst-ce donc en réalité que /a science ?

I1.

"Ce (que c’est (que la science.

Sur cent incrédules qui se targuent de science, je suis
sur qu’on n’en trouverait pas deux qui sussent bien nette-
ment ce que c’es! que la scieNce. Chose curieuse ! c'est



118 LA FOI

nous chrétiens, esprits arriérés, obscurantistes, qui de-
vons faire la lecon & ces prétendus maitres. En général,
quand on veut savoir ce qu’est I’art militaire, on recourt
aux militaires ; quand on veut avoir des notions plus pré-
cises sur une spécialité quelconque, on s’adresse aux
hommes spéciaux. Ici, ce n’est plus cela : les hommes
spéciaux de ce qu'on appelle les sciences modernes
ne peuvent pas nous dire ce que c¢’est que la science ; ¢’cst
une notion perdue pour eux. Leurs définitions sont en
complete divergence, comme les fusées d’'un bouquet
d’artifice : cela s’en va de tous les cOtés; cela fait du
tapage et cela brille ; mais ce n’est qu’un feu d’artifice, un
éclat éphémere qui, loin de dissiper les ténéhres,
les fait apparaitre plus épaisses. La vraie science vient de
Dieu, comme la vraie foi : cesont les deux yeux de ’hom-
me parfait, ¢’est-a-dire du chrétien ; el comme I'accord
des deux yeux produit 'optique, ainsi I'union de la foi et
de la raison donne & ’homme la vérité, la vue et la con-
naissance de ce qui est.

La science, dit saint Thomas, est la connaissance des
choses par leurs causes'. Ce n’est pas simplement la con-
naissance des choses, c’est la connaissance des causes
des choses; c’est la philosophic de toutes les connaissances
humaines. Voila ce que c’est que a science en général.

Ainsi, 'astronomie n’est pas seulement la découverte
des astres, la constatation de leur position respoctive et
de leurs mouvements ; elle est la connaissance des lois

1 Scientia est cognitio rerum per causas. Sum. Theol. -



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 119
supérieures qui régissent le monde des astres, autant du
moins que Phomme peut les pénétrer en cette vie. Il'y a
1a en effet de profonds mystéres, auxquels ordre surna-
tarel est loin d’étre étranger. Plus un astronome appro-
fondira ces lois, plus il sera savant. S’il ne les connait
pas ou s’il les connait de travers, ¢’est un demi-savant,
un savant de contrebande, un comédien de science.

Ainsi encore, la médecine n’est pas seulement une
longue série d’expsriences, de faits constatés, ni la simple _
connaissance des remeédes qui guérissent le mieux telle
ou telle maladie; c’est en outre la connaissance trds-
difficile et trés-mystérieuse de la santé et des maladies,
de la cause intime des maladies. Un médecin qui ne re-
monte pas jusque-la peut &tre un empirique habile et
trés-utile ; il n’est pas et il ne sera jamais un savant.

Ainsi encore, I’histoire n’est pas la simple. connajs-
sance des faits, ni ’enregistrement chronologique de tout
ce qui s’est passé sur la terre depuis le commencement
du monde ; elle est de plus la pénétration des causes se-
crétes de tous les événements, de toutes les luttes qui
lour & tour ont fait triompher le bien sur le mal, le mal
sur le bien. La connaissance de ces causes (ou, pour
mieux dire, de cette cause, car il n’y en a qu’une : la
lutte de Satan et du monde contre le Christ ct son Eglise),
constitue la science de I’histoire, de ["historien, du savant,
du philosophe.

On pourrait en dire autant de toutes les autres scien-
ces : la physique, la géologie, etc. Toutes les connaissan-
ces qui n’exigent que de la mémoire, de I’analyse, de la



120 LA FOI

patience, de 'observation, ne sont point des sciences. Les
hommes spéciaux qui s’en occupent, quel que soit leur
savolr, ne sont jamais que des gens instruits : il manque
a leurs études le caractére essentiel de la science : la con-
naissance philosophique des causes de tous les phéno-
ménes qu’ils constatent.

Cette seule observation enléve sans rémission le bonnet
de savant 4 une quantité d’hommes plus ou moins ins-
truits, qui s’en font modestement lLonneur de nos jours.
Ainsi, la chirurgien’est pas et ne peut pas étre unescience;
c¢’est un art. Il en est de méme de la plupart des applica-
tions pratiques : de la physique, de la chimie et méme
des mathématiques. Les travaux qui appellent conti-
nuellement des applications matérielles ne peuvent étre
rangés au nombre des sciences. Toute science est essen-
tiellement philosophique, c’est-a-dire qu'elle réside,
avant tout, dans l'intelligence, et qu’elle doit pouvoir
s’y soulenir sans 'ombre d’une application pratigue.

Qu’on veuille bien réfléchir séricusement a cela, et
I’on verra combien fausse et orgueilleuse est la préten-
tion d'une foule d’hommes instruits de notre temps, a
qui les abstractions mathématiques ont faussé le juge-
ment et fait perdre la foi. La faussc science enfleet aveu-
gle, tandis que la vraie science éleve et éclaire.

L’étiquette de savant ne suflit pas : pour éire savant,
il faut étre hommec de sciercz et non pas seulement
homme de savoir, Nous recommandons aux méditations
du lecteur Padmirable définition de la science donnée par
saint Thomas. Bien comprise, clle éclaire pleinement la



DEVANT LA SCGIENCE MODERNE. 124

question, va jusqu'au fond et montre la science sous son
vrai jour. Rien de plus simple, rien de plus profond :
La science est la connaissance des choses par leurs causes,

H1

Que les découvertes de la science moderne
ne contredisent aucunement les vérités de la {ol.

Il ya malheureusement peu de vrais savants, et c’est .
une ruse de 'ennemi de nos dmes que cette profusion de
faux savants qui pullulent aujourd’hui de toutes parts,
se moquant de I’Eglise et de la foi, et proclamant & tout
propos des découvertes qui prouvent comme deux et deux
font quatrequ’il n’y a pas de Dizv créateur; que la sainte
Ecriture, et par conséquent I’Eglise, se trompe grossié-
rement ; que les chréliens n’ont pas le sens commun; et
autres assertions non moins impudentes.

Il estcuricux, au milieu de toutes ces affirmations im-
pies de la fausse science, d'approfondir un peu ces gran-
des découvertes. A mesure qu’on s’en approche, on les
v oitdisparaitre, s’évanouir comme des monceaux de neige
qui fondent au soleil. Elles disparaissent au double point
de vue de la quantité et de la qualité; elles se réduisent
a freize ou qualorze articles, et ces treize ou quatorze
articles se réduisent a rien. Le pere du mensonge et ses
fils ainés, les faux savants, nous font la guerre, comme
on ditque la font les Chinois. Pour faire peur & leurs



1922 LA FOI

ennemis, ils dressent devant eux de grandes [igures de
dragons, de monstres terribles : tout cela n’est effrayant
gue de loin ; de prés, c’est du bois et du carton. Appro-
chons-nous de nos Chinois.

Ils s’appellent au dix-neuvieme siccle Saint-Simon,
Broussais, Cousin, Fourier, Pierre Leroux, Enfantin,
Considérant, Cabel, Guéroult, Bory Saint-Vincent, La-
mark, Quinet, Michelet, Reynaud, Michel Chevalier,
Comte, Proudhon, Taine, Littré, Renan, Vacherot, .et
quantité d’autres en France et a I’étranger.

Ils parlent tous de découvertes scientifliques incompa-
tibles avec la foi. Tous, ils se trompent; car de deux
choses I'une : ou bien ces découvertes sont sérieuses, ou
bien ce sont des hypothéses chimériques et sans preuve.
Dans le premicr cas, qui nous occupe ici, il est facile de
leur montrer que la foi chrétienne n’est nullement cn
contradiction avec ce qu'ils ont découvert. Dans le se-
cond, nous ne prenons pas méme la peine de leur répon-
dre, et nous leur demandons fort raisonnablement la
permission de ne pas croire sans preuves a leur infailli-
bilité. Franchement, est-ce trop demander ?

Les faux savants aiment beaucoup ce dernier systcme,
qui n’exige que de 'audace et de 'imagination. Ils par-
tent d’une supposition qui n'aderéalité que dans leurs cer-
velles fidvreuses; de la ils tirent des conséquences & n’en
plus finir : et quand on perd de vue I'inanité absolue dc
leur point de départ, on les prend pour des hommes
sérieux, pour de profonds penseurs, pour des philoso-
phes, pour des savants. Qu’on y regarde de pres, et ’on



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 123

verra ce péché originel, irrémissible, a la base de tous les
systémes de la science incrédule. Rousseau, Saint-Simon,
Fourier, Cousin, Proudhon, Renan, n'ont pas d’aulres
ficelles que celles-1a pour attraper le public, surtout le
public des Ecoles.

Laissons de coté les hvpothéses pures et simples; mais
examinons sérieunsement les découverles scientifiques qui
semblent avoir en ellesmémes quelque valeur et qu'on
voudrait opposer & I’enseignement catholique. Ne crai-
gnons rien : une vérité ne peut en contredire une autre,
et les vérités de la science viennent foutes, dircctement
ou indirectement, rendrc hommage & la vérité révélée.

IV
PREMIERE OBJECTION.

Avec le systéme de Laplace,
il n'y a plus besoin d'un DIEU créateur
pour expliquer la formation de la terre.

Le géométre, astronome et physicien Laplace formula
dla fin du dernier siécle une théorie ingénieuse de la
formation de notre systeme planétaire. Il la présenta a
Napoléon I°", lui disant qu’avec cela on pouvait désor-
mais se passer de Digv.

Notre systéme solaire (¢’est-a-dire la réunion du soleil
ct des plancétes) a dii former dans ’origine, disait Lapla-
ce, une immense nébuleuse, et la condensation de la



124 LA FOI

plus grande masse de cette nébuleuse a formé le soleil,
qul a continué, comme faisait originairement la nébu-
leuse enticre, & tourner sur lui-méme. Tout n’était pas
condensé, et les simples lois de la mécanique ont exigé
la formation autour du soleil d’anneaux semblables & ce-
lui que P'astronomie constate encore autour de la planete
Saturne. Ces anneaux venant a se condenser ont pris la
forme sphérique et ont produit les planéles. Le méme
phénomeéne appliqué aux planétes a produit leurs satel-
lites; ce que semble confirmer un fait remarquable, a
savoir que toutes les planctes tournent dans le méme
sens, a peu prés dans le méme plan, ainsi que leurs sa-
tellites, et de plus qu'elles tournent sur elles-mémes dans
le méme sens. Tout celasemble étre une conséquence mé-
canique néeessaire de I’hypothése premiére. — Voila,
en résumé, le systéme de Laplace, tel qu'on le trouve
dans I’Eaxposition du systeme du monde.

Observons d’abord.que ce systéme n’est et ne peut &ire
qu'une hypothése, c’est-a-dire une simple supposition
touchant un fait essentiellement inconnu ; et qu’en bonne
logique. une hypothése, quelque ingénieuse, quelque
plausible qu’elle puisse étrc, ne peut jamais servir de
base & des conclusions absolues. Une bypothése enfante
tout au plus des probabilités. — Ce n’est pas a dire
que ce genre de reclierches soit défendu, ni méme inu-
tile ; pas plus que I'étude physiologique des dilférentes
phases que traverse 'embryon animal pour arriver peu
a peu 4 son complet développement. L'animal n’est
point concu primitivement tel que nous le voyons nai-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 124

tre :il part d’un premier principe dans lequel aucun
organe n’est encore visible, mais qui contient tout en
germe; et ce n’est qu'en passant par une mystérieuse
série de transformations qu'il atteint la plénitude de son
organisme. Celte lente formation, loin d’exclure 'acte et
le mystére de la génération, le présuppose tout an con-
traire. Or il n’en est point autrement de l’acte et du mys-
lere de la création pour le monde entier.

En secondlieu, remarquons que le systeme de Laplace,
dont I'école matérialiste a prétendu s’appuyer pour nier
le mystere de la création et méme I’existence de Diru,
ne prouve pas du tout ce que prétendent les impies.
En effet, que suppose Laplace? Qu’a l'origine notre
systéme solaire (et non pas les autres étoiles, qui ont
pu, chacune pour leur compte, élre soumises a des lois
analogues, mais dont il n’est pas question ici) se com-
posait d’'une grande nébuleuse primitive tournant sur
elle-méme. En quoi, je vous prie, cela exclut-il la créa-
tion et les lois du Créateur ? La nébuleuse primitive, qui
Pa faite? S'est-elle faite toute seule ? Si une montre ne peut
se faire loute seule, et s’il est conire le hon sens de sup-
poser une horloge sans horloger, un livre sans 1mpri-
meur, un tableau sans peintre, & combien plus forte
raison une crdéation aussi puissante, aussi immense que
cetlc nébuleuse, ne peut-elle pas se concevoir sans Gréa-
teur ?

Il en est des lois que Laplace suppose dans la nébu-
leuse primitive comme de sa substance elle-méme ; elles
présupposent nécessairement une cause premicre créa-



126 LA FOI

trice. La nébuleuse s’est condensée assurément d’apreés
une loi, laloi de la condensation; mais cette loi qui I'a
posée ? qui V'a faite assez puissante pour que la nébulcuse
y ait été absolument soumise?

Il n’y a point d’effet sans cause. Les lois de la méca-
nique qui ont produit ces mouvements successils de ro-
tation, ces anneaux gazeux tournanttous dansle méme
sens et dans le méme plan, tout cet ensemble de lois et
de phénoménes, qui en est I'auteur? Une fois notre terre
condensée en forme sphérique, qui en a refroidi et soli-
difié la surface? Qui a fait le calorique? Qui a posé la
loi du refroidissement, de la transformation successive
des fluides et des solides? Qui a fait la lumicre ? Qui a
fait Phydrogéne, ce fameux hydrogéne auquel nos sa-
vants modernes nous renvoient toujours ? En un mot,
qui a fait le ciel et la terre, avec leurs prodigieuses
lois, avec l'unité merveilleuse et la non moins merveil-
leuse multiplicité des lois dont le produit forme 'univers ?

L’incrédule qui veut tirer  de ’hypothése de Laplace
des conclusions athées et matérialistes est un aveugle :
il ne voit pas qu'il ne fait que reculer la question et cu’il
ne prouve rien du tout.

Méme cn acceptant, comme le fonf plusieurs savants
chrétiens fort distingués, cette théoric de la formation
du monde, nous constatons jusqu'a l’évidence qu’elle
laisse subsister la nécessité absolue et le mystére fonda-
mental d’une cause premiere, d’une puissance éternelle,
préexistante, absolue, incréée, infinie, qui a tout fait de
rien et qui n’a point été faite, créatrice de toutes les



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 127

substances, de toutes leurs lois et de tous leurs phéno-
ménes, d'un Etre quiest par lui-méme et sans lequel
rien n’existe.

Cette puissance créatrice est ndécessairement intel-
ligente et libre; car sans l'intelligence et la liberté,
nulle puissance ne peut agir : c’est elle que ’humanité
enticre proclame et adore; c’est elle que nous adorons
sous le nom de Diev, mot dérivé du latin, puis antérieu-
rement du grec, et enfin de Phébreu. En hébreu, I'Etre
éterncl et créateur s’est appelé lui-méme semovan, c’est-
a-dive Celui qui est.

Diru, c’est donc Celui qui est, Celut qui est par lui-
méme, et par qui existe tout ce qui existe. Il est tout en-
tier partout, un ct indivisible ; il est tout entier & la fois; il
est éternel, supérieur aux successions du temps, non
moins qu’aux divisions de |’espace; 1l est esprit pur, -et
nulle créature ne peut par sa lumiére naturelle voir sa
divine essence : mais lui, I'Infini et le Tout-Puissant, il
voit tout , il sait tout, il peut tout.

Nous pouvons le connaitre, bien que nous ne puis-
sions pas le comprendre. Nous connaissons son exis-
tence et ses attributs généraux, par la contemplation de
ses ceuvres ; comme nous connaissons l’existence, I'im-
telligence, Phabileté, la patience de ’horloger par I'exa-
men de son travail et de 'admirable mécanisme sorti de
ses mains. Rien donc de plus ridicule, rien de plus
effronté que 'assertion de je ne sais quel franc-macon
contemporain, qui déclarait naguére que « Diev n’est ni
démontré ni démontrable. »



128 LA FOI

Si notre jugement lui parait suspect, qu’il écoute du
moins celui d’un Frére, d’un maitre en {franc-maconnerie
et en incrédulité, qu’il en croie Voltaire : « Il me parait
absurde, disail Voltaire, de faire dépendre ’existence de
Dicv d’A + Bdivisé par Z. Ot enserait le genre hiumains’il
fallait étudier la dynamigque et ’astronomie pour connaitre
PEtre supréme? Il ne faut que des yeux, et point d'algé-
bre, pour voir le jour *.

« Jeméditais cetle nuit, disait-il encore; j’étais absorh¢
dans la conteraplation de la nature, jadmirais 'immen-
sité, le cours, le rapport de ces globes infinis : j'ad-
mirais encore plus I'intelligence qui préside a_ces vastes
ressorts. Je me disais : il faut étre aveugle pour n’étre
pas ¢hloui de ce spectacle, il faut élre siupide pour n’en
pas reconnailre \'auteur, il faut étre fow pour ne pas
Padorer®. »

Pour en revenir & la nébuleuse du marquis de
Laplace, disons donc qu’on est libre de Padopter ou de
ne Padoptler point : la foi catholique n’y esl intéressée
en rien.

1 Corres. géu., 17353, t, w, p. 463.
* Diction. philos., art. Religion.



DEVANT LA SCIENGE MODERNE. 129,

v

DEUXIEME OBJECTION.

Aux yeux de la science moderne,
il est démontré que la Bible se trompe
quand elle nous dit gue la création est I'ceuvre de six jours.

La premiere découverte positive que les incrédules
ont voulu opposer aux données de la foi, concerne 'acu-
vre des six jours.

La Genése nous rapporte que le Seigueur Digv, toui-
puissant et éternel, voulant créer le monde, I’a fait en
st jours ; qu’au premier jour il a créé la lumiere; au
second, 'air et les eaux; au troisieme, la terre ferme avec
le regne végétal; au quatrieme, le soleil, la lune et les
étoiles; au cinquieme, les éires animés dans I'eau et
dans l'air; au sixitme enfin, tous les animaux de la
terre, et comme couronnement, aux confins du sixicme
et du septicme jours 'homme, le fils adoptif et I'image
de Dieu au millicu de la création.

Les géologues sont venus nous dire : Ce réeit n’est
pas vrai; nous en avons la preuve matérielle. Par I’exa-
men des différentes couches superposées qui forment la -
crotite de la terre, nous constatons qu't! a fallw des
sidcles et des siécles pour que la terre arrivit a son élat
actuel. Il est vrai, nous constatons, autant que la chose

se peut faire, que le récit de I’Ecriture est conforme a I’or-
‘-I * U



J30 LA FOI

dre de superposition que nous remarquons dans les
débris fossiles qu’elles contiennent; mais nous n’admet-
tons point, nous ne pouvons scientifiquement admettre
que ce soit la Pceuvre de stw jours.

Soit, vous répond I’Eglise, j’admets comme certaines
vos observations; clles n’ont rien de contraire ¢ /a foi
pl'oprenlent dite. L’ Apdtre saint Pierre n’a-t-il pas dit en
effet « : Sachez-le bien ; pour le Seigneur un jour c’est mille
« ans, et mille ans sont un jour' 2 » La parole hébraique,
que la Gendse a traduite par le mot jour, peut parfaitement
s'entendre d'une époque indéterminée, et les paroles
soir et matin, dont elle use en ce passage, s’inter-
pretent également dans le sens de commencement et de
fin. Saint Augustin dit expressément que les jours de
la Genése peuvent étre des périodes plus ou moins lon-
gues.

Done, méme en admettant sans restriction votre hy-
pothése et la certitude des données de votre science,
mon enseignement demeure intacl devant vos assertions.

Nous pourrions ajouter ici quelques observations fort
sérieuses qui ébranleraient peut-étre la certitude de I’hy-
pothese de ces incommensurables périodes; celle-ci entre
autres : on ne peut direce que furent, sous l’action ¢ncai-
culabledu feu central delaterre, et le travail des ¢léments,
et la rapidité de la végétation, et la vigueur des plantes et
des arbres, le développement, la rapidité et la puissance
de la vie animale. En bonne logique, peut-on conclure de

' Ep. I, chap. mi v.8.



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 131
Pétat actuel des choses & un autre élat qui n’est plus
et dont on n'a pas méme l'idée? Pourquei, parexemple,
sous une action mille fois, dix mille fois plus puissante,
tel ou tel phénomeéne géologique qui exige, dans I'état
actuel des choses, un siécle pour s’accomplir, n’aurait-il
pas pu se parfaire’ en un jour, ou méme en quelques
heures? Sile principe de la pousse d’un arbre était mille
fois plus actif alors gu’il ne 'est aujourd’hui, pourquoi
cet arbre qui n’atteint maintenant sa pleine croissance
qu'en cinquante ans, n’y serait-il point parvenu primi-
tivemernit en dix-huit ou vingt jours, c¢'est-a-dire en la
milliéme partie des cinquante ans? Méme raisonnement
pour Ta formation et la vié des animaux. Il n’y a l& évi-
demment aucune imposstbilité scientifique.
Une seconde observation, tirée celle-1x de 1'ordre
surnatirel; qui nous montre les esprits ou anges comme
les forces motrices de la matiére : tous les éléments cui
formérent P'ceuvre des six jours étaient, par suite de
action et de la réaction des bons et des mauvais anges
qui les régissaicnt, dans un é6tat surnaturel et dans une
lutte gigantesque, qui modifiaient profondément leurs
lois naturelles, les seules que puisse constater la science ;
et ainsi, des formations, des efflorescences impossibles
dans I’état naturel, devenaient fort possibles sous cette
action extraordinaire. — Je ne dis pas que les choses
se soienf passées ainsi; je dis seulement que les choses
ont pu ainsi se passer, et que dés lors les impossibilités,
constatées par la géologie, ne sont plus que relatives.
Mais ces observations, tout intéressantes qu’elles



{32 LA FOI

peuvent étrc cn ellcs-mémes, sont inutiles pour répondre
victorieusement a la fausse science qui clerche & nous
confondre. Lapremiére réponse suffit amplement : quelle
que soit la durée desjoursdu récitdela Genése, la science
géologique n’est pas ici en désaccord avec-la fol.
J’ajouterai, quant & mol, que jusqu’a preuve absolue

du contraire, je croirai et je dirai : que les jours de la
Genése sont des périodes beaucoup moins étendues que
ne le réclament les ohservations d’une science qui fait
abstraction du surnaturel et du miracle; d’abord parce
que cette opinion se rapproche davantiage de la lettre
méme de la parole sainte, lettre dont il n’est permis de
s'écarter que lorsque I'évidence nous cn fait une loi; et
puis, parce quc le Saint-Esprit, en nous racontant par
la bouche du grand Moise les mystéres de la création,
semble nous y montrer le miracle, non-seulement .par
I’action toute-puissante de Digu faisant tout de rien, mais
encore par la forme surnaturelle et la rapidité de cette
grande ceuvre.

- Quoi qu’il en soit, la foi n’est intéressée en ricn dans
la question que nous venons de résumer.



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 133

VI
TROISIEME OBJECTION.

D'anciens monumentis découverts en ¥gypte ot dans 1'Orient,
‘renversent totalement la chronologie de la Bible
en assignant au monde habité
une antiquité infiniment plus grande.

Ils ne renversent rien, parce qu’ils n’assignent rien.
.a demi-science a triomphé un moment en croyant avoir
trouvé dans ces monuments la preuve authentique d’une
antiquité fabuleuse du monde habité, absolument con-
tredite par les Livres saints; mais la vraic science est
venue, et la lumicre s’est bientot faite.

Nous ne ferons ici qu’indiquer cette objection, parce
que c’est une question pour ainsi dire vidée par la
science.

L’Ecriture sainte nous donne soigneusement le nombre
des années qu’ont vécu les premiers Patriarches, depuis
Adam jusqu'au déluge, et depuis le déluge jusqu’a
Abraham et jusqu’a Moise. Elle joint & ce comput
plusieurs dates trcs-netles et trés-précises, entre autres
la date du déluge et celle de plusieurs autres grands
événements. D’aprés ces chiflres et ces dates, elle nous
donne un peu plus de 4,000 ans avant I'ere chrétienne,
pour la durée totale de I'existence de Phumanité depuis
la création du premier homme. Je dis environ, car les



{34 LA Ol

années lunaires de l'antiquité ne sont pas tout a fait
semblablesaux annéessolaires dont on se sert universelle-
ment depuis plusieurs siecles.

Or, les archéologues ont cru découvrir, surtout en
Egypte, dans I'Inde et dans la Chine, des monuments
qui attesteraient, s’ils étaient authentiques, unc antiquité
infiniment supérieure & celle que I’Ecriture assigne au
monde habité. On. parlait de 20,000 ans, de 30,000 et
méme de 40,000 avant I'ére chrétienne et depuis le
déluge. A Denderah, dans la haute Egypte, on avait
découvert .un certain zodiaque qui devait remonter,
d’aprés. plusieurs indications, 4 plus de 20,000  ans
avant JEsus-Carist. Volney et Dupuis, athéesde profession,
absurdes s’il en fut, avaient échafaudé, au dernier siécle,
tout un systéme soi-disant historique contre la parole
de I'Ecriture, systéme qui réduisait en poussitre la Bible,
la foi et I'Eglise. Rien que cela.

Malheureusement, ce géant avait des pieds d’argile,
et vers 1830, des savants sérieux examinerent ie terrible
zodiaque, et il fut démontré, clair comme le jour, qu'il
remontait tout au plus au temps des Ptolémées, c'est-a-
dire deux siécles avant ’ére chrétienne ef, plus proba-
blement encore, au temps de 'empereur Aurélien, c’est-
a-dire au troisieme siécle de I'ére chrétienne. Maintenant
personne n'ose plus parler du zodiaque de Denderah.

Mais I'idée, ou plutdt I'impiété de Volney, de Dupuis
et des encyclopédistes se retrouve encore par ci, par 1a,
revétant diverses formes et s’abritant dans Fobscurité
propice des « langues sémitiques. » Les langues sémi-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 13b

tiques apprennent donc & ces profonds savants que la
Perse, I'Inde, la Chine se glorifient de dynasties royales,
s'enchainant les unes aux autres, et remontant sinon &
40,000 ans, du moins a une antiquité beaucoup plus
considérable que ne !'enseigne la Bible, Donc la Bible
est fausse.

Malheureusement encore pour la cause des impies,
rien de tout cela n’est prouvé. Les savants sérieux lévent
les épaules devants les affirmations de Voltaire et de ses
compéres, de Michelet, de Quinet, de Renan. Ceux des
documents sémitiques et égyptiens qui alléguent ces cen-
taines de dynasties inlerminables ne sont revétus d’aucun
caractére d’authenticité; un examen attentif y découvre
souvent le scean d'une grossiére imposture, et il n’y en a
pas un seul que I'on puisse raisonnablement faire re-
monter au dela du neuvieme ou dixiéme siécle avant
’ére chrétienne. Il est prouvé que les Védas,” livres
sacrés des Hindous, attribués & Brahma, datent du
quatriéme sidcle environ avant Jisus-Curist ; que le Zend-
Avesta, livre sacré des Persans, attribué a Zoroastre,
date & peine du sixiéme; que les Kings, livres sacrés
des Chinois, rédigés par Confucius, datent & peu prés de
’an 300 avant Nolre-Seigneur ; enfin que les hiéroglyphes
égyptiens, ot I'on croyait trouver un argument contre
la foi chrétienne, ne contiennent rien qui vaille la peine
d’dtre discuté : la fausse science y a pris des noms de
rois pour des dynasties, et, bien que les Pharaons d’E-
gypte soient en effet bien antérieurs & toutes les dynasties
européennes et méme anx dynaslies asiatiques, aucun



136 LA FO!

monumernit ne leur assigne et ne peut leur assigner une
antiquité qui contredise les données des Livres saints.

Que reste-t-1l de tout ce tapage et de cetle accumu-
lation de siéeles imaginaires? Rien qu’une honteuse
déception pour les ignorants qui attaquaient la fol en
usurpant les dehors de la seience, et une démonstration
nouvelle de 'immuable solidité de la vérité révélée.

Combien les Livres saints, si certainementauthentiques,
brillent et resplendissent au milieu de ces traditions
insignifiantes des peuples égarés loin du vrai Digv! Qui
pense aujourd’hui & nier, au nom de la science, 'au-
thenticité des livres de Moise, de David, des Prophétes?
Plus on examine de prés la vérité, et plus elle éclate;
plus on examine de prés I’erreur, plus elle s’évanouit. —
Donc la prétendue antiquité du monde habité, que 'on
a voulu opposer aux enseignements de I'Eglise, est une
chimére et laisse intact 1’édifice de la foi.

VII.

QUATRIEME OBJECTION.

Le phénomeéne de la génération spontanée,
constaté par la science moderne,
explique parfaitement l'existence de 1’homme,
sans qu'il soit besoin de remonter au Créateur.

Chacun sait que dans l'ean croupie et surtoat dans le
vinaigre, naissent, sans ¢u’on sache d’ou ils viennent,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 137
une quantité d’animalcules, savamment nommés in-
fusoires. Ces petites bétes naissent toutes seules, ont dit
certalns observateurs; donc Pexistence de tous les
animaux ct méme de ’homme peut s’expliquer par une
puissance occulte de la matiére, par une certaine force
génératrice de la terre, de ’ecau, de lair, ctc. Done la
création des étrcs organisés, surtout la création de
’homme , n'est pas un acte libre de la volonté de Diku,
mais bien un développement fatal de la matiére, laquelle
contient en elle-méme la puissance génératrice.

Cette théorie ne nie pas directement I'existence de
Dikv ; ‘mais elle attaque ouvertement I'ccuvre des six
jours, le récit de PEcriture, et par conséquent la
révélation chréticnne tout entiére.

Elle péclie par la base, et suppose incontestable le fait
de celte génération spontanée des animalcules. Or, ce fait
est non-seulement contestable et contesté, mais des
expériences récentes faites par plusieurs chimistes, entre
autres par les illustres professeurs Chevreul et Pasteur,
ont absolument démoli le systéme.

Ces expériences ont démontiré quoe les animacules nés
“dans le vinaigre ou dans 'eau croupie ne sont pas plus
le résultat d’une génération spontanée que le premier de
nos poulets ou de. nos canards. Ces pelites bétes naissent
de germes imperceptibles, d’especes d’ceufs en suspen-
sion dans I'air et se développant dans les milieux qui leur
sont favorables. La preuve de ce fait est des plus simples :
la chimie organique a acquis Ja certitude ( pour le coup,
c’est une vraie certitude) que la vie animale est absolu-



108 LA §Ul

ment impossible dans une atmosphére dont la tempéra-
ture dépasse 80°. Sous deux cloches de verre, on a expo-
sé deux bassins contenant du vinaigre : la premiére clo-
che renfermait de 1’air ordinaire ; la seconde, privée dair
par le piston d’une machine pneumatique, avait été en-
suite remplie par de 1’air qui avait passé 4 travers un tu-
be embrasé. Sous la premiére cloche, les animalcules ap-
parurent, et le prétendu phénoméne de la génération
spontanée eut lieu, comme d’habitude ; sous la seconde,
pas la moindre petitc héte ne vint troubler la limpidité
du vinaigre. En passant par I'atmospliére ardente, les
germes avaient été brulés, et Palbhumine qui constitue en
grande partie.toute substance animale s'était desséchée
totalement. La méme expérience, répétée nombre de fois,
donna invariablement le méme résultat, soit sur 1'eau crou-
pie, soit sur le vinaigre, soit sur le lait, ou tout autre
" liquide contenant en dissolution des matiéres animales.
Enfin, pour compléter la certitude de 1'expérience, on
employa le froid comme on avait employé la chaleur, I’ex-
périence ayant également donné la certitude qu’une cer-
taine intensité de froid étant donnée, la vie animale n’est
pas plus possible qu'a une certaine intensité de chaleur.
Le résultat fut le méme : les petits germes se congelérent
et moururent d’'un coté, tandis que de I'autre ils produi-
sirent leur effet naturel, et donnérent des infusoires.
Done il n’y a pas de génération spontanée; donc les
animaux. et ’homme n’ont pu naitre tout seuls de la
terre, comme le disaient triomphalement les doctes cher-
cheurs de nos petites bétes, fort innocentes de leurs sys-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. | 134
témes impies. Donc, rien ne prouve scientifiquement que
la création des poissons, des oiseaux, des animaux et en-
suite de ’homme, ne se soit point passée comme le
rapporte I'Eeriture et n’ait pas été un acte libre de la vo-
lonté du Greateur,

Bon gré mal gré il faut toujours remonter & une pre-
miére poule faisant un ceuf ou & un premier ceuf faisant
une poule; or, il faut une puissance infinie pour faire la
moindre poule et méme le moindre ceuf. C'est cruel a
constater; mais c’est comme cela. Cette puissance infinie
s’appelle le bon Diev, et la (renése raconte comment de
rien Elle a eréé tout ce qui existe, et comment Elle a for-
mé divers ordres de créatures, échelonnées depuis la der-
niére jusqu’a la premiére, qui est 'homme.

VIII

CINQUIEME OBJECTION.

I’homme n'est qu'un singe perfectionné.

Ou a eu lair de le dire séricusement, et certains étu-
diants en médecine mal vivants donnent leur parole
d’honneur que c¢’est vrai. «ll est évident, disent-ils, apres
les encyclopédistes et & la suite d’un certain Lamark, d'un
certain Palchal Grousset, d’un certain Darwin, il est
évident que les étres vont en se perfectionnant physique-



140 LA FOlL

ment; ils imitent en cela la foi morale, qui est le progres
humanitaire continu. Le polype est devenn huitre; Phui-
tre est devenue picuvre; la pieuvre est de venue anguille
de mer ; 'anguille est devenue poisson ; le poisson, pho
que; le plioque, castor; le castor, sarigue; le sarigue est
devenu le singe de deuxiéme classe; le singe de deuxic-
me classe est devenu Porang-outang; enfin, a force de
temps, d’efforts de la nature, a force de progres et de
vertus, l'orang-outang perdit sa queuec, est devenu nc-
gre; le négre, Chinois; le Chinois, homme tout de bon,
. homme blane, parlant francais et lisant le Sitcle. »

Oui, cela a 6té dit, et qui mieux est, cela a 6té cru et
acclamé. J'ai vu quelques hommes qui affirmaient sans
sourciller cette généalogie, et qui se proclamaient pure-
ment el simplement des béles (ce qu’ils étaient heau-
coup plus qu’ils ne le pensaient. )

Des voyageurs anglais allérent jusqu’a dire qu’il exis-
tait encore en Abyssinic des hommes & queue (a heau
mentir qui vient de la ), appelés Niams-Niams, tenant le
milieu entre le simple negre ct le simple singe. Cette dé-
couverte était importante. Le savant M. Marictte, de 1'In-
stitut, alla au fond de cctte question étrange, et décou-
vrit que ces nogres a queue étaient toul bonnement des
négres revétus de la peau de bétes qu’ils avaient tuées et
dont la queue pendait par derriére. Et ainsi la vraie scien-
ce a fait une fois de plus la queue a la fausse.

Les naturalistes sérieux constatent, au point de vuc
purement physique, entre le singe le plus humain et
’homme le plus béte, non des nuances, mais des diffé-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 141

rences essentielles ; entre autres cette fameuse queue que
nos libres penscurs voudraient bien retrouver; puis la
forme des mains, sans compterla téte et certains autres
détails qu'il serait puéril d’énumdérer.

Non, la science n’a rien découvert contre la grandeur
divine de l'intelligence et de la vocation de I'homme. Elle
s’accorde avec le bon scns, avec la conscience et avec la
foi, pour découvrir dans ’homme ce qui ne se trouve que
chez lui: je veux dirc une 4me, pur esprit, capable de
connaitre Diev, d’aimer Diev, de servir Diru, de le possé-
der ici-bas par la grice, la-haut dans la gloire, de vivre
de sa vie sainte et éternelle. A cause de cela, il y a plus
de différence entre le moins instruit des Cafres ou des
Hottentots ct le singe ou le chien le plus intelligent, le
plus développé, qu’entre ce dernier.et I’huitre, et la
plante, et méme le minéral. Qu’est-ce aprés tout que
cette vie organique de I'animal, qui finit avec lui, parce
que dans le dessein du Créateur elle n’a pas d’autre
objet que des éppétils, des instincts et tout un en-
semble de fonctions qui se bornent & la terre? Quant a
I’homme, roi du monde, il est fait pour 1’éternité, et son
but dans la vie, ¢’est la vérité, le bien, Pamour, la sain-
teté. |

Encore un mot sur cette prétendue perfectibilité des
animaux, C’est une affreuse plaisanterie, démentie par
Pexpérience, par ’évidence. Chaque animal, chaque pois-
son, chaque oiseau, chaque serpent, chaque moucheron
nait dans un état dont il ne sort pas, parce qu’il n’en
peut pas sortir : état physique, constitution organique;



T LA FOI

état instinctif, constitution passionnelle, comme ils di-
sent (non pas les animaux, mais leurs apdtres), tout
chez Panimal reste invariable, et chaque génération
se meut nécessairement dans la méme orbite que la géné-
ration précédente. Les rossignols d’aujourd’hui chantent
comme les rossignols du temps d’Abraham et de Mathu-
salem ; les chiens aboient apres les voleurs, au dix-neu-
viéme siécle aprés I’ére chrétienne, comme mille, deux
mille et trois mille ans avant; les castors hitissent leurs
maisons avec la méme perfection depuis le -déluge et
méme auparavant ; il en est de méme des fourmis, des
abeilles, des araignées, des chats, des chevaux, des cha-
meaux. Les péres et méres de ces honorables bétes ne
leur ont rien appris ; et elles-mémes, malgré les encou-
ragements de leurs savants amis, n’apprendront rien &
leur progéniture. Jusqu'a la fin du monde, les petits oi-
seaux feront leur nid avec la méme perfection; les chiens
s’attacheront & I'homme avce la méme fidélilé; les chats,
a la souris avec le méme amour ; et les dnes, au ratelier
avec la méme perspicacité.

Je serais curieux de savoir jusqu’a quel point I’homme
peut arriver & croire qu’il n’est qu’un singe. — Jespére
que tous ceux qui le disent ressemblent & ce professeur du
muséum de Turin, M. de Filippi, qui avait enseigné
publiquement le plus hideux matérialisme et avait méme
consacré plusieurs séances de ses cours a démontrer que
I'homme descendait du singe en droite ligne. Il vient de
mourir en chrétien repentant, détestant ses folles impié-
tés et recevant avec bonheur, & deux reprises, en via-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 143
tique, le Corps adorable de Notre-Seigneur JEsus-Curisr.
— Devant la mort,

Le masque tombe, 'homme reste
EL... le singe s'évanouit.

IX

SIXIEME OBJECTION,

La physiologie a découvert
que. la pensée n’est qu'une sécrétion du cerveau.

Ils le disent aussi ; on désirerait presque qu'ils le crus-
sent, comme punition.

Un certain M. Taine, qui s’improvise physiologiste,
pose cette théoric, et avec lui plusieurs professeurs de
I'Ecole de médecine, accompagnés d’une foule de ca-
rabins et de mauvais sujets.

C’est enveloppe du cerveau , dlsent ils, c'est la pie-
mére, qui sécréte plus on moins de phosphore, selon
qu'elle est plus ou moins ¢branléc par tel ou tel lobe du
cerveau, lequel est influencé (sic) & son tour par les fils
¢lectriques qu’on appelle les nerfs. Chaque sensation est
une secousse portée par les dits nerfs aux dits lobes, et
par -les dits lobes a la dite pie-mere; le phosphoré se
dégage plus ou moins activement dans toutes les direc-
tions : en avant, c’est une pensée majestueuse , philoso-
phique, scientifique, métaphysique, ontologique, c’est la
pensivité qui jaillit; par en haut, c’est la piété, la mer-



144 LA FOI

vetllosité ; a gauche, c’est ’envie de tromper, de voler et
de se battre, 'acquisivité et la combattivilé ; par derriere,
c¢’est la bonté, la tendresse, le dévouement, le hesoin d’ai-
mer, amativité. Bon Diev, quel admirable phosphore !
Bien assurément ces ignorants de chrétiens s'y hrileront
les doigts ! Yoyons un peu.

Personne ne nie que les nerfs ne portent tres-mysté-
rieusement les sensations extérieures jusqu’a certains lo-
bes du cerveau, et que la pie-mere ne contienne ou ne
sécréte du phosphore ; mais a qui persuadera-t-on que
les hautes conceptions du génic, les splendeurs de I’¢lo-
quence, la profondeur des conceptions philosophiques,
le dévouement de la charité et de la tendresse, sont du
phosphore ? Charlemagne, saint Louis, Bayard, Condé¢,
Napoléon Gtaient de grands capitaines : le phosphore !
Saint Augustin, saint Ambroise, sainl Bernard, saint
Vincent Ferrier, Bossuct, le P. Lacordaire, étaient de
grands orateurs : le phosphore, le phosphore ! Raphadél
était un grand peintre; Pérugin, Titien, Nicolas Pous-
sin, Rubens, van Dyk, Horace Vernet, Ingres, Flandrin :
c¢’était le phospliore, tout simplement le phosphore. Ori-
gene, saint Thomas d’Aquin, saint Bonaventure, Albert
le Grand , Suarez, Pascal, Leibniz, de Maistre, &taient
de profonds penseurs : le phosphore! Saint Vincent de
Paul était charitable ; saint Francois de Sales, doux ct
innocent ; saint Charles Borromée, ¢nergique et austére ;
saint Ignace , prudent; saint Louis de Gonzaguc et saint
Stanislas Kotzska étaient chastes : c'était tout bonne-
ment du phosphore!



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. - 145

Egalement , Mandrin et Cartouche, Cromwell et Robes-
pierre , Marat et Lacenaire étaient fort indélicats; Mes-
saline, la Brinvilliers, la Dubarry étaient d’affreuses co-
(uines ; Juarez, Mazzini, Garibaldi, sont de francs scélé-
.rats : le phosphore, V'éternel phosphore! Le phosphore
explique tout: c'est la clef de I'histoire. |

Je crains que, pour les braves gens qui lul font jouer
un si grand role, ce phosphore ne soit tout simplement
" la clef de Charenton : leur phosphore, déja en révolution
évidente, finira par s’épancher siabondamment, qu’ils en
seront tout noyés et qu’ils perdront la téte & force d’avoir,
non de I’esprit, mais du phosphore. La preuve de cela
est bien claire : les fousne disent-ils pas foujours qu’ils ont
la téteen feu? |

C’est le sens commun, le simple gros bon sens uni-
versel qui seul peut répondre a ces prodigieuses inepties.
La science n’a rien a faire 1ci, le raisonnement non plus:
il ne peut descendre jusqu’a des bas-fonds pareils ; et
devant ’homme qui oublie sa dignité & ce point, on n’a
qu'd lever les épaules et & sc détourner avec dégotit.
L’homme, lc baptisé, qui ose dire & un public civilisé et
clirétien que « Ic vice et la vertu sont simplement des
produits , comme le sucre et le vitriol, » devrait étre con-
damné comme un malfaiteur public, renfermé comme
un' fou, attaché au milieu de vrais fous, certes moins fous
que lui. S

Ces infAmes doctrines n'ont pour unique soutien, pour
unique aliment et pour unique résultat que les passions
abjectes. Elles ont pour pére I'orgueil et pour mére I’im-

V. 10



146 LA FOI

pureté, pour filles les révolutions. Elles viennent de I’en-
fer, elles y retournent, emportant avec elles les gros-
siéres créatures qui ne rougissent pas de les précher ou
de les accepter.

Combien les médecins honnétes, et surtout les méde-
cins chrétiens, doivent rougir de compter dans leurs rangs
des hiommes qui galvaudent de la sorte leur savoir-et
quelquefois méme leurs talents, et qui veulent rendre ’ana-
tomie, la chirurgie et la médecine responsables de leurs
criminelles aberrations!

X

SEPTIEME OBJECTION

Pour la science moderne il n’y a plus de vices, ni de vertus,
mais simplement des bosses et des tempeéraments.

Certains réveurs, assez observateurs, du reste, et ne
-manquant ni de savoir ni de finesse, imaginerent, il y a
envirop un demi-siécle, un autre systéme non moins ingé-
nieux : c¢’est le systéme des bosses. On I’habilla en grec,
suivant Pusage de la docte Faculté, qui depuis longtemps
tiche de suppléer par 'inintelligibilité de la formule a
P’inanité du fond : on appela donc ce systéme la phréno-
logie, ¢’est-d-dire la science du cerveau, L'inventeur fut
le docteur Gall, fort brave homme d’ailleurs, et qui disait
un jour les larmes aux yeux & un grand scigneur russe
-auquel il avait beaucoup d’obligations : « Ah! mon cher



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 147

comte, vous ne sauriez croire combien je vous aime! Aﬁssi,
si vous mourez avant moi, j’aurai votre crine dans ma col-
lection, dussé-je aller moi-méme le chercher en Russie! »

Le cerveau et le créine, disent donc les phrénologues,
ont des bosses : les ultramontains ne peuvent le nier; la
science l’affirme. Ces bosses, c¢’est un monde nouvecau,.
¢’est une révolution dans la morale. On avait crujusqu’ici,
0 ignorance du moyen 4ge! que c’était 'dme-qui don-
nait & 'homme ses facultés bonnes ou mauvaises, son in-
telligence, sa mémoire, les qualités de son esprit et de son
coeur, .son caractére, ses penchants, ses vertus, ses Vi-
ces; on avait cru qu’on était libre de diriger sa vie com-
me on le voulait, d’étre religieux ou de ne point I'étre,
d’étre doux, d’dtre coltre, d’élre bon ou d’étre méchant,
de travailler ou d’étre paresseux, d’étre chaste ou d’étre
impudique : chimére que tout cela! ce sont les bosses qui
décident de tout !

. Tout a ’heure c¢’était le phosphore; maintenant ce sont
les bosses. Vous avez de I’esprit? c’est que vous avez la
bosse de I'esprit; elle est placée au-dessus du nez. Vous
“8tes un saint? regardez au-dessus de votre téte la bosse
de la religiosité. Vous avez beaucoup de mémoire? re-
gardez ( si vous le pouvez ) au fond de vos yeux, et vous
y trouverez la bosse de la mémoire. Vous étes un fripon,
un fourbe? titez derriére 'oreille, vous avez la bosse de
Yapproprivité, Vous avez bon cceur, vous aimez vos en-
fants, vous &tes dévoué et miséricordieux ? tatez par der-
riére (& la téte ), vous sentirez la tendre bosse de Pamour.
Ainsi de suito, pour toutes les facultés, tous les penchants,



148 LA FOI

toutes les passions. J’ai chez moi un crine, classifié par

Gall lui-méme, avec plus de quarante petites étiquettes
se rapportant toutes a des spécialités de bosses. C'est in-

comparable! -

Il résulte de la que ’homme n’est pas libre; que nous
n’avons que des instincts qui nous entrainent fatalement
comme les animaux; que les mauvais penchants nous
viennent, comme les bons, de la nature, c’est-a-dire de
Ditu, et pour arriver & la conséquence logique, quoique,
non immédiate, (ue nous n’avons poinf d’ime spirituelle,
raisonnable et libre ; que la loi de Diev, et méme toute loi,
est une absurdité ; que §’il ya un Dieu, il n’existe gueére.

Tout cela est une grossiere confusion de !'instrument
et de Pouvrier. Que diriez-vous, je vous prie, si je préten-
dais que c’est votre plume qui écrit, ¢t non pas vous? Le
fait me semblerait cependant facile a établir sctentifique-
ment. Voyez plutdt. N'est-il pas évident que lorsque vous
tenez votre plume et que vous la trempez dans 'encre,
vous pouvez Gerire aussitot? que vous écrirez bien avec
une bonne plume, mal avec une mauvarse? N’est-il pas
également évident que si je viens a vous arracher votre
plume, vous ne pouvez plus écrire du tout? Quesi je viens
A vous retirer I’encre, vous &tes également dans ’impuis-
sance d’écrire ? et méme, chose remarquable ! si je coupe
séulement un des deux becs de votre plume, vous pour-
rez 4 peine tracer quelques lignes informes? De ce double
fait, je conclus scientifiguement : Donc, ce n’est pas vous
qui écrivez, c'cst votre plume ; oui, votre plume dans de
certaines conditions; enlevez-les-lui, elle ne peut’ plus



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 149

écrire, ou bien elle éerit d’'une maniére tout & fait incom-
plete. Jusqu'ici, vous vous imaginiez que ¢’élait vous qui
écriviez ; illusion ! Aunom de la science moderne, je viens
vous apporter la lumicre.

Le cerveau, c’est la plume; I’dme, c’est I'écrivain,
c¢’est I'intelligence, c¢’est la volonté libre. Enlevez la téte &
un homme, enlevez-lui la plume : il cesse immédiatement
de penser; I’écrivain ne peut plus écrire. Lésez telle ou
telle partie de 'organe de sa pensée, qui est le cerveau, et
aussitot, I'insirument n’étant plus dans son état normal ,
’4me ne pent plus opérer réguliérement. Elle ressemble
alors & un musicien qui n’aurait plus pour exprimer ses
compositions mélodieuses qu’un instrument détraqué, ré-
sonnant faux ou ne résonnant pas du tout. Ce désordre
prouve-t-il, dites-moi, que le musicien n'existe pas ou
bien qu’il ne sait pasla musique?

Tel est le raisonnement matérialiste et grossiérement
absurde de certains phrénologues qui, armés de leurs bos-
ses, attaquent sinon I'existence, du moins la spiritualité
et la liberté de I'dme. Le plus humble chrétien en sait
.plus Jong qu’eux. Il sait que Diev nous a créés i I'image
de son Fils unique, Notre-Seigneur Jtsuvs-Cimust, et que
pour cetle raison il a donné a chacun de nous une dme
et un corps ; une dme spirituelle, intelligente et libre qui
a pour double mission sur la terre d’adorer, d’aimer, de
louer et de servir son Digu, et d’animer le corps qui lui
est uni. Il sait que le corpsn’a par lui-méme aucune vie,
aucune puissance, aucune qualité, aucune propriété, et
que tout ¢e qu’il a lui vient de 'dme qui I’anime, le meut



150 LA FOI

et le fait vivre. Il sait que 'Ame pense par le cerveau, voit
par les yeux, parle par la bouche, entend par les oreil-
les, aime par le coeur, respire par les poumons, digére
par 'estomac, sent par les nerfs; ’ame et le corps, c'est
Pouvrier et I'instrument nécessaire de son travail ; ¢’est le
peintre et son crayon ou son pinceau; c’est le trompette
et sa trompette. C’est ’dme qui pense, qui veut, qui
aime, qui agit; mais Diev ’ayant ainsi réglé, elle ne
fait tout cela que par les organes de son corps.

Ce qu’il y a de vrai dans le systéme des bosses, c’est
(ue la perfection ou 'imperfection du cerveau, organe
principal de la vie, donne plus ou moins de puissance na-
turelle aux hommes, pour concevoir, pour travailler,
pour faire le bien et pour faire le mal; mais ces disposi-
tions ne font qu'incliner la liberté humaine, sans la for-
cer; la griace de Diev est donnée & chacun en propor-
tion de ses besoins, et ainsi, tous, sans exceplion, nous
pouvons et nous devons faire le bien, éviter le mal; ceux
qui auront eu davantage & combattre seront récompensés
davantage. Les pauvres gens qui ont de mauvaises bos-
ses ne sont donc pas, en définitive, plus maltraités que
ceux qui en ont de bonnes, et la justice infinie de Dizv
rendra a chacun selon ses ceuvres.

Ne I'oublions jamais, seules, les substances spirituel-
les sont actives et principes de mouvement : la matiére,
quelle qu’elle soit, est inerte de sa nature , absolument
passive, etsavocation est d’étre régie, mue, animée, vivi-
fiée par Pesprit.

Ce que nous disons ici des bosses peut se dire égale-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. {54

ment des tempéraments et des influences 'climatériques.
Un tempérament sanguin et bilieux prédispose a la colére,
mais il ne fait qu’y prédisposer : il n’est pas la vraie
cause de la colére. Un tempérament lymphatique pré-
dispose a la mollesse, a la paresse, & la négligence, aux
sensualités, mais il ne fait qu’y prédisposer. Un tem-
pérament ardent et passionné porte a la luxure; mais ce
n’est qu'une impulsion, a laquelle la volonté peut toujours
et doit toujours résister. Les vices et les vertus ne sont
pas des défauts naturels et des qualités naturelles, que
'on appoi‘te en naissant et qui viennent du tempérament;
non : ce sont des états spirituels, des habitudes de I’ame
contractées librement, et par conséquent coupables ou
méritoires. Saint Francois de Sales, si doux, si mer-
veilleusement pacifique, était par tempérament porté a
la violence. Saint Francois d’Assise, si humble, sipénitent,
si pauvre, était par tempérament porté aux plaisirs et
aux joies mondaines. Saint Bernard, saint Augustin,saint
Jérdme, saint Ignace, saint- Dominique et tant d’autres
qui brillérent comme des lis par leur angélique chas-
telé, passerent leur vie a triompher de leurs penchants
et 4 dominer par la force de 'Ame un temperament
incliné aux plus violentes passions.

- Les influences climatériques ne sont pas davantage
une excuse pour l'intempérance, la paresse, la volupté,
la vengeance : elles peuvent développer en nous de bons
ou de mauvais instincts ; mais ce ne sont jamais que des
instincts, des dispositions que nous devons énergiquement -

mbattre-avec la grace de notre divin Sauveur.



152 LA FOI

XI
HUITIEME OBJECTION.

Quoi qu’en dise la. Genése, le déluge n’a pas ¢té universel.

.Commengons par distinguer : Si par un déluge non
universel on entend un déluge qui a détruit loule la race
humaine existant alors sur la terre, sauf Noé et les
habitants de .l’arche, il n’y a rien la qui soit contraire
a la foi. Si, au contraire, on entend un déluge qui aurait
laissé subsister un seul homme en dehors de ’arche, ce
serait tont autre chose. .

L’Ecriture nous dit que ce chitiment épouvantable
s’étendit & toute la terre, « in universa lerra ;» que ce fut
12, non un phénomene naturel, mais un acte libre de
la volonté et de la justice de Dieu punissant les pécheurs;
que les eaux du déluge furent des eaux surnaturelles,
non quant a leur essence, mais quant a leur quantité et
a leur chute, et tout systeme qui donnerait au déluge un
autre caractere serait certainement contraire a I’enseigne-
ment de 'Eglise.

Le fait da déloge est acquis & la science, non moins
qu’a-la révélation; on en a mille preuves matérielles :
des terrains tout particuliers déposés par les eaux, que
Von ‘trouve partout et que les géologues désignent sous
le nom méme de diluvium, terrains du déluge; des .
palmiers fossiles et d’autres débris végétaux ou animaux



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 153
des zones équatoriales, trouvés dans nos terrains et
jusque dans les glaces des pdles; des coquillages, soit
d’eaudouce, soit d’eau salée, incrustés en grand nombre
dans les flancs des montagnes et sur des plateaux fort
élevés; des poissons également fossiles trouvés sur le
sommet des plus hautes montagnes; des ossements fossiles
d’ours, de cerfs, de loups, de chevaux, elc., trouvés
péle-méle dans les cavernes &4 de grandes hauteurs;
poursuivis par les eaux, ces animaux éperdlis auront
cherché ensemble contre les eaux toujours montantes
un impuissant asile. On a découvert récemment dans les
environs d’Abbeville, au milieu du diluvium, des débris
fossiles d’ossements humains : on a reconnu plusieurs
squelettes. Tous ces antiques débris sont, aux yeux de la
science non moins qu'aux yeux de la foi, des témoins
irrécusables du grand fait du déluge.

Dans les découvertes géologiques relatives au déluge, il
n’y a donc rien qui infirme de prés ou de loin les ensei-
gnements de]'Ecriture sainte ni de I’Eglise : au contraire.

X1

NEUVIEME ORJECTION,

Le soleil ne tourne pas autour de la terre;
cela détruit par la base le miracle de Josué
et tout le systéme chrétien.

L’Kcriture parle aux hommes le langage des hommes.
Elle dit"qu'a la voix de Josué, « le soleil s’arréta, »



156 LA FOI

comme nous disons nous-mémes a chaque instant qué
« le soleil se léve et qu’il se couche ». — Les illusions des
sens, répétées chaque jour, finissent par entrer dans les
idées et dans la langue. Un astronome qui voudrait
parler autrement serait souverainement ridicule ; et bien
que I'lisprit-Saint ait ea toutes sortes de droits d’exprimer
toutes sortes de vérités en toutes sortes de langages, il a
voulu parler aux hommes comme parlent les hommes, et
ila dit : Le soleil s’arréta. Cette difficulté, soulevée par
’école de Voltaire, est aujourd’hui tomhée a plat, comme
tant d’autres. Nous n’en parlerions méme pas ici, si elle
ne se raitachait a la fameuse question de Galilée, niai-
sement ravivée dans ces derniers temps par l'impiété
d’un poéte franc-macon et révolutionnaire. Les savanls
de I'Opinion nationale et du Sidcle, suivant les doctes
traces de leurs savants confréres de la Revue des Deua
Mondes, du Journal des Débals et de I’Almanach de
Maithieu Laensberg, attachent une grande importance a
la découverte scientifique du systéme, non de Galilée,
mais de Copernic. Ils croient que ¢’est1a un argument
sans réplique contre la religion chréticnne, contre le
mystére de I'Incarnation. « Comment en effet supposer,
disent-ils, que le Fils de Digv ait choisi pour s’incarner
une petite planéte non centrale, qui gravite comme une
humble servante autour du soleil, en compagnie de six
ou sept autres? A la honne heure, dans I’ancien systéme!
dans le systéme chrétien, o la terre était regardée
comme le centre de tout; mais nous. avons changé tout
cela, et la foi s’est en allée avec son systéme. » -



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 155

Consolons ces excellentes gens, et disons-leur hien
vite qu’ils se trompent du tout au tout; qu’il n'y a pas
de systéme planétaire chrétien; que le systéme de Co-
pernic et de Galilée n’est pas plus contraire & la foi que
le systéme de Ptolémée et que les autres systémes admis
autrefois par les savants de I'Egypte, de V'Asie et de la
Grece, et qu’ainsi ils peuvent admettre tant qu’ils vou-
dront I'hypothése scientifique de Copernic, sans cesser
d’étre orthodoxes. '

« Mais laraison de convenance indiquée tout & ’heure? »
Celte raison de convenance n’est nullement péremptoire.
Elle est contre-balancée par une autre raison de con-
venance non moins plausible, & savoir que le soleil, étant
sans contredit, dans le symbolisme de P'Ecriture et de
la Tradition catholique, 'image céléste, la représentation
visible de la trés-sainte humanité du Christ, Roi des
cieux, et cette humanité adorable étant pour toutes les
créatures la sourcede vie, le centre de grice etle sacrement
de la divinité, il est tout simple que la terre, qui porte
tous les serviteurs du Christ, gravite auntour du soleil,
et non que le soleil gravite autour de la terre. .

Une raison de convenance du méme genre se rencontre
dans le rapport de la lune et de la terre : d’aprés le
symbolisme chrétien, la lune est Iimage de I'Eglise.
Comme la lune, qui recoit toute sa lumiére du soleil
et qui ne nous éclaire qu’en le reflétant, 'Eglise recoit
toute sa vérité, toute sa puissance divine et toute sa
beauté de son céleste Roi, Notre-Seigneur Jesus-Crnisr ;
elle ne nous éclaire, elle ne nous vivifie, elle ne nous



156 LA FOI

commande qu’au nom de Jésus-Crrist et par la puissance
que Jisus-Curist lui communique; I’Eglise n’est pour nous
ici-bas que lamanifestation et le reflet de Jisus-Curist.
Or, IKglise est pour le monde; le Pape, son Chef
visible, est le serviteur des serviteurs de Diev; il en est
de méme de tous les Lvéques et de ious les prétres. Ii
est donc tout naturel que la lune, destinée a symbohser
PEglise, tourne autour de la terre.

Je sais que ces raisons de convenance ne sont pas ab-
solues , mais elles sont plus que suffisantes pour répon-
dre 4 une raison contraire de convenance.

Ajoulons en terminant deux observations: la pre-
miére, que la certitude physique semble acquise aujour-
d’hui a ’hypothése, ou plutdt au systéme planétaire de
Copernic ; des observations multipliées paraissent 1’avoir
définitivement ¢tabli, et les lois de Ja mécanique ne per-
mettent plus guére un doute raisonné a cet égard. Ce
n’est pas que Ptolémée et les anciens savants d’Egypte,
de Perse, de Chaldée et de Gréce fussent des hommes
sans valeur scientifique ; mais le talent, le génie méme ne
suffisent pas quand il s’agit de constater les faits de ce
genre : il faut de plus des lunettes, il faut des instruments
de précision. Sans cela, point d’exactes mesures, et par-
tant , point de données numériques. Or, les lunettes ne
datent que du temps de Copernic et de Galilée; et les ad-
mirables instruments dont se servent aujourd’hui nos as-
tronomes sont le fruit de ce progres industriel qui, depuis
un siecle surtout, surexcite & un si haut degré tous les
esprils.



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 157

Il faut lé reconnaitre néanmoins, il y a des degrés dans
la certitude physique, comme il y a des degrés dans la
splendeur de la lumiére ; or il me semble évident que
pour étudier le monde des astres, méme avec les meil-
leurs télescopes , hous ne sommes pas dans des condi-
tions aussi favorables que pour étudier le monde maté-
riel qui nous entoure. Il me semble qu’il y a une nuance,
une nuance marquée, entre ’assurance que nous pou-
vons avoir de la vérité des observations astronomiques
modernes , et la vérité des faits que nous touchons de
nos mains et que nous constatons immédiatement a 'aide |
de nos sens. Je me méfie instinctivement, non du sys-
téme de Copernic, qui, je le répéte, est tout a fait in-
différent aux dogmes de la foi, mais de ce penchant, si
général aujourd’hui, & conférer I'infaillibilité a toutes sor-
tes de découvertes scientifiques, et a les prendre pour
des bases absolues, pour des points de départ auxquels
Penseignement de I'Eglise doit s’accommoder de gré ou
de force. Il y-a au fond de cette tendance une sorte de
matérialisme grossier , mille fois indigne d’intelligences
éclairées par le soleil du christianisme et par lui ¢levées
4 des hauteurs que la raison humaine ne saurait attein-
dre par ses seules forces. Devant les prétentions souvent
hasardées de la science, nous ne sommes pas assez fiers
de la vérité absolue de notre fol.

La deuxiéme observation, que je ne fais qu'indiquer
ici, c’est que la fameuse condamnation de Galilée au com-
mencement du dix-septiéme si¢cle portait hien plus sur
la forme que sur le fond; que ce Galilée, qui était un



158 LA FOI

mauvais coucheur ,avait voulu faire le théologien en mé-
me temps que ’astronome, et que le tribunal de 'Inqui-
sition, chargé des intéréts de la foi, a dt empécher Ga-
lilée de dogmatiser. L’Eglise connaissait depuis long-
temps le systéme de Copernic, antérieur de plus d'un
demi-siécle aux affaires de Galilée; elle le laissait passer
comme toutes les autres données des sciences humaines,
sans 'approuver, sans le condamner. Dans l'antiquité
d’ailleurs, ce méme systéme avait ét¢ enseigné a diver-
ses reprises, ainsi qu’en font foi les anciens livres ou les
Juifs recueillent les traditions de leurs docteurs.

Dans la théorie de la rotation de la terre autour du
soleil, il n’y a donc rien qui soit contraire a I’enseigne-
ment catholique.

Josué n’a pas arrélé le soleil ; il n’a pas méme arrété
la terre : il a obtenu du Seigneur que la lumiére du
jour continudt miraculeusement autant qu'il loi fit né-
cessaire pour meltre en fuite les ennemis du peuple de
Diru. C’est un miracle trés-grand sans doute, mais qui ne
préscnte rien de contradictoire ni d’impossible.

XIII
DiXIEME OBJECTION.

Le fait trésprobable de la pluralité des mondes habités
ne se concilie guére avec le mystére de I'Incarnation.

C'est encore 14 une hypothése, et une hypothése beau-
coup moins démontrée que la précédente , mais assez sé-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 159

rieuse pour fixer I’attention. Je connais un jeune homme
trés-intelligent , qu’elle a arrété pendant plus d’une an-
née dans son retour & la foi. Au fond, nous allons le
voir, elle n’a aucune portée.

Cette hypothése de la pluralité des mondes habités , si
elle est vraie, quelques-uns la regardent comme incon-
ciliable avec le mystére de I'Incarnation et de la Rédemp-
" tion. Examinons de prés cette difficults.

Remarquons d'abord que I’habitation des sphéres cé-
lestes par des créatures intelligentes, capahles comme
nous d'aimer, de connaitre, de servir Diev et d’aller au
.clel, cst loin d’étre certaine. Je dirai méme qu’elle est
peu probable, et ce sentiment me semble raisonné. En
effet, rien n’est logique comme de conclure du connu

a l'inconnu, du certain au douteux. Or, c’est mainte-
nant un fait acquis & la science que la lune n’est pas ha-
bitée. Elle n’a point d’atmosphére, cela est certain;
et par conséquent aucun d{tre organisé, soit ani-
~mal soit végétal, ne peut y-exister. L’air et ’eau sont
absolument nécessaires a la vie d’un étre organique
quelconque ; et de plus c’est ’atmosphére ambiante, ain-
s1 que I'attraction centripéte , qui nous empéchent d’étre
broyés, anéantis , dispersés, dans I’espace

Le fait de I'absence d’atmosphére pour la lune est une
vérité démontrée. Malgré les 96,000 lieues qui la sépa-
rent de la terre, nos télescopes nous font voir la lune
a une distance de 16 lieues seulement, comme, de Gene-

ve, on voit le mont Blanc. Un savant astronome, de I'Ins-
titut, depuis vingt ans appliqué a ceite étude, me disait



160 LA FOI

naguére que s’il y avait des villes ou seulement des grou-
pes de maisons dans la lune, on pourrait les distinguer.
On n’y apergoit que des volcans éteints, des vallées nues,
et quelques montagnes. La lune n’est donc point habitée.

N’est-ce pas déja une probabilité trés-sérieuse en fa-
veur de la non-habitation des autres sphéres célestes? Si
elles sont habitées, pourquoila lune ne le serait-elle point
également, et absolument pour la méme raison?

En ocutre, la physique et l’astronomie calculent que
les planctes de notrc systéme qui se trouvent plus rap-
prochées que nous du soleil, sont exposées a une inten-
sité de chaleur dont nous ne pouvons méme nous faire
une idée : ce sont des milliers et des milliers de degrésde
calorique, qui rendent absolument impossible la vie d’un
étre organisé quelconque. Ef, au contraire, les planétes
qui sont plus éloignées quenous du soleil se trouvent, se-
lon les calculs de-la science, dans une intensité de froid
non moins incalculable. L non plus la vie organique
n’est pas possible.

Ces observations, faciles a saisir, me semblent conclu-
antes en faveur de la non-probabilité de I’existence d’étres
organiques vivant dans les autres planétes. Les plantes
méme n’y sont pas possibles. ‘

Cependant, n’exagérons rien : I’hahitation des autres
sphéres célestes par des créatures composécs comme nous
’esprit et de matiere n’est pas en elle-méme contraire &
la foi, sion l'entend bien. Voici ce qui est de foi, & ce
sujet :

D’abord, il est de foi que tous les hommes descendent



DEVANT LA SCIENCE MODERNE, 164

d’Adam et d’Eve, et qu’il n’y a point d’autres hommes que
nous. Si les sphéres célestes sont habitées, elles ne le
sont point par des hommes. Elles ne peuvent 1’dtre non
plus par de purs esprits, par des dmes, parce que des
esprits m’ont’ pas besoin d’habitations matérielles. En-
suite, il est de foi que le Fils éternel de Digv s’est fait
homme, et que nulle créature, soit au ciel, soit sur la
terre, n’est sauvée et sanctifiée que par lui. L’Ecriture est
formelle sur ce point. Si les mondes sont habités, a I'ins-
tar de la terre, les créatures qui y vivent sont obligées
comme nous, pour aller au ciel, de croire a la divinité
du Verbe fait chair, ’adorer I’Homme-Dikv, de I'aimer et
de le servir.

« Mais, direz-vous, comment peuvent-ils le connaitre? »
Allez le leur demander. Ce que nous pouvons dire, ¢'est
que la révélation du mysiére de I'Incarnation et de la
Rédemplion a pu se faire dans des milliers de mondes
soit par le ministére des Anges, soit par toute autre voie
connue de Dieu scul.

Plusieurs, qui partagent ce sentiment, expliquent gra-
cieusement dans ce sens la parabole du Bon Pasteur qui
laisse dans la paix et dans la sécurité du bercail les qua-
tre-vingt-dix-neuf brebis fidcles, pour s'abaisser jusqu’a’
la brebis perdue, se faliguer et se meurtrir a sa poursuite,
et la rapporter en triomphe au bercail ot il a laissé
les autres. Cetle pauvre petite brebis infidele, ce serait
Phumanité pécheresse égarée loin de Digu sur la terre ;
les quatre-vingt-dix-neaf brebis fidéles seraient la multi-

tude des créatures organiques, peuplant tous les mondes.
V. H



162 LA Fol

Quant & moi, je dois dire que, jusqu’a preuve bien po-
sitive du contraire, je ne regarde poinl comme sérieuse
I’hypotliése moins probable, quoique possible et méme
grandiose, de I'habitation des sphéres cdlestes. Adorant
avec un humble amour et une foi certaine mon Seigneur,
mon Rédempteur et mon Dieu Jisus-Curist, je m’occupe
de ce que je sais, et je ne veux pas me lancer dans I'in-
connu, risquant de perdre & ce sublime métier et la foi
et la téte.

Un mot encore cependant. A ceux qui demanderaient
pourquoicelteinfinité d’astres, de soleils, de planétes, elc.,
s’ils ne sont point habités, nous répondons d’une part,
qu’il n’en colite pas plus a la toute-puissance de Diku
de créer des millions de mondes qu’un tout petit grain
de sable j et de I'autre, qu'il est parfaitement digne de son
infinie sagesse de nous donner, par cettc immensité mer-
veilleuse, une idée de sa grandeur et aussi de I'inef-
fable magnificence du véritable ciel, que sa miséricorde
nous prépare pour 1’éternité.

. Le ciel des astres n’est certes’ pas trop heau pour ser-
vir de dome & la terre, o habitent les enfants de Diku
et ou réside corporellement, dans le sacrement de I’A-
mour, ce Seigneur Jisus adorable et adord, vrai Diku
avec le Pere et le Saint-Esprit, qui a tout fait de rien et
qui soulient par sa toule-puissance toutes les créatures
e la terre et des cieux.



DEVANT LA SCIENCE MODERNE, 1 G

X1V
ONZIEME OBJECTION.

La science ne trouve nulle part la place du ciel, de I’enfer
et du purgatoire.

Je le crois bien : ce n’est pas & la science, mais & la foi
qu'il est donné de les découvrir. La science ne peut pas
plus découvrir les choses surnaturelles, que la fol ne peut
" découvrir les choses naturelles. Le domaine de la science,
c¢’est la nature : or le ciel, I’enfer et le purgatoire n’ap-
partiennent point & Pordre de la nature,

La foi, qui est la science divine, nous apprend qgu’ a-
prés la mort, I’dme, complétement pure ou purifiée,
enire immédiatement en possession de DiEv, pour vivre
éternellement de sa vie ineffable et bienheureuse; et
c’est ce qu’on appelle le ciel. Elle nous apprend que I’dme
en- péché mortel entre immédiatemeni dans 1’éternité
malheureuse, dans la séparation totale de Dikv, dans la
perte irréparable du bonheur et dans la souffrance du
feu, punition redoutable du péché; et ¢’est ce quon ap-
pelle I’enfer. Elle nous apprend enfin que 1'dme en état
de gréce, mais dont les fautes n’ont pas &t€ suffisamment
expides, passe dans le feu et dans les souffrances de I'en-
fer, pour un temps plus ou moins long, proportionné aux
exigences de la justice et de la sainteté divines, avant
d’entrer dans la béatitude céleste : et c’est ce qu’on ap-
pelle le purgatoire.



164 LA FOI

Le ciel, enfer el le purgatoirc apparticnnent a cet
ordre de réalités qu’on nomme spirituelles, par opposi-
tion aux réalités corporelles et visibles. 1ls appartiennent
aux grandes réalités surnalurelles, que I'ceil n’a point le
droit de voir ici-bas, que loreille n’a point le droit
d’entendre, que ’homme peut connailre et connait sur
la terre, mais qu’il ne peut comprendre; et il ne peut les
comprendre pour la raison trés-simple qu’étant surnatu-
relles, elles dépassent la compréhension de sa raison na-
turelle. Ces grandes réalités ne sont point de ordre ter-
resire, qui se voit, qui se touche, qui se découvre sous’
le scalpel, au bout du microscope ou du télescope : les
chercher par ces moyens grossiers, c’est folie et stupidité.

Le ciel, Venfer et le purgatoire sont avant tout des
élals, des états spirituels et surnaturels, ou la créature se
trouve placée par la volonté libre et positive de Digv.
Tout homme venant en ce monde, loute créature raitson-
nable, est appelée, qu’elle le veuille ou non, & vivre ici-
bas de la vie de Diev qui est la grice: si elle correspond
a sa vocation, elle est sur la terre dans I'état surnaturel
de la grice, germe de I’élat surnaturel de la gloire ; elle
est dans la voie du clel et elle entrera dans le ciel, c’est-
a-dire dans 1'état surnaturel de la béatitude, de la sain-
teté et de la joie éternelles. Si elle n’y correspond pas,
ou si elle y correspond imparfaitement, elle est ici-bas
dans Yétat surnaturel aussi de péché mortel, ou bien
d’alternative entre le péché et la gréice, entre la mort sur-
naturelle et la vie surnaturelle; et, comme conséquence
nécessaire, elle entre, au moment de la mort, dans I'état



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 165
surnaturel de punition douloureuse, éternelle ou fempo-
raire, qu’on appelle I’enfer ou le purgatoire.

Le ciel, ’enfer et le purgatoire sont donc avant tout
un état. 1ls sont aussi un licu, mais un lieu d’une na-
ture et d'une expansion absolument autres que ce que,
sur la terre, nous appelons un lieu. Le ciel est un lieu
indivisible, & la fois supérieur et intérieur, qui est abso-
lument au-dessus de la création visible (laquelle est finie},
et en méme temps a la portée du chrétien, prés de I'dme
fidéle. Cest comme I'dme et le corps : I’dme est hien
au-dessus du corps; elle est dans le -corps; répandue
dans tout le corps, qui la linite et la Jocalise, elle n’y
occupe cependant aucun lieu spécial; elle y est partout
tout enticre, bien que partout elle n’y remplisse pas les
mémes fonctions. On peut dire en toute vérité que le
corps est le liew de I'dme; et avec autant de vérité, que
'dme, en sa qualité de pur esprit, n’occupe point de
licu. Il y a une union, une intimité incompréhensible
entre I’dme et le corps, et tout & la fois ily a un abime
infranchissable entre la substance du corps, qui est ma-
térielle, et la’ substance de I'dme, qui est spirituelle.
Ainsi est le ciel par rapport a la terre.

Les &mes purcs et chrétiennes atteignent donc, inté-
rieurement, par la grice, le ciel, et le Rot du ciel; elles
entrent dans un état surnaturel, qui est céleste dés ce
monde, et qui s’épanouira dans I’éternité d’une maniére
absoluc : « Le rojaume des cieux est Au DEbANS de vous, »
nous dit 'Evangile. Il est également au-dessus de nous

et au-dessus de toute la nature.



166 LA kol

-Ce que nous disons du ciel, il le faut dire de ’enfer et
du purgatoire : ce sont des lieux ala fois inférieurs et
intérieurs ; des lieux bas ot descendent les Ames abaissées
par le péché, les créatures infériorisées. Le pécheur
trouve en lui-méme, en sa méchante ame, le germe de
Penfer; s’il n’y souffre pas encore la peine du feu, il vy
souffre déja, presque toujours, la peine du remords, de
la crainte et de la honte.

Le few de I’enfer et du purgatoirc est un terrible mys-
tére; nous savons par ’Evangile, par toute la révélation
de ’Ancien et du Nouveau Testament, et par la tradition
unanime de tous les peuples, I'existence de ce feu; nous
savons, par la foi divine, non par la scieace humaine,
que ce feu est réel, véritable, éternel, ténébreux, hor-
rible; qu’'il dévore, sans les consumer, les esprits aussi
bien que les corps. Mais quel est-il? Diev ne nous l'a
point fait connaitre. Malheur & qui le connaitra par
expérience '!

Ce feu de l'enfer est, selon toute apparence, le méme
que celui du purgatoire; seulement, dans le purgatoire, il
est transitoire et temporaire. ("est un passage et non plus
un état immuable.

Quant aux corps des Saints et des Bienheureux, ils ne
jouiront du bonheur céleste qu’aprés la résurrection ; de

1 Le P. Ventura, dansson bel ouvrage de la Ruison catholique et 'la
raison philosophique, a consacré deux conférences admirables & I'exa-
men raisonné du dogme de l'enfer. J'y renvoie le lecteur désireux
d’approfondir cette grave question. — Voir egalement les Etudes phi-
losophiques de M. Nicolas. '



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 167
méme les corps des réprouvés ne partageront la peine de
leurs dmes qu’aprés cette méme résurrection. Dans I'é-
ternité, bienheureuse ou malheureuse, les corps ne se-
vont plus dans I’état ol nous les connaissons maintenant ;
la théologie nous apprend que, sans devenir esprits, ils
participeront au mode d’exister des substances spiri-
tuelles, qu’ils ne seront plus sujets & la loi terrestre du
temps, nt du lieu ni de l'espace : « #ls seront, nous dit
Notre-Seigneur, comme les Anges de Digv. » lls ne seroni,
point des -esprits, mais ils seront comme les esprits.
« Notre corps ressuscitera spirituel , » ajoute saint Paul.
Les élus seront comme les saints Anges; les réprouveés,
comme les démons. Saint Thomas dit 1a-dessus des choses
admirables, dans la troisicme partic de la Somme.

Dans l'ordre des choses sensibles, le ciel, ic royaume
de Ia-haut, est représenté par le ciel matériel, incom-
mensurable, magnifique, qui domine la terre; et le pur-
gatoire ct I'enfer sont représentés et comme localisés dans
les profonds abimes de la terre, que nous savons dé-
vorés par un feu. matériel inconcevable, et par des té-
nebres éternelles. Ces brilants abimes sont & ’enfer et
au purgatoire ce que le corps est & P'dme; c’est leur lieu,
bien que cette maniére de parler soit trés-inexacte. Le
cicl est 12 ou est le Christ. Sur la terre, le ciel est la ou est
le Saint-Sacrement, la oule Christ agit et opere la ou est
Pdme juste et fidcle. .

Tout cela appartenant, je le répéte, & un autre ordre
que celut de la nature, seul domaine de la science, il est
tout nalurel et méme nécessaire que la science humaine,



168 LA FOI

laissée ases seules forces, ne puisse ni les découvrir, ni
les atteindre. Il n’est donc pas étonnant qu’elle ne sache
pas ou est le ciel, ou est I’enfer, ot est le purgatoire.
Nous autres chrétiens, nous savons d’une maniére cer-
taine qu’ils existent; et si les données de la théologie
n’écartent pas toutes les obscurités sur le comment de ces
grandes et redoutahles réalités, nous comprenons facile-
ment que nous ne pouvons pas tout comprendre, et
méme que nous ne devons pas tout comprendre. Ici-bas,
nous croyons ce gue nous verrons la-haut; et la-haut,
DOUS verrons ce que nous aurons cru ici-has. Les savants
mcrédules et les impies verront de prés I’enfer, parce
qu’ils n’y auront pas cru : il ne sera plus temps d’y croire.

AV
DOUZIEME OBJECTION.

Le christianisme
n'est qu'un dériveé et un perfectionnement
des antiques religions sémitiques.

« Dans les ancienncs religions de I’Egypte, de la
Perse, de I'Inde, on retrouve, disent certains philologues
et certains archéologues, des lraits généraux qui in-
liquent une sorte {’identité. C’est évidemment une méme
idée qui s’est défigurée, aliérée dans ses détails en pas-
sant d’un peuple & un autre, et cn traversant les siccles.
On y voit, par exemple, les linéaments généraux de 1'u-
nité de Diev et de la Trinité des chrétiens, une déchéance



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 189

originelle ou la femme et le serpent jouent un role, un
libérateur promis, attendu, puis apparaissant sur la terre
~ et adoré comme un Dieu; on y voit une Vierge, mére de
ce libérateur. Des peines et des flammes éternelles y ap-
paraissent comme punition des méchants; des délices
¢ternelles, comme récompense des bons. On y voit des
demi-dieux, bons ou mauvais, protecteurs ou ennemis
des hommes, présidant aux éléments matériels. Ony
trouve un culte, des sacrifices, une hiérarchie sacerdo-
lale; en.un mot, la base des dogmes chrétiens. Il est
donc plus que probable que le fondateur du christianisme
n'a fait que reprendre en sous-ceuvre, cn les épurant
toutes, ces données primitives, et que le christianisme
n'est que le dérivé et le perfectionnement des vieilles
religions sémiliques. » Voila ce qu’ils disent.

Le christianisme n’est pas plus le dérivé ou le per-
fectionnement des vieilles religions sémitiques, que la
monnaie véritable n’est le dérivé ou le perfeclionnement
de la faussc. Rien de plus vrai que ce fond de croyances
communes qui se retrouve ala base de toutes les religions
fausses : les anciens mystéres d’Osiris et d’Isis en Egypte,
de Brahma et de Wishnou, et des autres divinités de
I'Inde, ceux de Mithra en Perse, des druides dans lcs
Gaules, d'Odin en Scandinavie ; et méme les mystéres de
la mythologie grecque et romaine; tout annonce une
sorte d’unité dans ces fables aussi grossieres qu’impures.

Cette conformité, naturellement inexplicable, la foi
chrétienne en rend admirablement raison : elle nous en-
seigne, en effet, qu'a 'origine méme du genre humain,



170 LA IOl

Diev se révéla lui-méme surnaturellement a 'homme,
ajoutant ainsi aux lumiéres et aux connaissances de la
raison naturelle d’Adam d’autres lumiéres, d’autres con-
naissances d'unordresupérieur;illuirévéla, luienjoignant
dele croire, qu’en 'unité de son essencedivine, éternelle, 1l
y avait trois personnes distinctes : le Pére, le Verbe, et
le Saint-Esprit; que le Verbe devait s’incarner et se faire
homme au milien des temps. pour étre le Seigneur, le Roi
et le Pontife visible de la création; que toute créature,
pour étre sauvée , devrait croire a cette révélation et au
Christ & venir, lui rester fidéle, le servir et ’aimer ; que
le feu éternel -de I’enfer serait la punition des prévarica-
teurs, et la béatitude divine du Paradis, la récompense
des fideles; il ordonna & 'homme de rendre 4 son Dirv
un culte intérieur et extérieur; d’antres vérités encore
dont I'ensemble forma la religion patriarcale. Cette reli-
gion était la méme que celle de Moise, la méme que la
notre, quant a la substance : elle était chrétienne, en ce
qu’elle se rapportait tout entiére au Christ ; elle était ca-
tholique, en ce qu’elle était universelle et faite pour tous
les hommes, sans exception.

Noé, dépositaire de cette religion sainte, et second
pere du genre humain, la {ransmit a ses fils : & Sem, son
{ils ainé, dont les descendants la portérent dans I'Asie;
a Japhet, qui la porta dans notre Europe; a Chain, le fils
maudit, qui la porta ou ne la porta guére en Afrique, pa-
trie dela race déchue. L’Amérique fut peuplée selon toute
probahilité par les descendants de Sem.

Mais I'orgueil de I'esprit, unialacorruption des meeurs,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. : 171

altéra peu & peu dans la plupart des peuples les vérités
primitives de la Religion du vrai Diev; chaque peuple,
sous 'influence de son climat et de ses gotits particuliers,
les altéra insensiblement; et ainsi I’erreur naquit ou sor-
tit pour ainsi dire de la vérité, conservant les traces ¢évi-
dentes de V'origine commune, au milieu de la déprava-
tion des formes et des détails. La est ’explication, seule
scientifique, de 1’étrange ressemblance que I'on constate
dans les fondements de loutes les religions, aussi bien que
de toutes les.langues. Cest l'altération de la religion
primitive, I’altération de la langue primitive.

Abraham, puis-Moise, furent choisis de Digu pour
conserver intact au milieu de la dépravation universelle
le dépdt de la révélation et de la vérité chréliennes ; car
la vraie religion a toujours été chrétienne, le Christ élant
le centre lumineux auquel tout se rapportait. Le peuple
hébreu demeura seul fidele au Seigneur, et mérita, pour
cette raison, d’étre appel¢ le peuple de Diev. Il accomplit
fidelement sa mission jusqu’'d I'avénement du Christ-
Rédempteur, lequel confia ce méme dépdt, enrichi de
nouvelles lumiéres et de nouvelles gréices, au sacerdoce
catholique et principalement aux Pontifes romains, suc-
cesseurs de Pierre, jusqu'a la fin des temps. Depuis Adam
jusqu'au Christ , et depuis le Christ jusqu’au dernier
Pape, jusqu’au dernier chrétien, la révélation nous ap-
parait ainsi dans une unit¢ splendide et inaltérable.

Notre-Seigneur Jésus-Carist n’a rien pris a ces vieilles
sectes qu'il trouva répandues sur la face du monde. Il
révéla plus explicitement au monde ce qu’en qualité de



172 LA FUI

Verbe, de Parole de Dieu, il avait daigné révéler déja a
Adam, aux Patriarches, & Moise et aux Prophétes. Le
christionisme est le parach¢vement de la révélation pre-
miere, le développement, non des fables paiennes, mais
des vérilés religieuses conservées chez les Hébreux, hé-
ritiers des Patriarches. 11 dérive du ciel et non de la terre,
et les prétendus savants sémitiques qui vont pdcher dans
’eau, plus que trouble, d’une antiquité qu’ils ne connais-
sent pas, d’un sanscrit qu’ils ne connaissent guére, d’un
hébreu qu’ils connaissent mal, sont d’impudents person-
nages dont 'impiété fait le seul mérite.

Donc, les traits de ressemblance qui se manifestent
treés-réellement dans les anciennes secles religieuses de
I’Asie (car on ne devrait pas décorer cela du nom incom-
municable de ®ELiGlON), loin de prouver la thése de nos
modernes rationalistes, attestent au contraire la réalité
d’une révélation primitive et la sainteté divine du chris-
tianisme qui fait briller d'un éclat incomparable tout ce
quil y avait de vrai, de pur et de divin dans ces reli-
gions_ allérées.

AVI
TREIZIEME OBJECTION.

Selon les calculs de la science,
le monde doit finir par le froid
dans soixante-dix ou soixante-douze mille ans.

Cette science-12 compte sans son héte. Il est possible
que, suivant certains calculs plus ou moins aventurés,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 73
des géologues arrivent a cette conclusion réfrigérante;
mais, outre que leurs conclusions sont loin d’étre certai-
nes, ces braves gens, tout absorbés dans 'observation de
la nature, oublient qu’ici comme e¢n tout le reste , la na-
ture n’est pas seule enjeu, et qu’il y a deux chevaux
pour tirer le carrosse : le cheval de droite, le principal,
c’est 'ordre de la grice, c’est 'ensemble du mystére du
Christ et de la révélation chrétienne; le second cheval
celul de gauche, qui tire aussi , mais dont les forces sont
subordonnées & I’autre, ¢’est I'ordre de la nature, auquel
la science humaine horne ses ohservations. Et, de méme
que 'optique est la résultante de la vue des deux yeux
réunis, de méme lascience totale, la science compléte, est
la résultante des lumiéres de la science surnaturelle qui
est laraison. Encore cette comparaison cloche-t-elle en ce
qui concernc I'union de la foi et de la science humaines ;
car les deux yeux sont ordinairement de méme force
ou a peu de chose prés, et I'un vaut 'autre; tandis qu’ict
la foi prime tout naturellement la raison, sa lumicre étant
a la fois supérienre et revétue d’un caraclere de certitude
absolue. Cela ne veut pas dire qu’une vérité scientifique
est détruite par unc vérité de foi : elle n’est pas ddtruite,
elle est complétée. Sic’est une simple hypothése, comme
il arrive dans Ja plupart des cas, la lumiére divine de la
foi en fait voir clairement les cotés défectueux , ou au
contraire les cOtés véritables , quelquefois Ienticre faus-
selé.

Ainsi en est-il de la uestion de la fin du monde. La
foi nous montre comme absolument fausse ’hypothese,



174 LA FOL

ou la conclusion scientifique de la fin du monde par la
congélation. Elle nous apprend que le monde sera, non
pas anéanii, mais transformé ct purifi¢ par le feu.
Saint Pierre le dit en toutes lettres dans sa seconde Epi-
tre : « Les cicux el la terre qut sont mainlenant , ont été
reconstiluds (apres le déluge) par le Verbe divin el réser-
vés pour le feu au jour du jugement. » Ce feu sera surna-
turel dans son intensité et dans son expansion, comme le
furent jadis les eaux du déluge, pour la punition de
I’'ancien monde. Saint Paul nous dit que cet embrase-
ment supréme aura lieu en «un clin d’'cesl, 1n tctu oculi ».
Le monde ne finira donc ni naturellement, ni par le froid ;
il finira surnaturellement et par le feu. Ce n’est pas tout
a fait la méme chose.

Quant aux soixante-dix mille ans, laissons-les dormir
en paix, avec ceux qui les supputent si gravement.
Personne ne sait, et, d’aprés I’Evangile, personne ne
saura d’une maniére précise I'époque du second avéne-
ment de Jisvs-Cnrist, qui précédera immédiatement le
feu redoutable.

Il est trés-permis ccpendant de faire & ce sujet des
conjecturcs, mais de simples conjectures; Notre-Seigneur
nous les commande méme, lorsque, prédisant les signes
avant-coureurs dela venue de ’Antechrist et de la fin du
monde, il dit expressément : « Prenez garde de vous
laiser séduire... Quant @ vous, soyez allenlifs: voict que
je vous ai prédit toul ce qui arrivera... Observez bien,
veillez et priez ; car vous ne savez pas quand viendra le
temps... » Enfin il ajoute, en terminant le récit prophd-



DEVANT ‘LA SCIENCE MODERNE. 173
tique des dernicres épreuves: « Et vous aulres, lorsque
vous verrez arriver toules ces choses, sachez que le Christ
est proche, el qu’il est @ vos porles; quand ces choses com-
menceront, reqardez, et levez la téle parce que volre ré-
demption approche. » Pour ce qui regarde les signes pré-
curseurs, le divin Mailre les énumére tout au’ long, au
vingt-quatriéme chapitre de saint Matthieu, au vingt et
uniéme de saint Luc et au treizicme de sain{ Mare. Il faut
lire et relire ces importants passages. '

Les Apdtres parlent sans cesse dans leurs Epttres de
celte {in des temps, comme d'un événcment relativement
peu ¢loignd ; et saint Paul dit, entre autres, que le com-
mencement de la {in n’arrivera qu'aprés « I'apostasie des

naiions ».
Or cetie apostasie, que saint Thomas d’Aquin décla-

rait &étre déja commencée de son temps, semble sur le
point de se consommer par le triomphe des doctrines ré-
volulionnaires qui envahissent de plus en plus le monde
et ont fait apostasier presque toutes les sociélés, en tant
que sociétés. 11 ne reste pour ainsi dire plus de puissance
catholique dans le sens rigoureux du mot: il y a des rois
et des pays catholiques, au point de vue des individus;
mais il n’y a plus ou presque plus de rois catholiques en
tant que rois, de nations catholiques cn tant que for-
mant un corps de nation, un Etat, un gouvernement.

Un autre signe que nous donne le Sauveur dans VE-
vangile, ot gui scmble également pres de se réaliser, c’est,
d’une part, 'affaissement universel de la foi, et, de l'au-
tre, la prédication de ’Evangile & tous les pays de la terre.



176 LA FOI

« Cet cvangile du régne (de Digu) sera préche dans tout
Punivers en témoignage a tous les peuples, et aroms arri-
vera la fin. » Or, la foi n’a-t-elle pas été préchée dans
presque toul 'univers? Toute I’Océanie avec ses iles in-
nombrables, les deux Amériques ont entendu la prédi-
calion de nos missionnaires ; le plateau central de la haute
Asie et le milieu de I’Afrique restaient seuls privés de
la nouvelle du salut: depuis quinze ou vingt ans, les
voici entamés 'un et Pautre par les apdtres de la sainte
Eglise; et un demi-siécle ne se passera cerlainement pas
sans que tous ces peuples aient recu le témoignage du
Christ et de son Eglise.

Je ne suis pas prophete et ne veux point faire le pro-
phete ; mais yaffirme, et pour peu qu’on ait la foi on sera
de mon avis, qu’eniredenx probabilités, celle de la proxi-
mité relative des dernicrs temps est d’un scntiment
plus conforme aux oracles infaillibles de I'Ecriture. Ce
qui est certain, c’est que le monde ne finira pas d’une
manicre naturelle ni par le froid.

XViI

La science moderne n’admet point le miracle :
le miracle est physiquement
et scientifiquement impossible,

Pourquoi dong?
Le miracle est tres-possible du moment qu’il y a un



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 177

Diev créateur et souverain Maitre du monde. La science
quinie la possibilité du miracle est celle qui nie I'existence
de Dirv. II est bien certain que s'il n’y avait pas de Digv,
ou, ce (ui revient au méme, s1 Diev nes’occupait pas de
ses créatures, le miracle 'serait physiquement impossible.
Dans ce systéme (qui est celui de M. Renan et de toute
I’école rationaliste moderne), la nature enticre élant Diev,
les lois de la nature seraient des lois immuables, qu’aun-
cune volonté supérieure ne pourrait arréter. Celui-la scul
en effet qui a posé les lois du monde a le pouvoir de les
interrompre. Comme on le voit, ce systcme croule par la
base : il suppose qu’il n’y a pas de Dixu ; il suppose I'ab-
surde.

Un miracle est un fait cvidemment divin, évidemment
supérieur aux lois connues de la nature. Pour qu’il y ait
miracle, il faut cette évidence. Le miracle est I'interven-
tion extraordinaire et évidente de la honté ou de la jus-
tice de Digv, dans les affaires de ce monde.

Le miracle est un fait, un fait extérieur, ue les sens
peuvent constater avec certitude, un fait d’ou il résulte
d’une mani¢re absolument certaine que le doigt de Diru
est 12, Par exemple, la résurrection d’un mort. Yoici un
homme certainement mort : la mort a été constatée; la
puirétaction commence. D’autre part, voici quw’a la simple
parole et sur ’ordre d’un autre homme, sans qu’aucun
moyen sccret ait pu étre employé, ce mort redevient
tout & coup vivant, se leve, marche, se met a parler, &
manger, & faire ce que nous faisons tous. Le double fait

de la morl véritable et de la résurrection véritable étant
v, i2



178 LA FOl

constaté, il y a évidemment miracle : Diev seul, en effet,
Maitre de la vie et de la mort, peut ressusciter un mort.
Si ’homme qui a ressuscité ce mort I'a fait au nom de
Dieu, il est évidemment I'envoyé de Digv, et il le faut
croire; c’est ce (qui a eu lieu pour les miracles des Saints
et des Apotres. S’ill a agi en son propre nom et par sa
propre puissance, 1l faut évidemment reconnaitre que cet
homme est Diev lui-méme, revétu d’une forme humaine.
C’est ce qui a eu lieu par rapport a Notre-Seigneur Jisus-
ChrisrT,

Une fois reconnue I'existence d’un Diev personnel et
vivant, le miracle, loin d'étre physiquement et scientifi-
quement impossible, me semble éire, au contraire, une
chose fort simple. N'est-il pas tout simple que dans des
cas extraordinaires Dieu semanifeste extraordinairement ?
qu’il console extraordinairement ceux qui l’aiment et le
servent avec un amour ct une fidélité exiraordinaires ?
qu’il frappe extraordinairement ceux qui violent avec
une malice extraordinaire les lois saintes qu’il a données
au monde ? Dieu agit en cela comme tous les péres de
famille et comme tous les Supérieurs justes, bons et vi-
gilants.

Il a posé telle loi pour le bien des hommes; pour un
bien supérieur dont il est seul juge, il interrompt par-
fois. Qu’y a-t-il 1a de si étrange, surtout qu’y a-t-il la
d'impossible? La science prétend n’admetire que ce
quelle peut eonstaler : soit. Est-ce qu’elle ne peut pas
constater un miracle ? est-ce qu’clle ne peut pas consta-
ter le fait de la mort d’un homme ? de Lazare, par exem-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE, 174
ple! Est-ce qu’elle ne peut pas conslater ensuite le
fait de la vie de cet homme qui a été réellement mort ?
Enfin, est-ce qu’elle ne peut pas constater avec le sim-
ple bon sens et-la droite raison, qu’un mort en putré-
faction ne peut pas ressusciler naturellement, et qu’il y
a dans l'union de ces deux faits, pleinement constatés,
intervention évidente d’une puissance infinie, supérieure
a la nature et & toutes ses lois ? La science ne peut exiger
davantage, et voild un miracle de premier ordre physique-
ment et scienlifiguement constaté.

Les miracles de I'Evangile, ceux des Apbtres et plu-
sieurs autres miracles célebres de I'histoire de I’Eglise ont
eu ce caractere d’authenticité absolue. Ils ont été physi-
quement, ¢videmment, absolument, scientifiquement et
parfaitement constatés. Leurs témoins ont été pleinement
convaincus ; 1ls n’ont pas loujours été conbertis, parce que
plusieurs étaient orgueilleux et de mauvaise foi, mais
la n’est point la question: « Cet homme fait des miracles,
disaient de Notre-Seigneur Caiple et les Pharisiens apres
la résurrection de Lazare, et tout le monde court apres
lui ! I faut le faire mourir, sans cela les Romains vont
venir et nous maltraiteront. » — « Ces hommes font des

~miracles, disaient les mémes impies en voyant le cul-de-
jatte de naissance que saint Pierre ct saint Jean venaient
de guérir, au nom de J&sus-Cnrisr, ala porte du Temple;
ces hommes font des miracles, et nous ne pouvons le nier.
Que leur ferons-nous? » Voila bien, si je ne me trompe,
enticre conviction, I’évidence de I’esprit, mais en
méme temps voila la révolle de la volonté. Clest le se-



180 LA FOI

cret de I'incrédulilé obstinée de la plupart des impies : ils
ne veulent point croire. Cette révolte va quelquefois jus-
qu’au délire. « Si tout Paris, disait Diderot, venait m’af-
firmer avoir vu ressusciter un mort, j’aimerais mieux
croire que tout Paris est devenu fou. » Renan et son école
en sont l1a ! Ils sont fous d’orgueil.

Je disais que le miracle est un fait ewtraordinasre. Il
différe en cela de tous les mystéres-dont se composent les
phénomeénes de la nature ; mystéres incompréhensibles,
mais ordinasires, c’est-a-dire se renouvelant tous les jours,
1l faut cinquante ans pour qu'un gland devienne un
grand chéne : cette végétation est un fnystére incom-
préhensible , mais c¢'est une loi ordinaire de I'ordre végé—
tal; ce n’est donc pas un miracle. Mais, si en une heure, si
en une minute, aa nom de Digu, je faisais d’un petit
gland sortir un grand chéne, il y aurait évidemment mi-
racle. L'ewtraordinaire est un caractére essentiel du mi-
racle. Le miracle est a la loi qu’il interrompt ce que l'ex-
ception est a la regle.

« Mais, dira l'incrédule, je n’en al jamais vu. Si je
voyais un miracle, je croirais ; montrez-m’en un, unseul. »
Grande illusion que de s’imaginer qu'il suffit de voir un
miracle pour croire et se convertir! L’exemple des Juifs
rappelé tout & I’hcure le démonire jusqu’a I'évidence ;
et Notre-Seigneur le déclare en toules lettres dans la pa-
rabole du mauvais riche et de Lazare: « S’ils ne veulent
pas croire Moise et les Prophetes, dit-i, ils ne croiraient pas
davantage lors méme qu’tls verraient ressusciler un mort. »

De plus, si Diev, condescendant aux caprices des



D VANT LA SCIENCE MODERNE. 181

hommes, faisait chaque jour des miracles, I’exception de-
viendrait la regle ; il n’y aurait plus que des miracles dans
le monde. Les lois qui régissent la nature seraient sans
cesse et capricieusement bouleversées, et les forces qui ré-
gissent la matiére, présentées par vous comme immuables,
ohéiraicnt au caprice, a la fantaisie du premier-venu,

Vous dites qu’il n’y a plus de miracles? Vous vous
{rompez trés-fort ; allez 4 Rome, consultezles dossiers, les
procédures de la canonisation des Saints, et vous verrez
qu'il y a encore des miracles, beaucoup de miracles, des
miracles certains, des miracles parfaitement constatés.
En outre, vous vous convaincrez que IEglise est vingt
fois plus difficile que toutes les académies et que tous les
Instituts du monde pour décerner a un fait juridiquement
constaté le titre divin de miracle. L’examen loyal d'un
seul dossier de héatification a suffi pour convertir un il-
lustre protestant au dernier siecle, sous le pontificat de
Benoit XIV. Il avait trouvé pleinement démontrés plu-
sieurs miracles que Rome avait néanmoins écartés comme
ne présentant pas toules les garanties voulues.

Oui, il y a eu des miracles, il y a encore des mira-
cles dans I’Eglise, parce que Disv est Dixv, et parce que,
malgré les ridicules négations de la fausse science, le
Christ, souverain Maitre du cicl et de la terre, ne peut
abdiquer son droit royal de paraitre, quand il lui plait,
au milieu de son empire, et d’anticiper le jour de I’éter-
nité, pour manifester sa gloire, pour venger I'honneur
de son Eglise, pour glorifier et consoler ses serviteurs.

L.a vraie science admel les miracles, parce qu’elle re-



I %2 LA O]
connait Digv et sa providence ; elle les constate avec I'E-
glise, aussi parfaitement et scientifiquement que possible.

A VI

De la prétention de la science moderne
a n'admettire que ce gu'elle comprend.

« Lascience exclut la foi, et la foi exelutla science. »
Telle est la formule de l'étrange prétention des demi-
savants a n’admettre que ce qu’lls comprennent. C'est
une énorme aberration, que l'ignorance et P'irréflexion
peuvent seules excuser un peu.

Au nom de la science, vous n’admettez, dites-vous, gue
ce que vous comprenez ? Cela n’est pas vrai; vous pas-
sez votre vie a4 admettre, avec une certitude compléte,
une succession continue de faits que vous ne comprenez
pas, de phénomenes que vous conslatez, (ue vous croyez
sans les comprendre, méme sans pouvoir les compren-
dre. C’est la de la foi au premier chef: la foi, en effet,
consiste & admettre une vérité que I’on connait, que Pon
constate, mais que I’on ne comprend pas en elle-méme.

Yous passez votre vie & faire des actes de foi naturelle;
plus que cela, vous vivez de foi et dans la foi. Croyez-
vous, oul ou non, & la vie de votre corps? Est-il pour
vous rien de plus certain et de plus constaté que ce fait?
Le comprenez-vous, diles-moi? Comprenez-vous comment
votre &me est unie & votre corps? Comprenez-vous le
fait de 'action vitale de chacun de vos organes ? Compre-
nez-vous comment vos cheveux poussent ) comment votre



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 183

sang circule ? commeni vous digérez votre déjeuner
et votre diner, vous assimilant si bien la substance des
corps étrangers (ue vous avez fait entrer dans votre es-
tomac, que le pain, le vin, les légumes, les fruits, etc.,
se transsubstantient en quelques heures en votre chair,
en vos 0s, en votre sang, en vos nerfs, en vous-méme ?
Comprenez-vous ce mystere 2

(lomprenez-vous en lui-méme le phénomene de la vue?
le phénomeéne de Pacoustique? Je ne dis pas le méca-
nistne , la fonction de vos organes : je dis le comment du
phénoméne lui-méme ; le fait que vous ne songez meéme
pas & metire en doute ; le fait que vous croyez et que vous
ne comprenez pas.

Comprenez-vous comment nalssent grandissent, meu-
rent les animaux? Comment poussent et meurent les
plantes? Comprenez-vous comment d’'un gland sort un
chéne, et comprenez-vous comment il meurt ? '

La mort est un fait aussi .mystérieux que la vie;
et, comme la vie, la mort est un phénomene qu’il faut
croire, bien qu’il soit totalement incompréhensible.

Cherchez bien et vous verrez avec stupéfaction que
toutes les ceuvres de Dieu, quelles qu’elles soient, petites
ot grandes, sont incompréhensibles en elles-mémes; ce
sont des mystéres, des mystéres proprement dils. Le sa-
vant differe de lignorant uniquement en ce qu’il pé-
nétre un peu plus avant dans le mécanisme organique des
élres. Nous sommes tous myopes; seulement quelques-
uns le sont un peu moins que les autres; voila tout. n
n'y a pas de quoi étre si fier,



184 ’ LA FOI

Je le répéte : la substance de toutes les créatures,
de tous les fluides, de tous les gaz, de tous les miné-
raux, de tous les végétaux, de tous les animaux est
un mystere impénétrable a I'esprit humain. Le mysiere,
¢’est-a-dire la vérité incompréhensible en elle-méme, est
le cachet de tout ce qui est sorti des mains de Dikv,
L’homme comprend tout ce que fait I’homme, mais il est
obligé d’admettre sans le comprendre fout ce que fait
Diev.

La foi naturelle est le fondement de la vie humaine,
comme la foi surnaturelle est le fondement de la vie chré-
tienne. L'une et 'autre sont souverainement raisonnées
et raisonnables. Les mystéres de la foi sont comme les
mysteres de la nature : des vérités, des faits absolument
certains, qu’il faut croire et que 'on ne peul compren-
dre. On peut les connaitre avec une certitude raisonnée
el compléte ; on les constate, mais on ne les comprend
pas.

Dans Pordre de la nature, celui qui ne voudrait point
admettre le fait constaté, le mystere connu, s’appellerait
un fou; dans 'ordre de la religion, celui qui ne veut
point admettre le mystére révélé, connu, certain, s’ap-
pelle un mcrédule. L’incrédule est un fou dans Pordre
spirituel ; c’est de plus un grand coupable ou un grand
ignorant. Il est coupable, si c’est par orgueil et rébellion
gu'il refuse de soumeltre son esprit; 1l est un misérable
ignorant et un pauvre aveugle, si son manque de foi
vient de ce qu'il ne sait pas ce qu’il devrait savoir.

On raconte que le P. Lacordaire dinant a coté d’un



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 185
étudiant qui avait posé fierement le fameux principe de
la science moderne : « J’ai ma raison, et je n’admets
yue ce que je comprends, » se contenta de lui demander
s'il admettait les omelettes. On en servait une & ce mo-
ment. « Les omelettes ? répliqua le jeune homme éton-
né. — Qui, les omelettes. — Sans doute, jadmets les
omelettes, — Pourriez-vous me dire, monsieur, comment
le méme feu qui fait fondre le plomb, fait durcir les ceufs
et vous prépare ainsi votre omelette? — Ma foi, non,
répondit ’étudiant, qui s’en administrait une large por-:
tion. — Je vois avec plaisir, répliqua finement le P. La-
cordaire, que cela ne vous empéche pas de croire aux
omelettes. »

La prétention de la demi-science & n’admeltre que ce
qu’elle comprend est tout simplement un certificat d’iv-
réllexion et de faiblesse d’esprit. L’incrédule, savant.ou
non, est un esprit débile qui n’a pasla force de porter le
poids divin de la vérité : ¢’est un ccil malade qui sc ferme
a la splendeur de la lumiére; c’est un poltron qui. se
sauve devant Dieu, et qui tout en se sauvant faitle brave.
1l se met sur le dos, en guise de bouclier, quelques lam-
beaux du manteau royal de la science, espérant par la
faire 1illusion a son vaingueur.

Pour croire, il faut de I’énergie, de Pintelligence et
du eccur. L’acte de foi catholique est un acte de vertu,
c'est-d-dire un acte de force, un triomphe sur 'orgueil
de Pesprit propre ct sur les passions du coeur.

La science, elle aussi, est une force; elle est donnée a
homme pour le faire monter plus puissamment vers son



186 - LA FO1L

Diev. Voila pourquoi la science, la vrale science, est mo-
deste et instinctivement religieuse, expérimentant de plus
en plus, & mesure ¢u’elle grandit, la vérité de la célébre
parole de Bacon : « La demi-science éloigne de la religion,
mais la vraie science en rapproche. »

La prétention, soi-disant scientifique, de n’admettre
que ce (que 'on comprend, est donc rationellement insou-
tenable.

XIX

Que la connaissance des causes secondes ne suffit pas
pour constituer un vrai savant.

La connaissance des causes secondes est de la demi-
science, s'il en fut: elle éloigne de la foi plutot qu’elle
n’en rapproche.

On appelle cause seconde, par opposition a la cause pre-
miere, ce qui produit, plus ou moins immédiatement, un
phénoméne naturel quelconque. Ainsi la cause seconde
de la foudre, sa cause immédiate, c’est le dégagement
de ’électricité latente des nuages ; la cause seconde d’une
épidémie, c’est tel ou tel courant méphitique, tels ou tels
animalcules microscopiques qui infectent ’air ; la cause
seconde d’une révolution, ¢’est I’ensemble des événoements
quz 'ont préparée, ete.

La science, ou plutdt le savoir de la plupart de nos sa-
vants modernes, s’arréle aux causes secondes. Il faut
avouer que, depuis un siccle, on a fait sous ce rapport
des progres merveilleux : grice au perfectionnement des



DEVANT LA SCIENCE MODERNE, 187
instruments dont se servent les savants, principalement
en astronomie, en physique et en chimie, on a découvert
mille et mille causes secondes extrémement intéressantes.
Quelques savants ont méme remonté trés-haut dans la
pénétration des causes secondes, et nous les entendons
avec autant de plaisir (que d’admiration nous expliquer le
pourquoi et le comment immédiat d’une quantité de phé-
nomenes naturels. Ils expliquent la pluie, 'orage, le ton-
nerre, la gréie, les phénoménes de la lumiere et de 1'a-
coustique, le cours des astres, leurs révolutions et leurs
lois spéciales ; ils expliquent des phénomenes anatom:-
ques et physiologiques; ils pénétrent dans Pintime de
beaucoup de choses naturelles inconnues ou peu connues
jusqu’ici. C’est du savoir, du vrai savoir; et 'Eglise est
la premiére a leur rendre hommage.

Mais, pour avoir soulevé le voile qui couvre les causes
secondes, est-on véritablement savant? Cette connaissance
est-elle vraiment de la science? Oui et non. Oui, si par
science on entend simplement une forte dose de savoir et
une quantité d’observations intelligentes, bien faites,
sroupées ensemble comme un beau bouquet. Non, si par,
science on entend la pénétration, la connaissance des
choses jusqu’a leur cause premicre. La science imparfaite
des causes secondes est a la science vivante et propre-
ment dite, ce qu'est un bouquet de fleurs détachées
de leurs tiges, aux belles plantes elles-mémes sur les-
quelles on a pris ces fleurs. Le bouquet, tout charmant
qu’il est, n’a plus de vie; la plante, au contraire, est
avec ses fleurs, ses feuilles, ses liges, sa séve, sa ra-



188 LA FOI

cine; I'ccuvre complete, 'ceuvre vivante du Créateur.

Il yatrois catégories de savants ou d’hommes réputés
tels : les matérialistes, les déistes et les chrétiens. Les
matérialistes peuvent avoir de la science; mais ils n’ont
jamais la science, la science entiére qui atteint le fond
des chioses, qui s’éleve jusqu’a la cause-premiére. Les
déistes, qui arrivent jusqu’a Diev, jusqu’d ’Etre supréme
et nécessaire, ont une science sans vie, une science es-
sentiellement imparfaite, parce que le dicu qu’ils re-
connaissent n’est point le Diev vivant, le seul vrai Digu,
Créateur et Seigneur du monde : leur dieu est le dieun
philosophique, ou, sil'on veut, ¢’est le vrai Diev, mais
uniquement connu par I'extérieur, d'une maniére tout
-a fait msuffisante.

Les chrétiens seuls peuvent étre savants, dans toute
I"acception du mot, parce que seuls ils atteignent le Digr
vivant, qui est JEsus-Cunist. Le monde de la nature qui
est le domaine de la science, existe par Jisus-Cunrist et
pour Jisus-Curist; la fol vient compléter la science, en
lui faisant connaitre pleinement I’Auteur de la natui'e,
qui est en méme temps I’Auteur de la grice. Dans cette
union de la science et de la foi, la distinction du domaine
naturel et du domaine surnaturel demecure entiére : il
n'y a ni confusion ni division; mais distinction dans
'union, et union dans la distinction.

Sans la fol, nous ne saurions trop le répéter, la science
humaine ne peut atteindre la cause premiere de rien.
Sans la fol, elle demeure superficielle, méme quand elle
semble profonde; elle reste terre a terre et ne s’éléve ja-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 18Y

mais bien haut. La foi seule révéle a l'intelligence hu-
maine la cause premiére de tout. Cette cause, qu’il faut
retrouver sous peine de demeurer étranger a la science
complete et vivante, c’est d’abord le mystére universel
du Christ, type fondamental de toutes les ceuvres exté-
rieures de Dieu; puis, plus profondément, ow, si 'on
veut, plus haut encore, c’est le mystere de Punité de
Diev dans la Trinité du Pére, du Fils et du Saint-Iis-
prit.

Toule cennaissance qui n’aboutit point au mystcre
de Jésus-Crnist et au mystere de la vie de Diev dans
Padorable Trinité, n’est point la scicnce proprement
dite. _

Quelle supériorité la foi donne aux savants sur ceux
qui ne ont point! Elle leur donne la clef de la science,
en leur donnant Jesus-Cumist. Celle clef ouvre, dit PE-
criture, et personne ne peut fermer; elle ferme et personne
ne peul ouvrir. » Il est beau de voir que, pour garder
sa couronne, la science humaine est obligée d’incliner
son front devant celui qui a dit': « Je suis le Principe
et la Fin'; » et que pour pénétrer les mystéres de la
nature, le génie de I'homme a besoin de la foi. Diku
merci, le nombre des savants chrétiens augmente de
jour en jour : ce sera le salut de la science, et’ ¢’est son
avenir.

! Apoc., chap. xx.



j4o LA IFOL

XX

Que trop souvent,
en mstiére de religion,
les savants sont des prodiges d’ignorance.

Il se rencontre asseéz souvent des savants sérieux, qui
ne sont pas chrétiens. Quelques-uns méme sont fran-
chement incrédules. Cette incrédulité, nous sommes les
premiers & le reconnaitre, ne détruit point leur savoir;
mais est-elle, comme plusicurs se 'imaginent, un ar-
gument valable conire la foi?

Pas le moins du monde. Pour que la parole d’un
savant fasse autorité, il faut que ce savant parle de ce
qu’il sait; n'est-ce pas évident? Quelle autorité onf les
assertions d’un chimiste, en matiére d’histoire? d’un
mathématicien, en matiére de médecine? d’un astro-
none, en matiére d’histoire naturelle? Raphaél est te roi
de la peinture : en fait de dessin, de coloris, de golit,
son autorité primerait toutes les autres; mais, si Ra-
phaél venait nous parler de médccine ou d’astrononiie,
ou de quelque autre connaissance absolument étrangére
a son art, son témoignage n’aurait plus, on le com-
prend, qu'un poids trés-ordinaire. Il en est ainsi, je ne
dis pas de la plupart, maisde fous les savants mcrédules.
Que 'on soit bien convaincu qu’un savant sérieux qui
attaque la Religion ne la connait pas, ou, ce qut est pis
encore, ne la connait que sous un faux jour. Dés lors,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 191
son témoignage n’est plus celui d’un savant, c’est celui
d’un ignorant.

Combicn, hélas! n’y a-t-il pas de savants qui ont péli
pendant toute leur vie sur leurs livres, sur leurs mstru-
ments, sur leurs cornues; qui ont appliqué avec une
patiente ténacité leur belle intelligence aux problemes
des sciences exactes, de la physique, de V'asironomie,
méme de la philosophie, et qui n’ont jamais su un mot
de catécliisme! On se rappclle la naive mais trés-pro-
fonde parole du bon curé d’Ars, répondant & un homme
fort instruit qui lui disait : « J’ai le malleur de n’avoir
point la foi. — Vous n’avez pas la foi? voild qui est sin-
gulier, lui dit le saint homme; je croyais étre bhien
ignorant, mais je .vois que vous éles encore plus igno-
rant que moi. Au moins, moi je sais ce qu’il faut croire
et ce qu’il faut faire. »

Que de savants en sont 12 par rapport & leur curé!
Nés et ¢levés dans des époques malbeureuses, ils n’ont
point été initiés & la connaissance de Digu et de sa reli-
gion; et depuis, emportés par le tourhillon du monde et
par la passion de la science, 1ls ont 6té ahsorbés tout
entiers. l.e monde surnaturel, le monde chrétien est pour
eux un monde inconnu; ou, s’ils le connaissent, ce n’est
que par les dédains et les railleries des gens au milien
desquels ils vivent presque toujours. J’en connais plu-
sieurs de la sorte, aussi profondément ignorants des
choses divines que savants des choses lerrestres.

Quant a [’tmpiéié proprement dite, elle est inexcu-
sable chez les savants, plus encore que chez les autres;



192 LA FOI

en général, un savant est un esprit supérieur, et Diev
demandera certainement un compte plus rigoureux de
ses pensées et de ses jugements & un esprit élevé qu’a
un esprit vulgaire.-

Si le nombre des savants chrétiens angmente nota-
blement, nous devons également constater que le nombre
des savants impies diminue de plus en plus. Nous ne
voyons plus guere de ces furieux qui attaquent la Reli-
gion a tort et & travers, dans les chaires, dans les écoles,
dans les livres, comme il y en eut plusieurs dans les
trente ou quarante premiéres années de ce siecle. Celte
rage est passée comme une vieille épidémie causée par
les miasmes révolutionnaires de 93. Depuis quelques
années cependant 1l y a une espece de recrudescence
d’audace de la part de certains professeunrs matérialistes
et de la part aussi de certains écrivains : il est vrai qu'il
n’y a peut-étre point parmi eux un seul savant digne de
ce beau titre.

Mais, ce qui tend a prévaloir anjourd’hui et ce qui est
peut-étre plus dangereux encore que 'audacieuse bruta-
lité de nos anciens professeurs (’athéisme, c’est le ra- -
fionalisme douceétre, aux formes modérées, déférent pour
le christianisme, soi-disant respectueux pour la Religion.
(est le serpent qui succéde & 'ours, plus habile, plus
fin, plus dangereux, plus civilisé. Le Journal .des Débats
est le journal de ce monde-la, et MM. Cousin, Taine,
Littré, Renan, etc., sont des types de cette dangereuse
esptee de docteurs. On ne saurait dire les ravages que
fait cette méthode d’incrédulité hypocrite! Le torrent



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 193
est redoutable sans doute, mais « il n’est pire eau que
I’ean qui dort ». Que les souriceaux de nos Ecoles pren-
nent bien garde aux chats de la science moderne!

Non, Pabsence de la foi ne prouve rien contre la foi,
méme lorsqu’elle se présente escortée de la science, Elle
prouve sculement qu’on peut &tre trés-savant sous un
rapport, et trés-ignorant sous un aulre.

T’appelle sur cette observation I’attention des jeunes
gens qui ont le malheur d’avoir pour maitres des hom-
mes de mérite sans religion. Qu’ils prenneut garde de
confondre ce qui est essentiellement distinct, le savoir
naturel et Ic savoir surnaturel, la science humaine et la
science divine, le savant et lc chrétiecn. Honorons la
science du savant, rien de plus légitime ; mais plaignons,
comme elle le mérite, son ignorance religieuse, et, §'il a
le malheur d’étre impie, délestons son impiété parce
qu’elle est détestable. _

Quelle responsabilit¢ devant Diev ct devant les famil-
les que celle d’un maitre d’erreurs qui n’use de la scien-
ce, ce don sublime de Dizu, que pour ¢loigner de Diku
une jeunecsse trop confiante! '

X X1

Pourquoi les sciences exactes
faussent souvent le jugement et éloignent de la foi.

On appelle sciences exactes toutes les connaissances

qui sont susceptibles d’une démonstration mathémati-
Y. 13



194 LA IOl

que. Toutes les branches des mathématiques sont des
sciences exactes; je ne vois méme pas qu’en dehors des
mathématiques il y ait d’aufres sciences exactes.

Mais, pas de jeux de mots. Toute science vraie est
evacle, parce que exactitude et vérité sont une seule et
méme chose. Toute vérité clairement établie, de quelque
ordre qu’elle soit, est une connaissance exacte. Les hom-
mes se contentent bien souvent de formules et de paroles :
rien que cette dénomination de sciences exacles, de véri-
tés absolues, appliquée aux seules connaissances mathé-
matiques, induit une foule d’esprits superficiels a croire
que les mathématiques ont un privilége de vérté que
n’ont point les autres sciences; gue pour étre absolu-
ment vraie, une connaissance doit se démontrer mathé-
matiquement ; que les mathématiciens sont par excel-
lence les hommes de 'la vérité, supérieurs aux autires.
Les mathématiciens eux-mémes en sont trop souvent
convaincus ; trop souvent ils sont roides, absolus, tran-
chants, et posent en infaillibles. Tout cela est souverai-
nement ridicule et absolument faux. Il n’est pas difficile
de le comprendre :

L’Intelligence humaine est une; elle pergoit la vérité
au moyen de cette lumiére absolue, souveraine, supé-
rieure & toute preuve, que l’on appelle I'évidence. Quand
une vérité est réellement évidente, I'intelligence doit I'ad-
mettre, sous peine de folie. Tout homme, savant ou
non, qui ne voudrait point admettre une vérité évidente,
serait purement et simplement un fou. Ce qui est évident
est absolument certain; I’évidence est, comme disent les



DEVANT LA SCIENCE MUDEBNE.,' 1909
philosophes, le criterium de la certitude. Tout le monde
admet cela.

Mais voici par ot péchent bon nombre de mathémati-
ciens. Habitués & ne se nourrir I’esprit que d'abstrac-
tions et de démonstrations mathématiques, ils se rendent
peu a peu incapables de comprendre et de respecter les
autres branches des connaissances humaines. Ce sont des
sens qui finissent par s’atrophier en eux.

Nourris de safran, ils deviennent tout jaunes ; ils ne
comprennent plus que le jaune ; ils n’estiment plus que
le jaune ; tout ce qui n’est pas jaune n’est.-rien pour eux.
(’est, du reste, I’écueil intellectuel de presque tous les
hommes spéciaux : rien de plus naturel.

Pour les mathématiciens perdus dans la sublimité ap-
parente de leurs abstractions et de leurs conceptions 2
perle de vue, ol 'on ne peut guére les suivre, il y a en
outre le danger si redoutable de ’orgueil. Ils se croient fa-
cilement des intelligences puissantes, parce qu’en effet, 1l
faut une certaine force de conception et de mémoire pour
suivre des séries de démonstralions abstraites; ils se croient
supérieurs aux autres hommes, parce qu’ils ont une cer-
taine supériorité qui n’empéchie nuilement une parfaite
infériorité sous d’autres rapports beaucoup plus impor-
tants. Cet orgueil, joint & I’écueil inhérent & la nature
méme de leurs études, est la vrraie raison pour laquelle
les mathématiciens perdent, plus souvent que d’autres ;
la foi et le bon sens.

Chez les jeunes gens, il y a un motif de plus qu’il
est facile de deviner : ces féroces mathématiques, mal-



196 LA Ol

gré toute leur sublimilé, laissent néanmoins toute liberté
aux passions. Cest une religion commode que celle des
chiffres et des figures, du calcul infinitésimal, de 1'al-
gebre et de P'analyse.

L’évidence mathématique produit la certitude mathé-
matique; personne ne pense a nier la réalité de cette
certitude. 1l est absolument certain que deux et deux
font quatre; que les trois angles d’un triangle sonl égaux
a deux droits; que ce qui est démontré mathématique-
ment est vrai. Mais & cité de cetle forme de la certitude
et de I'évidence, 11 y en a beaucoup d’autres, tout aussi
importantes, tout aussi réelles; et c’est ce qn’on oublie
souvent dans le pays des mathématiques. Par exemple :
il v a V'évidence et la certitude des sens. Quand vous
venez 4 moi, gue nous nous parlons, que nous nous
voyons, (iie nous nous serrons Ja main, je suis aussi
absolument certain de ce fait, de celic vérité, que je suis
absolument certain que deux et deux font quatre. C’est
évident ; c'est au-dessus de toute dénionstration ; c’est une
vérité absolue. Et cependant eette vérité est d’un tout
autre ordre que la vérité mathématique.

Il en est de méme de la certitude historique : i} est
absolument certain, il est évident qu'au commencement
de ce siecle ’empereur Napoléon I°" a existé, a faittelle et
telle campagne, a gagné telle et telle victoire ; que Louis
X1V, Henri IV, saint Louis, Charlemagne ont existé, ont
6té de puissants souverains;ont accompli telles ou telles ac-
tions qui ont illustré leur régne ; qu’il ya eu un grand Doc-
teur d’Afrique nommé saint Augustin au quatrieme siccle,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE.- 197
un autre grand Evéquea Milan, saint Ambroise, contem-
porain de saint Augustin; quela Religion a été préchée dans
le monde par saint Paul, saint Jean, saint Pierre et les
Apotres ; que César, Platon, Socrate, Alexandre, ont fait
ce que raconte 'histoire, ete. Ce sont la des faits certains,
donc des vérités; et aucun homme de bon sens ne pen-
sera a les nier. Lorsqu’un fait historique quelconque est
revétu de certains caractéres, sa réalité devient certaine,
évidente. Un fait historique certain est aussi ahsolument
certain que deux et deux font quatre, n’en déplaise a
messieurs les mathématiciens. Une wvérité historique est
une verile démontrée.

Apres la certitude historique, se présente a nous la
certitude de conscience. Elle comprend tous les piénomeénes
intimes de V’esprit, ou du cceur, ou de la volonté. Qui
pourra jamais au monde me persuader ¢ue je ne pense
pas & telle ou telle chose, quand je sens que )’y pense ?
(que je ne veux pas telle chose, (uand je sens que je la
veux ? que je n’aime pas telle personne, quand je sens
que je Paime ? C’est encore 14 de 1'évidence , s’il en fut.
Cc sont des faits absolument certains ; et je suis & leur
égard dans une certitude aussi compléte qu’a U'égard des
autres vérités que nous venons de dire.

Il en est de méme de la certztude morale. Qui jamais
pourra me persuader qu’il n’ya pas de différence entre le
bien et le mal ? que ce n’est point mal d’assassiner ou de
voler ? que I'impure courtisane estaussi pure que la Sceur
de Charité ? que saint Frangois de Sales et sainf Vincent
de Paul ne valaignt pas mieux cque Cartouche et Mandrin ?



148 , LA FOI

Disons la méme chose de la certitude du témoignage,
toujours , hien entendu, quand il est revétu de certaines
conditions exigées par le bon sens et par la saine philoso-
phie. — N’étes-vous pas absolument certain qu’il existe
dans le monde tel ou tel pays que vous n’avez jamais vu
et que vousne verrez jamais ? qu’il y a un empereur de
Chine? que tel Pape gouverne actuellement PRglise ?
quon voit a Rome la magnifique basilique de saint
Pierre, le Captlole, le Colisée, les ruines du Forum?
Qu’on essaye de vous démontrer que cela n’est pas vrai;
pour toute réponse, vous leveriez les épaules ou bien
vous penseriez qu'on se mocue de vous, et vous auriez
mille fois raison. Dong, ici encore, évidence et par con-
séquent certitude absolue.

La certitude métaphysique ou philosophique se présente
a nous avec le méme caractere d’autorité souveraine. S’il
est évident pour ma raison que deux et deux font quatre,
il nest pas moins évident pour cette méme raison
qu'iln’y a point d’elfet sans cause ; que deux idées con-
tradictoires ne peuvent étre également vraies; et ainsi
de toutes les vérités philosophiques.

On pourrait peuat-étre trouver encore d'autres formes
de I'évidence et de la certitude. Celles-ci sont les prin-
cipales. Leur ensemble forme les connaissances de esprit
humain ; elles sont toutes aussi vraies, aussi utiles et aussi
respectables les unes que les autres; elles aboutissent tou-
tes, comme les rayons d’un méme cercle, a ce point central
etuniquequ’on appelle la raison et qui fait que ’hommeest
un homme. La raison, éclairée par toutes ces formes de



. DEVANT LA SCIENCE MODERNE. . 199

évidence et de la certitude, peut étre comparée 4 un
révolver & plusieurs coups. Le révolver n'a qu’une seule
poignée et une seule détente, et néanmoins il tire cing,
six, sept coups de feu; chacun des canons a la méme
puissance, la mdme porlée que l'auire. Le mathémati-
cien, habitué a ne se servir que d’un seul de ces canons,
dédaigne les autres, et s’cn sert si peu, que le mécanisme
se rouille et que les six autres canons, tout chargés
qu’ils sont, ne peuvent plus tirer,

On pourrait encore comparer le phénomeéne intellectuel
de la certitude a la lumiére et au prisme : a travers lc
prisme, la lumicre, qui est une, revét différentes nuances
qui forment le spectre solaire. L’ceil qui pergoit une des
nuances du spectre solaire percoit la lumiere, mais ce
n'est pas la lumiere touf enticre ; de méme, ’homme spé-
cial qui percoit un ordre de vérités, percoit bien la vé-
rité, mais il ne la pergoit pas tout entiere. S’il en vient
a nier les vérités d’un autre ordre, il ressemble a un
homme qui nierait la réalité du bleu, du rouge, du vio-
let, du vert, etc., parce qu’il ne regarde que la cou-
leur jaune.

Il faut que la raison et le hon sens dominent tout,
mdéme la science s sans cela, lascience elle-méme devient
un écueil ; et, au lieu d’éclairer, elle aveugle.

C’est le danger de nos grandes Ecoles spéciales ; de
PEcole polytechuique, avant toutes les autres ; de 'Ecole
centrale, de’Ecole normale, de ’Ecole de médecine, etc.



200 LA TOI

XXII

De I'abus que l'on fait aujourd’hui
des études scientifiques, mathématiques, et autreos.

Tout le monde est d’accord pour rendre hommage a
la science, et les plaisanteries que peuvent s’atiirer les
savants n'empéchent pas qu’on ne les estime. Mais il y a
deux grands dangers dans I’étude des sciences : c’est
d’abord de les apprendre hassement, ce qui méne 'a les
posséder orgueilleuscment ; puis, c’est d’en prendre trop,
c’est d’en prendre tellement, qu’il ne reste plus de place
pour rien, pas méme pour le bon Diev.

Ce double abus est a 'ordre du jour depuis plus d’un
siecle. Il est né de I'incroyance et des aberrations soi-di-
sant philosophiques de I’école voltairienne, laquelle a
voulu remplir par la science le vide immense produit dans
les dmes par 'exclusion de la foi. On a imaginé un nou-
veau systéme d’éducation diamétralement opposé & celui
de I'Eglise : 'Eglise, mettant toutes les vérités a leur place,
les surbordonnait avec une sagesse et une logique mer-
veilleuses ; la science divine, la foi etla théologie domi-
naient, comme il est juste, toutes les sciences purement
humaines. Le philosophisme mit de ebté et 'Eglise ct la
foi, et il inventa, contre I'Eglise et contre la foi, tout un
systeme d’éducation et d’enseignement révolutionnaires,
qu’on pourrait appeler I'écducation scientifiqjue.

Ceux qui, au dernier siécle, ont adopté ce systéme, se



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 201

sont cruellement trompés. Ils se sont imaginé que I'édu-
cation scientifigque était I'éducation, tandis qu’elle n’en est
que la partie, sans comparaison, la moins importante,
puisqu’elle n’a de prix qu’autant qu’elle repose sur I’édu-
cation morale. On a tourné tous les esprits vers la science,
et 'on a fait de la morale une espéce de hors-d’ccuvre ,
un remplissage de pure convenance. Cette éducation
scientifique et antichrétienne a produit en moins de trente
ans les épouvantables ruines de 89, de 93 et de la
Terreur.

Elle a surexcité et porté.a son comble la passion qui
dévore aujourd’hui notre société, a savoir la fievre des
jouissances, l'aspiration au bien-éire matériel et au
luxe.

Elle tend & changer le monde en un peuple d’indus-
triels, d’ouvriers habiles & {aire des machines, des ponts,
des chemins de fer, des tissus, des cotons, des draps.
Mais est-ce la tout 'homme ? L’homme est-il une ma-
chine,-un outil destiné a gagner le plus de salaire, & pro-
duire le plus de résultats matériels possibles dans un
temps donné? L’homme n’a-t-il qu’une fin matcrielle ,
industrielle , terrestre? Quelle aberration !

C’est que la morale est nécessaire pour arréter 'action
dangercuse et trés-dangereuse de la science dos qu’elle
marche seule. Qu’est-cc, en cffet, que la morale, sinon
la haute direction de la vie? Et qu'cst-ce que cette direc-
tion, sinon la connaissance et le service de Diev, ou, en
d’autres termes, la connaissance et la pralique de la Re-
ligion? La Religion scule nous fait vivre de la vie réelle,



202 LA FOI

laquelle se résume en ces trois points fondamentaux : le
service de Diev, les devoirs d’état, les devoirs de famille.
L'éducation scientifique, telle que I’cniend le monde mo-
derne, n’cst pas seulement impuissante a atteindre ce
triple but ; elle I'ignore et le méconnait; elle I'ignore et
se glorifie de 'ignorer. Elle jette 1’enfant, et par conse-
quent 'homme, et par conséquent la société dans un
moule faux; elle le fait vivre en dehors de la vie réelle,
et c’est la un désordre 1mmecense.

Elle apprend a notre intelligente jeunesse ce qu’au
fond un parfait homme de bien peut impunément 1gnorer.
Combien une araignée a de pattes, combien peése la lune
ou le soleil; & combien de millions et de millions de lieues
se trouve cle nous telle ou telle étoile; quels sont les or-
ganes ol se forme le venin de la vipere; comment se.
fait le travail de la digestion dans I'estomac du ver; de
combien d’éléments se compose. la patte d’un canard , ou
la feuille d’'un arbre, oula peau d’une grenouille; quel-
les sont les mocurs des hannetons, etc.; nos jeunes savanis
le savent. Comment leur dme se souille et se régéncre;
ce que Digu nous a révélé, ce qui est la base de la vie,
le secret du devoir et du bonheur : ils ne le savent pas.
Sil'’homme a une 4me immortelle, ils ne s’en occupent
pas; souventils en doutent ouméme ils le nient. Leur intel-
ligence et leur cocur graudissent en dehors de Celui qui
est Ja Lumiére, et la Vie et ’Amour ; ils vivent sans DiEu,
étrangers & Jisus-Crmist et & I'Eglise. On les a si bien
remplis de I’accessoire, qu’il n’y a plus de place pour le
principal. Ricn de mieux que d’apprendre l'accessolre,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE, 203
mais ala condition qu’on sache d’abord, qu’on sache so-
lidement le prlnclpal Punique nécessaire. Chez nous,
depuis pres d'un siécle, c’est tout I'opposé qui a lieu.

Dans notre France, 1’Université repose tout entiére
sur cette base essentiellement fausse : ’éducation scien-
tifique et rationaliste est de plus en plus son systéme;
quelle le veuille ou non, I’Université est 1'ennemie in-
time de 'Eglise, la mére nourrice et la congrégation
enscignante de la société révolutionnaire; elle est la
puissante machine pneumaltique qui enléve & nos jeunes
générations, sinon la foi, du moins Desprit chrétien,
'esprit catholique, 'esprit de la foi. Malgré les vertus
privées et le savoir inconlestable de beaucoup de ses
membres, I’'Universilé est, par son essence méme, le
ver rongeur de la France catholicue : elle est un prin-
cipe délétere posé & la racine méme de celte noble
plante. ,

De Péducation scientifique et sans foi nous est venu
ce débordement de doctrines nsolentes qui jugent Digvu
sans facon et lui demandent compie de ses décrets; de
la aussi, cette phalange si nombreuse qu’on appelle trop
facilement les savants, lesquels ont usurpé une in-
fluence sans bornes. Souvent I'éducation scientilique les
a si bien dévoyés, qu’ils n’admetient plns méme la pos-
sibilité de leur erreur : ce sont des infaillibles. Les
sciences mathématiques surtout sont devenues pour eux
une sorte de religion; 1ils ont de la dévotion aux ma-
thématiques, ect, punis par ou ils péchent, ils tirent, de
connaissances essentiellement vraies, non-seulement un



204 LA FOI

orgueil qui les aveugle, mais méme des erreurs, de
graves erreurs, qui les font tomber dans des abimes.

Sous prélexte que les mathématiques apprennent a
’homme a raisonner slirement sur les rapports des
grandeurs et fournissent un merveilleux instrument de
solution pour toutes les questions dont on connait et
dont on peut mesurer lous les éléments; sous prétexte
que, dans tout un ordre d’idées, les mathématiques ré-
solvent, avec une certitude rigoureuse, toutes sortes de
problémes, on veut tout résoudre a I’'aide des mathéma-
tiques; on veut traiter par leur secours une foule de
questions d'un tout autre ordre et dont on ne posséde
pas tous les éléments.

Or, les mathématiques, qui rendent les plus grands
services quand on les applique bien, égarent compléte-
tement quand on les applique mal; et elles égarent d’au-
tant plus, que n’ayant pas vu la fausseté de son point
de départ, le mathématicicn se croit a couvert sous la
rigueur incontestable de ses déductions. Il fait, en ma-
tiere de seience, ce qu’a fait Rousseau en matiére de
théories sociales : partant d’'un principe faux, le grand
sophiste, pere de la Révolution, tirait & perte de vue
les conséquences logiques dont I’ensemble forme I'E-
vangile ou pour mieux dire le Coran de cc qu'on ap-
pelle la société moderne.

C’est ce qu’ont fait aussi et avec plus d’éclat les Saint-
Simoniens, les Fouriéristes et tant d’autres idéologues,
a'la fois trés-savants et tres-absurdes, parmi lesquels on
voyait un grand nombre de¢ mathématiciens distingués,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 205
(’élaient des utopistes, des esprits faussés, des tétes a
«, des gens impossibles, souvent droits et sincéres dans
leurs erreurs, mais privés de sens commun.

(est encore, au fond, I'erreur d’une quantité de po-
lytechniciens, de savants et d’ingénieurs, & qui V'on
reprochie avec raison un incroyable absolutisme. Il est
vrai, ce ne sont ni les mathématiques ni les sciences
qui sont responsables de ces aberrations; ¢’est 1'éduca-
tion rationaliste ou I'étude de ces scicnces a ét¢ dérd-
glée; voila la grande coupable.

(est elle qui fait sortir I'homme, et par conséquent
la sociéié, des voies, seules vraies, seules {écondes, de la
vie réelle; c’est elle quibaten breche et la foi, et 1a raison
publique, et la vraie science, et le bon sens; c’est elle
qui rend inbabile aux affaires el aux grandes entre-
prises vraimen! civilisatrices; elle rend ’homme dispu-
teur, cntété de ses propres opinions, novateur par es-
sence, contempteur de 'autorilé et des saines traditions.
Elle enfante I'affreuse race des demi-savants, esprils
faux, orgueilleux, révolutionnaires, dégoiilés de ce
qu’ils ont, idolitres des goiits et des idées étrangéres,
toujours préts a renverser ce qu’ils méprisent, c’est-i-
dire tout. 1ls ont l'orgueil de la science sans en avoir
la substance.

Contre ce déplorable systéme d’éducation, il nous
faut tous réagir énergiquement ef suivant la mesure de
notre influence. Il faut, a tout prix, remettre. 'ensei-
guement et ’éducation sur leur vraie base : I'enseigne-
ment religieux, la morale chrétienne. Il faut, par la foi



20 LA FOl

et par la pratique de la foi, contre-balancer d’abord,
puis, s'il se peut, réformer tolalement I’ceuvre absurde
et impie des idéologues du siécle dernier. Plus que dans
aucun autre temps, il faut & nos jeunes générations,
surtout & celles qui s’appliquent aux sciences exactes
et mathématiques, le contre-poison d’une piété éclairée,
trés-solide, tres-pratique. L’habitude de la priére, qui
éleve 'dme; la confession fréquente, qui- I’bumilie, la
purifie et la redresse; la fréquente communion, qui lui
apporte la force et la lumiére, avec la suavité vivifiante
de 'amour de Jtsus-Cunist; les ceuvres de miséricorde et
de charité : voila ce qu’il leur faut plus que jamais,
pour les faire rentrer &4 tout instant dans la vie réelle,
¢’est-d-dire dans la vic de l'esprit, de l'intelligence, du
cceur et de lout ce qui fait ’homme et le chrétien. Si,
a une piété vive, ils peuvent joindre la vie de famille,
ils échappent en grande partie aux dangers du fétichisme
moderne des sciences.

On ne saurait trop le répéter : I’éducation rationa-
liste et scientifique est le fléau le plus redoutable peut-
&tre, et de ’Eglise, et de la France, et de I'Europe, en
cc temps-cl.

Un mot maintenant sur le second abus gue nous avons
signalé plus haut, sur 'excés de ces éludes.



DEVANT LA SCIENCE MO DERNE. 207

AXIII

D’un autire abus de I'’éducation scientifique moderne,
gqui est I'excées et le trop-plein,

Il ne faut pas seulement étudier chrétiennement; il
- faut en outre étudier sagement. Et ici nous trouvons en-
corc un vice radical dans le systtme moderne de I'¢du-
cation scientifique. Ce vice, c’est 'excés insensé, c’est
le trop-plem. On ne nourrit pas la jeunesse : on la
hourre; on ne charge pas le canon : on le remplit jusqu’a
la gueule.

D’abord on pousse tout le monde aux sciences; puis a
ceux-la méme qui doivent y &ire poussés, on leur en
donne tant, qu’ils en ont une indigestion.

On pousse tout le monde aux études scientifiques ,
mathématiques et autres; on veut couler tout le monde
dans le méme moule; on veul apprendre tout & tous.
(Vest 14 de I'idéologie au premier chef. C’est la destruc-
tion de la société, laquelle est Pensemble harmonieux
d’une quantité d’organes, essentiellement unis les uns
aux autres, mais essentiellement dilférents les uns des
autres. La vic de la société est, comme la vie du corps
humain, une résultante de mille fonctions diverses,
toutes excellenles en leur genre, les unes trés-modestes,
les autres tres-relevées, mais toutcs nécessaires, toutes
subordonnées et se complétani par une mutuelle assis-
tance. Le sysieme moderne suppose qu’il est bien plus



208 LA 1Ol

parfait que tous les membres se (ransforment cn autant
de tétes et qu’il n’y ait plus dans le corps ni pieds, ni
jambes, ni bras, ni aucun autre membre, victime de
Porgueilleux privilége du cerveau. Il faut que chacun
sache tout, puisse parvenir a tout, aspire légitimement
a tout. C’est absolument I'égalité révolutionnaire, appli-
quée a Iéducation.

Qu’en résulte-t-il? qu’en résultera-t-il de plus en plus? -
Une société de bacheliers, de gens déclassés, ambitieux
ot médiocres, vaniteux et inutiles, qui mcurent de faim,
qui assiégent tous les emplois, qui méprisent 'agricul-
ture et le vrai travail, qui n’ayant rien a perdre, our-
dissent et font des révolutions. Tous ces gens-la, parfai-
tement ignorants en matiére de religion, n’ont que du
mépris pour PEglise, qu’on leur a représentée comme
une ennemie du progres et des lumiéres.

Qu'on pousse aux sciences et aux études spéciales
tous ceux ¢ui en sont capables ¢t dont la vocation re-
quiert ce genre d’études : c’est tout naturel. Mais qu’on
y pousse indislinctement tout le monde, c’est de la folie.
Quel besoin desavoir la chimie pour éire hon militaire?
les mathématiques et 'algebre, pour étre avocat? la phy-
sique, I’astronomie, 'histoire naturelle, pour étre ma-
gistrat? le grec, pour éire ingénieur? Qu’un jeune homme
ait de la figure, de I’adresse, un nom, du courage et de
’honneur, mais nulle disposition pour les sciences, faut-
il que toutes les carrieres lui solent fermées parce qu’il
n’entend ni la littérature grecque, ni algébre? Ce n’est
pas ainsi que 'Eglise traitait les hommes. Le plus grand



DEVANT LA SCIENCE MODERNLE. : 204
service que I'on pourrait rendre a notre pauvre société
serait de faire main bhasse sur ce tas extravagant de
sciences accumulées par un systéme qui n’a pas su on
n’a pas voulu distinguer les connaissances utiles & tout
le monde, de ces scicnces spéciales qui ne sont néces-
saires qu'a certaines professions.

Quant au nombre essentiellement restreint de ceux
que leurs aptitudes dirigent plus spétialement vers 1'é-
tude decs sciences, I'éducation scientifique moderne les
surméne et finit par les épuiser. Pour toutes lés grandes
écoles spéciales, qui seules ouvrent les carriéres, il faut
un bagage dc connaissances imposstbles. Le jeune
homme qui arrive aux examens est obhgé, a lui tout
seul, de tenir téte a huit ou dix hommes spéciaux qui
ne plaisantent pas; et cet infortuné doit &tre ferré sur
tout, sur la litiérature, sur le latin, sur le grec, sur
histoire, sur la géographie, sur 'arithmétique, sur la
géom¢trie, sur 'algébre, sur la physique, sur la chimie,
sur Phistoire naturelle, sur la géologie, sur la cosmo-
graphie, sur I'astronomie!!! Il n’y a pas de méthode
plus siire pour dégotter & jamais dela science une mal-
heureuse jeunesse, dont la téte se trouve embarrassée
ot, pour ainsi dire, obstruée par cet amas de connais-
sances indigestes.

(’est surtout dans I'étude des sciences mathématiques
que cet abus est plus palpable, parce que ce sont des
études plus abstraites et qui exigent une tension d’esprit
plus continuelle. La plupart des pauvres jeunes gens
que, pendant trois, quatre, cinq anuées de suite, on

V . -‘ "i’



210 LA IO}

nourrit ainsi exclusivement d’abstractions, font peine &
voir: leur Jeunesse s’étiole; leur intelligence s’atrophie,
épuisée qu’'elle est par ce piston wmortel. Leur santé s’al-
lere non moins que leur esprit; et usés par le travail
forcé, comme d’autres le sont par la débauche, on en
voit qui meurent a la f{leur de P'dge. Daus I'argot des
écoles, on les appelle les abrutis.

L’étude rationaliste et exagérée dos sciences, telle
qu’on la pratigue awjourd’hui, est donc¢ un abus criant,
contre lequel réclament ensemble et la foi et le bon
sens. Elle abaisse le niveau des &mes; elle courbe
Phomme vers la terre, et le délourne de ses éternciles
destinées. Les Anges de la montagne des Oliviers di-
salent aux Apoitres et aux cing cents disciples qui ve-
naient de voir Notre-Seigneur monter corporellement
au ciel : « Pourquot resiez-vous ainst les regards fiwds
vers le ciel? » Aux hommes de notre temps on doit
dire tout le contraire : « Qu'avez-vous donc ainsi a re-
garder toujours la terre, a ne penser qu’d la terrc? Re-
gardez en haut; vivez la ol est votre véritable vie. »

XXIV

Comment la certitude de la foi est absolue,
raisonnée et profondément scientifique.

Il en est de la certitude de la foi comme de toute
autre certitude : elle est raisonnée et par conséquent
raisonnable; elle est scientifique, ¢'est-d-dire démontrée



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. PAR|
aux yeux de. la raison; elle est absolue, comnic toute
vérité est absolue. Voyez en effet :

L’édifice cntier de la foi chrétienne et catholique re-
pose sur des fails. « Ce n'est pas en suivant de savanles
théories, disait aux premiers chrétiens 'Apdtre saint
Plerre, que nous vous avons annoncé ’avénement de Nolre-
Seigneur JEsus-Curist; C’est a litrede témoins oculaires de
ses grandeurs *. » Et saint Jean proclamait également:ce
caractére essentiellement historique de la prédication
évangélique : « Ce que nous avons enlendu , ce que nous
avons: vu de nos yeuwx, ce dont nous avons pu nous con-
vaincre par nous-mémes , ce que nous avons: touché de nos
mains av sujel.du Verbe-de vie ( ’est-d-dire du Christ ).,
votld ce que nous vous allestons el ce que nous vous annon-
¢onss, » Et comme si ce n’était pas assez formel, I'A-
potre répéte : « Qui, ce que nous avensvu, cequenous avons
ENTENDU , c’eSl ld ce que.mous préchons, afin que vous, y
ayez lous parl avec nous. » Les Apotres, premiers pré-
dicateurs de la foi, ont été des témoins, et rien de plus:
.. Le christianisme repose donc sur des faits, sur les faits
du " Christ dans ’Evangile, et secondairement sur ceux
des Apdtres.

Or, rien de,plus simple et & la fois- de plus rationnel ,.
de plus seientifique et de plus absolu que la certitude
d’un fait. Cest la certitude historique dont. nous parlions
tout & ’heure. La certitude des faits évangéliques est tel-

1 ]fe Epitre; chap., v. 16.
1 [re Epitre, chap. 1, v. 1.



212 LA ¥OL

lement lumineuse, et ces faits sont entourés de telles
garanties de certitude que, dés qu'on veut les combat-
tre, il faut immédiatement sortir de toutes les régles
connues de la logique, de la droite raison et du hon sens.
Ceux qui les nient sont obligés de poser des régles de
critique si évidemment absurdes ou de se réfugier dans
des suppositions si évidemment impossibles, que la réfu-
tation de leurs impiétés est plutot I'affaire du ridicule que
de la eritique sérieuse.

Les efforts de I'inerédulité contemporaine contre la
véracité des faits et des miracles de 'Evangile en sont
la preuve frappante. Strauss, Salvador, Renan, ne sont
certes pas des ignorantis; ils savent beancoup et ont tra-
vaillé de longues années ; ils ont sué sang et cau.pour
aboutir & leurs fameux livres; et ces livres, que sont-ils?
Un ramassis d’allégations sans preuves, de négations im-
pudentes, d’incroyables puérilités; la mauvaise foi y
perce & chaque alinéa, toujours escortée du blasphéme.
Les contradictions abondent, et, de plus, se combattent
victorieusement les unes les autres, ainsi que 'a spiri-
tuellement fait voir le P. Lacordaire, dans {rois confé-
rences auxquelles nous renvoyons le Jecteur *.

« Les faits de Socrate et de César, dont personne ne
doute, disait Rousseau, sont moins attestés que ceux

! Yoir également plusieurs chapitres d’une logique merveilleuse
consacrés & cet important sujet par M. Nicolas dans son livre de I
Divindté de Jisus-Christ,



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 213

de Jésus-Cumist. » On serait absurde si 'on voulait dou-
ter des faits, au moins des faits principaux, de la vie
de Socrate et de César. On serait absurde si I’on voulait
douter de ces grands faits évangéliques qui ont eu pour
témoin un peuple entier, composé d’ennemis encore plus
que Q’amis ; des faits dont les témoins se sont fait Luer
pour atlester a toute la terre la vérité de leur témoi-
gnage, et sur lesquels repose endéfinitive notre foi raison-
née en la divinité du Seigneur Jisus. 1l est impossible
qu'un homme sensé, Gludiant avee droiture la résurrec-
tion de Lazare, par exemple, ou bien la multiplication
des pains dans le désert, ou la guérison de I’aveugle-né,
ne soit pas convaincu de la réalité historique de ces faits.

Je défie qui que soit, pour peu qu'il ait de la cons-
cience, d’étudier impunément le grand fait de la résur-
rection du Christ et le fait non motns divin de son ascen-
sion visible au ciel, en présence de plus de cing cents
témoins. Son coour pourra ne pas étre converti, parce
que la conversion n’ecst pas un phénomcne purement
intellectuel, comme la simple conviction scientifique ;
mais il sera convaincu et n'aura rien de sérieux a objec-
ter a la réalité matériclle des faits. )

Ni aulrefois, ni aujourd’hui, les ennemis du chris-
tianisme n’ont pu rien trouver de plausible, de rationnel
a opposer a la certitude des faits évangéliques, et par
. conséquent & la certitude raisonnée de notre foi. Les dents
du serpent n’ont jamais pu entamer l'acier redoutable
de cette lime, et la lime a réguliérement usé et brisé ses
dents venimeuses. Le dernier coup de dent, celui de Re-



2 % LA FO1

nan, a.eulesort de tous les autres, et déja les dents brisées
du serpent jonchent la terre sous nos pas. Cet impie di-
sait en parlant de Notre-Seigneur: « Pour'le-coup, il est
mort et enterré. » Et ¢’est lui-méme , le pauvre esprit, qui
s’est trouvé presque aussitot enterré sous le ridicule, et
écrasé sous le mépris de la vraie science.

Mais la certitude de la foi ne repose pas seulement sur
la certitude historique; elle Tépose en outre sur la cer-
titude morale et sur la certitude de conscience : celles-ci
nous font sentir la sainteté de 'Evangile; elles nous
donnent I’évidence du cceur, pendant que ’autre nous
donne I'évidence de V’esprit ; elles nous font sentir ce que
I’autre nous fait connaitre. -

Je disais tout & I'heure qu’on peut é&tre convaincu sans
croire. Rien n’est plus vrai. La fo1 en effet est, avant tout,
une grice de Digu. Mais quand on est droit et sincere
devant Diev, quand-on a le ceeur pur et quand on aime
généreusement la vérité, le bon Diev ne refuse jamais
le.don de sa grice, et la lumiére surnaturelle de la foi
vient se joindre a la conviction' naturelle que l’esprit
s'est formée par une étude consciencieuse. Au travail de
Phomme vient se joindre celui ‘de J&sus-Cnmist; ala
lumiére naturelle s’unit la lumiére surnaturelle; et la
raison, éclairée de Dieu, se voit couronnée et déifiée
par la fo1.

C’est une-erreur profonde et malheureusement trop
répandue, de croire que la foi et la science ne peuvent
s’accorder. Rien n’est plus faux : la foi est une lumiére
surnaturelle qui se marie merveilleusement avec la



DEVANT LA SCIENCE MODERNE, 215
science naturelle. G’est le télescope qui vient se surajou-
ter & I’'eil nu. Lalumiére de la foi reste tout a fait dis-
tincte de la lumiére de la science, bien qu’elle lui soit mti-
mement unie ; et le fruit de cetle union, c¢’est le chrétien,
le savant chrétien.

Rien de raisonnable comme un savant chrétien, rien
de raisonné comme sa foi. Rien de sublime comme la
théologie, qui est le travail de la raison sur les lumieres
divines de la foi. Rien de puissant comme la raison d’un
philosophe chrétien ; rien de logique et de splendide
comme la science d’un vrai théologien.

D’autre part, rien de plus illogique, et partant rien de
plus faible et de moins respectable que la fausse science
qui, se parant du manteau sacré de la véritable, marche
de contradictions en contradictions, d’erreurs en erreurs,
et n’est pas moins contraire & la science qu'a la foi.

Notons en terminant que notre raison étant une et in-
divisible, ainsi que nous 'avons dit, elle doit, sous peine
de'se suicider, admettre Ies vérités certaines sur lesquel-
les repose la certitude raisonnée de la foi, au méme titre
qu’elle doit admettre les vérités mathématiques ou les véri-
tésdu témoignage des sens. Cela est bien évident. Et ainsi
notre raison est aussi certaine des vérités de la foi que de
toute autre vérité. Il est aussi absolument certain que
Jisus-Curist est Dieu; que le Pape est son Vicaire; que
IEucharistie est son Corps; qu’ily a un Enfer éternel et
un Paradis éternel, qu’il est certain que deux et deux
font quatre, que Louis XIV a existé, qu’il y a une ville
appelée Rome, cte. La méme certitude absolue est pro-



216 LA FOI

"duite par la méme évidence, et c’est la méme raison qui

regoit, bon gré mal gré, cette évidence et cette certitude.

Pour se refuser & cette conséquence logique, il faut
s’abonner a tomber dans le scepticisme absolu, a douter
absolument de foul, & mettre sa raison dans sa poche,
c’est-a-dire a devenir totalement fou. A défaut de cette
folie, qui n'est pas possible, il y a la mauvaise foi, qui
est trés-possible et trés-fréquente ; on détourne les yeux
de vérités génantes, qu’on ne veut pas voir. On les nie,
parce qu’on en a peur; et on ena peur, parce gu'on sait
gqu’elles existent.

Done la certitude de la foi n’est pas le moins du monde
arbitraire ni superstitieuse ; elle est au contraire pleine-
ment raisonnée et souverainement raisonnable ; elle a le
caractere logique qui doil présider a toutes les opéra-
tions de la raison et de la vraie science ; elle est absolue,
parce qu’elle est Lo VERITE.

\\V

Qu'au dix-neuviéme siécle,
I'iglise n’exclut pas plus la science
que dans les temps passeés.

Les rationalistes modernes admettent volontiers que
dans les temps passés, jusqu’a Voltaire, jusqu’a 89, I'k-
glise a éclairé I'humanité et lui a fait du bien. lls dai-
anent 'avouer : le christianisme 1’a tirée de la barbarie,
a civilisé les moeurs, et préparé les temps modernes;



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 217

I'Eglise a enfanté les Bénédictins, les Docteurs, les sa-
vants du moyen ige. Saint Angustin, saint Bernard, Al-
bert le Grand , saint Thomas d’Aquin sont certainement
de grands noms qui ont honoré I’humanité, non moins
que la Religion. Mais, ajoutent-ils, nous autres hommes
du progres moderne, nous sommes bien au-dessus de ce
passé relativement glorieux. Nous avons saisi Ja couronne
de la science que I'Eglise a trop longtemps possédée, et
nous ne la lacherons point. Désormais ¢’est nous qui som-
mes la lumiere, la science, le progrés, la civilisation,
Paffranchissement de 'esprit. 1’Eglise, bonne pour nos
peéres, n’est plus bonne pour nous; elle a fait son temps;
qu’elle nous laisse la place libre, & nous enfants de I’a-
venir , hommes du progres indéfini !

Tout cela est bel et bon ; mais ¢’est de la poésie révo-
lutionnaire, et rien de plus. La question n’est pas la ; elle
est tout entiére en ces trois points fondamentaux : 1°Y
a-t-1l un Diev vivant et personnel, Créateur et Provi-
dence du monde ? 2° Jisus-Carist a-t-il fail des miracles
pour prouver qu’il était Diev incarné ? Est-il ressuscité ?
est-il Diru? 3° Plglise catholique est-elle la dépositaire
de laloi de Digu et de son Christ ? Le Pape et ses Evéques,
successeurs de saint Pierre et des Apotres, sont-ils les
envoyés de Jesvs Cumist, chargés d’enscigner I’huma-
nilé, de nous apprendre a tous les vérités qu'il faut croire
et les devoirs qu’il faut pratiquer pour atteindre stirement
notre destinée éternelle ? ’

Voila la question, trés-simple et trés-positive. Nos
bavards, avec les plis et les replis de leurs grands mots,



218 LA FOI

font tout ce qu’ils peuvent pour 8’y soustraire; mais
nous, hommes logiques et sérieux, nous ne nous payons
point de belles paroles et nous exigeons qu’ils nous ac-
compagnent au fond des choses. Si 'Eglise est de Diev,
qu’est-ce, dites-moi, que cet ensemble confus de demi-
vérités, d’hypotheses douteuses, d’affirmations-mal prou-
vées, de découvertes incohérenles qui, sous le nom
pompeux de sciences modernes, s’'insurgent contre
I'Eglise et lui déclarent la guerre ? Sil'Eglise est de Diev,
comment est-il possible qu’elle exclue la science , la vrate
science, qui est aussi de Dizu? Or I'Eglise est de Digv ;
donc, a priori, il est impossible que I’Eglise exclue la
science.

I’Eglise a été dans tous les temps la mére, la pro-
tectrice et la gardienne de la science. Elle I'est
encore aujourd’hui, elle le sera toujours. Elle éclaire
les pas de la science, et 'empéche de s’égarer ; ce qui a
fait dire au célébre Bacon: « La religion est ’arome qui
empéche les sciences de se corrompre. » La science, en
effet, n’a pour se guider que le flambeau vacillant d’une
raison faillible, tandis que I’Eglise tient en main la lu-
miére infaillible de Digv méme. « Je suis la Lumiére du
monde, a dit le Roi de I'Eglise ; celui qui me suit ne mar-
che point dans les iénebres. »

Il est vrai, depuis unsiccle, heaucoup d’hommes igno-
rants ou pervers ont vouln, comme l’enfant prodigue,
emporter la science par maniére de bagage , et lui faire
déserter avec eux la maison paternelle ; mais la science,
fille de Dirv, ne s’est pas laissé- enlever par ces coupables



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 2149
imprudents. Les enfants prodigues qui prétendent 'avoir
avec eux et lui faire partager leurs criminels désordres, se
trompent grossicrement : ils ont enlevé une méchante ser-
vante, traitreusement revétue des habits royaux dela fille
dela maison; et leur maitresse n’est pas plus la science,
que I'erreur n’est la vérité. Punis par ou ils ont péché,
les savants incrédules sont perdus par leur science
méme : elle les aveugle, elle les enivre, elle les empoi-
sonne, elle les corrompt , elle les tue.

Mais pourquoi donc tant de personnes s’imaginent-
elles que I'Eglise est 'ennemie de la science? Pour plu-
sieurs raisons trés-faciles & comprendre :

D'abord, parce que les gens du monde confondent ai-
sément la science avec les apparences de la science.
Comme 1’Eglise redoute souverainement la demi-science,
dont nous signalions tout a1’heure le danger ; comme elle
condamne énergiquement la fausse science, source de
mille erreurs, les esprits superficiels jettent les hauts cris,
nous accusent d’obscurantisme et déclarent carrément
que nous sommes ennemis de la science. Répétons-le
pour la centiéme fois : nous sommes ennemis de la fausse
science , non de la vraie.

En second lieu, on confond souvent la science avec les
savants: ce n’est pas la méme chose. Voict un savant, un
grand savant, mais c'est un impie, un hérétique, un
révolutionnaire, un homme qui se sert de son savoir pour-
attaquer la Religion : avons-nous tort de le traiter en en-
nemi? Et, pour cela, repoussons-nous la science ?

En troisieme lieu, ce qui nous donne l'air parfois de



220 LA FOI

ne pas aimer la science, ce sont les craintes légitimes que
nous manifestons au sujet des abus multipliés qu’on en
fait. Beaucoup de helles découvertes, indifférentes en
elles-mémes, profitent au mal beaucoup plus qu'au bien,
vu la perversité humaine ; telles sont, entre autres, I'im-
primerie ct la vapeur. Assurément, la faute n’en cst point
a ces découvertes, ni aux savants qui les ont faites, en-
core moins a la science qui en est la source ; et néan-
moins, & cause da.résultat final, qui est généralement
mauvais au point de vue des 4mes, I’Eglise n’envisage
qu'avec une certaine appréhension ces conquétes de
Pindustrie, & qui elle ne refuse pas d’ailleurs une juste
admiration.

_ Enfin, il ne faul pas oublier les calomnies gratluiles,
incessantes, des hérétiques et des impies, qui, depuis
deux ou trois siécles, ourdissent contre I'Eglise la redou-
table conspiration du mensonge. « Menions, mentons
hardiment, écrivait Voltaire ; il en restera toujours quel-
que chose. » On nous croit ennemis de la science , parce
qu'on I'a dit, parce qu’on I’a répété, parce que tous les
échos de la presse impie ne cessent de le répéter. — Lt
voila d’oit vient absurde préjugé que I'Eglise repousse la
science.

D’ailleurs les faits sont la. Est-ce que Bacon, Copernic,
Leibnitz, Newton, Pascal, Képler, Descartes, ne croyaient
pas en Digu, n’adoraicnt pas Jisus-Cumist ? Cerles,
c’étaient la des savants, et des savants de premier
ordre. |

Et, dans ce siccle méme, la foi chréticnne ne compte-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 221
t-elle point parmi ses enfants mille noms que la science
a illustrés? Cauchy, Ampére, les deux Champollion,
Biot, Marcel de Serres, Elie de Beaumont, Cuvier, Blain-
ville, Le Verrier, le docteurSepp, le célebre archéologue
de Rossi, Caumont, etc.; et dans les rangs mémes du
clergé, les savants Cardinaux Ma¥, Mezzofante, Pitra;
le P. Secchi, le P. Patrizi, le P. Joubert, I’abbé Moigno,
’abbé Gorini, et tant d’auires. — Bien loin d’exclure la
science, 'Eglise la cultive donc elle-méme et 1’honore,
maintenant comme toujours.

I’Eglise n’exclut pas plus la science que la science
n’exclut UEglise : ¢’cst la more et la fille; c’est la grice
et la nature ; c’est la foi et la raison ; Digv veut qu’elles
soient unies, bien que subordonnées. L’Eglise doit tou-
jours marcher la premicre parce qu’'elle est du ciel et
qu'elle méne au ciel, tandis que la science est de la
terre ; mais ce que Digu a uni, personne n’a le droit de
le séparer. Prétendre que ’Eglise et la science sont deux
ennemies, ¢’est blaspliémer ; c’est faire preuve ou d’igno-
rance ou de mauvaise fol.

La foi est devant la science comme la lumiére de Dieu
devant la lamiére de ’homme : toutes deux sont lumieres.
Loin de craindre la science, la foi I’appelle et I'honore ;
et de son coOté la science, lavraie science, loin de crain-
dre la foi, lui rend hommage et s’agenouille avec elle de-
~vant Notre-Seigneur Jésus-Cirist, que ’Ecriture appelle
« le Digy des sciences ».



222 LA FOl

Je crois rendre service au lectenr désireux d’approfondir ces
questions si importanies et si acluelles, en lui indiquant quel-
ques sources auxquelles il pourra puiser avec fruit. J’ose donc
lui recommander, entre autres :

Les conférences sur la Raison catholique et la raison philoso-
phique du savant P. Ventura; 8 vol. in-8°.

Le Cours de philosophie chrétienne du méme auteur; 3 vol.
in-8e. :

Les Etudes philosophiques sur le christianisme , de M. Auguste
Nicolas, et tout spécialement le 4¢ volume; 4 vol. in-8° et in-12.

L Art de croire, du méme auteur; 2 vol. in-8° et in-12.

L’ Art d'arriver au vrai, par Balmés; 1 vol. in-12,

* Les magnifiques Conférences de Notre-Dame, du P. Lacor-
daire; 6 vol. in-§°.

Les conférences de Notre~-Dame, du P. Félix; 8 vol. in-8°,

Les Discours du cardinal Wiseman sur les rapporls entre la
science et la Religion révélée; 4 vol. in-12.

L' Histoire des sciences, de Blainville.

Discours sur les révolutions du globe, de Cuvier.

Les ouvrages géologiques de Marcel de Serres.

Le Traité de la connaissance de Diew, du P, Gratry; 2 vol.
in-8°. _

‘Les Sources, du méme auteur; 1 vol, in-8°.

Les (Buvres de Mo Pie, Evéque de Poitiers, 6 vol. in-8"; en
particulier les trois célebres Fastructions synodales sur les erreurs
du temps.

Le beau 7raité du Saint-E'sprit, par M5 Gaume; 2 vol. in-8°.

Les Livres saints vengés, de M. I’abbé Glaire; 2 vol. in-8°,

La Divinité de Jésus-Christ démontrée par les altaques de
I'incrédalité contemporaine, de M. Auguste Nicolas; 1 vol.
in-8° et in-12,

La Vie de Notre-Seigneur Jésus-Christ, par M. Louis Veuillot;
1 vol. in-8e.

Les Saints Evangiles de M. Wallon, de I'lnslitut; 2 vol. in-8°.

Les quatre Evangiles, par M. Crampon; 1 vol, in-8°.



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 223

Le T'raité du composé humain, par le P. Liberatore,

Le Traité d’anthropologie, du docteur Frédault.

La grande Histoire de I’ Eglise de M. Pabbé Darras, bien qu’elle
ne soit pas encore lerminée.

Le beau livre de M. I’abbé Gorini sur les erreurs historiques
de MM. Guizol, Auguslin Thierry, etc.; 2 vol. in-12.

L'Histoire de U Infaillibilité,” par M. ’abbé Constant; 2 vol.
in-8,

Enfin, dans Pouvrage si remarquable et si calomnié ' de
M. L. Veuillot, les Odeurs de Paris, je signalerai le chapitre in-
titulé la Science, véritable chef-d'czuvre de bon sens, de profon-
deur et de finesse.

Il y aurait certes encore beaucoup d’excellents ouvrages &
recommander au lecteur sérieux; mais ce que j'ose lui deman-
der par-dessus tout, ce qu’aucun livre ne peut remplacer, ¢’est
d’aller c¢n toute franchise et simplicité, comme il convient & un
esprit droit, exposer ses difficultés, s’il lui en reste, & quelque
préire, & quelque Religicux docte et pieux. Rien n’est plus ef-
ficace pour arriver a la vérité quand on la cherche de bonne foi.

Je ne dis pas seulement un préire, un bon prétre; je dis un
prétre docte et versé dans ces matiéres. Tous ne le sont pas en
effet, et tous ne peuvent I'étre, .absorbés qu'ils sont pour la plu-
part par les travaux de leur ministére apostolique. Quelques
conversations intimes avec un de ces vénérables prétres que je
viens de dire sont le moyen le plus simple et & la fois le plas
puissant pour dissiper toutes les obscurités, pour discerner le
vrai du faux et pour acquérir lout ensemble le double irésor
de la conviction de I'esprit et de la conversion du cceur.

Je prie Notre-Scigneur de daigner bénir tous les lecteurs
de ce pelil écrit et de leur accorder la grice d'une foi pro-
fonde. Je le supplie de leur faire éviler 1'écueil mortel de la
fausse scicnce, celui non moins dangereux de la science or-
‘gueilleuse, et cette espece de culte donl la science humaine
est aujourd’hui ’objet.

L’adoration de la science n’est aprés tout quel’adoration dela
matiére pertidement combinée avec 1’adoration de notre propre



21} LA FOI DEVANT LA SCIENCE MODERNE.

esprit. Celte idolilrie subtile est encore plus dangereuse que
'ancienne idolitrie; elle est une des manifestations les plus
frappantes de l'abaissement de la foi et de la raison produit par
la prétendue Renaissance, par le protestantisme, par la franc-
maconnerie, par le Césarisme et la Révolution, en un mol par
ce que I'on appelle Vesprit moderne.

Que Notre-Seigneur daigne, par sa sainte grice, nous pré-
server-de la contagion, et nous faire croitre chaque jour dans
la science de lavérité, qui est avant tout la science de la foi!



LA LIBERTE

Ce travail a paru "dans uwwr mauvais momeni, quelques mois i peine avant l'ouvertare
du grand Concile du Vatican, au milicu des agitations religicuses qui préparaient la
scandaleuse campagne contre l'infaillibilité pontificale et le Concile orcuménique. A cause
de cela, et plus encore peut-étre, & cause des passions et des aigreurs libérales, il n'a pas
eu la diffusion que méritait 'importance du sujet. Il renferme quantité de documents pré-
cieux, et présente au lecteur de honne foi un ensemble d'arguments que le libéralisme ne
réfutera certainement jamais. 11 a fait uie impression profonde sur beaucoup d'esprits
honnétes, entachés de la grande crreur de ce temps-ci : le libéralisme soi-disant catha-
lique.

Depuis son apparition, 1a question a été singulierement éclairée par les terribles lecons que
la Providence a infligées i [a France. Elle ne tardera sans doute pas i détre rvésolue defini-
tivement par une autorité supéricure i celle des événements et d’une manierr plus expli-
cile encore.

La Liberté a &1 traduite en Italie et en Espagne, oit la question dn lihéralisme . moins
usée que chez nous, est ahsolument a Fordre du jour.






AU LECTEUR.

Je dédie cet opuscule & lous les esprits honnétes qui aiment
la vérité et qui la cherchent sincérement. Je ne lai poinl fait
pour les gens. passionnés, pour les hommes de partis. Il s’a-
dresse uniquement aux chrétiens dévoués de ceeur A U'Eglise et
qu'une étude un peu approfondie de ces difficiles maliéres pré-
servera plus efficacemenl des erreurs qui ont cours aujour-
d’hui.

Cet opuscule esl un petit préservatif, tonique el forlifiant,
contre 'épidémie qui atteint tant d’esprits, d’ailleurs honnéles.
C’esl une exposition de droclrine Lrés-simple, et, si je ne m’a-
buse, fout & fait conforme i la saine théologie el & I'esprit de
PEglise. Comme la question de la liberlé touche & lout, et
comnme notre lemps a vu nailre 4 son sujel une foule de
théoriesnon moins erronées (ue dangereuses,il me semble trés-
important d’avoir sur ce point de doctrine de solides principes
et des lumiéres précises. C’est 12 ce que j'ai tdché de résumer en
ces quclques pages. Elles auraient pu étre écrites il y a trenle ou
quarante ans; mais comme la vériié est de tous les temps, la vé-
rilé sur la liberlé est bonne 4 dire aujourd’hui comme hier,
comme avant-hier; au dix-neuvi¢me siécle comme au moyen age.

Tout le monde croit connaitre la question de la liberté; au
moins, toutle monde en parle. Est-ce parce qu’on 1'a étudiée ?



228 AU LECTEUR.

Hélas! on n'en parle que parce que tout le monde en parle, et
parce que, de nos jours surlout, on ne peut guére n’en pas par-
ler. De longues éludes, des discussionstrés-sérieuses, m’ont con-
vaincu que parmi ceux-la méme qui en parlent le plus il y en
a bien peu qui se donnent la peine d’approfondir ce grave sujet.
Pour moi, sans me flatter d’avoir levé toutes les difficultés, je
puis dumoins me rendre le témoignage d’avoir cherché la vérité
avec grand amour et sans parti pris, et d’apporter ici aux
difficultés qui se présenlent ordinairement une solution
capable de satisfaire et la foi et la raison.

Je demande au lecteur sa bienveillance et son attention la
plus-sérieuse ; et au bon DiEu sa meilleure bénédiction pour le
cher lecteur et pour le pauvre autenr.



LA LIBERTE

Sur quel terrain il est nécessaire de portsr
et de maintenir notre discussion.

Avanl tout, il faut bien s’entendre. Nulle part, peut -
étre, il ne se rencontre autant de malentendus que
dans les discussions relatives a la liberté.

Parlons-nous de la liberté a des rationalistes, a des
libres-penseurs ? ou bien, est-ce entre chrétiens, entre
catholiques que se traite la question ? La discussion devra
dtre tout autre; car chez le libre-penseur le mot de
liberté n’a pas du tout le méme sens que chez le ca-
tholique. Dés lors point de base commune ; impossible
* de raisonner.

Le libre-penseur porte el maintient la discussion sur
le terrain de la simple raison et de ’ordre naturel; et



230 LA LIBERTL.

franchement on ne peut lui demander autre chose. Le
catholique, au contraire, unit nécessairement la lumiére
de la foi & celle de la raison, 'ordre surnaturel a l’or-
dre naturel; or, ni la foi ni 'ordre surnaturel ne font
aatorité pour son adversaire. Il n’y a pas moyen de
s’eniendre, et c’est ce qui arrive dans les déhats publics
auxquels nous assislons depuis bientot un siécle.

Qu'on le sache hien : la grande question de la li-
berté, telle du moins qu’elle est posée dans le monde
moderne, est une question essentiellement relative, qui
ne peut se résoudre directement et par elle-méme. Pour-
quoi cela? Parce qu’elle est subordonnée a la solution
d’un autre probléeme encore plus fondamental, a savoir
la connaissance certaine de la vraie destinée de ’homme
et de la société. Avant tout il faut examiner et résou-
dre cette question-la; sans quoi on batit sur le sable, on
attelle la charrue devant les beoeufs, on tente I'im-
. possible.

Or, personne ne le contestera, la religion chrétienne
apporte au monde sur le problcme de la destinée de
’homme et de la société une solution trés-précise, tres-
catégorique et trés-absolue; solution telle que si elle est
“vraie, elle est seule vraie.

Donc, avant de discuter sur la liberté avec qui que
ce soit, 1l faut s'enquérir si celui & qui 'on parle est
catholique ou non. §’il 'est, la discussion peut commen-
cer & coup sur; et si de part et d’autre on est sincere,
on pourra bientot s’entendre. S’il ne V’est pas, 1l faudra,
-si Yon ne veut perdre son femps et sa peine, lui prou-



LA LIBERTE. 231
ver préalablement les trois grandes vérites Qui portent
’homme" et le ' monde : I'existence d’un Diev personnel,
Créateur et Providence; le fait divin de la révélation, et
principalement la divinité de Jésus-Cumist; la mission
" divine de PEglise catholique ct autorité doctrinale du
Souverain-Pontife, Vicaire du Christ et Chef de I'Eglise.
Tant que vous n’aurez point amené votre contradicteur
sur le terrain de la vérité catholique, vous n’aurez rien
fait, et toute discussion logique, sérieuse et fructueuse
sur la liberté, demeure impossible. Le seul succes que
vous pourrez avoir auprés de lm sera un succes d’es-
time ; vous pourrez facilement, s’il est loyal, lui faire
avouer que vous étes parfaitement logique; et que vos
conclusions sont non-seulement raisonnables, mais vraies
et seules pratiques si (ce quil n’admet pas) I'Eglise
catholique est vraiment I'Envoyée de Diev au milieu des
hommes. Mais ce succés ne touche en rien le fond méme
de la discussion. '

Dans ce petit travail, c’est donc sur le terrain catho-
lique que nous nous placons. Nous parlons entre chré-
tiens, et nous supposons absolument démontrées comme
vérité évidente, commec point de départ indiscutable,
Pautorilé enseignante du Saint-Siége et I'obéissance
pleine et enticre due a tous les enseignements de
PEglise.

Que si le lecteur ne veut point dés I’abord accepter cette
base, je lui demande de fermer un livre qui ne s’adresse
point a lui et dont il ne peut encore porter la doctrine.
S’il est de bonne foi, 8'il cherche sincérement la vérité



232 LA LIBERTE.

sur la liberté, qu'il aille trouver d’abord quélque prétre
distingué, quelque docte théologien ; qu'il lui demande,
avec droiture et simplicité, les preuves si lumineuses
des trois grandes vérités que nous venons de dire '; a
cette enquéte et a ce travail de son esprit qu’il joigne
la priere pour obtenir la grice de la foi ; et quand il sera
devenu catholique, qu’il vienne & nous, gu’il prenne,
qu’il lise et qu’il conclue. Rien de plus raisonnable, ce
nous semble; rien de plus logique.

Il

Des divers sens du mot LIBERTE ; et d’abord
du LIBRE ARBITRE.

Afin de prévenir toute confusion, distinguons d’abord
les divers sens que on peut donner a cette grande pa-
role : la ltberté.

Il yena trois, trés-distinets. La liberté, ¢’est d’abord
la puissance radicale de choisir; puis c’est 'exercice
de cette puissance, I'acte de 1'étre intelligent et libre qui
choisit; enfin, c’est P'étal o il se trouve lorsque ceux
. qqui Ientourent lui facilitent exercice de sa volonté,
“ou du moins lorsqu’ils n’y apportent point d’entraves.

Dans le premiei‘ sens, la liberté s’appelle plus direc-
tegent le /ibre arbitre. Toute créature intelligente est
douée du libre arbiire, et c’est par 1& que les Anges

! Joserais lui recommander en particulier la lecture réfléchic de

I'Art de croire et des Etudes philosophiques sur le christianisme, par
M. Auguste Nicolas,



LA LIBERTE. 233

et les hommes se distinguent des bétes et des machi-
nes'; c’est le libre arbitre qui les rend capables de mé-
riter et de démériter, de faire le bien et de faire le mal.
Nier le libre arbitre, c’est nier tout I’ordre moral ; ¢’est
tomber dans le fatalisme ou dans le matérialisme.

La plupart des hérésies ont attaqué le libre arbitre
Luther, entre autres, a composé un traité spécial, inti-
tulé De servo arbitrio, pour démnontrer & sa facon que la
grace divine nous enlevait le libre arbitre. 1l fut suivi
dans cette voie insensée par Calvin et par l’école jan-
séniste. Nos panthéistes modernes en sont tous la, du
moins en théorie. Le sens commun, la conscience et la
foi s’unissent pour les confondre.

Nulle créature au monde ne peut nous enlever le
libre arbitre. Nous pouvons le perdre : oul, sans doule ;
mais alors nous ne sommes plus des hommes, des étres
raisonnables et responsables. Tels sont, entre autres, les
pauvres fous, les idiots, les imbéciles. La terreur peut
jusqu’a un certain point paralyser momentanément
notre libre arbitre. Les passions et i’ignorance peuvent
le diminuer, I'altérer, I'émousser, sans toutefois le dé-
truire tout a fait.

En ce monde, & causc de I'état d’épreuve, qui est un

t Les bétes choisissent, il est vrai; mais elles ne sont pas guidées
dans leur choix par l'intelligence; elles ne font que suivre tout un eti-
semble d'instincts, ¢ est-d-dire d'impulsions involontaires, non raison-
nécs, que le bon Diev mect en elles pour Jeur faire accomplir leur
destinée et pourvoir & leur conservation, & lenr reproduction et a leur
bicn-¢tre,



234 LA LIBERTE,

état d’imperfection, notre libre arbitre est essentiel-
lement imparfait; et de cette imperfection découle la
possibilité de faillir et de pécher. Dans le ciel, notre libre
arbitre sera plein et parfait : notre intelligence sera si
totalement éclairée, notre volonté si complétement
fixée dans le bien et dans ’'amour, que, tout en choi-
sissant volontairement le vrai et le bien, nous serons,
comme les Anges et les Saints, dans I'heureuse impos-
sibilité de faillir. Durant leur vie mortelle. J&sus et Marig
avaient la plénitude de leur libre arbitre, bien qu'ils
fussent impeccables, I'un par nature, autre par grace;
ils n’étaient pas en effet, comme nous, dans un état
d’épreuve, mais simplement in vig, en voyage sur le che-
min du ciel. Ils ne pouvaient pécher; ils choisissaient
volontairement ct librement le bien et méme le plus par-
fait, sans y étre nécessités par rien ni par personne,
uniquement parce qu’ils le voulaient.

Notre libre arbitre, & nous autres enfants d’Adam pé-
cheur, n’a pas et ne peut avoir cette perfection. Dans
Pétat d’innocence, le libre arbitre de notre-premier pére
étart beaucoup plus parfait que le ndtre ; car Adam n’élait
pas comme nous, « vulneratus in naturalibus, blessé
dans ses facultés naturelles, » selon la belle expression
du Concile de Trente ; tout incliné au bien, il pouvait ce-
pendant faillir. Et chacun sait comment il a failli.

Tel est le résumé de la doctrine de I’Eglise touchant
la liberté contemplée dans sa racine, qui est le libre
arbitre.



LA LIBERTE, 234

I

De la liberté contemplée dans son second sens,
c'est-a-dire dans l’exercice intérieur du libre arhitre.

Dans le second sens, la liberi¢ est le libre arhitre, non
plus senlement en puissance, mais en acte; ce n’est
plus seulement ’arbre, c’est le fruit ; ce n’est plus seule-
ment la faculté de choisir, ¢’est le choix effectué.

Selon que ce choix a ou n’a pas d'effets extérieurs,
selon qu’il reste au fond de la volonté ou (u’il se ma-
nifeste au dehors par un acte sensible, la liberté est
inlérieureon extéricure. Ainsi, les bonnes et les mauvaises
pensées, les bons et les mauvais désirs, les projets que Pon
médite, etc., sont des actes de liberté purement intérieure ;
au contraire, les paroles qu’on profére, les projets qu'on
exprime ou que on exdécute, toutes les bonnes actions,
toules les mauvaises appartiennent a la liberté extérieure.
Le libre arbitre est la racine de 'une et de I'autre.

Les hommes ne peuvent rien sur l’essence de notre
libre arbitre : personne ne peut m’empécher de préférer
intérieurement le bien au mal, le mal aun bien; de croire
ou de ne pas croire 4 I'enseignement de I’Eglise; d’aimer
mon prochain ou de le hair; en un mot, de penser et de
vouloir 4 ma guise. L’liglise elle-méme n’étend point
sa juridiction jusqu’au for intérieur ; » de internis non ju-
dicat, » comme dit 'axiome du droit.

Ce n’est pas que nous puissions indifféremment et im-



236 LA LIBERTE.

punément choisir ainsi au fond du ceeur le mal, au licu
du bien : non certes. Notre-Seigneur est le souverain
Juge de notre 4me, comme de toules choses; et sa
loi, promulguée par son Eglise, oblige la conscience, at-
teint la volonté jusque dans ce qu’elles ont de plus intime.
Mais cette obligation toute spirituelle ne lese en rien la
puissance radicale de choisir; et devant la vérité et le
bien que Diev nous propose, notre libre arbitre demeure
toujours maitre de son choix.

La vérité et le bien nous sont a la fois proposés et im-
posés : proposés, dans le sens que nous venons de dire ;
imposés cn ce sens que si nous avons le pouvoir de les
repousser, nous n'en avons pas le droil. Tout en pouvant
faire le mal, nous devons faire le bien. Quand nous cho-
sissons le mal, nous abusons du libre arbiire; quand
nous choisissons le bien, nous en usons légitimement,

et notre liherté, unie a la sainte volonté de Digv, demeure
" dans Pordre, et « pratique la vérité » selon la profonde
parole de I'Evangile : facientes veritatem.

La grace du bon Diev aide, éléve, surnaturalise, sanc-
tifie notre liherté, ¢'cst-a-dire I’exercice de notre libre
arbitre ; bien loin de la détruire, elle 'éclaire, elle la
dirige et la fortilie divinement ; comme la foi, qui, bien
loin d’étouffer ou de paralyser la raison, Pillumine de
merveilleuses splendeurs en éteudant son horizon jusque
dans les cieux. Et, dans le sens opposé, les tentations
du démon, les séductions du monde et les suggestions des
concupiscences ne peuvent pas davantage détruire notre
liberté intérieure : elles attaquent la liberté de notre cons-



LA LIBERTE. 237

cience, sans pouvoir jamais I'entamer malgré nous. Elles
peuvent la fatiguer, I'opprimer ¢t méme J'allérer dans
une mesure ; mais ’anéantir, jamais. Pour le mal comme
pour le bien, nous demeurons toujours maitres de I'acte
intérieur de notre volonté. S’il en était autrement, notre
acte ne serait plus un acle moral; nous cesserions (’étre
responsables.

Done, prise dans ce second sens, la liberté est un phé-
nomeéne purement intérieur, un phénoméne de cons-
cience, un acte de pure volonté qu’aucune puissance ne
peut entraver ; Diev lui-méme, en nous créant intelligents
et libres, se contredirait si ses miséricordiénses influen-
ces lésaient en nous cclte puissance.

Quant a l’exercice extérieur de notre liberté, qui a
ou jours lien au milicu des mille et une créatures qui
nous entourent, il nous constitue dans un élat de liberté
qui peut varier & linfini; et c’est le troisitme sens du
mot liberté. Exposons-le hricvement.

v

De la liberté contemplée dans les conditions extérieures
et accidentelles de son developpement.

Prise dans ce sens, essentiellement relatif, la liberté
est le pouvoir de développer extérieurcment 'exercice
du libre arbitre, relativement a ce qui nous entoure. Ce
n’est plus la liberté considérée dans sa racine et dans son
essence ; c'est la liberté contemplée par le dehors et dans



238 LA LIBERTE.

les conditions extérieures ol les sympathies ou les oppo-
sitions des créatures viennent modifier son développe-
ment légitime. C'est plutét la condition extérieure et

accidentelle de laliberté que la liberté elle-méme. |

Ainsi, plus je trouve au dehors de facilités a faire ce
que je veux, plus je suis libre; plus ma liberté per-
sonnelle rencontre d’obstacles au dehors, moins je suis
libre.

Ces obstacles viennent d’abord des concessions mi-
tuelles qu’exigent nécessairement mes rapports avec tous
ceux qui m’entourent; puis de la puissance et de la
malice du démon, des pécheurs et du monde. Sur la
terre, ma liberté extérieure, plus encore que ma liberté
intérieure, est ainsi toujours plus ou moins restreinte, ct
par conséquent plus ou moins imparfaite : extérieure-
ment, je ne serai dans un état de liberté parfaite que
dans le ciel.

Notre divin Sauveur lui-méme s’est soumis & cetle
oppression extérieure de sa liberté si sainte, si hien-
faisante : dans I'exercice de son bon vouloir & I'égard
de ses créatures, il a été constamment combattu et par
le démon, son ennemimortel, et par toutles les mauvaises
passions, par les ignorances, par les folies de ces pauvres
pécheurs pour lesquels il venait se sacrifier; ils 'ont
persécuté, ils 'ont obligé de fuir; ils ont fini par le lier
et par le crucifier. Et son KEglise, qui est sa continuation
a travers les siccles, partage le méme sort. Comme Jisus,
clle ne peut étre forcée dans sa liberté intérieure, mais
elle peut I'dtre, elle 'a toujours élé, clle I’est terri-



LA LIBERTE. 239

blement et le sera toujours dans I'exercice extérieur de
ses ceuvres de salut et de santification. Tant qu’elle sera
militante, VEglise sera combattue au -deliors dans sa li-
berté ; comme Jisus el avec Jésus, son Chef adorable,
elle n’aura la plénitude de sa liberté extérieure que
lorsqu’elle triomphera avec lui pour toujours.

Tels sont les trois sens, fort distincts quoique unis, du
mot liberté : la puissance radicale de choisir; I'exercice
de cette puissance, considéré en lui-méme ; 'exercice de
cette puissance considéré dans les conditions extérieures
et accidentelles de son développement.

Ces notions préliminaires sont un peu métaphysi-
ques; mais elles me semblent indispensables pour hien
comprendre le beau el grand sujet qui va faire ici 'objet
de notre étude.

V
En quoi la licence différe de la liberté.

Considérée sous les trois aspects que nous venons d’in-
diquer, la libert¢ est bonne en elle-méme ; comme la pa-~
_role, comme la force, comme toutes les puissances quele
hon Diev nous a départies. L’abus que nous pouvons en
faire ne saurait leur enlever leur caractére intrinséque de
bonté. Ici, Pabus s’appelle licence; & l'usage, a I'usage
légitime doit seul étre donné le beau nom de liberté.

Mais qui dira avec certitude ot finit I'usage, ou com-



240 LA LIBERTE.

mence 'abus? En d’autres termes, comment distinguer la
licence de la liberte, 'abus de 'usage ?

Saint Thomas, témoin et organe de la Tradition catholi-
~ que non moinsque de la saine philosophie, nous donne le
secret de cette importante distinction. Il nous dit que c'est
la fin dernitre d’un étre raisonnable, individuel ou collee-
tif, qui détermine, en fait de liberté , et 'usage légitime
et 'abus toujours coupable. Et comme, selon I’enseigne-
ment infaillible de I'Eglise, la fin de 'homme, de la fa-
mille, de la société civile ou religieuse , et en général de
toutes les créatures, est 'accomplissement de la volonté
de Digv, le grand Docteur nous donne les éléments certains
de la vraie notion de la liberté, intérieure et extérieure,
individuelle et sociale, domestique, civile, religieuse.

La liberté, la vraie, la seule vraie liberté, c’est la puis-
sance que possede un étre raisonnable de réaliser sa fin der-
niére, de faire ce qu’il doit faire, d’accomplir sa destinée ;
“ou, pour parler plus clairement encore, d’accomplir plei-
nement et en toutes choses la trés-sainte volonté de Diev.

Voila ce quec’est que la liberté ! Laliber(é intérieure et
spirituelle est la puissance que D1ev nous donne de le con-
‘naitre, de 'aimer, de le servir ici-bas, d’accomplir aussi
parfaitement que possible ses voloniés adorables, d’obser-
ver fidelement sa loi, d’éviter le mal, el, par ce moyen,
d’arriver a la vie, a la liberté éternelle. Auteur de la na-
ture, il nous donne le libre arbitre , la raison, la volonté
et tout ce qu’il faut pour choisir le bien , de préférence
au mal; auteur de la gréce, il joint & la lumiére de la
raison les lumieres mille fois plus splendides de la foi, & la



LA LIBERTE. 241
force de Ja volonté la force véritablement divine de ’espé-
rance et de 'amour surnaturels. Outre cela, il daigne
nous donner incessamment ses secours, que la théologie
appelic grdces actuelles ; et, ainsi armés de pied en cap),
nous pouvons et nous devons combattre le bon combat,
vivre saintement, mériter et gagner le ciel.,

La liberté extérieure est I’état ou Diev veut que nous
soyons, quant & I’exercice extérieur de notre vraie liberté,
c’est-d-dire de ’accomplissement de sa tres-sainte volonté ;
et par conséquent c’est 1’état ou doivent nous mettre ou
nous maintenir toutes les créatures, et surtout celles qui
sont revélues de ’autorité. Toule créature, quelle qu’elle
soit, par cela seul qu'elle est créature de Dieu, doit res-
pecter une puissance quis'exerce pour la gloire de Dieu et
pour P'accomplissement de sa loi. Atfenter a la liberté
d’un étre quelconque, c’est commettre une sorte de sa-
crilége ; c’est s’opposer & DiEv, c’cst se révolter contre la
loi de Dieu, contre la volonté de Diev.

On voit des lors ce que c’est quela licence. Dans Ior-
dre spirituel et personnel, la licence c’est lepéché : c’est
Pabus détestable, plus ou moins coupable sclon les cir-
constances, de la puissance que Diev nous donne d’étre
nous-mdémes les artisans de notre sainteté et de notre bon-
heur, et de réaliser par nous-mémes notre deslinée ma-
gnifique,avec ladignité et lasouverainelé quiconviennent
a des btres raisonnables, a4 des enfants de Digv, &t des chré-
tiens.

Dans 'ordre extérieur et public, la licence est la vio-

lation non moins détestable de la volonté de Diev, qui or-
v, 16



242 LA LIBERTE.

donne gue le bien soit favorisé, protégé, encouragé par
touset en toutes chioses ; qui ordonne gue le mal soit preé-
venu, répriméet poursuivi, aussi parfaitement que le com-
porte Vinfirmité de la vie présente.

DansV’ordre spirituel et personnel, lalicence, ¢’est le mal
préféré au bien, par un acte volontaire ; dans I'ordre pn-
blic et extérieur, la licence, ¢’estla tolérance du mal, qu’on
peut empécher; c'estla sympathie etla protection accor-
dées au mal, contre la volonté divine.

La liberté, ¢’est donc ’ordre, la vérité, le bien, la paix,
le honheur; et la licence est le désordre, V'illusion, le men-
songe, le mal, la ruine. Laliberté est absolument et essen-
ticllement sainte: elle vient de Digu, elle est pour Diku,
elle méne & Diev; la licence est ahsolument el essentiel-
lement mauvaise : elle vient du démon, pére du péché;
elle détourne de Digu; elle déshonore et perd ceux quis’y
abandonnent. Chez Satan la licence a été purement et
simplement le péché, ¢’est-a-dire 'abus volontairc et cou-
pable du libre arbitre; cliez nous elle est en outre Peffet
de la séduction gu’exerce sur nous le tenlateur, soit par

lui-méme, soit par le monde, soit par nos concupiscences.
 Lalicence est & la liberté ce que les ténébres sont A la
lumiére, ce que le mal est au bien, ce que la mort est &
la vie, ce qu’est Satan aNotre-Seigneur Jesus-Curist. Aussi
la licence esl-clle Pennemie mortelle de la liberté. Incom-
patible avee liberté, le meusonge est icompatible avee
Pohéissance, lalicence tue la liberié et nous fait passer du
pur et noble service de Diev a I'ignoble et impur esclavage
du démon.



LA LIBERTE. 242

Autant nousdevons aimer la liberté, autant nous devons
détester la licence. Demandons & Notre-Seigneur de
nous accorder cette double grice dans toute sa plénitude.

On peut étudier la liberté au point de vue de la sanc-
tification chrétienne et personnelle, ou hien au poin‘t de
vue de la polémique et de la défense de la foi: nous
n’allons ici nous occuper que du second, renvoyant le lec-
teur, en ce qui concerne le premier, a un petit traité out cet
impor{ant sujet est exposé fort en détail °.

Je ferai remarquer, en outre, que dans le présent tra-
vail il’ sera question, non pas exclusivement, mais prin-
cipalement, de la liberté extérieure, de I’état de liberté
dont nous avons parlé au chapitre précédent. Cette ob-
servation ne me parait pas inutiledans un débat ot 'on est
habitué a tout confondre.

Vi

Pourquoi la possibilitt de faire le mal n'entre pour rien
dans la notion ESSENTIELLE de la liberts parfaite.

Beaucoup de gens s'imaginent aujourd’hui qu’il est de
Pessence de la liberté de pouvoir faire le bien ou le mal.
(’est 12 une erreur fondamentale. « Le pouvoir de faire
le mal n’est nilaliberté, niune partie de laliberté®, » dit
saint Anselme. Ce qui est de 'essence de la liberté, c’est,

! Nos grandeurs en Jisus, ¢ partic, chap. i
! In dialog. Deliber. arbitr., 1.



244 LA LIBERTE.

ajoute saint Thomas, le pouvoir d’agir ou de ne pas agir;
mais laisser le bien pour faire le mal n’est nullement de
'essence de la liberié : ¢’en est aucontraire la défail-
lance, defectus libertalis *.

Cette conclusion ressort de la délinition méme de la
liberté.

A prior1, nous en sommes certains; car la fol nous
apprend que dans le ciel nous serons pleinement, parfai-
tement libres : or, il est également de foi que dans le ciel
nous n’aurons plus la triste possihilité de faire le mal.

« Soit, dira-t-on peut-étre; mais sur la terre, dans
Pétat d’épreuve, en est-1l de méme? » — Sur la terre, il
est vrai, la possibilité de faire le mal est inhérente a no-
tre état ct a notre liberté ; mais elle n’est point de I’es-
sence de la liberté. L'imperfection d'une puissance a-t-elle
jamais fait partie de Pessence de celte puissance? La pos-
sibilité de fairc le mal est accidentelle et non essentielie
dans notre liberté , méme ici-has.

Pourquoi cela? D'abord, parce que la liberté, méme
imparfaite, est une puissance, une force; et ensuite,
parce qu'elle est donnde, et a Pindividu et a la société,
uniquement pour réaliser sa fin dernicre.

I. « Laliberté, dit S. Thomas, est une puissance, po-
leslas. » Le mal, sous toutes ses formes, est au contraire une
faiblesse, une défaillance , une négation. Il use, ou plu-
tot il abuse des forces, spirituelles ou matérielles, qui
constituent notre vie; mais, en lui-méme, le mal n’est

$Sum. Theol., 12, q. Ly, a. 8, ad 3.



I.A LIBERTE. 23

qu’une négation : « nthil quod factum est » ; c’est ainsi
que le définit S. Augustin'. La liberté est une puissance ,
un don de Dieu, donc I'idée du mal n’entre pour rien dans
son essence; et si, dans I'état présent, la possibilité de
faire le mal lui est inhérente, elle ne lui est pas plus essen-
Lielle que la possibilité de mourir n’est essentielle ala vie.

II. En second lien, la liberlé est essentiellement « la
puissance donnée a 'individu ou a la sociélé de réaliser

1 Dans scs admirables commentaires sur 1'Evangile de saint Jean,
le grand Docteur explique fort au long cette notion profondément
philosophique du mal ct du péché. Glosant la phrase de saint Jean :
« Sine ipso factum est nihil quod fuctum cst. In ipso vila erat, etc., » il mon-
ire comment, ontre le sens généralement recu, clle en présente un
autre, également vrai, suivant qu'on mect le point d’arrét apres nihil,
ou hien aprds fuctom est; on sait en effet que les anciens manuserits
ne portaient pas de ponctuation, non plus que d’alinéas; c’était le sens
et non les mots qui indiquaient au lecteur le commencement, la fin
ct les nuances de chaque phrase.

La premiére ponctuation donne le beau sens que nous rapportons
ici : sans le Verbe, qui est Dicu, a ¢té fait le rien, factum est nihil ;
c’est-a-dire a é1é commis le péché, a été fait le inal. Le mal n'est en
effet qu'un rapport faussé entre Pagent ct 'objet de son acte; c’est
une réalité, mais non pas une entité, une créature. Cest un defectus
qui vient altérer 'acte, le fausser, le corrompre et le meltre en oppo-
sition avec la loi de Dicu, qui est toujours vérité et justice. Aussil'E-
vangile dit-il, cn parlant de celui qui le premier a fait le mal, du
démon : « Jn veritute non stetit. » Et ainsi, malgré sa triste réalité, le
mal peut et doit étre appelé : « le rien, le néant qui a été fait, factum
est nthil. » Au contraire, Ic bien, c'est ce qni est, c¢'est ce qui vient
de DiEv, source déternelle et vivante de toutl bien : « Quod factum est
m ipso vita erat, » ce qui a €16 fait, c'est-a-dire toute eréature de Drru
¢tait vie en lui, avait sa vic dans le Verhe, dans l'idéal parfait, éter-
nel, infini, ou Mieuv contemple éternellement toutes scs ceuvres. —
Telle est, en abrégé, I'explication profonde que saint Augustin donne
au texte de saint Jean; et dans ses écrits il revient souvent sur
cette essence négative du mal.



2440 LA LIBERLE.

sa fin. » La fin, la fin derniére : voild la raison d’étre de
la liberté. Pour avoir droit 4 ce don divin, il faut avant
tout etre destiné de Diev & une fin, toujours bonne et
sainle, puisqu’elle vient de Digv.

Or, le mal, toléré de Diev uniquement comme cons¢-
quence possible de notre imperfection durant I’épreuve,
n’a point de fin derniere; non-seulement il n’est point
voulu de Diev, mais il est repoussé de lui, détesté, con-
damné, comme chacun sait. Quelle [in derniére, dites-
moi, quelle {in légitime peut-on assigner au péché, a 'er-
reur, a Phérésie, au mal sous toutes ses formes? Je ne
parle pas de la joie criminelle (ue 'on peut trouver
dans le fruit défendu; je ne parle ici du mal qu’en tant
qu’il est le mal. Or, au poiut de vue de la fin derniere,
aussi bien qu’an point de vue de la puissance, le mal ne
vient point de Digv. Le mal n’a point de fin derniére ;
donc le mal reste complitement en dehors de la pure et
sainte notion ds la hberté parfaite. Le mal, c’est la
mort ; c’est la négation pratique du bien, de la vérité,
de ordre, de la vie; en un mot, de tout ce qui est de
Digu. Loin d’étre une puissance, le mal n’est qu'une dé-
faillance, et loin d’étre partie essentielle de la liberté , 1l
en est 'ennemi, et méme le seul ennemi. Plus un étre,
individuel ou social, est étranger au mal’, plus il est libre,
plus il jouit de la puissance d’atteindre sa fin, d’accom-
plir la volonté de Digv.

La possibtlité¢ de faire le mal, de sortir de la vérilé,
n’entre ni directement ni indirectement dans la notion
nssentielle de la liberté parfaite. La liherté est le pouvoir



LA LIBERTE. 247
de fairve le bien, comme Pentendement est la faculté de
connaitre le vrai. La possibilité de faire le mal n’est pas
plus de ’essence de la liberté , que la possibilité de se trom-
per nest de 'ossence de I’entendement , cue la possibi-
lité d’étre malade n’est de l'essence de la santé. [l est
vrai, jele répéte : dans Uétat d’épreuve, tout cela est in-
hérent & notre pauvre nature, a cause de I'imperfection
méme de cet état; mais cela ne fait point partic de l'es-
sence de notre entendement, de notre volonté, de notre
santé. L'impeccabilité estla perfection de la liber(é, comme
U'infaillibilité est la perfection de I'entendement ; comme
Pimpossibilité d’étre malade est la perfection de la santé '.

La liberté est comme la lumiere, comme la beauté,
comme la vie, auxquelles les ténébres, la laideur, la
mort, sont non-senlement étrangéres, mais diamétrale-
ment opposées. Quelle pure et sainte chose que la liberté!
et sur ce point, comme sur tous les autres, combien la
doctrine catholique est noble, grande, dignede 'homme,
digne de Diru'!

Vil
Sila liberté n'est ¢jue le respect des droits de chacun.

« La liberté , disent quelques-uns, est le respect des
droits de chacun. » Non pas : le respect des droits de cha-
cun est nne condition indispensable pour que chacun soit

L Voy. le Traité du Saint-Esprit, par M6* Gaume, tome I, chap. xvir.
-~ On nc saurait assez recommander any esprits sérienx la lecture
nf 1a méditafion de ce savant travail.



248 LA LIBERTE,

effectivement libre, c’est-a-dire pour qu’il puisse, sans
obstacles, tendre & sa fin; mais ce n’est pas la D’essence
de la liberté.

Dans nos rapports avec los autres, nous devons bien
évidemment respecter les droits, les vrais droits de cha-
cun. Mais avant tout, nous devons respecter le droit sou-
verain et absolu de Diev, qui déteste la mal, quel
qu’il soit, quine le tolére dans le temps que parce qu’il
Ic chatiera dans éternité, qui n’est patient avec ceux
qui le commettent que pour leur laisser le temps dese con-
vertir. Tout droit vient de Diev, et le mal, qui ne vient
pas de Diev, n’a pas, nc peut pas avoir de droits. Les
hommes qui le font peuvent avoir des droits en tant qu’ils
sont hommes, mais non en tant qu’ils sont les hommes
du mal : incrédules, impies, héréliques, enneniis de I'E-
glise, libertins, etc. Personne n’a le droit d’étre incré-
dule : tous en ont le pouvoir, aucun n'en a le droit. Per-
sonne n’a le droit d’étre hérétique,, d’étre schismatique .
d’étre impic , rationaliste. Personne, personne au monde
n’a le droit de mettre au service de I'erreur ou du mal ce
que Digv donne uniquement pour le service de la vérité
et du bien : la pensée, Pamour, la mémoire, la force,
le pouvoir, la fortune, la science. Je I'ai déja dit, nous
en avons tous ici-bas le triste pouvoir, mais aucun de
nous n’en a le droit. Seules, la vérité etla justice ont des
droits , les droits que Diev leur donne.

Toutes ces notions sont d’unc extréme importance. El-
les s’appliquent a tout : a la vie privée et a la vie publi-
que, ala conscience, aux affections du cocur, & l'intel-



[.A LIBERTI. ' 249
ligence , aux sciences, & ’éducation , 4 ’ordre religieux ,
alordre civil, & 'ordre domestique. Oui, en toutes cho-
ses , pour tous et pour chacun, la liberté consiste a pou-
voir accomplir la sainte volonté de Digu.

Le droit est inséparable du devoir; et en toules choses
le devoir consiste a faire ce que Diru veut. Les chrétiens,
qui aiment tant & parler de leurs droits et des droifs des
autres, glissent, sans s’en apercevoir, sur le terrain pu-
rement naturel, sortent de la vérité, oublient le droit
souverain, imprescriptible , universel, de Jsus-Cnrist et
de son Eglise ; et ainsi ils perdent de vue le premier de
tous lesdevoirs de I’homme et de la société ici-bas, le de-
voir d’étre catholiques, d’obéir a Notre-Seigneur, de se
laisser guider par la sainte Eglise.

La vraie définition dc la liberté est celle que doune
saint Thomas et que domine la notionde la fin surnatu-
relle.

VIl

Pourquoi et commentla liberté du libre-penseur
est tout 1’opposé de la liberté telle que l'entend 1'Eglise.

Nous comprendrons davantage encore 'importance de
la notion chrétienne de la liberté si nous considérons ce
qu’est logiquement la liberté en dehors des données de
la foi.

Pour celai qui n’a point la fot il n’y a pas de fin der-
niere surnaturelle, n’est-il pas vrai ? Pour lui, Jisus-Cunisr,
I'Eglise, le Pape n’ont aucun droit 4 enseigner eta diriger



asn LA LIBERTE.

soit I’homme , soit la société. L’homme et la société n’ont
d’autre maitre qu’eux-mémes; et, sauf I'impossibilité
matérielle, ils ont le droit, je dirai presque le devoir de
faire tout ce qu’ils veulent, de suivre tous leurs instincts
naturels. Pour eux la liberté sera I'indépendance ab-
solue, la puissance de faire tout ce qu’ils veulent. C’est
la conséquence logique du systeme.

Ohservons d’abord que cette notion rationaliste de la
liberté confond tout simplement ’homme avec Dieu. Seul
on effet, le hon Diev est absolument indépendant ; il n’a
d’autre maitre que lui-méme ; sa volonté , ¢’est son droit;
il fait tout ce qu’il veut, comme il le veut et parce qu'il le
veut. Mais la créature n’est point Dieu ; elle dépend néces-
sairement de son Créateur; elle recoit de lui et I'exis-
tence, et la loi, et la fin derniére qui doit dominer sa des-
tinée ; elle a donc pour premiere régle de faire, en toutes
choses, non ce qu’elle veut, mais ce que Dieu veut. En
dehors de la foi, la liberté n’est que le cri de révolte du
premier pécheur : « Je n’obéirai pas! non serviam! »
La notion rationaliste de la liberté n’est pas seulement
fausse ; elle est impie et hlasphématoire.

En second lieun, comme la nature humaine est déchue, -
quoique les libres-penseurs l'ignorent ou le nient, il en
résulte que la liberté, telle qu’ils I'entendent , se met au
service de la nature corrompuc , ¢’est-a-dire de toutes les
erreurs et de toutes les passions. La raison , telle que Digu
nous !’a donnée, est assurément excellente ; mais la rai-
son déchue, altérée par I'ignorance et par les illusions,
est bien loin d’dtre aussi excellente qu’ils le disent : il en



LA LIBERTE. ' 251
est de méme de la volonté, de 'amour et de toutes les
autres puissances de I’homme : tout cela est bon et trés-
bon en soi; mais le venin du péché originel a non pas
détruit, mais altéré tous ces dons naturels ; de sorte que
maintenant prendre pour régle la nature et ses instincts,
c’est s’assujeltir & toutes les corruptions de I'esprit et du
éeeur; c'est prendre pour régle 'orgueil, I'ignorance, les
passions brutales, la cupidité, tous les vices et toutes les
faiblesses. Voilit, au fond, la liberté dulibre-penseur, la
liberté en dehors de la foi.

Le plus souvent on n’a pas I'intention d’aller jusque-la:
I'honnéteté naturelle et un petit reste de christianisme re-
tiennent sur la pente; et d’ailleurs ces gens éclairés ne
soupconnent pas abime qui les attend. Mais la logique
est 1a, et tonjours les théories de la pure nature abouti-
ront aux excss des impures passions. Toujours 89 pro-
" duira son 93. Dans notre monde moderne, qu’est-ce qui
enfante ruines sur ruines, révolutions sur révolutions?
n’est-ce pas la fausse notion de la liberté? Tant qu’on en
vivra, On en mourra.

Enfin, notons cncore l'antagonisme fondamental de
la liberté, telle que ’entend le monde moderne, et de la
liberté telle que 'entend I’liglise : la liberté moderne est
systématiquement indifférente a la vérité et a Perreur,
au bien et au mal; elle ne se soucie ni de Diev, dont
elle fait abstraction, ni du Curist, en qui elle ne croit
pas, nide ’Eglise, qu’elle regarde nécessairement comme
une puissance non-seulement étrangére, mais opposée a
Pordre et au hien publics. Si elle sc contente de lasser



252 LA LIBERTE.

vivre I'Eglise 4 coté d’elle, et si parfois elle va méme jus-
qu’a lui témoigner quelque bienveillance, c¢’est unique-
ment parce que les hommes sont moins mauvais (ue leurs
principes et qu’ils ne tirent heureusement pas du mal et
_de Perreur toules les conséquences logiques. Quand ils
sont logiques jusqu’au bout, les libres-penseurs pur sang
avouent la haine profonde que leur inspirent JEsus-
Curist et 'Eglise. Un de leurs journaux disait naguére :
« Si les athées arrivaient au pouvoir, ils ne devraient
accorder aucune {olérance, et ils devraient imposer leurs
idées & la maniére de la Commune de Paris en 1793.
Tout le monde préche la tolérance, mais personne ne
'exerce. Nous aimons mieux étre francs, et dire que
nous ne la demandons pas plus pour nous, que nous ne
sommes préts a la donner & nos ennemis. »

Oui, la liberté rationaliste est diamétralement 'opposé
de la liberté chrétienne. C’est tout simple : elle est une er-
reur; et l'erreur est toujours contraire a la vérité. La li-
berté, telle que ’Eglisc ’enseigne et la pratique est pour
Pindividu, comme pour la société, la délivrance des igno-
rances et des illusious, des corruptions, des abus de tous
genres quinousarrétent dans I'accomplissement de notre
vraie destinée et dans I'acquisition de notre vrai bonheur;
Pautre, au contraire, est une force ennemie,'qui nous ar-
rache an bon Diev et qui nous détourne des voies de la
vérité, de la justice, de l'ordre , de la paix et du bonheur
véritable , auquel Dieu nous appelle. Quel abime entre ces
deux conceptions ! C’est le jour et la nuit.



10
[-Ar4
&2

LA LIBERTE.

1X

Comment en cette matiére on abuse perfidement des mots
pour séduire les masses.

Avant d’aller plus loin, il nous faut protester, et pro-
tester énergiquement contre une perfidie -de langage qui
n’a pas peu contribué a brouiller les idées et a séduire les
masses. Je veux parler du détournement calculé, systé-
matique, des mots les plus chréticns, au profit de Per-
reur.

Signalons, en premier lieu, le mot méme de liberié, si
sympathique a tous les cceurs élevds. Il a 66 volé a VE-
vangile et ala sainte Eglisc par 'hérésie d’abord, puis par
I'merédulité et la Révolution. Le nom de liberté, aussi
bien que la grande chose qu’il exprime, est du domaine
du christianisme; car ¢’est I'Eglise , et I’Eglise seule (nous
le verrons touta heure ) qui a rendu laliberté a I'huma-
nilé, asservie presque enticrement sous le joug avilissant
du vice et des hommes du vice. Le mot liberté fait partie
de la langue chrétienne. Dans le vocabulaire du protes-
tantisme et de la Révolution, liberté ne signifie plus li-
berté ; cela signifie tndépendance, révolle , licence.

Il en est de méme du mot ltbéral, belle et noble expres-
sion qui veut dire généreuw, grand, magnanime; étre li-
béral , c’est avoir I'dine ¢levée, largement ouverte & tou-
tes les grandes aspirations. Rien n’est clirétien, et, ajou-
tons-le avec une fierté légitime, rien n’est francais,
comme le noble sentiment qu’exprime le mot libéral.



20% LA LIBERTE.

Eh bien, ils nous l’ont pris, ils nous ’ont pris, comme
ils nous ont pris le mot de liberté ; et le mettant au ser-
vice de leurs préjugés anticatholiques, de leurs erreurs
et de leurs blasphémes, ils sont parvenus a rendre le mot
libéral synonyme d’esprit-fort et de libre-penseur. Pour
cux et chez eux, un esprit libéral n’est autre chose qu'un
esprit dégagé des liens et des préjugés religieux, qui ne
tient plus compte des décisions de I'Eglise, et qui, du
haut de sa sagesse et de son impartialité, juge la foi etla -
révélation chrétienne, comme fout autre systéme, comme
toute autre hypothése. Etsil’on ne va pas jusque-la, dtre
libéral, c'est au moins ne pas étre aussi affirmatif que le
sont les vrais catholigues, en ce qui concerne les décisions
du Saint-Siége, les régles et les traditions de ia doctrine.

Dans la langue moderne, le mot libéral, détourné de
son véritable sens, exprime donc quelque chose de mau-
vais en soi : I'indépendance & 1’égard de la foi et de I'E-
glise, et un rationalisme plus ou moins modéré.

Aussi notre langue francaise, inexorable dans sa lo-
gique, a-t-elle eréé, pour cxprimer cette transformation,
un mot nouveau, qui sonne mal, le libéralisme. Ce n’est
plus la liberté , parole & double sens et trop chrétienne
encore ; c’est le libéralisme, ¢’est-a-dire la liberté nou-
velle, la liberté moderne, révolutionnaire. Autant I'Eglise
aime la liberté, autant elle repousse le libéralisme ; autant
elle est libérale dans le vrai et vieux sens, autant elle esi
antilibérale dans le sens nouveau.

Pour se mieux faire accepter, la Révolution s'est ainsi
revétue de nos beaux babits chrétiens : liberté, progrés,



LA LIBERTL. 255
lumicre, civilisation etc. Nous revendiquons la propriété
de .ces trésors. Ils lui servenl de passe-port; grice au
charme secret des nobles 1dées (u’ils expriment, grand
nombre d’honnéies gens s'y sont laissé facilement pren-
dre, et ils accueillent encore aujourd’hui les idées révolu-
tionnaires & cause des noms sous lesquels on les leur pré-
sente. Altention an loup caché sous la peaun de 'agnean !

A

Comment, par son Xglise, Notre-Seigneur JEsUs-CHRIST
apporte au monde la vraie liberté.

Nous l’avons vu, pour étre vraiment libre, il fant d’a-
hord que nous connaissions notre fin derniére véritable,
laquelle est surnaturelle ; il faut, en second lien, que nous
connaissions par guelle voie, par gquels movens nous pou-
vons y parvenir; il faut, enfin, que nous ayons le pouvorwr
de prendre ces moyens et la force d’écarter tous les ohs-
tacles. Or, Jisus-Curist, notre Seigneur ¢t notre Sauveur,
nous donne el celte connaissance et ce pouvoir. I nous
les donne par le ministére de son Eglise; et si nous ve-
nons a les perdre, il nous les rend avee unc bonté iné-
puisable. Jisus est donc 'auleur et le sauveur de notre
liberté, et sa sainte Eglise est 'instrument vivant de cette
grande ccuvre de salut.

Notre-Seigneur s'unit &4 son Eglise, el la constitue au
milieu de 'humanité la gl'allde libératrice des Ames et des
peuples, la mére et la gardienne de la liberté. Par elle,
avec elle et en elle, il est le Libérateur universel.



26 LA LIBERTE.

Depuis le péché originel, la vie de 'humanité a été pour
ainsi dire une course de plus en plus folle dans les voies
de I'esclavage. La pauvre humanité, prisonni¢re du dé-
mon se sentait emportiée par lui la ou elle ne voulait ni
ne devait aller, aux abimes de la honte, du péché et enfin
de la damnation. Elle ressemblait & une reine qu’un puis-
sant ravisseur aurait enfermée dans un carrosse attelé de
chevaux fougueux et pris de vertige ; en téte le postil-
lon, qui aurait da servir d’éclaireur, et le cocher, qui sur
son siége aurait di conduire I'aticlage, sont pris de vin
et ne font plus leur office; le postillon n’y voit plus clair,
et le cocher, aussi fou que ses chevaux, frappe a tort et
a travers, ne sait plus ot il va : la voiture heurte les pier-
res, frise a chaque instant les précipices ; la catastrophe
est imminente.

Ainsi allait le monde; ainsi périssait 'humanité, lors-
que le Fils de Diru, arrétant cette course fatale, sauva la
vie de "humanité et la délivra en mourant pour elle. 1l la
fit descendre du char de la servitude, et avec elle la rai-
son, la conscience, ’autorité et la société, toutes meur-
tries ot plus mortes que vives. Il confia ces chéres déli-
vrées aux bons soins de son Eglisc; .et désormais, rassiré
sur leur sort, le hon Samaritain put reprendre la route de
Jérusalem : il remonta de la terre aux cieux.

L'lglise a done recu du divin Libérateur la mission
souveraine de délivrer le monde, d’appliquer & tous les
hommes le bienfait de la délivrance consommée par Jrsus
sur le Calvaire. C’est ainsi qu’elle se présenta sous les
traits des Apotres, et c’est ainsi qu’elle continua & parler



LA LIBERTE. 252
el a agir en la _personné de ses Pontifes, de ses Saints el
de tous ses ministres. Comme Jisus, elle a délivré et elle
délivre le monde & ses propres dépens; elle souffre ef
meurt chaque jour pour ressusciter le monde ct pour 'ar-
racher a la servitude du mal.

L’Eglise délivre le monde par sa doctrine, qui est toul
lumiére , vérité, justice, charité. Elle le délivre par ses
institutions de tous genres, qui sonttoutes destinées a faire
entrer et & maintenir chaque chose a sa place, et a écar-
ter les obstacles qui empéchent les individus et les socié-
tés d’atteindre paisiblementleur fin. Elle arendu la liberté
et par conséquent ’honneur, la dignité, le bonheur a la
femme, qui, en punition du péché, avait été réduite a 'hu-
miliante condition que chacun sait et que 'Eglise seule @
la puissance de transformer; elle a rendu la liberté a l'er-
fant, au pauvre, a tous ceux qui soullrent.

Elle a rendu la liberté aux peuples, courbds parlout.,
comme de vils troupeaux, sous la domination brutale de
ceux qui s’appelaient leurs rois et qui n’étaient que leurs
tyrans; elle les a relevés, elle leur a fait comprendre de
magnifiques vérités sociales, ignorées jusque-la; elle a
changé leur servitude honteuse en une sainte el volon-
taire obéissance ; elle les a délivrés du jougde 'homme.
Car en dehors de Jesus-Carist et de son Eglise il n’y a
que la domination de I'homme sur 'homme; et a cause
de la corruption originelle, cette domination dégénére
fatalcment en despotisme et en arbitraire.

Pendant que d’une main UEglise délivrait les peuples,
de autre elle délivrait les Souverains eux-mémes, en

8 17



258 LA LIBERTE.

leur apprenant ce quest réellement Pautorité, combicn
elle st sainte et & quoi elle oblige. A la place des tyrans
et des Césars, elle a créé les rois chrétiens, peres de
leurs peuples, serviteurs et d¢fenseurs de la cause de Ji-
sus-Curist, serviteursdes petits, prolecteurs-nés de toutes
es institutions bienfaisantes de la sainte Eglise ; de telle
sorte que toutlprince, tout peuple qui veut écouter la
voix de 'Eglise est assuré de jouir simultanément de deux
biens inappréciables, presque disparus aujourd’hui de
la face de la terre : une autorilé [crme et paternelle,
sage et bienfaisante; et une liberté anssi paisible qu’é-
tendue, aussi joyeuse que respectucuse. Dans le sein de
PEglise,, 'autorité ne fait que le bien, la liberté ne fait
que le bien. Quel merveillenx idéal les hommes pour-
raient réaliser, ctbien facilement réaliser, s’ils avaient le
sens commmun! Mais, hélas! c’est la ce qui manque; c’est
1a ce qui manque de plus en plus, & mesure que 'on s'é-
loigne de la foi; et c’est ce que I'Eglise voudrait réaliser
le motns imparfaitement possible de nos jours, comme
elle ’a fait jadis au milieu des paiens et des barbares.
Et ainsi I'Eglise , envoyée de Dieu, apporte an monde
inappréciable trésor de la vraie liberté.

XI
Beau témoignage d'un de nos Kvéques & ce sujet.

Le docte Evéque de Tulle, M* Berthaud, disait un
Jour : « Quand il consacre une église, le Pontife dit cette



LA LIBERTE. 259
grande parole : Mon Dicu! que les fidéles viennent ici ap-
prendre la véritable liberté. Cest fort & propos que I'Kglise

dit cela, et cc n’est pas d’hier qu’elle le dit; elle a dit
~ cela dans toute la longueur des siécles, pour les besoins
de tous les temps. Donc vous venez ici, dans nos églises,
apprendre la vraie liberté; oui, la vraie liberté, sous
Pampleur divine. ‘

« Diev cst souverainement libre, parce qu’il est le plus
ample, le plus riche d'éléments substantiels. Aucune
lumicre ne lui fait défaut, ancune limite ne le cerne. C’est
pourquoi il est 'amplitude par excellence, il est le grand
Libre. ‘

« Eh bien, pour nous, comme pour tout étre créé, la
vraie liberté consiste & se rapprocher de ce grand Libre.
C’est ici, dans I’Eglise, qu’on apprend la vraie liberté.
Ce petit enfant qui vient au catéchisme vient prendre pos-
session dela vraie liberté; il vient apprendre a étre libre.
Ceux-12 qui sont si fous de liberté, nc savent pas que
PEglise fabrique des libres. Elle dit aux péres de famille :
Amenez-moi vos enfants, afin que je leur enseigne la li-
berté; je veux cn faire des é&tres trés-beaux, qu’aucunec
ténébre n’enveloppe, des étres affranchis des chaines de
loute servitude; amencz-moi tous ces enfants, je veux
leur apprendre la liberté.

« C’estla hiberté, celte grande liberté qu’on vient ap-
prendre dans PEglise. Neus ne voulons pas des esprits
qui nous rameénent aux abaissements du paganisme ;
nous voulons la lumicre, nous voulons le grand air. Il
faut que 'homme soit constitué a I'état de liherté; ¢’est



200 LA LIBERTE.

a-dire, 1l faut qu’il sache d’ot il vient ct ot 1l va, et
qu’il connaissc et puisse prendre encorc le chemin qui
conduit a la fin & laquelle il est appelé. 1l faut enfin
qu’il sache prendre le poste ou il doil servir a sa fin.

« Il y a aussi les nations. 1l faut que 'humanité, Ila
grande [amille des nations soit constituée & U'élat de li-
berté, c¢’est-a-dire délivrée de toute ténébre et affranchie
de tout mal'. » Et 1’¢loquent Evéque montre comment
I’Eglise est pour les sociétés, non moins que pour les in-
dividus, la mére, la scule mere de la liberté véritable :
« Oui, chrétiens, vous 8tes libres, s’écrie-t-1l en termi-
nant; vous étes constituds hibres; vous avez vos moyens
pour gagner les rivages éternels. Allons! ne vous génez
pas; marchez fermement et le (ront haut. »

Qu'ancun de nous ne soit done asscz insensé, assez en-
nemi de lui-méme pour redouter la main libératrice de la
sainte KEglise ! Si ’Eglise nous invitc & entrer dans son
sein, comme dans un asile de liberté , sachons bien qu’il
ne s'agit point pour nous d’une prison, mais d'une cita-
delle de refuge. On peut adresser a chacun el a tous ce
(ue disait autrefois st gracicuscment saint Ambroise :
« Ne crains point ’hamegon de saint Picrre, 6 bon et cher
poisson ! Il netue pas; il sanctifie et il consacre. Ne crains
point les filets de Pierre, & qui Jisus a commandé d’'a-
vancer en pleine mer et de jeter ses filets; il ne les jette
pas a gauche, mais a droite, selon I'ordre du Christ. Ne
crains point le giron de Pierrc; car c’est a lui qu’ll a été

! Scrmon préché 4 Paris, en 1864, & la féte de la Dédicace.



LA LIBERTE. 264

dit : « Désormais tu porteras la vie aux bommes'. »
Toujours vivant dans scs successeurs, saint Pierre, chefl
de YEglise, est le Vicaire du Libérateur éternel ; il con-
damne et veut briser toutes les serviludes, toutes sans ex-
ception; et la barque de Pierre qui porte I’Eglise a seule
le droit de porter d’une manicre absolue cette glorieuse
devise : LIBERTE.

Dans sa bouche , liberté veut dire salut, sainteté, hon-
heur ; sur les 1évres du monde moderne, liberté veul dire
folle indépendance ef révolte.

A

Des préjugés déplorables qui courent le monde
contre l'amour de I'Eglise pour la liberié.

Par ses Papes, par ses Evéques et par tous ses disci-
ples, le fils de Digu répand dans le monde la vie et lali-
berté : par scs suppots de tous genres, Satan contredit
sans cesse oi combat cetle action bienfaisante ; et a force
de calomnies, & force de mensonges, il est parvenu a
faire croire 4 un nombre infini d’honnétes gens que la
Papauté, que I'Eglise est 'ennemic intime de la liberté ;
que parlout ol elle regne, elle en fait lititre; ¢u’elle ne
connait, qu'clle ne préche que P'aulorité brulale, et que
pour étre bon catholique il faut mettre au sac toute li-
berté, intellectuelle, morale , politique. Depuis un siécle
surtout, depuis les mensonges effrontés et permanentsdela

! Hexcem. 1. V, cap. vI.



262 LA LIBERTE.
secte voltairienne, ce préjugé s’est enraciné profondé-
ment dans les esprits. (’est 14 un odicux mensonge.

Parmi les hommes qui s’en vont aujourd’hut, cherchant
en dehors de I’Eglise, ¢t méme contre ’Eglise, dessolutions
aux maux présents, combien de coeurs généreux, com-
hien d’esprits sinccres séduits par des préjugés, trompés
par des chimeéres ! Dés leur enfance, on leur a présenté
'liglise comme la cause de tous les malheurs sociaux. En
leur enseignant I’histoire, on leur a présenté la Papauté
comme |’ennemie des rois et des peuples, et toules les
institutions catholiques, les Ordres religieux, la plupart
des Saints, les bons Souverains, tout ce cui était catholi-
que, comme rétrograde , ami de l'ignorance, ennemi de la
science, de la civilisation et du progrés; au contraire,
tous les hérésiarques et tous les sectaires, tous les enne-
mis de la Papauté et de la foi leur ont été montrés comme
des esprits généreux, précurseurs des émancipateurs mo-
dernes, des gens d’intelligence et de cocur, amis des
peuples, ennemis de la tyrannie ct des tén¢hres. Qu’on
osc le nier! n’est-ce point 1a la quintessence de I’hisloire,
~ telle que Pont faite le protestantisme, le césarisme, la
Révolution ; de I'histoire, telle qu'on I’enscigne cncore
aujourd’hui dans la plupart des chaircset des livres uni-
versilaires? C’est une formidable counspiration contire la
vérité,

Méconnaissant ainsi le véritable role de l’Eg_lise daus le
monde, nos généralions modernes se sont tout naturel-
Jement laissé prendre a ces allégations. Elles ont cru, elles
continuent & eroire que 1'Eglise est, sinon la cause uni-



LA LIBERTE. 363

que, du moins la comnplice responsable des tyrannies et
des abus de tous genres qu’elle-méme n’a jamais cessé de
combattre. La liberté est leur idéal : on leur a dit que
PEglise était 'enncmic de toute liberté.

L'Iiglise , ennemie dc la liberté! N’est-ce pas elle, elle
scule qui dans tous les siécles a maintenu avec unc iné-
branlable fermeté, enseigné avec I'inflexibilité da dogme,
la grande doctrine dela liberté de 'homme , base etsource
néeessaire de toute liberté ? Les fausses religions , la plu-
part des hérétiques et presque tous les ralionalistes sont
plus ou moins fatalistes ; le matérialisme d’aujourd’hui est
la négation radicale de laliberté. Cetle observation tran-
che la question ; ’Eglise seule est libérale.

L’Eglisc, ennemie de la liberté ! Nest-ce pas elle, elle
senle (ui ’a établic dans le monde ? Nest-ce pas elle
qui I’a ramendée dans le coeur de ’homme en brisant les
chaines du péché et le joug de toutes les passions ? L'E-
glise,, ennemie de la liberté ! N’est-ce pas elle qui a ré-
tabli la liberté de la famille, en renversant le triple des-
potisme du pére, du mari et du maitre ? N'esi-ce pas
elle qui a introduit la liberté dans 'Etat, en niant lepou-
voir abhsolu de César, en lui disant en face v’il vaul
mieux obhéir & Digv qu’aux homnies?

N’est-ce pas la Papauté, n'est-ce pas PEglise catholique
(qui a formé, 6levé, constitud ces nations chrétiennes qui
possédent incomparablement plus de libarté que toutes
les civilisations antiques, si vantées par nos paiens mo-
dernes? L'Eglise ne leur a-t-elle pas donné, avee les prin-
cipes oubliés de 1a justice , du droit et de la fraternité hu-



264 LA LIBERTE.

maine, le mcdele de sa propre constitution ; merveilleuse
liiérarchie, ou tous les droits sont respeciés , ol tous les
devoirs sont définis, et qui renferme tant de vraie liberté,
(u'aucune constitution politique n’en pourrail supporter
paveille dose? Enfiu, en luttant a la fois, comme elle le
fait, contre le césarisme modernc el contre cette volontd
populaire qui, depuis un si¢cle, veut s’ériger cn mai-
tresse supréme, source de foutes les lois ct de tous les
les droits, n’csl-ce pas encore pour la liberté que I'E-
zlisc combat, et ne la défend-elle pas, au péril de son
existence , contre 'ennemi le plus terrible peut-étre qui
Yait jamais menacde ?

Non-séulement 'Eglise n’est point 'ennemie de la li-
Bert¢, mais elle en est la vraie mere, la plus fidcle gar-
dienne, la seule proteclrice efficace ; elle n’cst I'ennemie
gque du mal. De grace, qu’on la juge sur ses actes, sur
ses actes véritables, et non sur ses actes supposés ou fal-
sifiés. Au lieu de la hair sang la connaitre, qu’on I'étudie
de bonne foi; ct 'on apprendra i la respecter, & I’aimer ,
3 la servir, |

AS LR

De la vraie notion de 1’autorité.

L’autorité, telle que Diev la veut, telle ue I’entend
I'Eglisc, telle que les hommes sensés la réclament , est une
délégation divine el un don plus parfait encore que la
tiberté. On pourrait la définic « la puissance déléguée



LA LIBERTE. : 2065

par Dieu a certains hommes pour protéger, aider et acti-
ver la liberlé des autres. »

L’autorité est une puissance déléguée parDieu. En eff et
« loute puissance vient de Dieu, » dit saint Panl : direc-
tement ou indirectement, peuimporte ; mais elle vient tou-
jours de Dirv et par conséquent du Christ , quiest Diru in-
carné. La raisonde cela est trés-simple : JEsus-Carist est le
Seigneur, le seul souverain Maitre des hommes ct du
monde; pour qu’un homme devienne légilimement sci-
gneur et maitre, il faut qu’il recoive ce qu’il n’a point
et ce que le Christ seul posséde : Pautorité, le droit de
commander ¢t de diriger. Dans I'ordre religieux, dans
Pordre civil, dans U'ordre domestique, I'autorité est une
délégation divine ; elle a le pouvoir d’obliger la cons-
cienee de ceux sur lesquels elle est appelée a s’étendre;
et clle-méme cst au premier chef, pour celui qui en
est revétu, une affaire de conscience extrémemcnt sé-
ricuse, dont Notre-Seigneur demandera un comple ri-
goureux.

Le but de 'autorité est le régne du Christ et le bicn
public. La liberté est la puissance, donnée a chaque
membre d’unec société, d’atteindre sa fin et d'accomplir
les volontés divines; en d’autres termes, la puissance de
faire le bien : lautorilé est la puissance, donnée aux
chefs de cette société, de faire le bienj ou, ce qui revient
au méme, de sauvegarder et de servir avec dévoucment
la liberté de chacun. L’autorité, soit religicuse, soit civile,
soit domestique, est pour laliberté, et non la liberté pour
I’autorité; ¢'estun service public, un ministéresacré, qui fait



266 LA LIBERTE.

participer I'homme au caractére du divin Seigneur Jésus,
lequel, tout Seigneur, Roi et souverain Maitre qu’il élait,
aditsolennellement : «Je ne suis point venu pour étre servi,
mais pour servir. » Lo Pape, 'Evéque, le prétre, les mi-
nistres de I’Eglise, toul revétus qu’ils sont de I'autorité di-
vine deJEsys-Curist, n’en sont pas moinsles serviteursde
Dieu et des ames ; les rois et les magistrats, tels que les a
faits le christianisme, sont les serviteurs des peuples, et ils
savent que les peuples ne sont point faits pour cux, mais
bien eux pour les peuples. Enfin, dans la famille chré-
tienne, telle que Diev I'a constituée et reconslituée, le
pere n’exerce son autorité que pour le bien de la mére,
des enfanfs et des serviteurs ; et la mére également, sous
la direction du pere. Le pére et la mere sonl pour la
famille, et non la famille pour le pére et la mére. On le
voil : I'égoisme, 'orgueil, Parbitaire sont absolument
étrangers 2 la notion chrétienne et véritable de l’auto-
rité, force essenticllement bonne et sainte, qui conserve
entre les mains de la créature son caractére divin de
justice, de bonté, d’amour, de sacrifice.

L’autorité a une double mission, par rapport a la li-
berté des sujets : d’abord elle doit Ia respecter et la laisser
se développer dans toute sa belle énergie ; 'étouffer serait
un crime ; et si, pour remplir la mission qu’clle tient de
Diky, elle est obligée de donner des régles a 1'exercice
de la liberté, ces regles doivent toujours &tre inspirées par
Pintérét général el parle vrai bicn de la société; ap-
préciation qui n’est point laissée aux caprices du chef,
mais que régle I'enscignement infaillible de la sainte



LA LIBERTE. 267
Eglise. L'glise est en effet au milieu des hommes la gar
dienne de toutle juslice et de toute vérité, méme dans
I'ordre naturel ; il est de foi qu’elle est I'infaillible inter-
prete du droit naturel comme du droit surnaturel.

En second lieu, ’autorité a pour mission, et par consé-
quent pour devoir proprement dit de faire faire le bien ;
elle ne doit pas se contenter d’empécher le mal et de lais-
ser les gens faire le bien s’ils e veulent ; elle doit, dans la
mesure du possible ¢t sclon les circonstances, s'employer
tout entiere, avec un zcle infatigable, a aider, a fortifier,
a exciter la volonté de chacun ct de tous, afin que Jtius-
Grrist régne le plus parfaitement possible, et dans l'or-
dre directement religieux, et dans l'ordre civil et politi-
que, et dans 'ordre domestique et privé. Ce caraclére actil
de la mission de 'autorité est fort méconnu aujourd’hui ;
il est cependant le plus brillant fleuron de sa couronne.
(Pest une si grande et si sainte chose que de faire faire le
bien aux hommnies!

XIV

S'il est vrai que l'autorité est l'ennemie
de la liberté.

L'Eglise, disions-nous plus haut, a pour devise : Li-
BERTE. Mais & coté de cette devise, elle en a une autre,
qui la compléle; c’est la grande parole qui effarouche
si fort tous nos libres-penseurs : AuTORITE.

Esprits peu éclairés, et confondant Paulorité avec la
tyrannie, ils croient bonnement que I'autorité ot la li-



268 LA LIBERTE.

berté sont ennemies ’'une de I’autre, ct que I'une exclut
Pautre. C'est justement lc contraire qui estlavérité : 'au-
torité, avons-nous dit, estla puissance divinement délé-
guée a cerlains lommes, afin d’aider les aulres a con-
server inlacte la puissance que Dieu leur donne pourqu’ils
atteignent leur fin, et pour qu’ils accomplissent sa sainte
volonté. « Ce n'est pas s’opposer & un fleuve, dit Bos-
suet, ni batir unc digue en son cours pour rompre le fil
de ses eaux, que d’élever des quais sur ses rives, pour
empécher qu’il ne se déborde et ne perde scs eaux dans
la campagne ; au contraire, ¢’est lui donner le moyen de
couler plus doucement dans son lit, et de suivre plus cer-
tainement son cours naturel '. »

L’autorilé est donc le quai dont la force prolecirice
cmpdéclie le débordement du fleuve de laliberté. Elle est le
garde-fou, le parapet du pont: ce garde-fou n’empéche
personne de passer;il est seulement la pour empécher les
gens de tomber & P’cau.

La liberté estla vie ; "autorité est I'ordre qui regle et
protege la vie. Loin qu’ll y ail antagonisme entre la
vrate liberté et la vraie autorité, il exisie entre elles,
au contraire , unc union intime, tellement intime , ue
Pune appelle lautre.

Si la liberté est la puissance d'atteindre notre fin par
les moyens qui convienncnt, P'autorité est la puissance,
également 1nstituée de Dizu, destinée a nous faire attein-
dre cette fin, & nous aider a I’atteindre, & nous en faciliter

I Sermon pour la véture d'ane Postulante hernardine.



LA LIBERTE. 269
les moyens ; en un mot, & aider, & protéger notre liberté.
L’autorité est & la liberté ce qu'est la coquille d'un
ccuf au petit oiscau qu'ellerenferme : elle ne le renferme
pas pour I'étouffer, mais au contraire pour protéger sa fai-
blesse , pour le faire vivre, pour lui faire atteindre sans
péril le jour de’éclosion. Sans la coquille, pas d’oiscan:
I’'union des deux constitue ’cenf, et réalise ainsi la vo-
lonté de Dy, créateur de ce petit oiseau.

Notre coquille en ce monde, la force protectrice qui
nous permet d’arriver vivants au jour bienheureux de
notre naissance ala vie éternclle, ¢'est J&sus-Corist, notre
grand el doux Sauveur; par lui-méme ou par ses déléguds
et représentants, il nous apprenda connaitre ce que Diru
veut de nous; il nous donne les moyens et I'ordre de
Iexécuter; il nous fait faire le bien ; il nous fait attein-
dre notre fin parles moyens qui conviennent ; en d’autres
termes, loin de détruire en nous la puissance de la
liberté, il la protége, la développe et la conserve jusqu’au
bout.

Cela doit s’entendre- non-seulement de 'autorité directe
de Notre-Seigncur, mais de 'autorité de tous ceux qu’il
délégue pour nous faire faire le bien, pour nous empécher
de faire le mal, soit danslordre religieux, soit dans I’or-
dre civil, soit dans 'ordre domestique et individuel. Le
dépositaire, quel qu’il soit, de 'autorité du Seigneur, est
loujours, comme dit saint Paul, « le minisire de Dirg
pour le bien, Der minister in bonum', » et nous devons lu

! Ad Rom., xm, 4.



270 LA LIBERTE.

obéir comme 4 Diev méme, avec respect et amour. Et
ainsi, loin de géner notre liberté, ’autorité en est la sau-
vegarde, la protectrice et le salut.

Oh! quenous devons done, nous, enfants de la liberté
véritable, aimer et vénérer la véritable autorité sous tou-
tes ses formes ! L’autorité, ou la loi, qui en est ’expression,
ne nous lie que pour nous délier, dit gracieusement saint
Augustin. L'autorité n’est pas moins digne d’amour que
la liberté : P'une et l'autre viennent de Diku par Jgsus-
Cnnist, et ont un seul el méme but, souverainement bon,
souverainement désirable, a savoir, de nous faire réali-
ser, le plus possible, notre destinée sur la terre.

XV

De la liberté de l'esprit humain dans la foi catholigque.

Ici vient se poser tout naturellement la fameuse ques-
tion de la liberté de penser. C’est la formule favorite de
I'incrédulité moderne: « L'Eglise enléve & ’homme la
premicre de ses libertés, la liberté de penser!

I’Eglise n’enléve rien & 'homme. Qu’on applique &
son aultorité doctrinale et infaillible ce que nous venons
de dire de autorité en général, et 'on verra immédia-
tement que, dans sa soumission a ’Eglise, la pensée hu-
maine n’est ni détruite, ni génée , mais simplement gui-
dée dans la voie de la vérité, éclairée d'une lumiére plus-

pure, et préservée des erreurs qui pourraient la désho-
norer., |



LA LIBERTE. 271

Par suile des négations impudentes qui, depuis
trois siécles, et surtout depuis le sicele dernier ont 6té
jetées a la face de Eglise, les intelligences sc trouvent
aujonrd’hui tellement déchristianisées, que beaucoup d’es-
prits sérieux et sincéres croient voir un antagonisme radi-
cal entre la liberté de l'esprit humain et la soumission
delafoi catholique. lls s’imaginent que pour croire il faut
abdiquer sa raison, et qu’au point de vue de la science,
de la philosophie et de la liberté intellectuelle , la foi est
pour le catholique ce que la cage est pour Poiseau : une
prison. Ce préjugé est au fond de bien des tétes, et il im-
porte d’en montrer la fausseté.

Avant tout voici un fait, brutal et inexorable, comme
tous les faits : Vous avez entre les mains les écrits de
nos grands hommes catholiques ; de saint Augustin, par
exemple , de saint Thomas, de saint Bernard, de Suarez,
de Bossuet , de Fénelon, de Pascal ct de tant d’autres.
Diles-moi, ces hommes-la étaient-ils, oui ou non, des
hommes de génie? Elaicnt-ce, comme on dit aujour-
’hui, des penseurs , de profonds penseurs ? La foi a-t-elle
géndé I'essor de leur magnifique intelligence ? Ces grands
hommes dédaignaient-ils la science, la science humaine,
la philosophie, les sciences naturelles ? Si, dans 'ordre de
la pensée et du savoir , vous occupiez la place de Y'un do
ces beaux génies, vous croiriez-vous humilié ? Et la cage
qui leur a permis de déployer ainsi leurs ailes pour voler
si haut et pour dépasser tous les autres hommes, cette
cage vous scmble-t-elle une prison pour I'intelligence?

El sans remonter jusqu’a ces géants de la foi et de la



272 ' LA LIBERTE.

sclence réunies, trouvez-vous (ue nous autres, chrétiens
d'aujourd’hui, nous ayons beaucoup moins d’esprit que -
vous , moins de vrai savoir , moins d'intelligence philoso-
phique, moins d’amonr pour la vraic science , pour les
arls, pour les letires? Trouvez-vous que vous ayez plus
de bon sens que I'iglise? Trouvez-vous que vos théories
de gouvernement vaillent les siennes ? que vos professeurs
vaillent nos Docteurs?

Nous avons plus de vrai savoir que vous; nous ai-
mons la vérité et la science plus (ue vous ; nous connais-
sons mieux quc vous les grands monuments du génie hu-
main dans les siécles passés , et nous les admirons avec en-
thousiasme ; nous puisons dans les lumiéres de la foi une
force merveilleuse pour soutenir et pour éclairer les tra-
vaux de notre raison, pour discerner ct démasquer vos
erreurs ; nous nous sentons libres, forts el} joyeux dans
I’atmosphére divine dont I’Eglisc nous enveloppe. Que
venez-vous done nous dire : « La foi étouffe la raison? »
Yous parlez de cc que vous ignorez.

L’'immutabilité des vérités de la fol ne géne pas plus
la liberté de l'esprit humain, que 'immutabilité des
axiomes de la géoméirie ne géne la liberté des raisonne-
ments mathématiques. Bien plus, la fixité dec ces axiomes
est tout le secret de la force irrésistible du raisonnement
qui les prend pour point d’appui. Notre foi aide notre
raison, bien loin d’en paralyser I'essor ; clle la délivre de
I'ignorance et du doute , bien loin de ’asservir. La vé-

rité délrvre toujours.
L’expérience I'a démontré mille fois : en dehors des



LA LIBERTE. 273

lumieres de la foi catholique, la seience arrive promp-
tement aux incertitudes, au doute, et va sc perdre dans
Ics abimes du scepticisme. C'est I’état de la science al-
lemandc; c’est I'élat ot en sont réduits hon nombre de
nos esprits forts, philosophes, médecins, astronomes,
mathématiciens , chimistes. « Je ne crois plus & rien, »
disait un jour amérement ’'un d’eux. A ce point de vue,
le protestantisme et le voltairianisme ont tué la science.
Le préjugé que nous combattons ici est vraiment incx-
plicable. Depuis quand une plus grande lumiére, ajou-
tée & une petite, a-t-elle empéché un homme d’y voir
clair ? La lumiére naturclle de la raison, tout excellente
qu'elle est, toute nécessaire que la proclame I'Eglise ,
cst & la lumicre surnaturelle de la fo1, ce qu’est la lu-
mic¢re d’'une lanlerne a la lumiére du soleil. J’ai ma lan-
terne A la main, aussi lumineuse, aussi brillante que vous
~ voudrez la supposer ; je marche a sa lumiere; mais je
ne vois pas loin devant moi, autour de moi, derriére moi,
ot, quel que soit son ¢clat, 'espace qu’elle éclaire est tou-
jours bien restreint. Vienne le jour : a la lumiére terrestre
de ma lanterne, que la lumicre du soleil n’éteint pas,
j’ai le bonheur de voir se surajouter une lumierc cé-
leste, mille fois plus parfaite, mille fois plus claire;
A une lumicre inférieure cst venue s’adjoindre une lu-
miére supérieure ; ma marche n’en est que plus assu-
rée, car je vois hien plus clairement la voie que je dois
suivre, les obstacles que je dois éviter ; mon horizon s’est
grandement ¢largi. Parce que je suis plus éclairé , je suis
pluslli])re, plus fort, plus stir de moi-méme, plus heu-
v, |8



274 LA LIBERTE.
reux. Tel est ’esprit humain quand il marche & la lumiére
de la foi : 1l garde toute sa liberté, et méme il la décuple.

« Mais, dira-t-on, si la science, ct principalcment la
géologie, I'astronomie, la physique venaienlt & faire quel-
gque découverte qui fit en contradiction avec les ensei-
gnements de la foi, est-ce que la foi ne nous empécherait
pas de "admettre ? Et cependant , dans ’hypothese , cette
découverte serait une vérité. La foi dés lors ne serail-
elle pas manifestement ’ennemie de la vérité, ’ennemie
de la science ? « — En effet, si la sciecnce humaine faisait
une découverte, une découverte absolument certaine, in-
dubitable, évidente, qui {ut évidemment opposée aux
connées de la foi , nous serions acculés dans une impasse,
ct nous verrions, chose absurde, une vérité contredisant
une vérité. Mais de quel droit fait-on une semblable hypo.
thése? Supposer ’absurde est-ce. raisonner? Une vérité as-
tronomique a-t-elle jamais détruit une vérité géologique ?
tne vérité géologique a-t-elle jamais contredit une vérité
historique , une vérité mathématique, ete.? N’ayez pas
peur: il n’arrivera pas davantage qu’une vérité scientifi-
(ue quelconque vienne jamais contredire une vérité ré-
vélée.

Depuis dix-huit si¢cles, la science profane fait le pos-
sible et I'impossible pour trouver en défaut la doctrine
révélée et pour metire en contradiction la Bible et les scien-
ces naturelles, la foiet la raison, et elle n’ahoutit qu’a des
déceptions. Il n’y a pas de siecle ouelle ne chante victoire
trois ou quatre fois; dans le notre, ¢’a é1é le systeme de
la Place, le fameux zodiaque de Dendérah, la génération



LA LIBERTE: 275
spontanée, Ies hiéroglyphes de 'Egypte et de I'Inde, les
fossiles, etc., etc.; pendant deux ans, trois ans, cing
ans, ils ont cru en avoir fini « avec le Galiléen; » ils ont
dit avec Renan : « Pour le coup, il est enterré! » Et
un rayon de vraie science a suffi pour mettre a néant
ces prétendues découvertes, contraires a la parole de
Digv .

Il est impossible que les sciences naturelles fassent
des découvertes réelles, réellement opposées a la foi,
parce que la nature ct la foi vicnnent toutes deux du
méme auteur, du Dmev de vérité, du Dievde lumicre, du
Dieu dessciences. Quoique inféricures par leur objet, les
vérités naturelles n’cn sont pas moins des vérités, filles de
Dicu; et lorsque la VERITE incarnée est apparue au milieu
du monde sous le nom adorable de JEsus, la raison comme
la foi, la nature comme la grice, ont eu a I’adorer-comme
leur principe unique et comme « la lumi¢re véritable qui
éclaire tout liomme venant en ce monde ». La lumiére na-
turelle est le rayonnement de Jésus-Cunisr, auteur de Ia na-
ture; la lumiére surnaturelle est le rayonnement de ce
méme Christ, auteur de la grice : entre clles deux, il y a
distinction mais union, union mais subordinalion ; jamais
de contradiction. Donc, a priori, I’hypothése en question
ost impossible, absurde, chimérique, contradictoire dans

1 Voir, pour de plus amples détails, un résumé de ces prétendues
découvertes avec une courte réponse, dans le petit traité intitule :
la Foi devant la science moderne. —Voir encore le beaun livre du car-
dinal Wiseman : les Sciences naturelles duns leurs rapports avec la reli-
gion révélce.



276 LA LIBERTE.

les termes, et ¢'cst une des raisons pour lesquelles, a pos-
teriori, elle ne s’est jamais réalisée, et risque fort de ne
se réaliser jamais.

Terminons, en faisant remarquer que les enseigne-
ments de la fol nous venant directement de Dieu par
Eglise, ne sont pas seulement plus clairs, plus lumincux
que tous les autres, mais de plus qu’ils sont absolument
certains et infaillibles. Nous pouvons, nous devons les
prendre pour des points de départ immuables, de la
vérité desquels nous sommes totalement strs; il n’y a la
matiére 4 aucune hésitation, & aucun doute. Anssi sommes-
nous forts de la force méme de la vérité dans notre lo-
gique chrétienne; et c’est précisément cette force qui
donne & notre esprit une magnifique liberts. Pendant que
les autres, & la lueur de leur lanterne géologique,
astronomique, chimique, scicntifique, titonnent et hési-
tent, nous autres au grand soleil du Christ qui brille au
firmament de ’Eglise, nous avancons , fiers ‘et joyeux,
sans crainte et sans hésitation, comme de vrais enfants
de la lumicre et de la vérité.

Donc Pesprit humain est admirablement libre dans la
for catholique. Il w’est pas indépendant, mais il cst libre.

XVI

Comment les prescriptions de 1'Eglise, si astreignantes
en apparence, ne font que garantir notre liberteé.

Le joug des prescriptions de I'Eglise parait lourd qucl-
quefois, L'ignorance et la tiédeur murmurent en présence



LA LITS. 277

de ces lois multipliées qui chaquesemaine, presquechaque
jour, viennent s’imposer a la volonté, géner ses mouve-
ments etlul dire, avec ’autorité méme de Diev : Tu feras
ccci; tune feras point cela. Ta vas faire maigre ; tu vas jet-
ner ; tuvas laisser laton travail, parceque ¢’est aujourd’hui
dimanche, parce que c¢’est aujourd’hui féte d’obligation;
tu vas aller & la messe et sanctifier ce jour. Voici Pidques
qui approche : tu vas faire ton caréme ; tu vas aller te
confesser; tu communieras au moins une fois I’an ete.

Ce n’est pas tout : I’Eglise entre bien plus avant dans
le détail de notre vie de chaque jour. Semblable & une
meére vigilante, bonne mais ferme, qui veille de pres
non-seulement & la nourriture de ses enfants, mais &
leurs vétements, a leurs jeux et a leurs récréations, a
leurs lectures, & tout ce qui les touche, I'Eglise veille de
méme au salut et a la sanctification de ses enfants, et pour
les préserver du mal, qu’elle connait et qu’ils ne connais-
sent pas assez, elle leur défend tout ce qui pourrait nuire a
leur foi, & leurs mceurs et a leur véritable bien. Elle leur
défend de lire tels et tels livres, tels et tels journaux ; de se
livrer a tels et tels plaisirs dangereux, auxquels les mon-
dains s’abandonnent tout a leur aise. Elle leur ordonne
de ne pas fréquenter cette compagnie, amusante mais cor-
ruptrice ; de ne pas lire ce roman, quoiqu’il soit fort a la
mode ; de ne pas faire de la nuitle jour, et de ne pas s’cx-
poser follement aux séductions du monde, comme un pa-
pillon a la flamme qui dévore. Elle lui impose une quantité
de lois, soit positives, soil prohibitives ; et il faut recon-
naitre qu’il n’est pas toujours commode d’observer ces lois.



278 LA LIBERTE.

Est-ce la de la liberté? se demandera-t-on peut-éire.
Quelle vie ! les mondains ne sont-ils pas bien plus libres,
et partant bien plus heureux? Cette sujétion n’cst-elle
pas pénible, et méme humiliante?

Pénible, cela se peut ; mais humiliante, mais cnncmie
de la liberté, non. _

L’obéissance catholique est pénible parfois, parce
quelle est un combat opinidtre, une lutte de tous les
jours. L’Eglise, qui n’est pas une idéologue comme la
Révolulion, nous prend tels que nous sommes, et non pas
tels que nous devrions étre; elle nous prend avec nos
concupiscences et nos passions, dont le Baptéme ne dé-
truit pas le germe et qui subsistent en nous ici-bas,
comme punition de la déchéance originelle et comme
épreuve de la vertu chrétienne; elle sait que ces concu-
piscences et ces passions, de connivence avec la perver-
sité du monde, nous empécheraient infailliblement d’at-
teindre notre fin dernicre, et par conséquent le bonheur :
elle vient donc 4 nous, avec sa grande et maternelle
charité, avec le courage que donne ’amour, et nous
impose tout un ensemble d'observances dont le but uni-
que est de nous rappeler sans cesse & nous-mémes, de
nous empécher d’oublier Jtsvs-Carist, I’éternité, le salut,
les grandes réalités de la vie; de nousrappeler la néces-
sité de la pénitence, la nécessité de la pricre, la nécessité
de vivre d’'une autre vie que de la vie de la terre; en un
mot, de nous rappeler incessamment que nous sommes
chrétiens et que nous avons une adme  sauver.

Minutieuses en apparence, ces ohservances catholiques



LA LIBERTE. 279
sout en réalité trés-importantes et tres-sensées. Elles ne
sont pas seulement uliles, elles sont nécessaires : elles
sont aux commandements de Digu et aux vertus chré-
tiennes, ce que sont aux organes de notre corpsles os du
squelette. Les os ne sont que de la chaux, matiére in-
sipide et sans vie; et cependant ne sont-ce pas les os gul
soutiennent tout le corps? Sans eux, nos organes les plus
délicats, nos muscles, notre chair ne scraient plus (u’un
amas informe. Le squelette, dur et inflexible, est comme
le soutien de toute la vie organique et la raison d’étre
des formes, du mouvement et de la beauté du corps. Lui
aussl, il impose une certaine contrainte a tous les or-
ganes qu’il soutient; car il les maintient chacun a4 sa
place. -

Tel est le role bienfaisant des prescriptions de 1'Eglise
au milieu de l'organisme de la vie et des vertus chré-
tiennes. Prescriptions matérielles et tout extérieures, elles
semblent aux esprits peu déelairés étre non-seulement
inutiles, mais fatigantcs, mais nuisibles; prescriptions
intellectuelles et morales, elles semblent n’étre ue de
la servitude : il n’en est rien. Elles n’entravent en réalité
que les révoltes du vieil homme; elles ne lient et n’em-
péchent que la licence ; clles ne retranchent que ce qui
est mauvais ou du moins dangercux ; elles apportent &
Pdme la liberté, bien loin de la courber sous un joug.

Augssi un vrai catholique, bien loin de rougir de son
obéissance & I'Eglise, s’en fait-il gloire ; et presque tou-
Jours, il faut le dire, il n’en cst que plus estimé des im-
pies eux-mémes, J’ai connu quatre ou cing étudiants en



280 LA LIBERTE.

droit, cbrétiens dans ’Ame, qui, les jours maigres, al-
laient exprés prendre leurs repas dans les restaurants
les plus fréquentés par leurs camarades ; ils y deman-
daient, haut ct ferme, des aliments maigres et faisaient
leurs beaux signes de croix avanl et apres le repas.
« Jamais, me disait dernierement Pun d’eux, jamais per-
sonne ne nous a rien dit ; au contraire, tfous nous res-
pectaient ; et comme nous n’étions pas précisément les
plus bétes, notre fermeté donnait du courage a beaucoup
d’autres. »

Et puis, il en cst, pour nous, de 'autorité de I'Eglise
comme de 'autorité de Notre-Seigneur: par un effet de
la grice divine, nous I’aimons, nous la voulons, nous
’acceptons spontanément et librement, comme le plus
grand bien qu’il nous soit donné de recevoir ici-bhas ;
nous la vénérons, parce qu’elle est divine ; et nous sa-
vons qu’elle ne nous commande jamais rien que de sage,
de juste et de bon ; nous obéissons & 1'Eglise ,- comme
des enfants & leur mére. Aussi, ne voit-on jamais un bon
et vrai chrétien murmurer contre les saintes prescriptions
catholiques. Ceux-la seuls se plaignent et murmurent qui
n’ont pas le courage de les observer ou qui ne veulent
pas les comprendre. Pauvres esclaves du respect humain
ou de I'ignorance !



I.A LIBERTE. 281

XVII

De la fausse autorité, qui est ’ennemie mortelle
de la liberté.

- Ge que nous venons de dire s’applique exclusivement
a la vraie autorité, & 'autorité légitime, qui s’exerce 1é-
gitimement et qui ne fait qu’accomplir les volontés tou-
jours ‘bienfaisantes de Cclui de qui elle émane. 1l en est
tout autrement de la fausse autorité, qui n’est qu’unc
odieuse caricature de la véritable.

La vraie autorité¢ vient de Diev et méne 'homme a
Diev ; la fausse vient de 'homme et sacrifie Phomme
4 Phomme. La premiére est un mandat sacré, ou le dé-
positaire de la puissance divine ne commande aux hom-
mes que pour obéir lui-méme & Dikv ; et ains tous obdéis-
sent ; tous, chefs et sujets, gouvernants et gouvernés, ac-
complissent la volonté du souverain Maitre de tous : la
seconde, Pautorité fausse, est, ou bien un mandat sans
valeur donné par des gens qui n’ont pas le pouvoir de
le donner, ou bhien une usurpation plus ou moins bru-
tale ; le possesseur du pouvoir commande pour dominer ;
il courbe ’liomme sous le joug arbitraire de I'homme ; il
se constitue le maitre, le supdérieur de celui dont il n’est
que I’égal ; et quand méme il commande le bien, il n’a
pas le droit de le commander. Rien ne régle I’exercice
de sa puissance ; et le droit de la force remplace la force
du droit. C’est ’homme qui régne sans Diev ; et non plus
Diev qui regne, qui gouverne par I'homme. La fausse



282 LA LIBERTE.

liberté s'appelle la licence ; la fausse autorilé s’appelle la
tyrannie : elles sont abominables I'une et ’autre : mats
entre les deux, la plus abominable sans coniredit et la
plus sacrilége, c’est la tyrannie. Dans le plan divin du
gouvernement du monde, ’autorité est, en effet, une
puissance plus sainte encore, s'il se peut, que la liberté :
¢’est un don supérieur ; la liberté n’est que la puissance
de faire le bien, tandis que 'autorité est la puissance de
le faire faire ; I’une réalise un bien individuel ; 'autre,
un bien public et universel. L’autorité est une force ajou-
tée a une force, unc grice ajoutée a une grice; voila
pourquo; sa corruption est un mal plus grave.

Nous constations plus haut qu'en dehors de la foi il
ne pouvait point y avoir de liberté véritable, parce que
seule la foi fournit & I'homme et a la société les éléments
surnaturels qui constituent la vraie liberté. Il en est de
méme de P'autorité : en dehors de la foi Vautorité ne
peut pas connaitre la (in supréme pour laquelle elle est
instituée au milieu des hommes; ellc ne peut pas con-
naitre les moyens de réaliser cette fin, qui, aprés tout,
est surnaturelle ; enfin, elle manque de la force néces-
saire pour écarter les mille obstacles qui se dressent de-
vant elle; et, pour conduire les hommes, elle ne dis-
pose que de la force brutale ou de la séduction.

Le monde moderne ne connait pour ainsi dire plus
Pautorité chrétienne ; par son fatal principe de la sépara-
tion de 'Eglise et de PEtat, de la foi et de la raison, de
larévélation et de la science, de 'ordre surnaturel et de
Pordre naturel, il est sorti des voies de Diev, et a perdu



LA LIBERTE. 283

du méme coup la vraie notion de I’autorité et la vraie no-
tion de la liberté. L’axe de la société, telle qu’il la réve,
n’cst plus en équilibre ; cet axe ne pose plus sur scs deux
pivots nécessaires et providentiels, 1'autorité et la liberté
véritables ; et c’est pour cela que rien ne marche. Nous
allons de Charybde en Scylla : d’un exces nous tombons
dans un autre exces ; d’une erreur, dans une autre er-
reur ; 'anarchie, qui est la fausse liberté parfaite, nous
rejeite dans le despotisme, qui est la fausse autorité par-
faite ; et du despotisme nouns retombons dans I’anarchie.
D’un coté comme de I’autre, nous sommes dans le faux,
et le démon se moque de nos angoisses. Quand donc les
révolutions nous ouvriront-elles les yeux?

XVIII

De la fausse autorité,-et des abus de pouvoir
dans l'ordre religieux.

La fausse autorité pénétre partout, comme la fausse li-
berté : c'est la téte et la queue du vieux Serpent. Avant
tout, elle cherche 4 bouleverser la société religieuse, la
plus sainte et la plus importante de toutes. Dans I'ordre
religieux, la fausse autorité, c¢’est I'homme imposant,
sans mandat divin, & d’autres hommes des vérités a
croire, des devoirs A pratiquer, des régles arbitraires de
conscience.

En mati¢re de religion, Notre-Seigneur est, plus direc-
tement encore que dans le reste, le seul Hiérarque et le



284 LA LIBERTE.

seul Seigneur, chargé par le Pére céleste d’enseigner et
de gouverner les hommes. Si le bon Pasteur communi-
que son autorité sainte & certains hommes qu’il daigne
choisir & cet effet entre tous, ce n’est point pour abdi-
quer, ni pour que ces hommes, faillibles et imparfaits,
se substituent a Ini; sa volonté expresse est, au con-
traire, qu’ils s’identifient & lui par une obéissance pleinc
ct entiére, et que ce ne soit plus eux, mais lui, lui seul,
qui enseigne par eux les fidéles, qui les dirige dans les
voies de la vérité et de la sainteté, qui les gouverne et
qui leur fasse accomplir les volontés de son Pére. « Je vis,
non plus moi, mais le Christ en moi ; » cette grande regle
apostolique s’applique aux ministres de Dicv, plus intime-
ment, plus totalement encore, s'il se peut, gu’aux au-
tres chrétiens.

Jugez par 12 du role qu'assume le prétre ou I'Evéque,
qui, oublieux de sa mission toute divine, se substitue a
Notre-Seigneur et se met & enseigner aux peuples autre
chose que la doctrine de Jésus-Curist ; qui parle en son
nom propre, et non plus au nom du seul Seigneur et du
seul Docteur ; qui, foulant aux pieds la libert¢ des cons-
ciences, ose leur imposer ses pensées personnelles, ses
doctrines, ses erreurs, ses volontés, son joug! Tels
ont été tous les hérésiarques, depuis Arius, Nestorius,
Eutycheés, Photius, etc., jusqu’a Luther, Calvin et tous
les modernes novateurs. Tels sont, de nos jours encoro,
les Evéques schismatiques et hérétiques d’Angleterre, de
Russie, et des vieilles sectes dont les honteux débris cou-
vrent I’ Orient.



LA LIBERTE. 285

Tels sont tous ceux qui, en dehors de la sainte Eglise,
sc¢ donnenf & eux-mémes la mission d’enscigner et de
précher. Tous les ministres protestants, sans exception,
qu’ils soient ou non de bonne foi ; tous les popes russes,
tous les prédicants schismatiques, tous les chefs de la
franc-macgonnerie (qui cst une véritable secte antichré-
tienne ) pratiquent la fausse autorité en matiére de reli-
gion. Ce sontdes tyrans dans ’ordre spirituel. L’autorité
qu’ils s’arrogent est fausse et nulle; loin de venir de JE-
sus-Cimist, clle est contre lui; elle vient du démon, pére
du mensonge, docteur des hérétiques et ennemi acharné
des véritables pasteurs de 'liglise. A plus forte raison en
est-il ainsi des chefs de scctes ou _d’Eglises séparées ; en
Angleterre,, en Russie, etc.

Mais, dans le sein de I’Eglise clle-méme, la (ausse au-
torité peut, du moins dans une mesure, se glisser dans
le gouvernement spirituel du peuple chrétien: c’est le
coté humain de la Papauté, de ’Episcopat et du Sacer-
doce. Ce cOlé humain existera toujours; car toujours les
Papes, les Evéques et les prétres seront des hommes ;
mais Pautorité ecclésiastique, toujours sainte ct parfaite
en elle-méme, réprimera, réformera incessamment ces a-
bus; de sorte que, dans VEglise, les abus de la faussc
autorité ne sont jamais trés-considérables, ni surtout ir-
rémédiables.

Lc Pape, en tant que Pape et pour le bien géndéral
de I'Eglise, est divinement sauvegardé, par I'Esprit-
Saint, des abus d’autorité dans!’enseignement de la doe-
trine et dans le gouvernement général de I'Eglise. Ce



280 LA LIBERTE.

n’est pas, en effet, pour lui personnellement,, mais hien
pour nous, pour I'Eglise entiére,, pour tous les Evéques,
pour tous les prétres, pour tous les fidéles, méme pour le
monde non encore chrétien , qu’il est infaillible. Par lui,
Notre-Seigneur prévient ou réprime les abus d’autorité
qui pourraient s’introduire dans I'administration des k-
glises particuliéres; chaque Xvéque , en cffet, peut fail-
lir dans 'exercice si difficile, si compliqué, de son au-
torité sacrée; il peut enseigner de fausses doctrines, ainsi
que cela s’est vu dans tous les siccles ; il peut abuser de
son autorité pour maltraiter les prétres, pour lancer d'in-
justes ordonnances ¢l poser des régles contraires au droit
canonique; 1l peut diriger son clergé et son peuple dans
des voies qui nc sont point celles du Siége-Apostolique.
Bien qu'’ils solent revéius d’une autorité aussi réelle que
vénérable, nos Evéques ne sont point infaillibles, et
n’ont pas besoin de I’dtre : il suffit, en effet, d’un seul
principe absolu de vérité, de justice et de sagessé, au
centre de I'Eglise, qui a, pour premier caractére, 1°u-
nité.

Confirmé par l'infaillibilité du Chef, chaque Evéque
dans son diocese surveille & son tour, réforme ctréprime
les abus de pouvoir que Pinfirmité humaine suscite né-
cessairement de temps & autre dans les rangs du clergé:
st un curé, un prédicateur, un prétre quelconque abuse
de I'autorité de son ministére pour enseigner quelque er-
reur, pour faire quelque chose de répréhensible au point
de vue des meeurs ou de la discipline , 'Evéque intervient,
rétablit le droit et remet toutes choses en place. Si la



LA LIBERTE. 287

douceur ne suffit point, il sévit, et, semblabe au divin
Maitre, il domine par la justice ceux qui refuseraient de se
laisser diriger par la bonté el par amour.

Et ainsi, dans I’Eglise , les abus de pouvoir, les excés
de.la fausse autorité ont leur remede immédiat; et le
mal ne peut entamer la vie du corps entier.

Dans I’Eglise seule, par un effet de Vinstitution di-
vine, fait posilif qui s’impose au monde entier, Jisus-
Curist a déposé la seule véritable autorité religieuse ; et,
par cela seul qu'un prédicant religieux quelconque n’est
point catholique, il est certain a priori qu’il n'a aucune
autorité légitime. Le degré d’erreur n’y fait rien : imans
tures, bonzes chinois ou japonais, lamas du Thibet, der-
viches et faux prétresdes lndes, fétiches des peuples sau-
vages, préires mormons, minisires anabaptistes, cal-
vinistes, luthériens, anglicans, presbytériens, vaudois,
protestants de toutes nuances; évéques, pretres et diacres
russes ou grecs; lous, quels qu’ils solent, du moment
qu’ils ne sont point ministres de la sainte Eglise catholi-
que, apostolique , romaine, sont des loups, et non point
des pasteurs ; leur autorité apparente n’est que tyrannie
et despotisme religieux ; loin d’obliger la conscience,
celle fausse autorité doit étre pour tout fidéle un objet
d’horreur.

Rien n’cst détestable comme le despotisme religieux.



288 LA LIBERTE.

XIX
Du droit de chacun & la liberté dans le service de DIETU.

Nous n’avons pas le droit de servir Diev comme nous
I'entendons ; il veut étre servi a sa fagon, et non a la no-
tre, qui est faillible et aveugle; trop souvent la liberté
de servir Dizv comme on ’entend soi-ménie n’est autre
chose que la liberté de ne pas le servir. L’autorité de
I’Eglise nous est précisément donnée pour écarler le
caprice de celte grande et souveraine chose qu’on appelle
lc service de Dieu. Tous et chacun nous devons servir
Diev comme Dizu veut &tre servi et comme I'Eglise nous
proscrit de le servir. C’est dans cette vaste sphére de vé-
rit¢ et de bon ordre ques’exerce notre liberté en matiére
de religion : en dehors, ce ne serait plus de la liberté ;
ce serait de la licence. Du moment que nous ne sortons
pas de celte sphére, nous avons droit & une pleine et en-
tiére liberté.

L’Eglise étant la mére de cette sainte liberté, chacun
de ses enfants est appelé, de droit divin, & en jouir, non-
sculement dans sa vie publique, mais encore, et avant
tout, danssa vie privée. Nous devons é&ire libres dans le
service de Diev ; ct Pautorité , soit religieusc, soit domes-
tique, qu nous régit immdédiatement , ne doit jamais
comprimer, cncore moins cntraver 'essor de notre cons-
clence, _

Ici, comme partout , ’aulorité et laliberté ont le méme
objet : V'autorité est instituée pour éclairer la liberté , pour



LA LIBERTE. 289
I'empécher de s’égarer, pour la protéger, et aussi pour
I’activer, pour la faire avancer plus rapidement dans les
voies de Diev. Le role de 'autorité est un rble essentiel-
lement actif : c’est la force tutélaire qui fait faire le bien.
La liberté est la force qui fait le bien sous la directionet la
protection de ’autorilé. L'une et 'autre sont mariées en-
semble ; elles doivent demeurer trés-unies, s’accorder
pleinement et tendre au but unique de leur institution : le
pleinaccomplissement des volontés de Digv et la conquéte
de la fin derniére.

Or, il est beaucoup plus rare qu’on ne pense que, dans
le service de Digu, on jouisse pleincment de la liberté ;
et cela par la faute ou du moins par le fait de ceux qui
ont en main |'autorité et qui en abusent au lieud’en user.
On abuse de l'autorité du moment que I’on en use selon
son caprice, selon ses idées personnelles. Nous ne som-
mes pas les maitres des directions que nous donnons a
ceux que Diev a placés dans notre dépendance : celle au-
torité, quelle qu’elle soit, appartient en propre a Notre-
Seigneur; et, quique nous SOyons, nous n'en sommes que
lesdispensateurs. Or, la premicre qualité requise en cette
dispensation est qu 'elle se fasse comme le veut Notre-Sei-
gneur, ni plus ni moins; et cette volonté de Jtsus-Curist,
nous la connaissons certainement par les directions de
I'Eglise , par les décrets du Saint-Siége , par les régles
de la sainte théologie catholique, apostolique, romainc.

Hélas ! hélas! combien souvent lignorance ou le
parti-pris, ou parfois quelque chose de pire encore, ne

vient-il pas violer ce principe salutaire, protecteur de
v, 19



200 LA LIBERTE.

la liberté des consciences! C’est une espece de sacrilége;
car I'autorité dont on ahuse et la liberté qu'on viole
sont toutes deux des choses saintes, éminemment sa-
crées. On en répondra bien séricusement devant Disu.

Combien de fois un bon enfant, atliré par la grice
de Notre-Seigneur, ne se voit-il pas contrarié, entravé
de' mille maniéres dans 'accomplissement de ce que
Diev demande de lui ! Le pére, la mére, le maitre ou
la maitresse, qui ont pour devoir de lui faire faire la volonté
de Diev, se posent devant lui et 'empéchent d’avancer.
Il aimerait & prier, a aller & I’église : on le lui défend,
ou du moins on lui suscite mille difficultés. 1l a quelque
chose sur la conscience, et il voudrait aller se confesser :
on le remet aux calendes grecques, et sa pauvre petite
Ame reste ainsi en mauvais 6tat. Par cet abus de pou-
voir, on cobtrarie les meilleures inspirations de la
grice; on décourage cette piété naissante, et bientot
ce petit germe, que Notre-Seigneur destinait peut-étre
a devenir un grand arbre sur les rameaux duquel les
oisecaux du ciel pourraient s’abriter un jour, se des-
séche, s'atrophie et meurt. Pourquoi? Parce qu’on l'a
privé de sa liberté. Quelle responsabilité !

Et les abus d’autorité de tant de maitres a P'égard
de leurs serviteurs? de tant de patrons a I'égard de
leurs ouvriers ou de leurs apprentis ? Je mets en fait
que parmi les petites gens, sur mille qui vivent loin
de Diev, plus des trois quarts ne I'auraient jamais
abandonné, ou du moins reviendraient facilement a lui,
si leurs Supérieurs leur en donnaient et la facilité et



LA LIBERTE. 291

I’exemple. On a vu des régiments presque entiers remplir
leurs devoirs religieux, dés qu’un colonel chrétien se trou-
vait placé a leur téte. On en a vu d’autres cesser toute
pratique sous la compression morale, quelquefois méme
devant des menaces d’officiers impies. Pauvres gens! que
fait-on de leur liberté?

Ce que 'on en fait? On la détourne de son but légi-
time, et on la convertit en une affreuse licence. Ces
hommes, ces jeunes gens que 1’on empéche, directement
ou indirectement, de prier, de fréquenter I'église, d’assister
a lamesse et aux instructions religieuses, de se confesser
et de communier, de suivre les appels de Digu ‘et les
attraits de sa grice, on leur laisse toute facilité pour
mal faire; liberté de penser, de dire & peu prés tout
ce qu'ils veulent, quand il ne s'agit que de Dirv, de
Jésus-Carist, de la sainte Eglise, du Pape, des Evéques,
des prétres, des Religicux, de la foi, des choses sain-
tes; c’est cette liberté-la qu'on ose appeler la liberté de
la conscience, et comme on la respecte profondément,
on se garde bien d’y toucher. On a moins de respect
pour les consciences et pour les convictions, du moment
qu’il s’agit de politique : qu'un de ces libres essaye de dire
le moindre mot contre le gouvernement, immédiatement
Pautorité se dresse, et sait le mettre & la raison. En
d’autres termes, liberté de servir le démon, et non point
de servir Dieu; liberté de se perdre, et non point de
se sauver : voila I’état ol en sont réduites aujourd’hui
non des milliers, mais des millions de consciences;
cela crie vengeance au ciel.



202 LA LIBERTE.

La sainte liberté de la conscience, la liberté des Ames
est le voeu le plus cher de I'Eglise, et son cocur ma-
ternel veut, exige que les dépositaires de Pautorité,
quels qu’ils soient, protégent et favorisent loujours cette
liberté sacrée. S’ils la violent ou I’entravent d’une ma-
niere quelconque, ils manguent au premier de leurs
devoirs, et ils se perdent en perdant les autres.

Proclamons-le donc bien haut : dans les limites que
I'Eglise nous trace de la part de Digu, tout homme
a un droit strict & la liberté de sa 'conscience, a toule
sa liberté dans le service de Notre-Seigneur.

XX
De la fausse antorite dans l'ordre civil.

Dans Pordre civil et politique, comme dans I'ordre
religieux, la fausse autorité se résume dans la substi-
tution de Pnomme a Diev; c’est Phomme qui vient
mettre ses volontés arbitraires et ses caprices a la place
de la volonté, tounjours bicnfaisante, du Roi des rois,
du Maitre des maitres, Jisus-CanisT.

Par lni-méme, 'homme n’est pas plus que I’homme;
dans lordre civil, aussi bien que dans I'ordre religicux,
toute autorité vient de Diev, et aucun homme n’a le droit
de commander aux autres hommes, si ce n’est en vertu
d’une délégation divine. Dans la société civile et poli-
tique, cette délégation est indirecte, mais elle est réelle,
aussi réelle que dans l’ordre religieux ; elle est indirecte,



LA LIBERTE. 293
et se transmet soit par I’élection, soit par I’hérédité,
suivant la constitution spéciale de chaque peuple. La
forme des gouvernements n’y fait rien : qu'une société
soit constituée en monarchie, en aristocratie ou en
république, le pouvoir qui la régit légitimement n’est
qu'une délégation directe ou indirecte de Diev. De la
uniquement il tire sa légitimité, son autorité, son droit
de faire des lois qui obligent en ‘conscience, son droit de
diriger et de gouverner ses sujets.

La légitimité d’un pouvoir souverain, monarchique
ou autre, est quelquefois évidente; d’autres fois elle est
douteuse. Elle est évidente lorsqu’clle découle tout
naturellement de Uordre établi et de la constitution d’unc
nation : ainsi, & Rome la légitimité de la souveraineté
des Papes; ainsi, en France la légilimité de nos anciens
rois. Elle est encore évidente dans le cas ot un pouvoir
sérieux ramasse ’autorité gisant a terre, sans possesseur,
et qui, avec l'assentiment de la nation, rétablit I'ordre
sur les débris de 'anarchie. :

D’autres fois, la légitimité est douteuse, et alors ce
grand cas ce conscience nationale doit étre porté au
tribunal du seul Juge, constitué au milien des hommes
et des peuples, pour leur apprendre ce qui est juste et
ce qui esl injuste, ce qui cst selon la volonté divine,
ou ce qui lui est contraire; au tribunal du chef de I'E-
glise, du Vicaire de Diev, gardien et dispensateur infail-
lible de la morale publique et privée. Les peuples qui
ne veulent point de ce tribunal, n'ont plus & lenr service
que la force du sabre ct les sanglantes révolutions.



204 LA LIBERTE,

Tout pouvoir séculier qui ne présente point 'un de
ces caracteres de légitimité est illégitime en soi; celut
ou ceux qui l'exercent ne sont que des usurpateurs;
ils ne sont point les mandataires ni les délégués de Jiisus-
Curist, et la conscience des sujets n’est point liée. Les
qualités personnelles de l’usurpateur ne changent rien
a ce caractere illégitime ; et' s’1l arrive qu’on marche
d’accord avec lui, ¢’est uniquement pour éviter un plus
grand mal, et en attendant des temps meilleurs. C’est
ainsi qu'agit ’E glise avec les pouvoirs de fait, que ces
bons rapports sont bien loin d’absoudre et de légiti-
mer. _

Telle est, dans ['ordre civil et politique; la fausse au-
torité considérée en son origine.

XXI
Des abus de pouvoir dans I'ordre civil et politique,

L’autorité légitime peut s’exercer d’une maniere fort
illégitime ; de 12 les abus de pouvoirde tous genres, les
tyrannies, les caprices qui désolent les socictés et les fa-
milles. _

Le plus effrayant exemple de cet abus d’un pouvoir
légitime en soi a 6té donné au monde pendant trois
siécles par les Césars paiens; car, en dehors de I’Eglise,
il y a des sociétés et des pouvoirs légitimes qui, bien que
purement naturels, relévent, comme nous le dirons plus
tard, de 1'ordre surnaturel, et lui doivent éire unis. Eni-



LA LIBERTE. 295

vrés de puissance, les cmpereurs romains ne se servirent
de leur pouvoir que pour im posér au monde entier {outes
les folies qui leur passaient par la t&te; ils centraliserent
tout 'empire dans leurs mains, el cette centralisation in-
sensée a pris leur nom : le césarisme.

-Le césarisme est I’abus supréme de 'autorité. Avecdes
apparences plus brillantes, il est peut-étre plus délétere
encore que ’anarchie. Il tend & annihiler toutes los forces
vives d’une nation, a asservir ou a détruire tout ce qui ne
dépend pas de lui personnellement, I'Eglise cn téte;
son argument supréme n’est point la justice, mais la
force; aussi ’dme d’un gouvernement césarien est-elle
I'armée ; divinité nouvelle qui, cn son unité brutale, pré-
sente une trinité bien connue : infanterie, cavalerie, ar-
tillerie.

La formule du césarisme est ce blasphéme antichré-
tien, antinational : « 'Etat, ¢’est moi! » Plus un Souve-
rain est puissant, plus il risque de verser de ce coOté, et
de commettre le crime de I'asservissement de son peuple,
de la destruction des libertés légitimes, et avant tout de
la liberté religieuse.

Il n’y a que la foi et Pobéissance & I'Eglise qui puis-
sent empécher pleinecment un Souverain d’abuser de son
pouvoir. Seule, en effet, I'liglise lui apporte la lumiére
totale sans laquelle il ne peut gouverner selon Dixv, et la
force surnaturelle sans laquelle il ne peut dominer Vor-
gueil du commandement, remplir tous ses devoirs de Sou-
verain, réprimer lc mal et favoriser lo bien. Le premier
devoir d’'un Souverain, c¢’est d'étre chrétien, tres-chré-



295 LA LIBERTE.
ticn, plus chréticn que les autres. Sans cela, je le répéte,
’abus du pouvoir est la, toujours prét a entrer.

Touteloi contraire a la doctrine ou au bien de I'Eglise,
loute loi contraire & la volonté de Diev et par conséquent
au bien public, est un abus de pouvoir, un acte illégitime
et nul en soi, de quelque forme légale et solennelle u’on
ait pris soin de le revétir. Laloi n’est pas, en effet, comme
I'ont révé les idéologues de 89, I'expression d’une vo-
lonté purement humaine ; elle doit étre avant tout 1'ex-
pression de la volonté du souverain Maitre des hommes,
de Celui que nous appelons par cxcellence Notre-Sei-
gneur. _

Qu’on juge parla des abus de pouvoir de tous genres
(qui, depuis trois ou guatre siécles surtout, encombrent
nos hisloires nationales! Avec la renaissance des théories
paiennes et du droit paicn, avec les révoltes protestantes,
d’ou est sorti le gallicanisme parlementaire et politique,
et plus encore avec I'omnipotence militaire, le césarisme
a peu a peu remplacé dans le monde la monarchie chré-
tienne, la monarchie baptisée et soumise au Christ et a
son Eglise. Mortel & la vraie autorité non moins qu’a la
vraie liberté, cet odicux systcme tend partout & prévaloir.
Que Disu daigne écarler ce péril, par quelque coup ines-
péré de Providence, et qu’il ne permette pas que des na-
tions chrétiennes s’affaissent sous ce joug abrutissant !
L’Eglise n’a pu le briser que par de longs siécles de lutte,
(le tortures, de sacrifices de tous genres.

Et q’on ne s’imagine pas que !'abus du poavoir in-
fecte sculement les monarchies : les républiques, les aris-



LA LIBERTE. 297
tocratics, les pouvoirs les plus parlementaires et constitu-
tionnels ne sont pas a ’abri de ces petites faiblesses;.té-
moin chez nous les cxtravagances de 89, les horreurs
de la Convention ; témoin tout ce qui se pratique sous nos
yeux en ltalie, en Espagne, c¢n Belgique, en Suisse, en
. Autriche, au Mexique, aux Etats-Unis, un peu partout.
Au lieu d'un grand vampire public, personnel et respon-
sable, vous en avez une collection de petits, plus ou moins
enragés, plus ou moins distingués, suivant votre mérite
ou vos capacités : voila tout. Si cela ne s’appelle pas du
césarisme, c’est uniquement parce qu’il n’y a pas de Gé-
sars ; au fond, cela ne vaut pas micux ; le résultat est le
méme : c¢’est du despotisme délayé, qui pese presque au-
tant sur I'Eglise, sur les familles, sur les vraies libertés;
c’est de la tyrannie plus ou moins déguisée ; c’est de ar-
bitraire. Ce n’est plus celte chose sainte et bienfaisante
qu'on appelle Pautorité.

XXIL

De la fausse auntorité et des abus de pouvoir
dans la société domestique.

Le bon Diev ne donne au pére de famille son autorité
sur la mcre, les enfants et les serviteurs; a la mére son
autorité sur les enfanis et les serviteurs, et enfin aux en-
fants leur part d’autorité sur les serviteurs, que pour ré-
gner sur eux tous et sanctifier, les uns par lesauires, tous
les membres de la famille. La méme hiérarchie sc re-
trouve dans les trois ordres, avec le méme hut final :



298 LA LIBERTE.

dans I'Eglise, le Pape, 'Evéque, le prétre, le idéle ; dans
I'itat, le Souverain, les pouvoirs et influences secondai-
res, les sujets; dans la famille, le pére,-la mere, enfant,
le serviteur. Tout cela est voulu de Diku, et n’est insti-
tué que pour le bien de tous, pour le hien surnaturel et
pour le salut éternel de tous, au moins comme but su-
préme. |

Le pere de famille abuse de ’autorité et fausse sa mis-
sion sainte lorsqu’il donne a son épouse de mauvais
exemples, de mauvaises directions; lorsqu’il 'oblige oua
faire ce que Diev défend, ou & ne pas faire ce que Digu or-
doune; quand, d'une maniére quelconque, il la détourne
du devoir. Si par négligence il ne la soutient pas, et de la
parole et de ’exemple dans la bonne voie, il péche néga-
tivement; il manque a son devoir de chef de famille, et
ne remplit pas dignement le poste d’honneur et d’auto-
rité qui lui est confié. Notre-Seigneur lui en demandera
compte; car, nous 'avons vu, autorité n'est pas seule-
ment donnée pour empécher le mal, mais encore pour
protéger et faire faire le bien.

Le pere et la mére de famille abusent de leur pou-
voir lorsque, d’'une maniére ou d’une autre, ils font du
mal & leurs enfants et & lcurs serviteurs, au lieu de leur
faire du bien; quand ils leur commandent, quand ils
leur conseillent quelque chose de contraire & la volonté de
Notre-Seigneur; quand ils les exposent 4 perdre la foi ;
quand iis les détournent d’une vocation sainle ; quand ils
approuvent, ou méme quand ils tolérent, dansle sein de
la famille, des scandales, des abus qu’ils ont pour mission



LA LIBERTE. 299
d’empécher. Que d’enfants perdus, sinon par la faute pro-
prement dite, du moins par le fait de leurs parents! Que
de femmes délournées du service de Digu par leurs ma-
ris! Que de pauvres domestiques, que d’ouvriers génés,
pour ne pas dire tout a fait empéchés dans I'exercice
de leur liberté religieuse, la plus sacrée de loutes les
libertés !

Les pére et mére abusent encore, et d’'une maniere-
grave, de leur autorité lorsqu’ils confient ’éducation et
'enseignement de leurs enfants a des maitres, & des mai-
tresses sans religion, plus indignes encore qu’incapables
d’élever ces enfants comme Dikv et I'Eglise veulent qu'ils
soient élevés. Ainsi, ¢’est un abus flagrant de 1’autorité
paternelle que de mettre un enfant en pension dans ce
lycée, dans ce collége, dans cette école ol sa pauvre pe-
tite Ame fera presque infailliblement naufrage. On ne
doit pas compter sur des miracles de préservation, et
I'on est responsable devant Diev des chules dont on a
soi-méme posé la cause. Cet abus d’autorité est malheu-
reusement ce qu’il y a de plus commun anjourd’hui, la
plupart des maisons d’éducation dirigées par des laiques
étant des écoles d’immoralité, des manufactures de libres-
penseurs et de petits révolutionnaires en herbe.

Et quelle responsabilité pour les maitres, pour les pro-
fesseurs ! La pauvre jeunesse qu'ils enseignent est comme
livrée aux bétes : autrefois c¢’'étaient des coups de dents
et de griffes , aujourd’hui ce sont des coups de langue,
des blasphcémes, les plus pernicieuses erreurs. C'est en-
core pis; car maintenant ce sont les Ames qui périssent,



300 LA LIBERTE. |
et c’est toute la société que ’on corrompt et qu'on ruine
par la base.

Telle est, en ahrégé, la fausse autorité ; tels sont les
abus de Pautorité légitime : dans la société religieuse,
civile, domestique, c’est la violation la plus détestable de
Pordre providentiel ; c’est la violation de la liberté lLu-
maine 2 tous les degrés. Aussi la sainte Ecriture nous
déclare-t-elle « qu’un jugement trés-rigoureux attend
ceux qui ont autorité sur les autres' ». Autant le bon
usage de lautorité prépare une couronne magnifique
dans le ciel, autant les abus de 'autorité préparent des
chatiments terribles.

XXIHI

De la fausse liberté que le démon cherche & substituer
a4 la véritable.

Nous avons vu ce qu’est la vraie liberté et ce qu’est la
vraie autorité. Nous venons de voir en quol consiste la
fausse autorité , ainsi que les abus de l'autorité véritable.
Un mot maintenant sur la fausse liberté et sur les
bouleversements qu’elle engendre.

L'hommen’arien de pluscher quesa liberté : laliberté,
c¢’est son salut; c’est la loi fondamentale de sa destinée,
ef parconséquent de son bonheur. L’amour passionné de

! Judicivm durissimum his qui pracsunt fiet. (Sap., vi, 6.)



LA LIBERTI. 401
la liberté est comme un besoin instinctif du cceur hu-
main. Le vieux Serpent le sait bien, lul qui a perdu pour
toujours le bonheur, avec la puissance d’atteindre sa fin
derniére; il a perdu la liberté et le bonheur; et, dans sa
rage jalouse, il veut nous la ravir & nous-mémes. Mais
comment faire pour enlever a ’homme son cher trésor?

Il n’a pas osé I'attaquer en face : §'il lui eiit dit que la
liberté était mauvaise, qu'il fallait la rejeter, il n’aurait
eu aucune chance de succés. Il a 6té plus habile : il s’est
présenté a I’homme sous le masque et avec le nom magi-
que de la liberté elle-méme. La pauvre humanité s’y est
laissé prendre; elle s’y laisse prendre aujourd’hui plus
que jamais, et elle liche la proie pour 'ombre.

Qu’il y ait une fausse liberté, une liberté menteuse et
purement apparente , ¢’est ce qui résulte de la parole de
PEvangile : « Si le Fils de Dirv vous délivre , vous serez
vraiment ltbres'. » « Le Fils de Diev ne nous dirait pas
qu’il veut nous rendre vraiment libres, si, en nous faisant
espérer une liberté véritable, 1l n'avait dessein de nous
 faire entendre qu’il y en a aussi une fausse®? »

Or, quelle est cette liberté fausse? C’est tout suimplement
Vesprit d’indépendance, ou, pour parler plus nettement en-
core, L’esprit de révolte contre 1'autorité légitime ; c’est le
fameux Non serviam, que le démon transmet & 'homme.
« Cette affectation de 'indépendance, c’est la liberté de

Satan et de ses rebelles complices qui ont voulu s’élever
eux-mémes contre 'autorité souveraine. Loin de nous une

! Ev. Joan., v, 36.
> Bossuet ; sermon pour une véture.



302 LA L} BEB’[‘E.

liberté si funeste, qui a précipité ces espr 1ts superbes
dans une servitude éternelle'. »

La vraie liberté se résume dans I’accomplissement
fidele des volontés de Dieu sur nous : I'indépendance, la
liberté fausse, est la révolle contre Dieu et contre tous
ceux qui le représentent ici-has; de sorte que, au licu
que I'une nous fait atteindre notre fin, autre nous la fait
perdre. La liberté vénére et aime V’autorité, parce qu’elle
voit en elle sa protectrice dévouée ; indépendance déteste
autorité, la méprise et cherche & s'en débarrasser comme
d’une ennemie personnelle. La liberté fausse crie instinc-
. tivement : « A has I'autorité ! » et dans sa bouche impie,
le cride : « Vive la liberté! » si fort a la mode depuis
trois siecles , ne veut pas dire autre chose que : « Plus
d’autorité ! vive I'indépendance! » C’est ce que Bossuet
appelle la liberté des rehelles.

Ce que les protestants, les savants incrédules, les ra-
tionalistes et les politiques modernes appellentliberté n’est
pas aulre chose. Leur liberté, & eux, n’est que le voile de
leur espritderévolte. Ce n’est qu’un masque, creux et men-
teur comme tous les masques. Je ne veux pasdire'que tous
les sectateurs de la liberté fausse soient des impies : non
certes;ily a parmi eux une foule innombrable de pauvres
égarés, dont’ignorance s’cst laissé prendre aux apparen-
ces. Comme il est naturel, ils aiment d'instinct la liberté ;
et, croyant queceque Satan leur présente est la liherté,
ils s’y altachent; ils poursuivent cette chimére avec

! Bossuet; sermon pour une véture,
* 1bid.



LA LIBERTE. 303
ardeur, et, ne connaissant pas la vraie liberté, ils s’indi-
gnent contre nous qui faisons la guerre & leur prétendue
liberté, et ils nous accusent de tyrannie el de bassesse
d'ame. Pauvres esclaves! quele démon a réduits en cap-
tivité en leur promettant la liberté, et qui s’imaginent
que nous leur apportons la servitude.

Au fond, et malgré ses beaux airs d’impartialité et de
modération, la fausseliberté, 1a liberté telle qu’onla prone
aujourd’hui, est au service du mal, comme laliberté véri-
fable, telle que I’enseigne 'iglise, est au service du bien.
L'une donne a toutes les erreurs et a toutes les passions
toute facilité pour triompher aux dépens du bien;
Vautre met au service de la vérité et du hien toutes les
forces des créatlures, el assure ainsi le régne de Notre-
Seigneur sur la terre;. or, ce régne, c’est la paix et le
honheur du monde.

La vraie liberté a, comme nous I'avons dit, pour loi
supréme la vérité, la justice, la charité ; la fausse,
qui metsur la méme ligne la vérité et Perreur, le bien et
le mal, repose sur la négation du devoir, lequel consiste
essentiellement a aimer et a faire le bien, & n’aimer,
a ne faire que le bien. La fausse liberté n’a pas, comme
il convient, ’horreur du mal, c'est-a-dire de I’hérésie,
de lincrédulité, de 'impiété, de I'indifférence, etc. Elle
ressemble a la fausse mere du jugement de Salomon ;
elle consent volontiers au partage de ’lhomme entre E-
glise et le monde, entre JEsus-Curist et le démon.

La fausse liberté est le suicide dela vraie liberté, comme
la fausse autorité est le suicide de la vraie antorité;



304 LA LIBERTE.

comme la fausse science, les fausses religions, les faux
principes, etc., sont la mort et le suicide de la vraic
science, de la vraie religion, des vrais principes.

Méfions-nous extrémement des hommes et des-livres
qui, sous prétexie de tolérance, pronent cette liberté men-
teuse, fille de la renaissance paienne, du protestantisme
et “de la Révolution : qu'ils le veuillent ou non, qu'ils
soient ou non de bonne foi, ils n’en sont pas moins « ces
fauax freves qui s'insinuent parmi les fideles pour surpren-
dre notre liberté , la libertd que nous avons dans le Christ
Jisus, et pour nousréduire en servitude '. » Et quelle servi-
tude,grandDiev ! cellede l'erreur, celle de Pindifférence
religieuse, celledu péredu mensonge, plusdslétére mille
fois quela servitude des esclaves proprement dits.

Il y a quatre siecles, la fausse liberté, drapée a
Pantique, s’est appelée la renaissance ; un peu plus tard,
elle s’esl faite protestante ets’estappelée le libre examen ;
au siecle dernier, pour mieux en imposer au vulgaire,
elle a pris le nom emphatique de philosophie; de nos
Jours, elle s’appelle la science, la libre-pensée, I’esprit mo-
derne, le libéralisme. Naturalisme, césarisme, libéralisme,
voila les trois grandes erreurs du dix-neuviéme sidcle.

XXIV

Que la fausse liberté bouleverse tout, et est un mal
universel.

La liberté, la vraie, la bonne, s’étend a tout , comme

Ad Gal., 1, 4.



LA LIBERTE. 305

nous ’avons indiqué en la définissant. Pourla conscience,
pour chacune de nos facultds, pour la vie privée comme
pour la vie publique , pour loules les ccuvres de Theu,
elle est la puissance deréaliser la volonté du Seigneur, cl
de prendre les moyens d’atteindre la fin pour laquelle
elles existent. La vraie liberté est un bien universel.

Par contre, la fausse est un mal universel, qui s'é-
tend également & tout et s’insinue dans la vie publique et
privée, comme ’eau qui mine un ¢édilice s’insinue entre
toutes les pierres, dans les jointures, dissolvant peu a
peu les murailles, préparant insensiblement et certaine-
ment la ruine. Analysons-la dans quelques-unes de ses
applications plus pratiques, et nous acquerrons la cer-
{itude de la réalité¢ de I'immense danger (ui menace
aujourd’hui I'Eglisc et la société.

Ce qu'il y a de plus intime en chacun de nous, c’esl la
conscience. La vraie liberté de la conscience, nous dit
I’Eglise, ¢’est pour chaque homme, quel qu'il soit, le pou-
voir de connaitre, de servir et d’aimer Jesus-Canrist, le
seul vrai Diev; de n’étre pas géné dans I'exercice quo-
tidien de ce droitet de ce devoir; de pouvoir sanctilicr et
sauver Gterncllement son dme. Voila ce que ¢’est que la
liberté de la conscierice ou la liberté religieuse. — Ce
n’est pas vrai, répond la fausse liberté. La liberté re-
ligieuse, la liberté de conscience, c’est la faculté laissée a
chaque homme de servir Dizu comme il I'entend, et
méme de ne pas leservir du tout; d’étre, a son gré,
catholique , hérétique, déiste, rationaliste, incrédule,

athée; de eroire, non ce que Dicu veut qu'on crole,
v, 20




306 LA LIBERTE.
mais ce il plait & chacun de croire. La liberté reli-
gieusc, ¢’cst la libre-pensde.

L’autorité religicuse, dit 'Liglise, est la puissance, le
droit et le devoir donnés par le Christ, seul vrai DiEv,
aux Pasteurs légitimes del'Eglise de faire connaitrela loi
divine a tous les hommes et de la leur faire pratiquer le
plus exactement possible, ainsi que le Saint-Siége I’a for-
mellement défini : « Toule créaturc humaine est soumise,
sous peine de damnation, au Pontife Romain ', » ¢’est-a-
dire & Pautorité du Chel de I'lglise, qui est Pautorité
méme de Jisus-Curist : « Tous les Souverains chrétiens
doivent éire soumis au successeur de Pierre, au Vicaire
du Christ, au Pontife Romain,, comme & Notre-Scigneur
Jisus-Cumist lui-méme®.» — Cela n’est pasvrai, s'éerie
la liberté fausse : il n'y a pas d’autorité religieuse légi-
time ; le Pape et les Evéques se mélent de ce quine les
regarde pas; le droil qu’ils veulent exercer sur nous
n’est que la tyrannie des consciences.

L’Eglise dit encore : Dans 'ordre temporel et civil, la
libertéest la puissance donnée a tous el & chacun d’attein-
dre la fin de la société civile, qui est la paix, 'ordre et la

1 Voy. la Buille Tnam senctam, de Boniface VIII. — Les théologiens
gallicans ct césariens ont 0sé, de leur autorité privée, supprimer
celte Bulle dogmatique, qui fait partie du droit catholique et qui se
trouve dans toutes les éditions du Corpus juris, sauf cclles imprimdées
on France depuis les révoltes des parlements et du gallicanisme. Cette
Bulie est une régle de foi, comme toutes les définitions authentiques
du Saint-Sicge.

® Successori Petri, Christi Vicario, Romano Pontifici omnes reges
populi christiani oportet esse subditos, sicut ipsi Domino nosiro Jesu
Cnristo. (S. Thom., De regiminc principum, L 1, ¢. xiv.)



LA LIBERTE. 307
protection de tous les intéréts publics et particuliers. Or
«lafin que doit se proposer principalement le Souverain ,
soit pour lui-méme, soit pour ses sujets, c’est la béatitude
éternelle ; ce bien étant supérieur a toul autre bicn, il
doit &tre le mobile principal du gouvernement du Souve-
verain'. » Cet cnseignement fait partie da dépot de la
révélation ; il a été constamment rappelé aux princes de
la terre par les Souverains-Pontifes, par les Conciles et
par lesPéres; et tout récemment encore par Notre Trés-
Saint Pére le Pape Pie IX ®. Aussi le gouvernement des
peuples et I'exercice du pouvoir, législatif, judiciaire et
exéeutif, doivent-ils se faire conformément a la loi de Dicr,
conformément a V'enseignement et a la haute direction
morale du Papeet des Evéques, ‘qui de droit divin, sont

! Finis ad quem principaliter rex intendere debet, in seipso ct in
subditis, est aterna beatitudo.... Et quia ista est perfectissimum ho-
num, maxime debet movere regemy, ut hune finem subditi consequan
tur. (S. Thom., De regimine princip., I. IIl, cap. m.) )

® Haud possumus, quin pro Nostri muneris ratione omnes sunimos
principes, aliosque populorum moderatores vehementer in Domino ob-
{estemur, ut aliquando intclligant, ac sedulo consideremt gravissimum,
quo tencniur, officium curandi, ut in populis religionis amor cultusgue
augeatur, ac totis viribus impediendi, quominus in iisdem populis
fidei lumen extingnatur. Vi autem illis dominantibus, quni obliviscen-
tes se esse ministros Der in bouum, praestare id neglexerint, cum pos-
sint ac debeant, et ipsi vehementer paveané et contremiscant, quando
sua preesertim opera pretiosissimum destruunt thesauram catholicee
fidei, sinc qua impossibile est placere Dro. Namque ante tribunal
Christi durissimum subeuntes judicium, videbunt quam horrendum
sit incidere in manus DEr vivenlis, ac severissimum cjus experiri
justitiam. (Alloc. in die 29 octob. 1866.) — Dches incunctanter
adverierc regiam potestatem tibi, non ad solum mundi regimen, sed
maxime ad ‘Ecclesice preesidium csse collatam. (S. Leo, cpist. III ad
Leomem Augustunt.)



308 LA LIBERTE.

chargés de veiller & ce querien sur la terre ne vienne s’op-
poser au regne de Jesus-Curisy, & la pratique de saloi ct
au salut des dmes. Un peuple n’est libre qu’a celte con-
dition. — Non, mille fois non, s'écrie la fausse liberté
la liberté civile, c’est 'indépendance totale de la société
temporelle vis-a-vis de ’Eglise ; c’est la séparation totale
del’Eglise et del’Etat; plus de subordination, comme jadis;
plus méme d’anion : séparation, séparation radicale du di-
vin et de 'humain, dans les institutions sociales ! L’Etat,
ajoute-t-elle, ’Etat, tel que ’a formé le progreés des lumidres
etde la civilisation, n’a d’autre loi que sa volonté, qui ecst
toujours souveraine; il a la haute main sur la nation,
sur’enseignement et I’éducation, sur la famille, le mariage
et la propriété, sur la direction du mouvement social;
dans I’Etat moderne, la politique et les institutions sont
indépendantes de toute autorité religieuse ; 'Eglise elle-
méme est dans I’Etat, inférieure & I' Etat, surbordonnée
a PEtat. Ne pas se soumeltre aux lois de I’Etat, quelles
(u’elles. solent, ¢’estun crime, une trahison.

L’Eglise dit : Dans 'ordre domestique, la liberté con-
siste, pour chacun des membres qni composent la famille,
i pouvoir exercer tous ses droits et remplir tous ses de-
voirs ; droits et devoirs cui découlent soit de la loi natu-
relle, soit de la loi religieuse, soit de la loi civile, et dont
I’Eglise est la gardienne et I'interpréte supréme. Le pére
et la mére doivent pouvoir élever ou faire élever leurs en-
fants selon les préceptes de la Religion ; leur faire ohser-
ver, ainsi qu’aux scrviteurs, les commandements de Dieu
et de PEglise, en faire de hons chrétiens, d’honnétes gens



LA LIBERTE. 309
et des citoyens utiles. — Ce n’est pas ainsi que je l'en-
tends, réplique la liberté fausse : le pere et la mere ont le
droit, si cela leur convient, d’élever leurs enfants et de
diriger leur maison sans que personne ait a s’en méler.
L’enfant appartient a ses parenls, qui peuvent le faconner
a leur guise; que s'il appartenait & quelque autre, ce
serait & 'Etat, a I'Etat seul.

On pourrait pousser bien loin ce parallele , et Pappli-
quer, par exemple, a la liberté de la presse, qui nous
est présentée comme la puissance légitime d’'imprimer et
de publier tout ce qu’on veut; tandis que , sclon la vé-
rité, selon 1’Eglise et selon le bon sens, la presse doit
étre , comme toutes les forces d’ici-bas, appliquée exclu-
sivement au service de la vérité, en quelque ordre que cc
soit : religion, science, histoire, littérature, poésie, ete.
La vraie liberté de la presse est le pouvoir donné aux au-
teurs, aux imprimeurs et aux libraires, de publier, sous
le conirdle supréme de ’autorité religieuse et séculiére,
toutes les vérités et découvertes utiles. Egalement ., la
vraie liberté d’enseignement est le pouvoir donné a cha-
cun d’enseigner, sous la haute surveillance des Pasleurs
de ’Eglise et, en un sens, des magistrats séculiers , tou-
{os sortes de vérités qu’il croit utile & ses semblables. Elle
n’est pas du tout la faculté laissée a chacim et a lous
d’enseigner indistinctement la foi ou I’hérésie, la vérité
ou lerreur, la sagesse qui sauve ou la folie qui perd.

« Devant Diev, dit saint Jérome, il n’y a d’autre hi-
berté que de ne pas se mettre au service du péché '. »

1 Ep. xiv, ad Celantiam.



310 LA LIBERIE.

C’est ce que fait la liberté qu’cnseigne et propage I'Eglise,
la liberté telle que nous I’exposons ici; dans Pordre re-
ligieux, civil, domestique, dans Uensemble et dans le
détail, elle est notre délivrance vis-a-vis du péché ; elle
cxpulse Perreur et le mal partout ou elle le rencontre ,
soit dans I'individu, soit dans la société ; et tandis que
les fausscs libertés crient toutes, & qui mieux mieux,
comme les Juifs du prétoire : « Nous ne voulons plus que
JEsts-Carist régne sur nous * ; » la véritable répete au
contraire sa grande profession de foi et d’obéissance :
« Je veux que Jisos-Cirist, je veux que I'Eglise de Jisus-
Cur st regne sur le monde entier ; je veux détruire tous
les obstacles quil’empéchent de régnersur les consciences,
d’éclairer les intelligences, de purifier et de sanctifier les
cceurs, de diriger les volontés ; de maintenir les rois de
ce monde, les magistratures ct les lois dans la vérité et
dans la justice de ’Evangile ; d’illuminer la science, de
protéger tous les faibles, d’empéclier toutes les tyrannies ;
de sauvegarder les droits de chacun et de faire marcher
toutes les créatures dans la voie qui les conduit a leur fin
derni¢re. Je veux que Jisus-Cmmist régne librement sur
chacun et sur tous, parce que seul il est pour tous et la
vraie vie et le vrai bonheur. »

La liberté que préche I'Eglise s’applique & tout, pénétre
tout pour remettre tout dans I'ordre, ct par conséquent
dans la paix ; la fausse, que prechent I’hérésie et la Révo-
lution, et ui n'est qu’une renaissance détestable de I'Etat

! Nolumus hunc regnare super nos. (Lue. xix, 14.)



LA LIBERTE, 311
social paien, veut tout envahir pour tout houleverser;
elle pénétre partout pour tout ruiner et pour tout perdre.
(’est unc gangréne universelle. '

XXV

Combien la fausse liherté,
telle qu'on entend la pratiquer aujourd’hui
est absurde et immorale en elle-méme.

Dans sa forme la plus modérée , la libérté, telle que
'entend le monde moderne, n’a pas ce caractére d’im-
piété formelle ct agressive; elle est plutdt indifférence
systématique de D'auntorité a l'égard de la vérité et de
Perreur, a I’égard du bien et du mal, surtout en matiére
de religion. _

Au point de vue catholique ot nous nous plagons, ce
systeme d’indifférence est jugé : il est impie, hérétique,
condamné par le Vicaire de Diev. Méme au point de vue
u simple bon sens, il est inadmissible.

En effet, je le demande avec assurance a fout esprit
sincere et honnéte : est-ce une chose morale, légitime,
que de mettre sur le méme pied la vérité et 'erreur?
de traiter avec la méme hienveillance le hien et le mal?
Est-il moral, est-il raisonnable de rester indifférent au
oui et au non, dans les questions les plus graves, qui
intéressent directement et pratiquement le honheur des
hommes, sur la terre et dans ’éternité?

Or, telle est la notion falsifiée de la liberté, qui,
apres trois on quatre siécles de lutte, tend a préva-



312 LA LIBERTL.

loir dans le monde. La liberté , telle que 'entendent les
libres-penseurs de la renaissance paienne, du protes-
tantisme, du voltairianisme ¢t du libéralisme moderne,
n’cst pas autre chose que le respect du bien et du mal, de
la vérité et de ’erreur ; elle metsur le méme pied ce qui
perd les hommes et ce qui les sauve ; et, tout en se préten-
daut parfois chrétienne , catholique et évangélique, elle
se prostitue, avee des complaisances spéciales, & tous les
ennemis de la foi, depuis Luther et Calvin jusqu'aux
athées, aux affreux matérialistes, qui depuis un siecle
escortent par tout la Révolution.

Hypocrite autant qu’illogique, la liberté moderne qu’on
oppose a la liberté chréticnne, prétend tenir une juste
balance entre Pie IX et Garibaldi, entre I’Eglise catho-
lique et les sectes protestantes, entre les chrétiens et les
francs-macons ; elle veut que tout le monde vive, pros-
‘pére, régne, & la lumicre de son soleil : le Christ et les
ennemis du Christ, I'lglise et les ennemis de I'liglise, la
[oi et 'incrédulité, ’affirmation et la négation , 'ordre et
Je désordre

Est-ce raisonnable? Est-ce moral ? Cela a-t-il le sens
.commun ? N’est-ce pas supposer évidemment qu’iln’y a
pas de vérité objective absolue, ni dans 'ordre religieux,
ni dans I'ordre civil, ni dans I'ordre domestique ? N’est-
ce pas détruire par la Dbase la distinction du bien et du
mal ? N’est-il pas clair comme le jour que si la vérité et le
bien existent, ils doivent étre acceptés, aimés etpratiques,
a Uexclusion du mal et de Ierreur ? Aun fond, qu'on en
soit bien convaincu, c'est la foi qui manque. Ce qu’on



LA LIBERTE. 313

appelle le monde moderne, c’est le monde sans la foi.

Ce systeme d’iudifférence serail repoussé sans examen,
si on voulait I’appliquer aux détails journaliers de la vie
dans l'ordre purcment naturel. EL il deviendrait admis-
sible.cn matiére d’organisatlion sociale ct de religion, ¢’est-
a-dirc ence qu’il y a de plus grand, de plus important,
de plus universellement pratique dans la vie individuelle
et dans la vie sociale ! Il est impossible qu'un homme
sensé Ie pense et ose le soutenir.

(’est cependant 1a ce que nous voyons autour de nous;
et c’est sur celte base impossible, également réprouvée
parla raison, par le bon sens et par la foi, ¢uel’on pri-
tend reconstruire le monde houleversé. C'est ce qu’il y a
au fond du grand principe protestant du (ibre examen, le-
quel ayant grandi avec le temps, est devenu la libre-
pensée, le principe doctrinal de la Révolution. C'est I'ime
des fameux principes de 89, de la plupart de nos lois
et institutions modernes, de la politique, etc.

La notion libérale de la liberté repose sur 'ignorance,
volontaire ou non, ou du moins sur I'oubli pratique de la
fin derniere de I'homme et de la société; et par consé-
quent sur I'ignorance des voies qu'il faut suivre pour at-
teindre cette fin, pour arriver au bonheur. Chez les libé-
raax honnétes, clle n’est qu’ignorance et oubli; chez
tous les autres, elle est un cri de révolte contre 'autorité
divine, un blasph¢me qui outrage a la fois la loi reli-
gieuse, la loi de la vie humaine et la loi fondamentale
de toute société.

Aux yeux de la foi,.clle est détestable et impie; aux



314 LA LIBERTE.
yeux de la droite raison, elle est absurde, illogique,
immorale.

XXV],

Que I’Eg:lise a condamné el condamne la fausse liherté
sous toutes ses formes.

Les esprits entichés des idées modernes diront tout ce
qu'ils voudront, la doctrine de la fausse liberté est, au
fond, une apostasie qui veut soustraire 'homme et la so-
clét¢ au souverain domaine de Notre-Seigneur Jisus-
Curist. Sous prétexte de droits naturels, de distinction
entre la nature et la grice, de mouvement social et de
progres, on sépare ce (ue Diev a uni : la raison et la fol,
la nalure et la grice, 'Etat et 'liglise, le pouvoir sécu-
lier et le pouvoir ecclésiastique, la paternité _temporelle
et la paternité spirituelle; de la la grande erreur domi-
nante qui menace la foi, le salut des dmeset le salut des
peuples en ces temps-ci. Il ¢tait impossible que ’Eglise,
Mcre et gardienne du peuple chrétien, ne stigmatisat
pomnt ces erreurs pernicieuses : elle I'a fait a diverses
reprises depuis trois si¢cles, et, aveec une énergie toute
spéciale, dans ces derni¢res années.

Elle ’a fait par la bouche du Pape Grégoire XVI, qui,
en 1832, a {létri et condamné la fausse liberté dans ses
deux applications les plus chéres aux aspirations mo-
dernes @ la liberté de conscience ', et la liberté de la

1 Ne pas confondre avec la liberté de lu conscience, que I'Eglise et

la droite raison n'ont jamais cessé el ne cesscront jamais de récla-
mer pour tous les hommeg, sans exception,



LA LIBERTE. 315

presse. Le Chefl de I'Eglise déclare que ce sont la des
folies, sortics du puits de 'abime ; 1l appéllela premiére
« une doctrine absurde ¢t erronée, ou plutét un délire,
une erreur des plus pernicicuscs; » et |'autre, « une
liherté délétére, détestable, qu’on ne sawrait trop ré-
prouver '. » Etle Pape rappelle la célehre sentlence de
saint Augustin : « La pire des morts pour les ames,
n'est-ce pas la liberté de lerrcur *? » Or, toutes les
nuances de la fausse liberté ne sont que la liberté de
I’erreur : en religion, en philosophie, en politique, en
éducation, ete. °.

1 Ex hoc putidissimo indifferentismi fonie absurda illa fluil ac er-
ronea sententiz, scu potius deliramentum, asserendam esse ac vindi-
candam cuilibet libertatem conscientice. — Deterrima illa ac nunquam
satis exsecrata et detestabilis libertas artis librarie ad scripta quze-
libet in vulgus. (Encyelicque Mirari vos.) — Les Encycliques ponlifica-
les sont une manifestation officiclle de la vraie doctrine catholique,
sur tel ou tel point controversé. Elles ne different des Bufles dog-
matiques que par la forme; elles n'en different pas au point de voe
de la conscience. De part ct d'autre, il y a obligation sub gravi de
sonmettre son entendement et de croire; sculement, apres la Bulle,
si 'on refuse de se soumcttre, on st hérétique formel ; tandis qu’apres
IEncyclique, on n’est coupable que de témérité, d’crreur, de déso-
béissance, ctc. Mais 1d aussi il y a matiére & péché mortel coutre
la foi. -

2 Qua pejor mors anime quam libertas erroris?

3 I} ne sera pcut-¢tre pas inutile de faire observer iei que les fansses
doctrines qui tourncnt aujourd’hui tant de tétes (je ne parle pas des
cceurs) au sujet de la liberté et de V'autorité, ne sont que les filles
tres-légitimes des errcurs du malheurcux abbé de 1a Mennais. De part
et d'autre, c'est la tentative impossible, forincllement réprouvée par
lec Syllubus dec 1864, dec réconcilier ee qui cst irréconciliable, lc men-
songe avec la véritd, la Révolution avee 'Eglise. La condamnation
de M. de la Mennais frappe a la téte toutes ces doctrines, ¢ui se di-



316 LA LIBERTE.

Le Souverain Pontife Pie IX a stigmalisé la fausse li-
berté d’une maniére plus compléte encore. En 1864, 1l a
élevé sa voix de souverain Docteur et de Pasteur supré-
me, pour signaler au peuple chrétien le péril ui le me-
nacait. Sous le nom de naturalisme, il asignalé et con-
damné tout ce systéme de folle indépendance, toutes ces
révoltes perfidement déguisées, qui ébranlent aujour-
d’hui la foi et ’obéissance catholique, dans un nombre
incalculable d’esprits, en France, en Italie, en Allemagne,
en Espagne, en Amérique, partout. Le Vicaire de Dieu
réprouve entre autre I’erreur de ceux qui prétendent
que « la liberté de conscience etdes cultes est un droit
qui apparticnt a tout homme, et que ce droit doit dtre
proclamé et aflirmé dans toute société bhien counstitude ;
que tout citoyen a droit & une entiére liberté, d’expri-
mer publiquement, de vive voix, par la presse, ou au-
trement, tout ce qui lui vient a Pesprit, et qu’aucune
autorité, ni ecclésiasque, ni civile, n’a le droit de res-
treindre cette liberté ; enfin que I'Eglise doit &tre sépa-
rée de I'Etat, et 'Etat séparé de 'Eglise. Ce sont 1, dit le
Saint Pére, des opinions errondes, fatales d I' Eglisc catho-
que el au salutdes dmes, et que notre prédécesseur d’heu-
reuse mémoire, Grégoire XVI, qualifiait de délire *. »

sent libérales. Sans s’en rendre compte, elles sacrifient I'Eglise A la
Révolution : la Révolution ne veut rien céder; 1'Eglise ne peut rien
céder; et les eoncessions qu'on a coutume d'appeler libérales sont
toutes aux dépens de I'Eglise ¢t par conséquent des dmes.

! Libertatem conscientiae et cultuum esse proprium cujuscumque ho-
minis jus, quod lege proclamari ct asseri debet in omni recte cons-
tituta societate, et jus civibus inesse ad omnimodam libertatem nulla



LA LIBERTE. 317

Il déclare, en outre, que ces condamnations et décrets
du Saint-Siége « nc peuvenl élre méprisés par un chre-
tien, sans une 1insigne audace; que nul ne peut leur
refuser son assentiment et sou obéissance, sans commet-
tre un péché el sans manquer a ce qu’exige la profession de
la foi catholique ' ; » enfin le Souverain Pontife déclare
formellement qu’il veut « que tous les enfanis de I'Eglise
catholique repoussent absolument ces doctrines, el les licn-
nent pour éprovvees, proscrites et condamnées *. »

Le Saint-Siége a donc condamné la fausse liberté.
L’épiscopat tout entier a uni sa voix a celle de son Chef;
de sorte que personne ne peut plus, par un faux-fuyant
quelconque, éluder cette condamnation, ni en escamoler
Jes conséquences pratiques. C’est une obligalion de cons-
cience, qui urge sous peine de péché grave: non pas encore
de péché d’hérésie proprement dite, puisque celte nole
n’a pas €té formellement infligée par P'autorité supréme,
mais sous peine de (émeérité, d'erreur, de désobéissance

vel ceclesiastica, vel civili auctoritate coarctandam, quo suos concep-
tus quoscumque sive voce, sive typis, sive alia ratione palam publi-
ce que manifestare ac declarare valéant... Haud timent erroncam illam
fovere opinionem, catholice Ecclesie animarumque saluti maxime
exitialem, a rec. mem. Gregorio XVI, Praedecessore Nostro, deliramen-
tum appclatam. (Encyel.) — Ecclesia a statu, statusque ab Ecclesia se-
jungendus est. (Syllubus, LV.) o

! Silentio preeterire non possumus corum audaciam qui,... conten-
dunt : illis Apostolica sedis judiciis et decretis,... posse assensum et
obedientiam detrectari absque peccato et absque ulla catholica pro-
fessionis jactura.

2 Ab ommibus catholicae Ecclesiw filiis, veluti reprobatas, proscrip-
tas atque damnafas omnino haberi volumus ct mandamus.



318 LA LIBERTE.

formelle 4 I’enseignement de 'Eglise et de révolte ouverte
contre le Saint-Siége, contre le Docteur de la vraie foi.
N’oublions jamais que la premiere.régle de bien vivre,
¢’est de hien croire, et que toute piété qui ne repose pas
sur la pierre ferme de 'obéissance catholique est une
piéié fausse et illusoire.

La malheureuse impossibilité ot nous nous trouvons
depuis longtemps de faire prévaloir la doctrine de la vraie
libert¢ chrétienne, ne change rien a la vérité de cette
doctrine, ni aux devoirs qui nous incombent a fous de I’af-
firmer avec une sainte énergie, de la défendre, d’en rien
retrancher, de faire tous nos efforts pour la faire préva-
loir en nous e! autour de nous, chacun selon la mesure
de son influence. C’estla ce que Notre-Seigneur demande
de nous, pour I’honneur de son saint nom, pour la pros-
périté de son Kiglise, pour le bonheur de tous les peuples,
pour le salut de notre dme et pour le salut de tous nos
freres.

Aujourd’hui plus que jamais, le monde a besoin de
vérité : on ne prone, onn'aime la fausse liberté que parce
gu’onne la connait pas non plus, Souvent onest de bonne
{oi dans cette double ignorance, qui est alors un grand
malheur, mais non pas un péché; trop souvent, hélas!
on y est de mauvaise foi, et cela pour bien des raisons :
¢’est Porgueil qui ne veut pas se soumeltre ; c’est la fo-
lie de I’enfant prodigue qui rejette le joug, doux et léger
cependant, de la foi, de 'ordre et de I'autorit¢ pater-
nelle; c’est la manie de I'indépendance qui tourne tant
de tétes, surfout dans la jeunesse; c’est la crainte de



LA LIBERTE. 319
I'impopularité ; c¢’est I'instinct d'une 4me peu généreuse,
qui a pour de compromettre sa position , son avenir tem-
porel, sa réputation , ses pelits succés; en un mol, ce
sont mille et une miséres qui n’excusent pas devant Digv.
De grice, ne nous laissons pas emporter par le cou-
rant vraiment redoutable de cette grande erreur de la
fausse liberté. Ayonstous un cceur profondément docile
a I’égard du Vicaire de Jesus-Curist. Aimons d'un méme
amonr et la vérité, et la justice, et la charité, et 'auto-
rité , et la liberté. Qu’il plaise a la bonté de Diev d’aug-
menter chaque jour, en chacun de nous, le sentiment
intime de la divine grandeur de la liberté véritable ! En
'aimant, c’est Jtsus-Curist que nous aimons ; en la défen-
dant, c’est la cause de Jisus-Crrist que nous défendons
etsi, en vrais catholiques , nous sommes préts a tout souf-
frir et & mourir pour elle, c’est que nous savons qu’en
souffrant et en mourant pour la vraie liberté , nous souf-
frons , nous mourons pour JEsus-ChrisT.

XXV

Des illusions que nourrissent encore certains catholigques
au sujet de ces erreurs et de ces condamnations,

Malgré les actes si formels du Saint-Siége, et en par-
ticulier malgré Y Encyclique et le Syllabus de 1864, un
cerlain nombre de catholiques onl cru et crotent encore
pouvoir en conscience admeltre et professer les principes
du libéralisme. Leur cceur est catholique, personne n’en



320 LA LIBERTE.
peut douter; mais en est-il de méme de leur esprit, de
leur jugement? En d’autres termes, y a-l-il, en dehors du
libéralisme condamné, évidemment condamné, un lihé-
ralisme catholique , sinon approuvé, du moins toléré par
le Saint-Siége? Qu'il y ait des catholiques-libéraux clers
 IEglise et gracieusement accueillis & Rome, cela cst
évident; mais sont-ils bien regus parce qu’ils sont catho-
liques-libéraux, ou quoiqu’ils soient catholiques-libérawx?
L'accueil courtois qu’on leur fait, et qu’ils méritent réel-
lement, les compliments dont le Saint-Pere récompense
leur zéle et leurs travaux, peuvent-ils passer pour une
approbation doctrinale? Les sympathies que leur témol-
gne le Saint-Siége s’étendent-elles a leurs idées, & leurs
tendances libérales? La question ne parait guere dou-
teusc. '

Ce qui est certain, c'est que ces chrétiens qui s’inti-
tulent et que tout le monde appelle catholiques-libéraux,
ont une antipathie peu déguisée contre les grands Actes
pontificaux de Grégoire XVI et de Pie IX. On dirait qu'il
s'agit 1a pour eux d’une question personnelle. Ce qui est
certain, c¢’est que, pour éluder la portée de ces condam-
nations dogmatiques, les catholiques-libéraux sont tous
obligés de recourir & des subterfuges, A des tours de
force d’'iterprétation, & une sorte d’escamotage de la vé-
rité; cela va parfois jusqu’a faire douter de la bonne fol
de plusieurs d’entre eux.

Ce qui est encore trés-certain, c¢’est qu'ils traitent cn
adversaires, en vrais enncmis, les catholiques tout court,
(ui, ne voulant pas avoir plus d’esprit que le Saint-Es-



LA LIBERTE. 321
prit, ni plus de sagesse que le Chef de I'Eglise, acceptent
purement et simplement les doctrines proclamées par I’au-
torité¢ infaillible du Souverain-Pontife, les professent hau-
tement et les prennent pour réglede leurs jugements et
de leur conduite.

Tout derniérement, quelques bons catholiques de Bel-
gique, rédacteurs d’une revue tout a fail romaine, s'ému-
rent de cette attitude du libéralisme catholique , et s’a-
dresserent au Saint-Siége. « Pour traiter les questions
politiques ot sociales qui préoccupent le plus les esprils
spécialement dans notre patrie, écrivirent-ils au Pape,
nous avons toujours pris pour guide le flambeau de I’Ts-

glise enseignante, et lesdécisions émanées de votre infail-
lible autorité.

« Lecaracttre que nous avonsimprimé a notre publica-
tion a attirésur elle, Tres-Saint Pére, de nombreuses con-
tradiclions, non-seulementde la part des ennemis de notre
foi, mais souventaussi de la partde plusicurs catholiques ,
qui, toul en conservant un atlachement sincere et dévoud
a lacause de la Religion, n’enlendent la servir et la voir
servir que par des procedés plus indirects, el supportent
avec une ceriaine impatience lexposition et le développe-
ment des majestueuses sévérités de la doctrine. (Voila bien, si
je ne me trompe, les catholiques-libéraux de tous les pays
etde toutes les nuances. ) '

« Nous avons eu & nous défendre, contre leurs criti-
ques, du reproche de troubler I’'uniformité de U'influence
chrétienne sur les affaires publiques en soutenant des
opinions isolées ef impopulaires. » — N'est-ce pas 1a ce

V. 24



322 LA LIBERTE.

dont ils nous accusent, ici comme en Belgique, comme
partout ? A les entendre, nous sommes des cxagérés, des
imprudents ; nous perdonstout.

Voici ce qu’a répondu le Souverain-Pontile, dans un
Bref Apostolique en date du 4 novembre 1868 :

« P1e XI, PAPE,
« Chers fils, Salut et Bénédiction Apostolique.

« Des opinions équivoques et captieuses ont ¢té ntro-
duites, il y a longtemps, par une faussc philosophie et
propagées par les charmes trompeurs de la liberté. Ré-
pandues davantage et fortifies par une suite continuclle
d’événements désordonnés, elles n’ont pas seulement
ouvert & 'impiété et & la révolte une large voie, mais,
ce qut n’est peut-élre pas moins affligeant, elles ont envahi
aussi un grand nombre. desprits pieww. Ceuw-ci, ne soup-
connant rien de fallacieux ou de pernicieux dans ces opi-
nions ; bien plus, les déclarant le mieux approprides au
progres actuel des peuples, dont clles semblent découler na-
turellement, s’en sont faits les championset les propagateurs,
dans la pensée que les solutions conformes aux vues de
tous doivent étre préféréesa toul autre moyen de rétablir
dans l’ordre les choses troublées.

« lls savent, cependant, que cette conception est un
objet de dérision pour les auteurs mémes du trouble; ils
savent que ces opinions ont élé souvent réprouvées par Nos
Prédécesseurs, et [rappées par Nous d’une condamnalion



LA LIBERTE. _ 323
plus claire encore ; mais, pleins de complaisance pour leur
sens propre, tls estiment que les enseignements Apostoliques
sont susceplibles d’une plus large inlerprélalion, et jugeant
que ces opinions, restreinles a des limites délerminees, ne
répugnent nullement @ la saine doctrine, ils proclament
encore qu'en sot elles sont inoffensives, qu'elles sont méme
utiles,

« Ainsi, par leur exemple el leur aulorité, ils amdnent
les aulres d ces opinions, et développent les mauvais germes
gui y sont cachés. Sans le savoir el sans le vouloir, s
sement des divisions, et affaiblissent des forces qu’il fau-
drail diriger unanimes el rvéunies contre les ennemis
communs.

« Nous nous réjouissons donc de ce que, dans le combat
que vous avez entrepris contre les ecnnemisdela Religion et
de Pautorité, vous avez pris pour régle de suivre fidéle-
ment les enseignements de ce Saint-Siége et de lesexposer
dans la purelé de leur sens originaire, afin que le peuple
se pénétre de la vraie et saine doctrine, et apprenne &-con-
nattre la perfidie cachée des formules qui, plus qu'aux
autres époques, flattent si insidieusement les penchants ct
les convoitises de notre dge. Et Nous vous félicitons de ce
ue, sans vous laisser abattre, vous soutenez un combat
déja long, dans lequel il faut Iutter non-seulement contre
I’ennemi, mais encore et souvent contre des fréres.

« Nous ne nous étonnons pas que le progrés n’ait pas
encore largement correspondu & vos travaux, puisque
vousn’avez pas seulement a repousser des doctrines qui,
par leur perversité révoltante, soulévent facilement!’aver-



324 LA LIBERTE.

sion des esprits honnéles, mais qu’il vous fant aussi dis-
siper peu a peu ces opinions qui, fardées des couleurs du
droil, ont été la plupart sucées avec le lait ‘. » — Le

Pws P. P, IX.

Dilecti Filii, Salutem et Apostolicamn Benedictionem. Ancipites illwe
captioseeque opiniones, quéae libertatisillecebris obducte, jamdiu a falsa
philosophia invectie fuerunt, ac per jugem incompositamque cventunm
vicum vulgatxe magis ac confirmatae, non modo latam pararunt impie-
tati ac perducllioni viam, sed, quod non minus fortasse dolendum est,
plurimorum ctiam piorum mentes pervascrunt, qui nullam in iis fal-
laciam aut pernicicm suspicati, imo accommodatissimas e¢as censentes
priesenti populorum progressui ¢t veluti sponte inde manantes, pro-
pugnatores earumn facti sunt ct propagalores, rati a communi potis-
simum in easdem cousensu commotaruin rerum compositionem
esse pariendam. Norunt equiden ipsi, cogitatuin hoc suum irrideri a
perturbationum artificibus; norunt, opiniones illas pluries a Decesso-
ribus Nostris reprobatas fuissc et a Nobis ctiam clariore dainatione
confixas; verum proprio indulgentes placito, largiorem Apostolica
scita interpretationcm pati posse ducuut, et opiniones illas certis
cocrcitas limitibus a sana doctrina inime abhorrere existimantes,
cas adhuc per sc innocuas predicant, atque ctiam utiles, aliosque
sic exemplo et auctoritate sua in easdem inclinant, latentia in ipsis
malorum semina fovent, ct, praeter mentem propositumque suum dis-
sidia serentes, vires infirmant, quas unanimes conjunctasque in com-
munes hostes converti oporteret. Gaudemus igitur, quod vos in cer-
taniine suscepto adversus religionis et auctoritatis osores hujus Sanctee
Scdis documenta fidcliter scctari constitueritis, corumque nativum ac
sincerum sensum exhibere populo, ut vera sanaque imbuatur doctrina
latentemaque noscere discat fallaciam sententiarum, qua tam insidiose
proclivitati cupiditatibusque @vi priesertim nostri blandiuntur. Gra-
tulamur autem vobis, quod infracti diuturuam jam sustincatis pu-
gnam, in qua mon cum adversariis dumtaxat, sed lhaud raro cum
fratribus etiam coufligendum est; nec miramur, proveuntum nondumn
copiose respondissc labori, ubi non ea tantum propulsanda sunt, quae
feda ipsa nequitia sua facilc a s¢ honestorum animos avertunt, sed
ille ctiam paulatim disjieienda opinioncs, quee legitimijuris colore
fucate a plerisque cum lacte haunste fuerunt.



LA LIBERTE. : 325

Saint-Pére termine ce Bref mémorable par des encoura-
gements, des souhaits et une paternelle bénédiction.

Nous supplions le lecteur catholique qui se sentirait
porté vers les idées libérales, de lire,, de relire et de
méditer Pune apres 'autre toutes les paroles de ce grave
document. Tout y est prévu; la vigilance pastorale du
Saint-Siége a fermé tous les échappatoires.

Le principal a été jusqu'ici la différence entre la liberté
illimitéc et laliberté limilée. « La premicre seule cst ré-
prouvée, disait-on; la seconde ne I'est pas. » Et voici
que le Pape déclare que cette distinction est chimérique
au sujet des libertés proscrites.

I fait toucher du doigt le principe des illusions libéra-
les: la vaine complaisance dans I'esprit propre et dans
les iddes qu’on s’est forgées, ainsi que les préjugés d’en-
fance et d’éducation.

Le parti libéral accuse sans cesse les catholiques de se-
mer la division parmi les fréres, d’affaiblir aimsi des for-
ces a peine sulfisantes pour résister & I’ennemi commun,
de compromettre la cause de la vérité, etc. ; et voici le
Chef supréme-de I'Eglise qui déclare que ces déplorables
divisions sont le fait des libéraux.

Le Brel du 4 novembre est la rectification officiclle de
toutes les interprétations erronées ou du moins insuffi-
santes par lesquelles le parti libéral a tiché d’échapper
aux condamnations du Syllabus et de I'Encyclique de
1864%. On peut le dire: pour tout esprit droit, la cause
es. finic. L'a distinction entre ltbérdtres et libéraux n’est
plus admissible'; et 4 moins d’avoir une de ces conscien-



326 LA LIBERTE.

ces insaisissables qui ¢ludent les principes les plus évi-
dents, il faut convenir qu’un catholique qui croit pouvoir
encore professer le libéralisme est un phénomeéne inexpli-
cable '.

XXV

Du venin de schisme et d’heérésie
cacheé dans les doctrines modernes, dites libérales.

Les Souverains-Pontifes ne cessent de nous en prévenir
depuis plus d’'un demi-siécle, et I'expérience montre cha-
¢ue jour plus clairement la folie des sociétés et des gou-
vernements qui ne veulent point entendre leurs avertis-
sements. ]

Le libéralisme est tout simplement du schisme et de
Phérésie en herbe. Je dis le libéralisme et non pas les li-
béraux ; je parle de la doctrine et non pas des catholiques,
qui, par ignorance ou par préjugé, croient pouvoir soti-
tenir cetite doctrine. Le libéralisme serait ouvertement
schismatique et hérétique s’il était logique ct s’il se
laissait pousser aux conséquences évidentes tlc ses théo-
ries. Qu'est-ce, en effet, que le schisme, sinon le mé-
pris pratique de I'autorité du Saint-Siége ? Et qu’est-ce
que ’hérésie, sinon 'obslination a retenir des doctrines
condamnées ? Or, un pas de plus, et le libéralisme mo-
derne en seraif la : j'entends le libéralisme de nos chré-
tiens modernes, et non le libéralisme des incroyants.

11 est difficile d’aller plus loin que bon nombre de ces

! Yoir aux appendices de nouveaux acles apostoliques encore plus explicites,
&'il se pent.



LA LIBERTE. 327

libéraux dans la voie de P'esprit de parti. Le Saint-Siége
a beau répéter sous toutes les formes que cette voie est
non-seulement dangereuse, mais défendue ; exhortations,
avertissements, condamnations explicites ou implicites,
Brefs, Encycliques, Syllabus, rien n’y fait; il semble
que le Pape parle & des sourds. Est-ce 1a, je vous prie,
I'esprit catholique ? Est-ce 14 I'obéissance que la sainte
Eglise ale droit d’attendre de lous ses enfants? L'un de
ces chrétiens dévoyés, fort bon et fort aimable du reste,
disait naguére & un Evéque : « Prenez garde; nous
sommes une force. » Quelle force entendait-il, si ce
n’est une force de résistance, de résistance au Saint-
Siége ? une force menagante, avec laquelleil faut compter?
C’est 1a le langage d’un sectaire; dans tous les siccles,
les sectaires ont parlé¢ de la sorte.

Et puis, que veut dire celte parole « nous, » quand
clle ne signifie point tous les catholiques? « Nous? »
Mais vous faites donc bande & part? Ce « nous, » qui ne
veut pas dire « nous chrétiens, nous catholiques, unis au
Pape par nos prétres et nos Lvéques, » ¢'est, comme le
disait spirituellement M. de Maisire au sujet des gallicans,
un solécisme en langage catholique.

Un autre jeune libéral me disait un jour, & 'occasion
de I’Encyclique de Grégoire X VI, confirmée et développée
par celle de Pie IX : « Ne me parlez pas de cela; cela
m’agace a un point que je ne puis dire. » Quel langage
encore dans la bouche d’un enfant de I'Eglise! et quelle
insoumission d'esprit, de jugement, de volonté cela ne
révéle-t-il pas!



328 , LA LIBERTE.

Un autre disait, toujours au sujet des condamnations
de VEncyclique et du Syllabus : « Aprés cela, il n’y a
plus qu’a se cacher dans un trou. Mes amis et moi, nous
allons désormais ne plus nous occuper que de pauvres
et de chemins de fer; il n’y a plus moyen de défendre la

Peligicn., ‘

Un autre, allant encore plus loin, osa dire, avec le
sang-froid de la conviction (je I'ai entendu de mes pro-
pres oreilles) : « Cette Encyclique, si on en retire les
injures, que reste-t-il? » Un catholique, parler ainsi de
I'enseignement officiel du Chef de I'Eglise!

Un aulre enfin -ne rougissait pas d’ajouter avec dépit :
« Quel malheur d’avoir & vivre sous Pie IX (!1). » Et
tous ces hommes fréquentent les sacrements; ils ménent
une vie régulicre, édifiante, souvent dévoude aux ceuvres
de charité; ils sont pieux, et ils tiennent ce langage
impie! Quelle inconséquence! Mais voila les abimes d’a-
veuglement ou descendent ceux qui, au nom d’une liberté
menteuse, abandonnent les voies de ’obéissance! Ce li-
héralisme est-il catholique, je vous le demande?

Il est évident que les catholiques-libéraux ne recoivent
pas de I'Eglise la doctrine & laquelle ils sont et veulent
rester attachés; ils passent par-dessus le Pape ou & cdté
du Pape pour aller chercher a une autre source leur ma-
nicre de voir; donc, sous ce rapport, ils pratiquent im-
plicitement et sans s’en douter le principe fondamental
du protestantisme, le libre examen.

Le hibéralisme moderne, c’est la rupture totale des tra-
ditions, en tout ce qui concerne les rapports de ’Eglise



LA LIBERTE. 329

avec le pouvoir séculier. Au fond, c’est la doclrine blas-
phématoire de la Révolution, mitigée, voilée, que 'on
veut marier, bon gré mal gré, avec la doctrine catholique.
Que veut la Révolution? La s6paration de I’Eglise et de
PEtat. Que veut le libéralisme, sinon cette méme sépara-
tion de PEglise et de I’Etat, suivant une formule devenue
célébre : « I'Eglise libre dans I’Etat libre? » Comme doc-
trine, c’est une seule et méme chose; l'intention seule
diffcre, et disons-le bien haut, différe du tout au tout.
La Révolution veut séparer I'Etat de 'Eglise, par haine
et par mépris pour I'Eglise, qu’elle anéantirait si elle le
pouvait. Le libéralisme n’appelle cette séparation que par
amour pour 1'Eglise et parce qu’il s'imagine qu’il y va de
'honneur et de la prospérité de ’Eglise. Des denx ediés,
avec des intentions diamétralement opposécs, on aboutit
2 la méme conclusion. C’est ce qui explique ce mystére
étrange, que la Révolution n’a point peur des catholi-
ques imbus de ces doctrines, quelque zélés qu’ils soient
d’ailleurs pour la cause de la Religion. Elle n’a peur que
des catholiques purs, des catholiques romains, c’est-a-
dire des hommes qui n’ont qu'un méme esprit avee le
Saint-Siége et avec 'Eglise. Pour la Révolution, ceux-1a
seuls sont I'liglise.

Il ya, en effet, une secréte accointance entre toutes
les erreurs. Les extrémes se touchent, dit-on; cela est
vrai des erreurs qui ¢branlent jusque dans ses fonde-
ments la société moderne. Le libéralisme, qui est la doc-
trine de la fausse liberté, donne la main & 1’absolutisme,
qui est la doctrine de la fausse autorité; et nos sociétés



330 LA LIBERTE.

modernes les plus libérales sont celles qui accueillent le
plus aisément le régime du despolisme, surtout du des-
potisme militaire. Parce qu'ellé n’est plus catholique,
I'Europe moderne est a la fois libérale et césarienne, li-
vrée a I'anarchie et au despotisme tout ensemble. C'est ce
qui faisait dire spirituellement , le lendemain d’une de nos
derni¢res révolutions : « L’anarchie est heurcusement
accouchée du despotisme; la mére et I'enfant se portent
bien. » A son tour le despotisme a pour enfant trés-légi-
lime 'affreuse anarchie. Fausse liberté et fausse autorité,
anarchie et despotisme, despotisme et anarchie : c’est
le résumé de notre histoire depuis un siécle, et c’est la
conséquence nécessaire, fatale, des doctrines lihérales et
révolutionnaires.

Que, dans sa miséricorde, Notre-Scigneur préserve
tous ses enfants du poison subtil qui circule de toutes
parts dans I'atmosphére ot nous vivons en ce temps-ci!
Cette préservalion est une grice fondamentale, comme
le venin qu’elle écarte est un danger fondamental. Sem-
blables & ces fiévres tenaces que I'on gagne dans cer-
lains pays marécageux, les erreurs dont nous parlons
inflluent sur D’esprit, sur le jugement, sur la volonté,
sur toute la vie d’un chrétien; rien n’échappe a celte
influence malsaine. Le reméde est dans une foi énergi-
"quement obéissante et humble, dans une entiére soumis-
sion du jugement a l'autorité infallible du Saint-Siége el
de I'Eglise. Autrement, on glisse dans le schisme et dans
Vhérésie, & genoux et le chapelet & la main.



LA LIBERTE. a3

XXIX

Que ces erreurs ne sont , au fond,
que de l'idéologie.

Les doctrines modernes sur la liberté ne sont que de
I'idéologie, unc idéologie creuse et malfaisante. Oui,
tout révolutionnaire et, 4 un degré moindre, tout libéral
est plus ou meins un idéologue. En fait de religion, de -
questions sociales et politiques, en fait d’éducation et d’en-
seignement, en fait de progrés, de civilisation et de di-
rections a4 donner & la société, le libéralisme, comme la
Révolution, ne prend pas les choses telles qu’elles sont. Il
se forge a prior: des théories qui ne sont ni selon la foi,
ni selon.les vrais besoins des sociétés, des familles et des
individus, et il s’6tonne naivement de voir 'Eglise re-
pousser les efforts qu’il fait pour appliquer ses théories.
Le libéralisme est le fils cadet de Rousseau, l'idéologue
par excellence.

L’Eglise seule donne des solutions absolument vraies
aux grands problémes religicux et sociaux qu’embrouille
le libéralisme moderne, parce que, seule, elle a recu de
Diev la mission d’éclairer d’'unc lumiere divine, infaillible
et supéricure, les voies ou doit marcher ’humanité pour
atteindre sa véritable fin derniére et pour accomplir plei-
nement les volontés de Diev. En éclairant les sociétés
et les individus, elle leur apporte en outre les moyens
surnaturels de demeurcr dans la vérité et de surmonter-
les obstacles naturels de tous genres qui s’opposent ici-



332 LA LIBERTE.

bas & la réalisation de ce grand dessein. Seule, PEglise
est a ce point de vue dans le vrai, dans le positif.

Entre hommes instruits, bien élevés et indépendants,
tels que sont la plupart des catholiques qui soutiennent
les théories libérales, le danger serait certainement bicn
moindre, et 'on pourrait, avec quelque raison, compter
sur la force intrins¢que de la vérité et sur la puissance
d'une discussion loyale et sérieuse, pour fairc triompher
la bonne cause. Mais n’est-il pas évident que c'est 1
une minorité imperceptible, et que la grande masse des
hommes ne peut étre conduite par la voie de la discus-
sion? Les masses n’ont pas le temps de discuter, comme
elles n’ont pas et n’auront jamais le temps de s’instruire
suffisamment sur ces malitres si complexes, si profon-
des, si difficiles.

Les lois qui régissent la société, soit religieuse, soit
cvile, doivent étre faites et en réalité sont faites pour
tout le monde ; elles doivent protéger et, quand on est
dans le vrai, elles protégent les pauvres, les petits, les
faibles, avec plus de sollicitude encore que les classes
éclairées. Voild pourquoi, miséricordieuse ef juste, I'E-
glise de Diev fait reposer la société chrétienne avant
tout sur le principe d’autorité. Elle prend les hommes,
les sociélés, los gouvernants et 18s gouvernés, non pas
tels qu’ils devraient 8tre, mais tels qu’ils sont en réalité,
avec leur mille et une faiblesses, avec leurs passions,
avec leurs besoins réels. Elle vit avec eux sur la lerre et
non dans les nuages; connaissant la volonté de Digu & cet
égard, elle veut que 'autorité, sous toutes ses formes, se



LA LIBERTE. 333

melte au service de Digv et de sa loi et des dmes qu’il
a rachetées; et des lors elle a le droit et le devoir de
demander & tous les dépositaires de P'autorité, religieuse,
civile, domestique, de combatire et de faire disparaitre
le mal autant qu’ils le peuvent, de protéger, de servir
le bien avec un dévouement infatigable et, comme le
dit admirablement le Saint-Siége, « dans la mesure ot
le Prétre de Diev le veut et le permet' ». Le pouvoir
chrétien n’a pas d’aatre régle, parce qu'en définitive
il n’a pas d’autre raison d’élre : faire faire le bien,
faire éviter le mal.

Saint Augustin, qui avail dil se repentir de quelques
concessions faites aux ennemis de 'Eglise, dans les pre-
miéres années de son épiscopat, expose la vraie doctrine
d’une manic¢re déscspérante pour le libéralisme. Plu-
sieurs de ses lettres sont consacrées a ce sujet. Dans 'une
d’elles, adressée au gouverneur de la province de Car-
thage, il dit cntre autres: « Ceux qui ne veulent point
qu'on fasse de justes lois pour réprimer leurs impiétés
répétent sans cesse que les Apotres n’ont pas réclamé de
telles lois des princes de la terre. Mais ils ne conside-
. rent pas que les temps sont changés, et qu’il y aun temps
pour chaque chose.

« Alors, il n'y avait aucun prince qui crit en Jfsus-
Curist, et par conséquent aucun qui fit disposé & servir
Jisus-Cauist, en décrétant des lois pour favoriser et ré-
primer 1'impi ¢té.

-1 Ad nutum et patientiam sacerdotis. (Bulle Unam sanctam.)



334 LA LIBERTE.

« Alors s’accomplissait cette prophétie : Pourquoi les
nalions ont-elles frémi? Pourquoi les peuples onl-ils formé
de vains projets? Les rois de la terre se sont élevés, et les
princes se sont réunis conlre son Christ. Mais I'accomplis-
sement de cette autre partie de la méme prophétie n’était
pas encore venue: Et maintenant, é rois, ayez Uintelli-
gence ; vous qui jugez la terre, instruisez-vous, servez le
Seigneur .avec crainte, el réjouissez-vous en lut avec trem-
blement.

« Or, de quelle autre maniére les rois peuvent-ils ser-
vir DiEv avec crainte, si ce n’est en interdisant et en
punissant avec une religieuse sévérité toutes les fautes
qui se commettent contre les lois de Digu? Pour un Sou-
verain, autre est la maniére de servir Diev comme homme,
autre est la maniére de le servir comme roi : comme
homme, il le sert en menant, pour son propre compte,
une vie conforme a la foi; comme roi, il doit le servir,
en outre, en donnant force de loi a tout ce qui est juste,
et en réprimant avec vigueur tout ce qui est injuste.

« Puis done qu'au temps des Apdtres les rois ne ser-
vaient pas Digu, mais qu’au contraire ils méditaient, se-
lon les prophéties, de vains projets contre son Christ, il
est certain qu’'on ne pouvait alors empécher Pimpiété
par des lois, puisqu’au contraire c'était par les lois qu’on
I'excitait...... Mais maintenant, quel est celui, s'il n’a
perdu I'esprit, qui peut dire aux rois : Ne faites rien pour
que I’Eglise de votre Diev soit plutot servie que combat-
tue dans vos royaumes ? »

' Ad Bonifacium, de Correptione Douatistarum, V.



LA LIBERTE. 335

Or, n’est-ce pas la ce que veut le libéralisme d'au-
jourd’hui, écho de ces vieilles erreurs d’autrefois? Il pré-
tend qu'un Souverain, un gouvernement, une société
peut et doit servir Diev de cette fagon-la. Pour lui, catho-
lique-libéral veut dire.catholique en religion, libéral en
politique; d’un coté ’'Eglise, de I'autre cdté I'Etat; d’un
coté la foi, de ’autre cdté la raison et la science; d’un
cOté le chrétien, de l'autre coté 'homme ; en d’autres
‘termes, séparation de I'Eglise et de I'Ktat, de 1’ordre sur-
naturel et de 'ordre naturel; séparation, ld ou Dikv et
son Eglise veulent qu’il y ait union et subordinaiion;
union et non point confusion ni absorption (comme le
veut le césarisme) ; distinction et autonomie dans !'u-
nion ; subordination de ce qui est de Pordre naturel &
ce qui est de 'ordre surnaturel, et non pas indépen-
dance.

Voila la vraie doctrine, voila la grande voix de la tra-
dition et du sens pratique. C’est a cette lumiére qu'’il
faut juger les temps et les choses et, en particulier, no-
tre société moderne. Elle ne peut plus porter la grande
lol qui doit régir les institutions humaines : donc, elle
est dans le faux. Son prétendu progreés n’est que la course
d’un train de chemin de fer déraillé. Notre devoir le
plus élémentaire est de réagir le plus possible contre la di-
rection de ce mouvement, d’affirmer bienhautla doctrine
de la vérité, de montrer aux conducteurs et aux voya-
geurs la vraie vole qu’ils ont perdue, et de ne rien né-
gliger pour aider, chacun dans la mesure de nos forces,
le retour de la locomotive et des wagons sur les rails et



J36 LA LIBERTE.

dans le bon chemin. La locomotive, ccsontles principes,
ce sont les lois, les inslitutions et les constitutions, les
gouvernements, les magistratures publiques, en un mot,
tout ce qui conduit les hommes; les wagons, ce sont les
peuples. La force motrice de tout le train, ce doit &tre
le Saint-Esprit, 'Esprit du Christ, VEsprit de I'Eglise ;
depuis la renaissance paienne et les révoltes du protes-
tuntisme et de la Révolution, c’est 'Esprit mauvais. Et
voila le contre-sens.

XXX

De 1a séduction qu'exercent, principalement sur la jeunesse,
les théories modernes sur la liberte.

Ces théories sont séduisantes au premier abord. Outre
qu’elles flattent directement la soif d’indépendance que
Porgueil, la curiosité et les passions allument dans le
coeur, elles présentent a I'imagination quelque chose de
grand, de généreux, qui répond aux Instincts de la
jeunesse. Ne semble-t-il pas généreux et noble de
laisser son ennemi s’armer tout 2 son aise de pied en
cap, afin de le vaincre ensuite avec plus de gloire?
La vérité n’est-elle pas bien puissante par elle-méme?
surtout la vérité catholique, qui vient de Digv en droite
ligne et a qui Jésus-Cnrist a promis définilivement le
triomphe? Donc, disent-ils, liberté pour tous, liberté
pour I'hérésie, pour 'incrédulité, pour I'athéisme, pour
le matérialisme, d’élever la voix, de professer ses doctri-
nes 4 cdté deI'Eglise de Diev et sur le méme pied qu’elle!



LA LIBERTE. 337
Liberté, pour 'immoralité, de se montrer en plein jour,
en face de la chasteté chrétienne! Liberté, pour la presse,
de tout imprimer, de tout produire! Liberté de réunion
pour proclamer le socialisme, la démagogie et la Révolu-
tion !

Voild ce quon leur dit, et voild ce qu’ils répétent.
Quand Pimpie Renan édita son livre sacrilége, immédia-
tement anathématisé par le Vicaire de JEsus-Curist et
par tous les Evéques, une députation de jeunes catholi-
ques, séduits par le libéralisme, poussa la logique et
Pimprudence (pour ne pas dire plus) jusqu’a Iui décla-
rer, dans une protestation fort énergique du reste, « qu’il
avait eu le droit de publier son livre, et qu’on ne pensait
point & le lui contesler ». Le droit de publier des blas-
phémes! le droit d’ébranler, presque a coup sir, la foi
de milliers et de milliers de gens peu instruits! Quelle
aberration! Et ces jeunes chréticns faisaient cela de trés-
bonne foi.

Cette helle apparence de générosité recéle de bien
tristes choses : c’est d’abord une ignorance profonde de
Ienseignement de I'Eglise sur cetle matiére ; puis une
présomption, unc outrecuidance qui serait ridicule si
elle ne devait entrainer des conséquences si sérieuses ;
puis, cnfin, une légéreté qui compromet & chaque instant
la sainte cause de la vérité.

Dans nos grandcs villes surtout, ou la jeunesse s'exalte
'plus facilemeni, celte présomption enfante parfois de
vrais petits scctaires, qui s’entétent dans leurs idées, qui
ne veulent rien entendre, qui en savent toujours plus

V. 22



348 LA LIBERTE.

long que les hommes les plus doctes et les plus expéri-
mentés. Dn moment qu’on touche la corde du libéralisme,
tls deviennent méprisants, aigres dans la discussion, pro-
digieusement injustes. Sous prétexte de ramener les
manvais (qu'ilsne raménent pas et qui se moquent d’eux),
ils font d'imprudentes concessions de doctrine ; pleins
de suavité pour les ennemis de P'Eglise, ils sont pleins
d’amertume pour ses amis les plus dévoués; aux pre-
miers, tout ce qu’ils ont de miel ; aux seconds, tout ce
qu'ils ont de fiel.

Nos libéraux, principalement les jeunes, ont encore
un aufre caracteére qui les distingue éminemment : ils
ne doutent de rien, et tranchent les questions les plus
graves avec un aplomb imperturbable. J'en ai entendu un,
4gé de vingtans & peine, fenir téte, sans sourciller, & un
savant Archevéque, & deux Evéques eta plusieurs ecclé-
siastiques, (fui ne pouvaient en revenir. Un autre petit
doeteur de méme force, encore sur les banes du collége,
stupéfiait et, disons le mot, scandalisait toute une confé-
rence ecclésiastique, ou l'on avaif bien voulu 'admettre,
a cause de sa réputation de piété : les arguments d’auto-
rité, les arguments de raison et de bon sens, tout venait
s’émousser sur sa jeune cuirasse libérale.

Ces jeunes gens n’ont, apres tout, qu’une scule leche
dans leur carquois : de méme (ue toute |'argumentation
des gallicans se réduit & invoquer lc nom et le génie de
Bossuet, génie trés-réel ct que personne ne songe a nier;
de méme, toute 'argumentation de nos jeunes gens se
réduit & invoguer le patronage des trois ou quatre hommes



LA LIBERTE. 339
éminents, dont tout le monde aime A reconnaitre et le
dévouement et le talent. Mais de méme aussi que le galli-
canisme ne s’appuie que sur ce qu’il y a de défectueux
et méme de coupable en Bossuet; de méme, le libé-
ralisme ne peut s'étayer de I'autorité des noms qu’il in-
voque que par leurs cdtés défectueux, signalés comme
tels par le Saint-Siége.

Nous ne sommes pas d’ailleurs, nous autres catho-
liques, les disciples d’'un homme, quel que soit son
génie ou méme sa vertu : nous sommes les disciples
du Fils de Dieu, et nous n’avons d’autre chef, d’autre
pasteur, d’autre docteur, que le Pape, le Chef de
I'Eglise, Vicaire du Fils de Dizv, Evéque de nos Evéques
eux-mémes. « Je ne connais ni Paulin ni Mélece, écri-
vait jadis saint Jérome au Pape saint Damase, au
sujet d'une controverse envenimée par I'esprit de parti ;
je ne suis le disciple de personne, si ce n’est de Volre
Béatitude, parce (uec je sais que c’cst sur vous que le
Christ a béti son Kglise. » « D’oti viennent tous les schis-
mes, ajoutait plus anciennement encore saint Cyprien,
d’ol viennent les hérésies, sinon de ce que 'on n’obdéit
point au Grand-Prétre de Diev? »

Et nous non plus, catholigues du dix-neuvieme siecle,
nous ne connaissons ni celui-ci, ni celui-la ; nous ne con-
naissons que le Pape, et les Evéques unis au Pape ; nous ne
connaissons que le Chef supréme de I’Eglise : quiconque
est avec lui est des nodtres; quiconque se sépare de lui,
nous ne le connaissons plus. Le talent, le dévouement,
la science, le génie méme peuvents’allier avec I'erreur «



340 LA LIBERTE.

I'Eglise seule est immuable dans la vérité, et le Vicaire
de Dieu est le seul Chef a la suite duquel on ne risque
jamais de s’égarer. Voila pourquoi, en bonne logique, il
faut étre catholique romain, purement, simplement, ab-
solument.

On ne saurait croire jusqu’ou I’on peut aller quand
on se départ de cette grande régle de conduite. Il y en
a qul descendent insensiblement jusqu’a une véritable
apostasie. Un jeune avocat, chrétien pratiquant, déclarait
naguére, & l'occasion de I'Encyclique, et cela dans une
conférence publique devant des centaines de témoins,
(ue sesconvictions surla légitimité deslibertés modernes
¢taient tellement inébranlables, que si jamais 1'Eglise ve-
nait & les condamner, il se séparerait de I'Eglise plutot
que de renoncer a ses conviclions. J’espére pour ce jeune
hhomme qu’il y avait dans ses paroles plus de fanfaron-
nade que de conviction ; mais, fanfaron ou sincére, il tenait
la un langage d’apostat. Pour conserver la foi, il faut
étre soumis, absolument, en tout, de coeur et d’esprit, a
tout ce que I’Eglise et son Chef ont enseigné, enseignent
et enseigneront.

Je ne congois pas comment un jeune homme intelligent,
comme il y en a tant parmi ceux que ’enseignement uni-
versitaire et la licence de la presse ont imbus des erreurs
libérales, n’ouvre pas les yeux devant les conséquences
extrémes, si cruellement et si évidemment logiques, des
systémes qu’ils ne cessent de proner. Je ne sais ce qu’il
pourrait raisonnablement répondre aux francs-magons et
aux rationalistes (e toutes nuances, qui ne font aprés tout



LA LIBERTE. 341

que proclamer, eux aussi, les théories de la fausse liberté.
La franc-macgonnerie, réprouvée plus hautement que ja-
mais aujourd’hui par autorité de 'Eglise, n’est que la
secle de la fausse liberté religieuse et sociale. Elle pousse
le culte de la liberté jusqu’a tolérer et embrasser tou-
tes les négations; pour la forme, elle dit qu'elle ne re-
pousse point I'Eglise catholique ; mais en réalité, elle la
combat & outrance. Le libéralisme catholique lui prépare
les voies, en minant dans ’esprit des générations nou-
velles le respect sacré de I'autorilé ot P'obéissance ab-
solue que tout chrétien doit A la sainte Liglise.

Ce qui peut excuser devant Diev et méme devant les
hommes un trés-grand nombre de ces catholiques im-
prudents, c’est qu’ils ne se doutent méme pas, comme
dit le Brel cité plus haut, des abimes cachés sous les
fleurs artificielles des théories libérales ; ils sont lihéraux
par sentiment, non par conviction. C’est en particulier
'excuse de presque tous les jeunes catholiques-libéraux ,
qui prennent I'indépendance pour la liberté. Pour eux
le libéralisme n’est autre chose que de la générosité : ils
se trompent du tout au tout.

XXXI

Que les erreurs libérales cherchent 4 s’insinuer
jusque dans les rangs du clergé.

Il y a des pays ot des ecclésiastiques eux-mémes
s’y sont laissé prendre. En Italie, par exemple, malgré



342 LA LIBERTE.
la solidité des traditions et des études, on assure que le
vent du libéralisme a fait tourner prés de quatre mille
tétes dans les rangs du clergé; sur quatre-vingts,
ou quatre-vingt-dix mille prétres, c’est peu, sans
doute; mais c’est encore trop'. En Belgique, en Alle-
magne, en Portugal, en Amdérique, on dit gue le li-
héralisme moderne rencontre des sympathies, surtout
parmi le jeune clergé. Enfin, il en serait de méme sur
quelques points de notre France, s’il faut en croire les
espérances des ennemis du Saint-Siége. Ce qui est cer-
tain, c’est que, il y a trois ou quaire ans, le Souverain-
Pontife exprimait hautement sa douleur de voir se ré-
pandre « dans les rangs de la jeunesse imprévoyante,
et principalement de la jeunesse cléricale, ces doctrines
fausses, erronces, impies, réprouvées parle Saint-Siége? »
Ce qui est également certain, c’est que dans ces der-
nieres années deux fois des ecclésiastiques frangais ont
lenté, avec beaucoup de modération dans la forme et
dans une intention évidente de conciliation, de formuler
les doctrines dites catholiques-libérales; et que le Saint-

Siége immédiatcment et officicllement a condamné leur
travail °.

! La plupart, éclairés par les cxeés du systéme, sont revenus, ou
sont en frain de revenir.

? Erroncas, falsas, imnpiasque doctrinas ab hac Sancta Sede pro-
scriptas, quotidie magis dominari, illisque improvidam preaesertim ju-
ventutem, et juniorem clerum misere infici et corrumpi. (Bref du 14
janv, 186%.)

8 Les Principes de 89 et la doctrine catholique, par 'abbé Godard;,ct
la Liberté, adresse awx Evdyues, sans nom d'autcur. Ces dcux publi-
cations ont ¢té mises al'Index.



LA LIBERTE. 343

On se demandera peut-étre comment des prétres peu-
vent tomber dans ces écarts. 11 y a plusicurs causes qui
le pcuvent expliquer : d’abord les prétres sont faillibles
comme les aulres hommes, et tous sont bien loin d'étre
des théologiens. Les quelques ecclésiastiques que 1’on cite
comme sympathiques aux idées libérales sont presque
tous des hommes de zéle et d’action, oun bien encore des
philosophes ou des littérateurs, plutdt gque des théolo-
giens et des canonistes. Jamais un théologicn, jamais
surtout un canoniste sérieux ne sera la dupe des idées
libérales.

Dans notre siecle, qui a dit relever tant de ruines, et
ou les fortes études ecclésiastiques ont ét¢ sacrifiées anx
exigences de la vie active, la Constitution et les droits
de P'Eglise sc trouvent élrangement méconnus, ou du
moins trés-ignorés d’un certain nombre de prétres, ex
cellents d’ailleurs. Ils n’ont guere étudié le traité de
I'Eglisc qu’au point de vue théologique et extérieur, et
ils ont eu le malheur de ne point &tre initiés au droit
. canonique, c'est-a-dire a la science des lois qui régissent
I'liglise dans son gouvernement intérieur, dans ses rap-
ports avec les puissances lemporelles, dans les rapports
multuelsdes diversmembres de sa hiéraclie. Gelte science,
qui dérive des Constitutions des Souverains-Pontifes, des
décrets des Conciles et de la coutume, est aussi nécessaire
a un ecclésiastique que la science du Code civil, du Code
pénal, du code de procédure, etc., est nécessaire a un ma-
gistrat. Ignorer le droit canonique, c’est ignorer la Cons-
titution intime de ’Eglise et les droits que lui a conférés



344 LA LIBERTE.

son divin Fondateur. De cette ignorance plus ou moins
complete découlent la plupart des erreurs modernes,
entrec autres le libéralisme catholique : il ne saurait
tenir devant les texies du droit ecclésiastique. Quand
tous les prétres, quand tous les catholiques instruits con-
naitront bien leur Mere et sauront I’étendue de ses
droils et de sa puissance, un grand pas sera fait vers
la solution des questions actuelles.

Une autre cause qui peut expliquer le libéralisme de
certains hommes d’église, c’est que la nuance libérale
ne déplait pas aux masses, encore moins aux gouver-
nements, soit libéraux, soit césariens; et les pauvres
ecclésiastiques, 4 qui la faiblesse humaine donne du pen-
chant pour la popularité, inclinent tout naturellement de
ce cOlé.

Eafin, le souffle démocratique, qui agite aujourd’hui
le monde entier, se fait inévitablement sentir, guoique
de loin, dans les rangs du clergé et principalement du
jeune clergé.

Si le libéralisme s’enracinait parmi nous, ce serait la
ruine de notre France ecclésiastique : la séve de saint
Pierre se tarirait bientot dans cette belle etantique portion
de la vigne du Seigneur; et, détachées, ou & peu de chose
prés, du cep, du Siége-Apostolique, nos Eglises tombe-
raient hientdt sous le joug de I'Etat. Un clergé libéral
commencera toujours par des airs de fierté nationale et
d’indépendance, surtout vis-a-vis du Saint-Siége ; mais
a mesure que s’élévera ce plateau de la balance, singu-
itrement allégé par le défaut de soumission, Pautre



LA LIBERTE. 3435
plateau s’abaissera de plus en plus du coté de VEtat,
sous le poids tres-aplatissant de ces fameuses scrvitudes
qui, de 1682 41789, ont prépard si directement la ruine
de la France catholique, de la France de Clovis, de Char-
‘lemagne et de saint Louis. Il y a, en effet, une étrange
affinité entre les erreurs libérales et les erreurs galli-
canes : de part et d’autre, c’est, au moins en pratique,
le mépris de I'autorité du Siége-Apostolique et des tra-
_ditions de I'Eglise sur les rapports du pouvoir spirituel
et du pouvoir temporel. De part et d’autre, on s'in-
surge contre PEglise, et on finit toujours par s’abais-
ser devant IEtat.

Les ecclésiastiques libéranx font souvent un genre de
mal tres-funeste et presque irréparable : comme ils sont
ordinairement bien vus dans les différentes administra-
tions de I’Elat, ils y portent 'expression, parfois peu me-
surée, de doctrines, de sentiments, de réecriminations qui
ne peuvent qu’envenimer les relations, déja diffici-
les, de I'Eglise avec des pouvoirs séculiers qui ont
perdu le sens catholique. Et chose bizarre ! ¢’est nous, ce
sonl les ecclésiastiques catholiques-romains, qu’ils accu-
sent de semer la zizanie dans ces mémes rapports. Avec
leur manie de conciliation entre les idées modernes et
I'Eglise, entre le monde mobile du rationalisme et le
monde immuable de la foi, ils paralysent les efforts inces-
sants du Saint-Siége et de nos vénérables Evéques pour
arréter sur le penchant de ’'abimenos sociétés dévoyées.
Ils aigrissent ainsi le pouvoir contre Rome, et se char-
gent, peut-étre sans le savoir, d’une grave responsabilité.



346 - LA LIBERTE.

Chez la plupart, les tendances libérales n’existent qu’a
I’état de sentiment vague, et n’arrivent point 4 des excés
si regrettables. Néanmoins, clles sont toujours dange-
reuses, et il faut y prendre bien garde. Une fois qu’on
s'est laissé fasciner et par ces illusions et par I’esprit de
parti, il devient tres-difficile d’en sortir complétement.
J'ai connu un saint prétre, plein de savoir, dedroiture et
de générosité, qui me disait que, danssa jeunesse sacerdo-
tale, toutes ces doctrines de liberté et de démocratie lui
étaient apparues comme une renaissance pour la Reli-
gion, et qu'il lesavait embrassées avec autant de sincérité
que d’ardeur; mais plus tard, averti par [attitude de
plus en plus tranchée de Rome et de I'Episcopat, ébranlé
par de sages conseils et par des études plus approfon-
dics, il avait rebrouss¢ chemin. « Je suis resté plus de
dix ans, ajoutait-il, A revenir a la saine doctrine, et je
vous assure que ceretour est un rude labeur. »

Un autre prétre, éminent en piété et hlanchi dans I’étude,
me disait cependant I’autre jour en quel sens il compre-
nait qu’un bon catholique, qu'un bon prétre put se dire
libéral. « Entre deux maux, disait-il, il vaut mieux choi-
sir le moindre. En ce si¢cle, nous n’avons guére a choisir
qu’entre -le despotisme et 'anarchie : or j'aime encore
mieux l’anarchie que le despotisme; elle dure moins,
et est moins puissante pour Je mal. Voila en quel sens,
moi, je suis lbéral. »

Pour le clergé comme pour les laiques, le préservatif
des erreurs modernes, c’est ’humble obéissance au Chef
de I'Eglise, non-seulement quand il ordonne; mais



LA LIBERTE. 347

méme quand il conseille. « Vous vous étes dit, écrivait
naguére un de nos Kvéques les plus doctes et les
plus courageux a un ecclésiastique qui venait de soumet-
tre a Rome un importanti travail ; vous vous étes dil avec
un courage d’humilité qui vous honore, qu’'un prétre,
quel qu'll soit, ne doit jamais étre qu’un petit enfant vis-
a-vis du Saint-Siége. Sous 'impression de ce sentiment,
vous étes allé demander conseil & celte ville des Papes que
. la vérité s’est donnée pour patrie sur la terre, et qui
n’est assise sur les sept collines que pour envoyer de I
des flots de pure lumiére au monde. Noble exemple en
ce siecle, ou tant d’esprils, méme ignorants ou frivoles,
sont si tristement infatués de leur infaillibilité person-
nelle, et traitent avec mépris les oracles du Vatican!...
Yous vous efforcez de suivre non-seulement les décisions
formelles, mais aussi mentem S. Ecclesiz Romane. Si
tous les catholiques en étaient la, nous ne verrions pas
subsister, apres ’Encycligue et le Syllabus de 1864, des
nuances d’opinion que ces deux grands actes avaient
pour but de faire disparaitre. Au lieu d’atténuer la parole
du Saint-Pére dans sa vraie portée, par des interpréla-
tions purement habiles, on |’aurait acceptée dans son sens
plein, dans son intention authentique et profonde, ct
maintenant nous n’aurions plus qu’une seule langue
comme nous n’aurions qu'un seul coeur '. »

Les bonnes études, 'amour des saines traditions, un

1 Mer Planticr, Evéque de Nimes, & M. Vabbé DPhilip, vicaire géné-
ral de Perpignan,



348 LA LIBERTE.

profond respect pour toutes les décisions du Saint-Siége,
une humilité sincére qui écarte les illusions de I'am-
bition et de la popularité; voila, ce semble, aprés la
grace dubon Dieu, ce & quoi nous devons nous appliquer
avec un soin religieux, nous autres, hommes d’église,
dont I'influence est si déterminante pour la bonne direc-
tion du mouvement de I’esprit public. Ne ’oublions ja-
mais : en cela, comme dans tout le reste, aujourd’hui
comme toujours, le monde repose sur les prétres; et
¢’est aux prétres qu’incombe la grande mission de réfor-
mer el de sauver la société.

XXXII

Pourquoi, dans une discussion sérieuse sur la liberte,
le catholique-libéral ne pourra jamais tenir
ni contre le libre-penseur ni contre le catholique.

Parce que dans toute discussion séricuse on ne se paye
ni de mots ni de belles phrases ;5 on va droit au fond de la
question, ¢’est-a-dire aux principes. Or, de deux choses
'unc : ou le catholique-libéral peut formuler des prin-
cipes, ou il ne peut pas. §'il ne le peut pas, la discussion
est finie avant m&éme d’&tre commencée ; on n’a’pas de-
vant sol un adversaire sérieux. S’il formule des principes,
de deux_choses 'une encore : ou il discute avec un ca-
tholique, ouil discute avec un libre-penscur. Dans le pre-
mier cas, il est immédialement battu et convaincu d’er-
reur : ses principes sont condamnés par PEglise. Dans



LA LIBERTE. 349

le second, 1l est battu aussi promptement et aussi évidem-
ment : le libre-penseur lui dit, dés la premicre passe
d’armes : « Les principes que vous émettez la sur la li-
berté, ce sont les miens; seulement, moi je suis logique,
et vous, vous ne I’étes pas. »

Entre le catholique et le libéral, le catholique-libéral,
renié par I'un comme par l'autre, se trouve, comme on
dit, par terre, entre deux selles. (est sa faute; pour-
quoi abandonne-t-il le véritable terrain de la discus-
sion ?

Nous le disions en commencant - la foi catholique ap-
porte sur la grande question e la liberté une solution
surnaturelle, qui appartient exclusivement a la révélation
et que les libres-penseurs repoussent ou du moins igno-
rent. Comme la solution de la question est la, et non
point ailleurs, il faut avanl tout engager la lulte sur ce
terrain.

Or, par une générosité plus qu’tmprudente ou par une
ignorance trop fréquente de la stratégie, nos bons catho-
liques-libéraux sortent du camp retranché ou ils occupe-
raient avec nous des positions inexpugnables, et sont
assez simples pour suivre I'ennemi jusque dans ses pro-
presretranchements. L, ils sont facilement pris et battus.
Comme les pauvres Curiaces, ils sc laissent prendre a la
ruse de leur ennemi, qui les attire la ou il sait qu’il aura
facilement raison d’eux.

Les Curiaces de la liberté ont beau suivre ’'Horace de
la libre pensée; ils resteront toujours des Albains et ne
deviendront jamais dcs Romains. Pour I'Horace, le Cu-



340 LA LIBERTE.

riace est toujours Curiace; pour le libre-penseur, le ca-
tholique, quelque libéral qu’il se montre, est toujours un
catholique, c’est-a-dire un ennemi. De plus, sur le ter-
rain purement naturel ou ils s¢ sont engagés malgré IE-
glise, qui condamne énergiquement cette séparation de
I'ordre naturel et de 'ordre surnaturel, les catholiques-li--
béraux sont vaincus d’avance. Que veut, en effet, la li-
bre-pensée? En quoi consiste le point décisif de sa vic-
toire? N’est-ce pas précisément dans le principe de la sé-
paration de I'Eglise et de I'Etat, de ’ordre naturel et
de l'ordre surnaturel? Or,ce principe, le catholique-libé -
ral 'accepte de prime abord. Il accepte donc sa défaite.

Comme nous 'avons dit plus haut, le principe de la
libre-pensée moderne est le méme que celui du libéralisme
soi-(lisant catholicue ; il n’en differe que par des nuances
ou, pour mieux dire, par des subtilités. De part et d'au-
tre, c’est le principe condamn¢ par le Saint-Siége.

Quant aux intentions, c’est tout aulre chosc; nous ne
saurions trop le redire. Mais une discussion de ce genre
n’est pas une affaire de sentiment ; ¢’est une affaire de vé-
rité, une démonstration de principe. Le désir de faire du
bien égare et perd les catholiques-libéraux, comme le
désir de faire triompher Albe-la-Longue a égaré et perdu
les infortunés Curiaces. Le zéle de la cause catholique
doit avant tout étre catholique. Nous n'avons pas le droit
e délendre la vérité avec les armes de I'erreur, et la cha-
rité est une bien faible excuse pour expliquer I'inconsé-
quence d’un homme qui trahit 'enseignement de I'Eglise,
dans I'espérance de le faire triompher,



LA LIBERTE. 351

Dans les discussions sur la liberté, il faut é&tre invaria-
ble sur les principes, et, tout en ménageant charitable-
_ment les personnes, leur bien faire comprendre que ces
principes, reposant sur une doctrine révélée et infaillible ,
ne sont susceptibles d’aucun amoindrissement; qu’ils sont
la vérité, I'immuable vérité , & laquelle il faut se soumet-
tre, avec laquelle il n’y a pas 2 marchander. On a une rai-
son pour raisonner, oul’on n’en a pas; et cette raison doit
étre logique. Or, c’est la logique qui nous améne & recon-
naitre la divinité de Jisus-Curist et ’autorité infaillible de
son Eglise; des lors, les principes que I'Eglise nous ap-
porie de la part du Christsur la liberté comme sur tout le
reste, sont la vérité ; la souveraine sagesse des hommes et
des sociétés consiste avant toutes choses & accepter ces
principes purement et simplement et a les pratiquer lc
mieux possible.

Tant qu’un libre-penseur n’est pas amené, parla force
de la logique, sur le terrain catholique, une discussion
sur la liberté est a priori impossible avec lui. Le catholi-
que-libéral veut faire autrement ; et ¢’est pour cela qu’un
adversaire quelque peu habile le mettra toujours et facile-
ment au pied du mur.

Ici comnie toujours, il n’y a de salut pour I'intelligence
que dans la vérité , dans la vérité pure, dans la vérité to-
tale; et elle ne se trouve que dans l’enseignement du
Saint-Siége Apostolique.



332 LA LIBERTE.

XXXII

Quel estle caractére dominant et le grand écueil
de YI'école catholique-libérale?

C’est la manie des concessions, vis-a-vis des ennemis de
I"Eelise.

Un des sophismes les plus répandus et les plus sédui-
sants, surtout & ’époque otr nous vivons, consiste a con-
fondre la charité personnclle avec la concession doctri-
nale. On croit exercer véritablemeunt la charité en immo-
lant charitablement la vérité. Voila dix-huit cenis ans que
la philosophie hétérodoxe dit a-1’Eglise, avec la voix
doucedtre du vieux Serpent : « L'Evangile est une religion
de paix et d’amour; donc, accordez-nous la permission
d’en retrancher ce qui nous déplaira. Pour 'amour de la
concorde, abandonnez telle ou telle doctrine qui nous ir-
rite; et nous nous précipiterons dans vos bras, des que
vous vous serez précipités dans les notres. »

A la faveur des négations accumulées par les enfants de
Luther, de Voltaire et de Rousseau, un trouble étrange
s’est répandu dans les domaines de Pesprit humain. La
vérité a ¢té repousséed’abord; puis on a perdu la notion
méme de la vérité. Aprés avoir abandonné les principes,
on en est venu a oublier ce que c’est qu'un principe. Con-
fondant les doctrines avec les simples opinions, on a de-
mandé, on demande chaquc jour aux catholiques de mon-
trer plus de générosité, et de faire quelques petites con-



LA LIBERTE. 353 °
cessions de doctrines; que s’ils s’y refusent, ils scront
évidemment « la cause de lout le mal ».

Il yala un écueil pour le chrétien quiveut défendre sa
foi au milieu du monde : c’cst la tentation de céder sur
certains points, dans I'intention, dans ’espérance d’atti-
rer certaines personnes. La tentation de la complaisance,
en matiére de principes, peut éblouir le chrétien qui craint
d’irriter, qui veut adoucir et qui glisse insensiblement dans
la timidit6. Il ne veut plus, par exemple, parler du Sylla-
bus, des Encycliques de Pic IX et de Grégoire XVI, de la
légitimité et de la nécessité du pouvoir temporel, de I'in-
faillibilité du Pape, de la définition dogmatique de ’Imma-
culée-Conception, de la légitimité du tribunal de I'Inqui-
sition, du pouvoir coercitif de 'Eglise , des condamnations
de la franc-maconnerie, de ’excommunication, des mira-
cles, etc., etc. Toutes ces choses, et bien d'autres en-
core, épouvanteraient nos hommes rapetissés. On donne
A cette faiblesse le nom de charité; on consent & diminuer
le christianisme, et 1'on se persuade que ce christianisme
diminué aura plus de succés, sera mieux accepté.

Qu’arrive-t-il? Le christianisme attiédi par ces com-
plaisances n’allume plus de flamme nulle part. En effet,
une vérilé n'est puissante que lorsqu’elle est compléte et
parce qu’elle est complete. La doctrine catholique est in-
divisible; il faut la recevoir tout entiére, telle qu’elle est,
telle que Diev nous la présente par son Vicaire. Toute con-
cession, loin de larendre plus acceptable, produit’effet di-
rectement contraire. J’ai connu un anglican converti qui

me déclarait que s’il avait eu le malheur de rencontrer, au
V. 23



34 LA LIBERTE.

moment de sa conversion, un préire gailican, il ne se se-
rait jamais fait catholique.

Le catholique-libéral qui glisse dans la timidité peut
croire, dans la bonne foi de son &me, qu’il attire les
hommes vers le christianisme; en réalilé, c’est vers lui-
méme, c’est vers sa personnalilé propre qu’illes attire.
Les hommes se rapprochent de lui, ct s’éloignent du
principe au nom dugquel il parle. Ce qu’il prend pour un
succes, c'est un échec supréme; car I'échee supréme en
pareil cas, c’est de fairc accepler sa personne, au lieu
de faire accepter sa doctrine.

Si nous le pouvons, faisons-nous aimer de nos adver-
saires, ricn de mieux ; mais faisons-nous aimer a titre de
chrétiens, A titre de catlioliques ; faisons aimer notre foi,
notre sainte et adorable religion, la vérité et le bien qui
sont notre couronne. Toute autre tactique est non-scule-
ment stérile, mais encore interdite : la doctrine catholique
n’est pas A nous; elle ne vient pas de nous; et nul en-
fant de I’Eglise, fut-il prétre, fut-il Evéque, n’a le droit
d’en sacrifier un seul iota. Demeurons dans la vérité : 1a
seulement est la vie et la force.

XXXIV.

Si I'on peut étre catholique en religion
et libéral en politique.

Non. Quand on est catholique, il faut I’étre en tout,
partout, toujours, dans sa vie publique comme dans sa
vie privée. La lumicre de la foi étant une lumicre supé-



LA LIBERTE. 355

rieure & toutes les autres, elle doit les dominer toutes, les
compénétrer , les perfectionner.

On disait un jour au directeur d’un grand: journal an-
ticatholique : « Votre journal attaque chaque matin I'E=
glise; et vous allez & la Messe! » Il répondit : « Mon jour-
nal est une affaire, et ma conscience une autre affaire. »
— « Vous étes catholiques, et vous voulez étre libé-
raux ! » disent les libéraux révolutionnaires anx libéraux-
catholiques; et ceux-ci répondent : « C’est uniquement
comme citoyens que nous sommes libéraux; comme ca-
tholiques, nous ne le sommes point, et nous laissons
notre libéralisme a la porte de I'Eglise. Entre la religion
et la politique, il faut distinguer. Nous sommes des ca-
tholiques, et nous sommes des lihéraux; mais nous ne
sommes pas des catholiques-libéraux. Pour nous, il n’y a
pas deux maniéres d’étre catholiques, parce qu’il n’y a
pas deux catholicismes. L'un des caractéres essentiels
du catholicisme, c'est I'unité dans les croyances; nous
ne I'oublions pas. Mais comme il y a plusieurs maniéres
d’étre citoyen et de comprendre les intéréts politiques du
pays, nous acceptons, nous réclamerions le titre de lihé-
raunx. »

N’est-ce pas en d’autres termes la réponse du journa-
liste catholique libre-penseur? Pour les catholiques et
libéraux, la politique est unc affaire, et la religion une
autre affaire.

Malheurcusement aucun trait d’union ne peut faire te-
nir ensemble le catholicisme et le libéralisme ; ¢’est comme
Plhnile et 'eau ; I’essence du catholicisme est incompa-



356 LA LIBERTE.

tible avec 'essence du libéralisme, comme la naturc de
I’huile est incompatible avec la nature de I'eau.

En effet, comme chrétien, le catholique et libéral pro-
fesse les doctrines catholiques; comme citoyen, il pro-
fesse les doctrines libérales, c’est-a-dire la séparation de
I’Eglise et de 1'Etat, I'Eglise libre dans I'Etat libre, la li-
berté de conscience, la liberté des cultes, la liberté de la
presse, etc.; d’ou il suit que sur tous ces points il doit
professer en méme temps le pour et le contre, croire et
professer comme catholique ce qu’il réprouve comme li-
béral; croire et professer comme libéral ce qu'il est ohligé
en conscience de réprouver comme catholique.

Et qu’il ne disc pas que si les doctrines libérales sont
condamnges par I'Eglise, elles le sont uniquement dans
leurs applications a la société religieuse, et non pas dans
leurs applications a la société politique. D’apres cette dis-
tinction subtile, qui rappelle les beaux jours du jansénis-
me, I'Eglise ne s’adresserait qu’aux particuliers et se bor-
nerait & leur rappeler qu’ils ne pcuvent, sans se rendre
coupables devant Digv et devant clle, méconnaitre son
autorité spirituclle, embrasser une autre religion, atta-
quer dans leurs écrits sa doclrine, ses institutions, ses
lois, etc. ; mais elle n’entendrait pas s’occuper de ce que
font ou ne font pas sur tous ces points les sociétés po-
litiques, ni leur refuser le droit d'établir chez elle, si
cela leur convicnt, toutes les libertés modernes.

Les Encycliques sont 1a, avec le Syllabus et les Brefs
Apostoliques ; il suffit de les lire, et personne ne s’y est
trompé, les lihéraux-catholiques pas plus que les autres,



LA LIBERTE. 357
moins peut-étre que les autres. Cest précisément comme
libertés politiques et sociales que les libertés en question
y sont réprouvées, et parce qu’elles supposent dans la
société civile le droit de se soustraire & ’autorité spirituelle
de la société religicuse ; elles y sont réprouﬁ_ées parce que
leur résultat inévitable est de séparer de plus en plus ce
que Dicu a uni, la nature et la grice, la société civile et la
société religieuse, I'itat et I'Eglise ; elles y sont réprou-
vées parce qu’elles tendent directement a soustraire la so-
ciété humaine a I’autorité divine, en placant tout Pordre
politique et social sous I'empire d’institutions qui sont
opposées au régne de Jisus-Cumist, par cela seul qu'elles
lui demeurent étrangeéres.

La prétention des catholiques el libéraux est une sorte
de manichéisme, qui voudrait diviser 'homme et le chré-
tien, la société et la religion. Il affirme que ce qul est
faux, inique, funeste dans ’ordre spirituel, est vrai, juste
et salutaire dans 'ordre temporel. Cela peut-il étre?

La liberté de défendre et de propager la vraie religion
est un droitsacré et inviolable : laliberté de I'altaquer et
de travailler a la détruire est-elle aussi un droit inviolable
et sacré? Le catholique et libéral affirme nécessairement
le premier droit contre les libéraux révolutionnaires, qui
le nient : libéral, il affirme nécessairement le second
contre les catholiques et 'Eglise, qui le nient. C’est un
juste milieu impossible.

Il n’y a donc pas de place au soleil de la liberté pour
le catholique et libéral. S'il est vraiment catholique, il
n’cst pas vraiment libéral; et il est vraiment libéral , il



358 LA LIBERTE.

n’est pas vraiment catholique. A force de vouloir conei-
licr denx termes aussi inconciliables, il finirait par ne
plus étre ni catholique ni libéral.

Donc on ne peut 8tre catholique en religion sculement ;
il faut I'dtre en toutes choses : en polilique, en éducation,
en enseignement, en doctrines sociales, etc., etc. JEsus-
Cuxist a le droit de pénétrer tout, de régner partout. En
politique , comme dans tout le reste, « quiconque n’est
point avec lut est conlre [ui ».

XXXV

Que le libéralisme catholique constitue la vraie force
des différents partis libéraux.

Ce que nous avons le plus a craindre aujourd’hui, ce
n’est ni le protestantisme, qui est déerépit et stérile, ni
le gallicanisme, qui est mort, et que le Concile va enter-
rer, ni la Révolution, qui gronde et gueite ’Europe
comme sa proie, mais qui pour le moment lui fail hor-
reur : le grand péril, la grande hérésie de I'époque ac-
tuelle, c’est le libéralisme , héritier du gallicanisme et du
protestantisme, et précurseur de la Révolulion, qu'il
amene apres lui.

Sans le libéralisme des classes ¢éclairées la démocratie
solidaire et socialiste serait enchainée facilement; mais
en éecartant de tout I'ordre social I'autorité spirituelle de
Uliglise, il enléve & la société la seule force capable de
muscler la Révolution, qui devient alors inévitable.



LA LIBERTE. 359

En temps de calme, il est bien peu de révolutionnaires
qui aillent jusqu'au bout de leur principe. Les disciples
de Proudhon ct de Mazzini, de Robespierre et de Danton,
les admirateurs de la guillotine et de la lanterne , les dé-
vots de la déesse Raison et du saint devoir de I'insurrec-
tion, sont rares encore. Mais aujourd’hui dans tous les
pays catholiques, excepié¢ Rome, les princes, les gouver-
nements, les ministres, les chambres, toutes les classes
lettrées, toute la presse, sauf de rares exceptiohs , CI Un
un mot, tout ce qui a pouvoir, influence, fortune, est
dupe, esclave ou complice du libéralisme.

Le libéralisme contemporain est la plus grande force
qu’ait jamais eue la Révolution; c’est la grande hérésie
des temps nouveaux.

L’hérésic, comme I'indiquent la définition et ’étymo-
logie du mot, est en effet la substitution d'une opinion
humaine 2 la vérité divine enseignée par I’'Eglise. La doc-
trine qui substitue explicitement et partout la discussion
a Pautorité, et le régne mobile de I’opinion des hommes
auregne élernel et immuable de la vérité chrétienne, est
dés lors I'hérésie universelle. Les vrais libéraux nient en
effet le Catholicisme foul entier en proclamant la libre-
pensée. Les demi-lihéraux croient encore & la Révélation,
mais ils nient son action en séparant l'ordre naturel de
I'ordre surnaturel , la raison de la foi, PEtat de I’Eglise,
le prince du pasteur,



360 LA LIBERTE.

I

Sans doule, il y a des libéraux de bicn des espéces :
chez nous, autre est le libéralisme de I’Opinion natio-
nale, autre celui du Siecle, autre celui du Journal des
Débats, autre celui de la Gazclte de France, autre encore
celul du Correspondant. M. Havin, qui était libéral dans
son journal et chrélien dans son village, ne I’est pas
comme M. Guéroult, I'adversaire franc et constant du
christianisme. M. Guizot, qui admet la Révélation, dé-
fend le Pape, proclame le Catholicisme « une grande
école de respect, » ne I’'est pas comme 'était le philoso-
phe Cousin; et M. de Montalembert, l'intrépide défen-
sour de la liberté de 'Eglise, ne Yest pas & la facon de
M. de Cavour, qui luia pris la célébre maxime: L'Eglise
libre dans PEtat libre. — Mais pourtant il faut bien
qu’il y ait un certain principe commun & tous les partis
libéraux, puisque le Saint-Siége condamne le libéralisme
de tontes couleurs, aussi bien le libéralisme catholique
que le libéralisme antichrétien.

Ce principe commun, c’est la séparation de Uordre tem-
porel et de Uordre spirituel.

De la les libertés modernes; puis I’égalité devant la
lot civile de tous les cultes et de toutes les opinions;
I'égalité de 'erreur et de la vérité, et ’égale admission
de lousles citoyens & loules les fonctions publiques ; enfin,
Punion fraternclle de tous les partis libéraux sur le ter-
rain de la hiberté et du droit commun.

L’Eat n’étant pas juge de la vérité, les catholiques en



LA LIBERTE. 364
concluent qu'il doit la recevoir de I'Eglise ; mais les libé-
raux soutiennent qu’il doit laisser tout dire et tout écrire,
pourva que 'ordre matériel ne soit pas troublé.

En vertu des principes de 1’égalité combinéc avec I'abo-
lition de toute religion d’Etat, un juif, un.Arabe, un
saint-simonien pourraicnt étre en France ministres de
Pinstruction publique ct des cultes; et Sa Majesté Apos-
tolique, l’empercur d’Autriche, a pris un protestant
franc-macon, le comte de Beust, pour ministre dirigeant,
et I'a chargé de discuter le Concordat. En vertu de ce
principe, la catholique ct libérale Belgique acclama, en
1830, un roi protestant et franc-magcon ; et le duc d’Au-
male, catholique et gouverneur de I'Algérie, posait la
premiere pierre d’une mosquée.

Tout cela est la conséquence logique de la séparation
de I’Eglisc ct de ’Etat, de égalité de droits de P'erreur
et de la vérité, du christianisme et du naturalisme devant
la loi civile.

Sans doute les catholiques-libéranx ne sont pas des
libres-penseurs, quoique la libre-pensée ctla conséquence
du libéralisme soient le dvoif & apostasie et & la sépara-
tion des deux ordres. Puisque les hommes ne s’unissent
au Christ que par I'Eglise, ¢t a4 Dizu que par le Christ,
seul « Médiateur de Diev et des hommes, » le libéralisme
conduit logiquement au naturalisme, et lc naturalisme a
’athéismeet a Pidolatric. « Qui vous méprise me méprisc ;
qui me méprise méprise Celui qui m’a envoyé, » a dit
le Christ & ses Apodtres; et, de fait, 1789 a suivi 1632,
et 93 a suivi de prés 89.



362 LA LIBERTE.

Sans doute la raison répugne aux excés de 93 ; mais
I'homme déchu n’écoute pas plus la raison qu'il n’écoute
la foi; il préfere les téncbres & la lumiére, parce qu’il est
enclin au mal dés sa naissance.

il

Le libéralisme aujourd’hui se partage en deux écoles
opposées : I’école antichrélienne et I'école chrétienne.

L’école antichrétienne, & son tour, se subdivise en
deux partis hostiles, mais qui toujours se coalisent contre
I’Eglise : d’un cbté, les libéraux révolutionnaires; de
Pautre, les conservateurs libéraux; d'un cbté, le pan-
théisme et ’humanitarisme ; de I'autre, le déisme ct le
rationualisme.

L’école chrétienne, elle aussi, se subdivise : d'un coté,
tes libéraux politiques; de l'autre, les catholiques-li-
béraux ; d’un cdté, les indifférents; de I'autre, les ¢léri-
caux.

Les aspirations de ces diverses écoles sont trés-diffé-
rentes.

Pour le révolutionnaire le libéralisme est une simple
élape, qu’il faut franchir avant d’arriver & la pure Révo-
lution ; une machine de guerre qui sape le trone et ’au-
tel, la famille et la propriété, en attendant que la Révo-
lution achéve la besogne. C'est un masque transparent
que V'on prend dans les Etats constitutionnels pour éviler
amende et la prison. Au fond de Pame, le révolution-
naire méprise souverainement le libéralisme. Brutus ou



LA LIBERTE. 363
(sar, voild I'idéal des révolutionnaires libéraux. La li-
berté exclusive de I'erreur et oppression de I'Eglise voila
I'idée qu’ils poursuivent sous le masque libéral. En Italic,
par exemple, Garibaldi et Mazzini sont plus francs que
Cavour et Rattazzi, sans éire plus hostiles.

Les libéraux rationalistes ne vont pas aussi loin. Ils
veulent la Révolution, mais une Révolulion conserva-
trice et modérée, pure des excés de 93. Il leur faut des
annexions sans garibaldiens, et des révolutions par les
seuls moyens moraux. Ils repoussent la foi, mais ils vou-
draient conserver la raison, pourvu toutefois qu’ellc ne
soit pas intolérante et sache s’incliner devant I'opinion,
reine du monde moderne, et devant le fait accomphi qui
leur profite.

Les deux écoles libérales antichrétiennes ont la méme
haine du Catholicisme; mais les uns veulent « I’étoulfer
dans la boue, écraser I'infime, exterminer la vermine
sacerdotale » ; les autres attendent patiemment sa mort.
llsse bornent & enfermer le prétre dans la sacristie, et a
lui enlever loute action sociale, toute indépendance, tout
moyen d’existence.

L’¢éeole libérale antichrétienne, tant révolutionnaire
que conservatrice, cst fort peu nombrecusc; car elle
implique une apostasie formelle qui fait horreur aux
moins dévots; mais elle dispose de 1’enseignement supé-
rieur et de la presse, et parle moyen des Loges magonni-
ques elle pénétre dans tous les gouvernements.

Grice a ces puissants moyens d’action, grice a leur

h

aclivité, & leur persévérance satanique, une poignée de



364 LA LIBERTE.

seclaires tientsous le jougles nations catholiques. Mais sans
I'aveugle concours des chrétiens, et surtout des catholi-
ques-libéraux, il nous scrait facile de retrouver I'ordre
et la paix, ct d’échapper a la Révolution qui nous me-
nace. Le salut scrait dans nos mains. Quand les gouver-
nements feront remorquer le fragile vaisseau de I’Etat
par la barque insubmersible de Pierre, la Révolution scra
réduite & 'impuissance.

I

Mais les classes libérales et éclairées, bien que la trés-
grande majorit¢ soit chrélienne, s’obstinent a8 repousser
P’aidedu Christ. « Son royaume, disent-clles, n’est pas de
ce monde, » et son Kglise n’a rien & voirdans la poli-
tique.

Cet aveuglement des libéraux chrétiens fait la force
de la Révolution.

Sans doute, en théorie, les libéraux chrétiens différent
grandement des libéraux rationalistes. Les uns admettent
la Révélation : les autres la nient. Les uns, trop indiffé-
rents sur la question religieuse, ne se préoccupent, pour
ainsi dire , que de la question polilique : pour les autres,
pour les rationalisles,, la question politique est I'acces-
soire; ils veulent, avant tout, détruire I'Eglise, tandis
que les libéraux chrétiens se contentent de 'annuler en
pralique et nc demanderaient pas mieux que de récon-
cilier la civilisation moderne avee I'Eglise, si elle voulait



LA LIBERTE. 365

s’y préter ot adopter le droit nouveau dans ses Elats.

Les libéraux qui sont chrétiens ne voient dans les prin-
cipes de 89 que la fin de I'ancien régime. 89 est pour enx
la destruction de la monarchie pure au profit de la mo-
9archie constitutionnelle, la destruction des deux pre-
miers Ordres au profit des classes moyennes; I’abolition
des biens de mainmorte au profit des cupides; I'efface-
ment des traditions nationales au profit d'une opinion
mobhile, qu’on dit progressiste parce qu’elle est toujours
subordonnée a I'intérét du moment. Sans hostilité systé-
matique contre I'Eglise catholique, les libéraux chrétiens
lui donneraient volontiers place au soleil si elle secondait
mieux ambition des classes moyennes et la cupidité des
anncxeurs. lls disent & PEglise : Marchez avec nous, et
nous vous donnerons I’Europe! tandis que les libéraux
antichrétiens veulent une civilisation purement humaine
et la souveraine indépendance de laraison.

Mais, si diverses que soient les pensées et les inten-
tions des deux partis, ils arrivent tous les deux au méme
résultat ; la ruine de la civilisation catholique.

Les libéraux rationalistes et les libéraux politiques for-
ment ce grand parti conservateur qui neveut ni de la ré-
traction , ni de la Révolution , ni des mazziniens, ni des
cléricaux.

Les libéraux rationalistes s’allient & la Révolulion en
haine de P'Eglise et des dynasties catholiques, et aux po-
litiques libéraux chrétiens en hame de la Révolution,
quand elle menace leurs intéréts.

" Dans les moments de crise, et quand les démocrates



366 LA LIBERTE.

crientdans la rue : « A has le capital! & bas les riches!
a bhasla propriélé! i bas les gendarmes ! & bas la famille !
a bas la religion ! Dieu, c'est lemal! la propriété, c'est le
vol I Révolulion, ¢’est justice ! aux armes, citoycns! » les
libéraux conservateurs, soit chrétiens, soit déistes, ser-
rent leurs rangs el inscrivent sur leur drapeau : Liberté !
Ordre public! Liberté sous la loi! Religion! Propriété!
Famille! Onl’a vu en 1830, en 1848, en 1851.

Tous disent pieusement: « Je crois en Dieu; » mais
ce Dieu n’est pas notre Diru. Ce n’est pas le Dizv vivant
qui a donné au Christ, son Fils et son Envoyé, toute puis-
sance au ciel et sur la terre. C’est un Dieu solitaire qui
réegne el ne gouverne pas, un Dieu dont la religion est
sans prétres et sans sacrifices,sans dogmes el sans mys-
teres, et que chacun adore a sa guise, ou n’adore pas du
tout. Quand le socialisme gronde, les rationalistes s’al-
lient aux chrétiens libéraux, mais a la condition de ren-
fermer les cérémonies rcligieuses dans le temple et le
prétre dans lasacristie. A ce prix, ils défendront la reli-
gion quand ils auront peur.

Les libéraux conservateurs, soit rationalistes, soit chré-
tiens, veulent aussi conscrver la famille. Ils repoussent
I’union libre, mais sous la condition que Dirv et 'Eglise
n’auront pas a se méler de I'union conjugale. Il leur faut
une famille formée par Ia loi seule et dont existence via-
gere finisse a la mort des époux, par suite du partage
forcé, substitué aux dispositions des parents.

Enfin, quand le socialisme menace « le capital et les
oisifs, » les lihéraux proclament bruyamment le droit



LA LIBERTE. 367
sacré de propriété, mais un droit privé qui ne protége
ni la fortune des princes déchus, ni les biens du clergé,
et qui n’apporte " aucun ob.atacle a l’annexmn des Etats
catholiques convoités par leurs amis.

Les classes libérales et éclairées sont formées en im-
mense 111&301‘113(, de catholiques qui reculeraient devant
Papostasie. A leur honte, elles se meltent & la remorque
de quelques apostats, qui exploilent leur indifférence et
leur vaniteuse ambition.

On concoit les libéraux révolutionnaires, on concoit
les libéraux rationalistes; ils ont un principe net, un but
quils poursuivent avec persévérance et pleinc connais-
sance de cause. Mais que les libéraux chrétiens suivent
commne des moutons, voild ce qui aurait droit de surpren-
dre, si la chute originelle n’expliquait cet aveuglement
tout & la fois naturel et volontaire, que ’Eglise seule peut
guérir. En repoussant ’union de P'Eglise et de I’Elat, el
Pautorité spirituelle de I'Eglise sur les nations, les libé-
raux chrétiens se mettent & la merci de leurs adversaires
antichrétiens.

Y

Malheureusement, ils peuvent invoquer pour leur justi-
fication 'exemple et les Iccons des catholiques-libéraux,
qui assument la responsabilité des erreurs modernes en
les encourageant.

Nous rendons pleine justice au courage, au caractere,
au talent, au dévouement, aux intentions de leurs chefs,



368 LA LIBERTE.

et nous reconnaissons hautement les ‘éclatants services
qu’ils ont rendus 4 'Eglise. Nous ne pouvons oublier
leurs combats sous la monarchie voltairienne de 1830, ct
nous savons qu’aprés Diev et 'Episcopat, nous devons en
grande partie a leurs courageux efforts la liberté des
couciles, des'synodes et de ’enseignement. Nous ne pou-
vons oublier les discours et les ouvrages de M. de Monta-
lembert, les admirables conférences et les ceuvres du P
Lacordaire, le ministére de M. de Falloux, l'appui dé-
terminant donné par M. Berryer au fameux discours de
M. Thiers pour la défense du pouvoir temporel. Et pour-
tant, qu’ils Ie veuillent ou non, les dangers qu’ils font cou-
rird la civilisation chrétienne dépassent les services qu’ils
lui ontrendus; car le libéralisme qu’ils patronnentest la
négation radicale de autorité sociale de PEglise, unique
fondementde la civilisation chrétienne. Les catholiques-
libéraux sont toute la force du libéralisme. Ce sont eux
qui endorment la conscience catholique, malgré les aver-
lissements répétés des Papes et de ’Episcopat.

Il est donc d’unc importance extréme de savoir ce que
veulent les catholiques libéraux.

Croient-ils tout ce qu'enseigne I'Eglise? Condamnent-
ils fout ce qu’elle condamne avec Pie VI, Grégoire XVI et
Pie IX? Le libéralisme catholique est-il sculement la con-
damnation de I'ancien régime et I'amour dela liberté chré-
tienne? Dans ce cas, nous n’aurions qu’un reproche &
leur faire : ce serait d’avoir un langage équivoque, de
prendre un nom flétri par I'Eglise, et sans méme qu'ils
aient le droit de s’en parer.



LA LIBERTE. 369

Acceptent-ils les libertés modernes comme un mal qu’il
fautsubir, comme un fait qui est la conséquence de notre
état social el sans en faire un principe ?S’il en élait ainsi,
ils ne seraient pas plus libéraux que le Pape et I'Eglise.

Etre libéral, ce n'est pas aimer la liberté vraie, celte li-
berté sainte ct pure que Notre-Secigneur Jisus-Curist nous
a rapportée des cieux et que nous présente son Eglise ; ce
n’est pas non plus user des libertés modernes, afin de
combattre autant que possible les maux qu’elles entrai-
nent : &tre libéral, c’est faire des libertés modernes non
pas un expédient transitoire, mais un principe durable;
'est admettre sincérement la séparation de I’Eglise
et de ’Etat, et dans toute sa réalité la maxime de /E-
glise libre dans I’Etat libre, c’est-a-dire dans PEtat indif-
férent sur les principes éternels de la justice et de la foi.

Litre libéral, c’est proclamer I’égalité devant la loi ci-
vile de tous les cultes, de toutes les doctrines, pourvu que
I'ordre public ne soit pas troub¢; c’est dans 'ordre poli-
tique et social faire descendre la Religion au rang de
simple opinion, et se conlenter pour elle dc ce droit
commun (ui ne voit dans un pays que des opinions reli-
gieuses égales endroit.

Sans doule, les catholiues qui sont libéraux ne le sont
pas a la facon des rationalistes et des indifférents. Ils
veulent dtre, dans Pordre spirituel, des fils soumis 4 I'E-
glise, leur Mcre; ils combattent méme pour la conserva-
tion de ses droits temporels, tout en lui demandant de
faire des concessions & V’esprit du siccle. Pour eux, I'é-

galité, des cultes, ’égalité des droits, qu’ils concédent a
v. 2%



*370 LA LIBERTE.

I’erreur comme a la vérité, n’est pas une égalité intrin-
séque, mais elle est purcment civileet légale. S’ils deman-
deiit la liberté religicuse, la liberté de la presse et de
I’enseignement , c’est dans I'espoir de faire triompher le
Catholicisme par la discussion et la liberté : leur vie
enticre témoigne de ces intentions,

Il n’est pas moins vrai que s’ils sont vraiment libéraux,
et non pas seulement des libéraux de nom et de circons-
tance, ¢’est-a-dire s’ils adoplent en principe la séparation
de I'Kglise et de I'Litat et les libertés modernes, la France
n'est plus pour eux la monarchie trés-chrétienne; 'Eglise
n’est plus la nourriciére des rois et des nations; ils la pri-
vent du droil divin d’enseigner les nations, comme les gal-
licans avaient privée du droit divin d’enscigner les rois.
Les rois et les peuples chrétiens n’ont plus la gloire de
propager le régne et la justice de Dieu, etils descendent au
rang des Genlils. '

Si les catholiques-libéraux veulent sincérement et sans
arriérc-pensée les libertés modernes on I'égalité de droits
pour Verreur et pour la vérité, pour le Catholicisme et le
naturalisme ; §’ils veulent le droit commun pour toutes les
doctrines, sans faveur, sans préférence, sans répres-
sion; s’ils substituent la discussion @ Paulorité ; s'ils sont
libéraux de principe et non pas de nom et d’occasion,
qu’ils le disent, car des lors ils sont nos plus dangereux
adversaires. Il faut les combattre énergiquement; comme
il aurait fallu combattre énergiquement, sous P'ancien
régime, les .calholiques gallicans, malgré leur foi,
leurs intentions et I’éclat de leurs services,



LA LIBERTE. 371

Les catholiques-libéraux ne sont. pas, en effet, plus il-
lustres que Louis XIV et Bossuet, plus dévoués a I'Eglise
que la maison de Bourbon ct I'ancien Episcopat ; et ils sont
plus dangereux que les catholiques gallicans, car ils
achévent la séparation commencée par le gallicanisme.

Si, au contraire, les catholiques-libéraux ne veulent
que la liberté chrétienne, s’ils veulent la liberté par la
vérité: par la vérité préparée, il est vrai, par Jadiscussion,
mais assurée parl’autorité de I'Eglise, laquelle, par ses
jugements, termine les discussions; oh! alorsils sont nos
amis! Alors, mais seulement alors, unissons-nous conlre
ennemi commun, dans I'immortelle devise de I'Eglise :
Unité dans les choses nécessaires; liberle dans les choses
douleuses ; en toules choses charilé.

J’ose recommander ces conclusions pratiques a la cons-
cience du lecleur. Il y ala des abimes redoutables, ou
viennent se perdre quantité d’honnétes gens.

XXXVI

Comment la liberté de tous est sauvegardée par 1'union
et la, subordination des trois pouvoirs.

Tout chrétien appartient de droit et simultanément
sa famille, & son pays, au bon Diev; bon gré mal gré, il
fait partic de la société domestique, de la société civile ot
de la société religieuse. A ces trois titres, 1l a des devoirs
et des droits spéciaux, tout a fait distincts, voulus de
Dieu et que personne n’a le droit de violer. Ces droits et ces
devoirs ne sont, au fond, que saliberté : sa liberté reli-



372 LA LIBERTE.
gieuse, sa liberté civile, sa liberté domestique et indivi-
duelle.

Comment concilier entre eux et ces droits et ces de-
voirs? De la part de Notre-Seigneur, I'Eglise, gardienne
et de Ia liberté et de I’autorité , nous ’apprend de la ma-
niére laplus précise.

Elle nous enseigne d’abord que chacunec des trois so-
ciétés & qui I’homme appartient est une société distincte,
parfaite en soi, et, comme on dit aujourd’hui (ot 'on ne
sait plus le grec), une sociélé aulonome. La confusion
des trois pouvoirs est une doctrine réprouvée par I'Eglise,
non moins que leur séparation.

Dans lafamille, 'autorité doit étre en tout unie et sub-
ordonnée 4 P'autorité de 'itat, pourvu que Pautorité de
PKtat soit, comme c’est son premier devoir, pleinement
unie et subordonnée a I'autorité spirituelle et surnaturelle
de I’Eglise. Tel est ordre providentiel qui doit régir toute
la grande société humaine.

Lorsque l'autorité de I'Etat n’est pas pleinement ca-
Ltholique, comme cela a licu chez nous; lorsqu’elle viole
ainsi la regle divine, la famille ne doit lni demeurer unie
ct subordonnée que dans les points ou la loi de I'Etat
n’est point en désaccordavec la loi de I’Eglise. En effet,
I’Eglise, qui estla lumiére, la vie et le salut élernel de toute
’humanité, doit toujours passer la premicre, ainsi que
Pordonne expressément Notre-Seigneur : « Cherches
AVANT TOUT le royaume de Dikv el sa justice. » Dans toutes
les questions mixtes, qui intéressent également le chré-
tien, le citoyen et ’homme, l'intérét spirituel et éternel



LA LIBERTE. 373"

doit primer tous les autres; etcomme I'Eglise seule est
chargée par Notre-Seigneur de faire connaitre et de faire
pratiquer ce qui concerne directement cel intérdt su-
préme, c’est sa loi qui doit dominer et régler toutes les
lois. Au point de vue de la conscience et devant Diev,
toute loi humaine opposée 4 une loi de I'Eglise est de nulle
valeur. ' |

L’Eglise a le droit et lc devoir de diriger, dans les cho-
ses spirituelles, toutes les sociétés, toutes les familles,
tous les individus. Saint Thomas nous fait comprendre
ce role bienfaisant de I'Eglise par la comparaison
d’'une escadre, composée d’'un nombhre considérable
de navires et cinglant vers le méme rivage. En téte
del’escadre s’avance le vaisscau amiral, qui porte le com-
mandant en chef et que tous doiventsuivre. Lasubordina-
tion de chacun des navircs a la direction qu’il recoit du
vaisseau amiral I'empéche de dévier, de sortir dela voie
qui mene au port; mais elle ne géne en rien ’autorité du
capitaine qui le commande. Ainsi en est-il, dans le monde
chrétien, de l'autorité salutaire de la sainte Eglise, par
rapport & toutes les autres autorités : seule elle con-
nait, seule elle leur montre la voie qui méne & Diev, la
voie de la vérité, de la justice et du vrai bicn; elle la
leur montre de la part de Diev méme et infailliblement.
Elle la leur montre avec une autorité divine; elle leur
commande d’y marcler fid¢lement et de ne s’en écarter
en rien.

Chaque navire de l'escadre représente un des Litats
qui composent le monde chrétien. Le commandant, c’est



374 LA LIBERTE.

le roi, ou le pouvoir souverain. Et de méme que, sur le
vaisseau, lauforité directe du commandant demeure
pleine ‘et entiére, malgré sa soumission aux signaux du’
vaisseau-amiral ; de méme aussi, danschaque Etat, I’au-
torité du pouvoir souverain demeure pleine et entiere,
malgré sa fidélité a suivre les enseignements et les direc-
tions de la sainte Kglise de Diev. En effet, les matiéres
temporelles, purement temporelles, sont en dehors de la
fin de I'Eglise, et par conséquent hors de sa sphére. D’olt
il suvit que, dans ces sortes de maticres, la soci6té civile
n’est nullement subordonnée & I’'Eglise et cn est totalement
indépendante. C’est comme le pénitent, ui ne dépend de
son confesseur que dans les choses ol sa conscience est
intéressée. Dans tout lc reste il conserve sa pleine et en-
tiere indépendance.

Une fois réservés les droits inaliénables de Jésus-Carist,
le pouvoir séculier a la liberté de faire tout ce qu’il veut,
tout ce qu’il juge utile au bicn public; 1l peut, a son
gré , changer, modifier les instilutions, prendre tclle ou
‘telle forme de gouverncment; a prior:, on peut étre as-
suré qu’il ne fera rien de contraire a la justice, a la mo-
rale, ala {oi, a’honneur et au bonheur des familles, aux
véritables intéréts du régne de Jesvs-Curist sur la terre.

Il y a des gens qui, ne voyant pas plus loin que les
(rontiéres de leur pays, demandent pourquoi IEtat doit
8tre subordonné & 'Eglise : « Ce sont deux sociétés, di-
sent-ils; deux sociétés égales, autonomes; pourquoi l'une
dans 'autre, et non pas 'une a c6té de Pautre? Pour-
quoi pas I'Eglise libre dans I’Ktat libre? et réciprogue-



LA LIBERTE. 375
ment. L’une s’occuperait du naturel, I'autre du surnatu- .
rel; ne serail-ce pas mieux? » Non-seulement ce ne se-
rait pas mieux, mais ce serait impossible, absurde. Un
gouvernement ne peut pas plus réguliérement vouloir se
confliner dans 'ordre naturel, sans tenir aucun compte
de I'ordre surnaturel, que la raison ne peult légitimement
prétendre rester dans son domaine, sans s’occuper aucu-
nement de la foi, appelée a la régler et a la perfection-
ner. Le corps et ’4me sont distinets : s’ensuit-il qu’ils puis-
sent vivre séparés, & coté 'un de 'antre? C’est toujours
le grand mystére de l'union ou Diev a déposé la source
de la vie.

L’Ltat doit &tre subordonné & I'Eglise, parce que ce
qui est moindre, quoique-tros-bon en soi, doil étre sub-
ordonné a ce qui est plus grand et plus relevé; ce qui
ne regarde directement que la terre doit étre subordonné
a ce qui regarde directement le ciel ; ce qui ne concerne
qu’un seul peuple, qu’un pays par ticulier, doit étre sub-
ordonné & ce qui esl universel, a ce qui est catholique, a
ce qui embrasse tous les siecles, tous les peuples, tous
les pays ;en un mot, I'Etat doit étre subordonné a ’Eglise.
Ce sont deux pouvoirs distinets, mais non pas 6gaux ;
bicn loin de la. L’Etat n’est pas plus 'égal de I'Eglise,
que la raison n’est ’égale de la foi; la nature, 1’égale
la de grice; I'homme, 1'égal de Jisus-Cnrist. La France
est dans V'Eglise, et non pas 'Eglisc dans la France ;
la partie est dans le toul, et non pas le tout dans la
partie. C’est clair comme le jour. Et puis, 'Eglise- est
plus ancienne que tous les Etats modernes : elle les a



376 LA LIBERTE,

plutdt regus qu’elle n’en a 6té acceptée. Ses droits sont
done¢ antérieurs, oulre qu’ils sont plus sacrés.

Il y en a d’autres qui croient que la subordination
de I’Efat & I'Eglise cst une abdication de I'Etat au profit
de ’Eglise. C’est L une errcur grossiére. Le souverain
et Etat chrétiens n’abdiquent pas plus leur autorité
et leur liberté, que la famille n'abdique, en obéis-
sant a Penseignement, aux directions et aux conseils
de son curé. Cette fidélité d'un pére, d’une mére,
d’une famille chrétienne a éviter ce que le prétre lui
signale comme mauvais ou dangereux, au point de vue
de la conscience, et a faire le mieux possible ce qu’il lui
montre comme voulu ou désiré par le bon Dikv, lése-
t-elle le moins du monde, je vous le demande, ’auto-
nomie de la famille, I'autorité paternelle, la liberté ct
le bonheur de tous? Elle empéche les écarts ; elle sauve-
garde les droits de chacun; elle éclaire et déterminc
tous les devoirs ; elle fait éviter le mal; elle fait prati-
quer le bien ; elle fait que Jisus-CurisT régne sur la
famille : voila tout. ‘

Ainsi en est-il dans IEtat, lorsque le pouvoir qui le
régit est soumis & Jesus-Curist et a son Eglise. Enseigné
dans ’ordre spirituel, conscillé, dirigé par les Pasteurs
de I'Eglise, le pouvoir séculier apprend & discerner ce
que Dieu veut de lui, ce qui est conforme ou contraire
au régne du Curist ; il a, pour se guider, non-seulement
les lumiéres de la raison et de la sagesse naturelle, mais
encore ce quiestabsolumentindispensable & des chrétiens,
les lumieres surnaturelles de la foi. La foi seule, nous



LA LIBERTE. 377

Pavons vu, lui fait connaitre sa fin surnaturelle ot su-
préme, avec les moyens de I'atteindre, et seule elle lui
apporte la force de les vouloir et de les pratiquer. Or la
foi, c’est avant tout la subordination 3 I'atitorité de I'E-
glise. |

Donc, dans le. monde chrétien , les individus et les
familles doivent étre uniset soumis & I'autorité de I’Ktat;
de son coté, I'Etat doit dtre inséparablement uni et
fidélement soumis & I’autorité surnaturelle de I'Eglise. En
dehors de cet, ordre, il n'y a plus que chaos, révoltes
et révolutions. En dehors de cette subordination des pou-
voirs, il n’y a plus de vraie liberté.
~ Quant au monde non chrétien , son premier devoir est
de devenir chrétien. Jusque-la il est essentiellement hors
de Pordre; etl’on ne fait point de I'ordre avee du dé-
sordre. 5’1l applique, au profit d'une religion hérétique
ou schismatique ou infidele, les principes de subordi-
nation quenous venons d’indiquer, il fait un mal immense
en appliquant & 'erreur ce quine convient qu’a la vérité.
Il applique & faux des principes vrais, et fait servir le
bien au mal. C’est ce qui a lieu en Angleterre, en Rus-
sie, en Suéde, en Turquie, et, en général, dans tous les
pays ou domine une autorité non catholique.

L’union et la subordination des pouvoirs réalisent la
véritable notion de I'autorité, telle que nous !’avons
donnée plus haut; elle cst par conséquent la sauvegarde
souveraine de notre liberté religieuse, civile, .domes-
tique, individuelle; I'autorité n’étant constituée de Dieu
au milien des hommes qu’en vue de la liberté. Par son



378 LA LIBERTE.
Eglise, Notre-Seigneur JEsus-Curist régne ainsi sur ['Etat;
et par I’Etat, par 'Etat catholique et fidéle, il régne sur

la famille et sur le chrétien. Or, son régne, c’est notre
liberté.

XXXVII
Si le retour & I’Etat chrétien est vraiment une chimeére.

L’ Etat chrélien , c’est]a grande organisation catholique
de P’autorité et dela liberté dans le monde. C’est Ltat
uni et subordonné A I'iglise, tel que nous venons de le
montrer; c’est la société civile et politique dans son état
normal, sachant pourquoi elle existe; ou clle doit tendre,
dans quelle voie elle doit marcher, ce qu’elle doit faire
pour rendre heureux tous les membres (ut [a composent.

C’est la une chimeére, dit-on: c¢’est un beau réve. Non;
PEtat chrétien est un idéal; mais ¢’est un idéal que tout
chrétien, quel qu’il soit, doit contribuer a réaliser le moins
imparfaitement possible. L'Etat chrétien est un idéal par-
fait, comme toutle reste de la morale chrétienne : comme
Ja loi de ’amour de Dizu, comme la loi de ’humilité, de
la’patience, de la sainteté. Parce que toutes ces saintes
. lois nous montrent un idéal parfait, faut-il les appeler
pour cela des chiméres? Les sociétés chrétiennes réali-
sent I'idéal de I'Etat chrétien, comme chaque chrétien
réalise en particulier les lois de Diev ot les maximes de
I'Evanemparfaitement, mais réellement.

Faccorde encore et trés-volontiers que jamais I'Etat
chrétien n’a été pleinement réalisé ; méme dans les sié-



LA LIBERTE. 379

cles de fol, les passions de.toutes sortes étaient la qui
combattaient I’action hienfaisante de I’Eglise ; mais en-
fin, dans ces temps la, le monde chrétien ¢tait constitué
sur ses vraies bases, et les désordres n’étaient qu’acciden-
tels : ilsne venaient point, commeaujourd’hui, del’organi-
sation sociale elle-méme. Depuis trois ou quatre siecles, au
contraire, les puissances del'enfer, unmomentenchainées,
sesont ruées avec fureur contre I’édifice social du chris-
tianisme, si laborieusement élevé par la Papauté :elles
’ont si bien miné qu’il a fini par s’écrouler en 1789, avec
la révolution francaise et européenne. _

Sur ces ruines, le retour 4 I'Etat chréticn est-il encore
possible? « Non, diton généralement; il faut que I'E-
glise en prenne son parti. Elle s’arrangera, comme elle
pourra, avee le monde nouveau. Les fleuves ne romon-
tent point vers leurs sources. Les peuples ne retournent
point en arriére. Vouloir changer 'ordre social établi
par la Révolution, ¢’est une chimére, une folie & laquelle
il ne faut pas méme songer. »

Et pourguoi donc? Qui peut plus ne peut-il pas moins ?
Lorsque saint Pierre est arrivé 2 Rome pour y établir la
Papauté ; lorsque saint Paul et les autres Apoétres ont
préché 'Evangile et ’ont scellé de leur sang, le monde
paien n'était-il pas plus malade mille fois, et plus redou-
table que le monde acluel? Qu’est-ce que la puissance
de nos gouvernements modernes, en comparaison de ce
colosse universel qui s’appelait 'empire romain ? Le césa-
risme, I’esclavage couvraient le monde entier, et tous les
vices, toutes les passions étaient divinisées. Les Apotres,



380 LA LIBERTE.

les Evéques, les chrétiens ont lutté pendant trois siécles,
‘et chacun sait de quel cdté est restée la victoire.

+ Pourquoi n’en serait-il pas de méme aujourd’hui? On
se fait grandement illusion si I’on s’imagine qu’il faudrait
trois siccles et neuf millions de martyrs pour venir & bout
du monstre révolutionnaire. Les chrétiens qui disent cela
manquent de for. '

Oui, il y a beaucoup A faire; oui, l'ennemi est puis-
sant ; mais 1l y a de toutes parts de tels éléments de ré-
surrection, que pour rétablir I'Etat chrétien, ou du
moins pour faire faire un pas immense a ceite grande
question de salut public , il suffirait certainement d’un
homme, d’une seule puissante volonté. Prenons pour
exemple notre France, dont l’influence, bonne ou mau-
vaise, sur !I'Europe et sur le monde entier est si in-
coniestable. Je I’entendais dire naguére & un homme poli-
tique éminent : Siapres la tourmente de 1848, sien 1851
et en 1852 'empereur Napoléon eiit compris davantage et
son devoir et son intérét; s’il efit eu e sens catholique et
s'1l el continué & s’appuyer, comme il semblait le faire
d’abord, sur ’élément chrétien de la société; s’il se fiit
entour¢, comme il le pouvait certainement et facilement,

. de ministres chrétiens, intelligents des véritables inléréts
du pays, il estimpossible de prévoir quel bien il aurait
réalisé en dix ou douze ans et quelles plaies sociales il au-
rait cicatrisées. Il avait pourlui la plus puissante, la plus
populaire, eten méme temps la plus pure de toutes les
forces humaines : la force religieuse, sans parler des bé-
nédictions et grices exceplionnelles qu’une politique



LA LIBERTE. ‘381
chrétienne eiit attirées sur son ceuvre de régénération;
il avait pour auxiliaires la Papauté, I'Episcopat, le sacer-
doce, tous les Ordres religicux, tous les gens de bien : et
cela non-seulement en France, mais en Europe, mais
dans le monde entier.

A cette force morale il aurait joint le prestige et la
force militaires attachés & son nom; il aurait mis au
service de son idée sa volonté de fer et son élonnante
ténacité. Ce qui restait encore de puissances conserva-
trices et chrétiennes. en Europe, déposant peu & peu
leurs méfiances, se seraient jointes a lui, pour la grande
ceuvre de régénération. A l'intérieur, les institulions
eussent été graduellement, prudemment améliorées; 1'o-
pinion publique (que I'on forme ou (ue !'on déforme, hé-
las ! & sipeu de frais) se serait profondément modifice;
encouragés et fortifiés, tous les bons se seraient vraiment
rassurés et les méchants auralent vraiment tremblé. Je
dis que tout cela elil été non-seulement possible, mais
probable, mais facile, plus facile qu’on ne pense.

List-il trop tard aujourd’hui? Je I’ignore ; je le crains.
Le personnage politique que je viens de dire ne le pense
pas. Mais il faudrait un changement radical dans le sys-
teme et dans le choix des instruments. Les hommes ne
manquent pas & qui les cherche tout de hon. Il faudrait
- commencer par la. 1l n’y aurait presque rien & modifier
dans les lois; mais il faudrait faire énergiquement exécu-
ter celles qui favorisent la Religion (et il y en a beucoup),
et aussi celles qui répriment le mal. C’est 'esprit qu'il
suffirait de changer, et non point la letire. Confiée & des



382 LA LIBERTL.

ministres, & des chefs de service, a des magistrats, & des
préfets, en un mot & des fonclionnaires solidement chré-
tiens (et, jele répéte, onen trouverait facilement), cette
grande ceuvre de transformation s’opérerait sans secousse
et comme d’elle-méme. On est si fort, quand on a pour
soi la conscience et la vérité! 1l n’y aurait a persécuter
personne, mais simplement & favoriser le hien, et cela ou-
vertement, sans broncher.

Ce qui est certain, c’est que maintenant, comme lou-
jours, la grande force des méchants vient de I'inertie et
de la peur des bons. Quand le pouvoir public les caresse,
ils font les fiers et crient bien haut; ils rentrent dans
Pombre dés qu’ils sentent devant eux une volonté éner-
gique. Tout acharné qu’il est, le mal est liche de sa na-
ture. C’est surtout parce qu’on tremble devant lui quau-
jourd’hui il est si fort.

Je regrette d’8tre obligé de le dire : les catholigues-
libéraux contribuent beaucoup a empécher le retour de
la société a sa forme normale et chrétienne. Ils découra-
gent bon nombre de catholiques, en déclarant, comine
il5 le font, que le retour a I'état chrétien n’est plus pos-
sible, qu'il est inutile de lutter sur ce terrain-14, qu’il ne
faut pas froisser ’ennemi, de peur de I’éloigner; qu’il
faut des conciliations et des réconciliations, etc.

« Hommes de peu de for, pourquor doulez-vous? »
Plus que jamais aujourd’hui le salut est dans Paffirma-
tion et dans 'amour de la vérité totale. En face des né-
gatlons totales de la fausse autorité et-de la fausse li-
berté, il faut au monde I'affirmation totale, catholique,



LA .LIBERT 383

de Pautorité et de la liberté véritables. La résurrection
est 1, et elle n’est que 1. A la société éperdue il faut
. Jesus-Canisr; lo seul Sauveur; il lui faut Eglise, la seule
Libératrice. .

C’est une (uestion de vie ou de mort. Sous une forme
ou sous une autre {les formes importent peu), il faut que
Pltat, que le pouvoir public redevienne chrétien; qu’il
se fasse, comme il le doit, le serviteur de Digu, le pro-
tecteur et le défenseur de la vérité, de Pordre, du vrai
droit, du vrai bonheur des peuples, de leur vraie liberté.
S’il n’en arrivela, le monde est perdu, et son jugement
approche.

Ce quisemble évident, c'est que le retour de la France
et de PEurope, etde la société, a la profession publique
du christianisme ne peut avoir lieu que par un coup
inespéré de Providence : je ne dis point par un miracle,
mais par une grace tout a fait extraordinaire. De-
puis trente ans, un sainl Religieux, connu de toute la
France par son zéle apostolique, demande chaque jour
au bonDieu qu’il daigne envoyer celui qu’il doit envoyer.
Mitte, Domine, quem missurus es.

Demandons avec lui au Sauveur du monde, qu’il sus-
cite quelque grand homme qui, parla puissance de sa foi,
de son dévouement et de son génie, rétablisse 'empire de
Diev au milieu de nous, et réalise, dans la mesure ou le
permet 'infirmité humaine, le renouvellement dela société
catholique. Ce ne serait, ni plus ni moins, que le retour
des peuples prodigues & la maison paternelle.



384 LA LIBERTE.

XXX VI

Des peuples prodigues, et de leur condition misérable.

Les peuples prodigues sont ceux qui se sont soustraits
a4 Vautorilé paternelle du Vicaire de Jesus-Carist et qui ,
par leurs institutions publiques, ont quittéla maison de
Dieu, qui estPEglise Romaine. Ce sont les peuples qui ne
sont plus officiellement catholiques.

Il est ditdans PEcriture : « Qu'il est douloureux et amer
d’avoir abandonné le Seigneur son Dieu!» Cette vérité ne
s’applique pas seulement aux pauvres enfants prodigues
qui abandonnent le service et la paix de Dieu, en sc
livrant au mal ; elle s’applique encore, el avec une ter-
rible réalité, aux peuples prodigues qui ont abandonné,
eux aussi, la maison de Jisus-Curist et sa loi. A la place
du plus doux des péres, & la place de JEsuvs-Carist etde
celui qui le représente ici-bas, ils n’ont plus qu’un César,
un maitre capricieux, impérieux, souvent brutal; & ia
place de la maternité, si sage, si bienfaisante, de I'Eglise, '
ils n’ont plus que celte abstracltion pompeuse, renou-
velée du paganisme, que on appelle IEtat; V'Etat, qui,
dans notre pauvre monde moderne, domine, absorbe,
écrase tout sous son lalon de fer : conscience, reli-
gion, vérité, équité, famille, propriété, joie, bonheur;
P’Etat, dont tous les caprices s'imposent sous le nom sacré
des lois.

Les peuples prodigues sont livrés, comme de vils



LA LIBERTE. 185
troupeaux, & Ja merci du premier venu, qui leur impose
ses volontés, le sabre au poing; qut leur enléve, 1'un
aprés l'autre, les vestiges de leur ancienne opulence chré-
tienne; qui les méprise, qui les maltraite-et les punit
ainsi cruellement de leur folie.

En effet, a l'intérieur comme a I'extérieur, misére,
problémes insolubles, abimes inévitables : misére dans
les rapports mutuels des pauvres et des riches, des ou-
vriers et des patrons, des faibles et des puissants; misére
dans l'organisation des institutions publiques et dans
les rapports des gouvernements avec les peuples; misére
dans les relations extérieures des peuples et des Btats
entre eux; misére surtout au regard de la conscience et
des grands intéréts du salut élernel. Misére partout, et
misére incurable.

1. Misére dans les rapports mutuels des différentes
classes de la société. Plus de principes de conscience, de
justice et de charité; plus rien que des notions matéria-
listes, des notions d'équilibre et de force, comme s’ex-
priment les économistes, prophetes du monde nouveau!
On dit : « Ouvrier et patron, producteur et consomma-
teur, chacun tirera de son coté, sans. sinquiéter des
autres. Laissons-les faire; les plus habiles seront les plus
heureux; le riche ruinera le pauvre; le plus fort écra-
sera le plus faible. 1l y aura des pauvres en masse; le
paupérisme grandira peut-&tre jusqu'aux proportions de
esclavage antique. C’est ficheux sans ‘doute; mais qu’y
faire? Ce sont la les conditions inévitables de la liberté
dans le monde nouveau. S'il y a des émeutes, le canon

V. 25



386 LA LIBERTE.-
sera toujours la pour mettre les gens & la raison. » Tout

ce systeme avait 616 formulé dans une de nos crises socia-
les, par des vers tristement comiques dont voici le début :

Liberté de mourir de {aim,
Egalité dans la miscre,
Fratcrnité de Cain.

Ce sera vrai tant qu’on empéchera ’Eglise d’adoucir
les rapports des pauvres et des riches, des pauvres entre
eux, des ouvriers et des patrons, etc., et de verser sur
les plaies du corps social ’huile bienfaisanie dela charité
chrétiennc, de 'amour et du respect du prochain, des
espérances éternelles et des consolations de la fol.

1. Misere dans I’organisation des institutions publiques.
Ondit : « Dans une constitution politique, tout se résume
dans la pondération des forces et des pouvoirs. La nation
esl une machine arégler, une grande horloge ; et le meil-
leur homme d’Etat n’est quun habile horloger. Le grand
ressort du mécanisme, c’est la volonté populaire. Inven-
tons des Insfitutions qui en réglent le mouvement et tien-
nent lien de balancier. Le pouvoir souverain est 1’ai-
guille qui semble marquer I’heure qu’elle veut, tandis que,
derriere clle, une force dont clle n’est point maitresse la
fait tourner. » )

Le malheur de cette conception toute matérialiste ,
c'est qu'elle ne s’adapte point aux nations. Rien gqu’en
France, depuis cent ans hientdt, nous inventons, nous
touchons, nous retouchons, nous travaillons et retravail-
lons le mécanisme de notre constitution politique et so-



LA LIBERTE. 387

ciale ; nous ajoutons, nous retranchons des rouages, des
échappements, des régulaleurs, des balanciers, des res-
sorts; et toujours la machine s’arréte ou se brisc. Pau-
. vres prodigues, nous allons de révolution en révolu-
tion. .

m. Misere dans les rapports internationaux. La encore
le désordre et la confusion de Babel. On dit: « La paix
et le bonheur publics, c’est I'équilibre européen. Avant
tout , équilibrons ; les petits Etats disparaitront pour le
bien public; tant pis pour eux. Les grandes aggzlomé-
tions, armées jusqu’aux dents et brutalement centralisées,
se tiendront en respect les unes les autres, toujours pour le
plus grand bonheur des peuples. Les droits des faibles,
la justice, V’équité la plus vulgaire, le droit des gens
viendront aprés. Nous inventerons des principes de fatts
accomplis, de non-inilervention, de nalionalité, tout un
systeme de droit nouveaun. L’Eglise condamnele systéme?
Le Saint-Siége sera mis & deux doigts de sa perte; le
monde entier sera sens dessus dessous; les couronnes
tomberont comme des feuilles ; des guerres sanglantes et
gigantesques menaceront de mettre tout a feu et a sang.
Que voulez-vous? c’est le monde nouveau; et si vous
ne le trouvez pas prospeére, c'est que vous é&tes encore
esclave des préjugés de I'ancien régime et du moyen 4ge.»

1v. Misére enfin pour les pauvres dmes, que tout cet
ensemble de folies sociales et d’institutions antichrétiennes
perd par millions. L’influence des institutions est fonda-
mentale pour le salut ou pour la perte des peuples. C’est
comme un grand courant qui entraine les masses ou vers



J88 LA LIBERTE.

la vie ou vers la mort. Quand elles sont bonnes et ca-.
tholiques, elles sont le plus puissant, le plus indispen-
sable auxiliaire de la sainte Eglise dans son ministére de
salut et de sanctification; quand elles sont mauvaises,.
c’est-a-dire contraires a l'institution divine el au regne
du Christ, elles sont, pour I'Eglise et pour lés &mes,
I’adversaire le plus redoutable. Les peuples prodigues
sont dans la voie de la perdition; et si la folse conserve
dans leur sein, si I’Eglise y grandit et parvient 4 dominer
le tourbillon, c’est par un véritable miracle de grace.

Loin de la maison paternelle, ’enfant prodigue n’était
plus couvert que de haillons, et 1l n’en rougissait point :
loin de Jtsus-Cumist, hors de ’'Eglise , ce grand prodigue
qu'on nomme le monde moderne n’est couvert que des
haillons du paganisme, et il se drape 12 dedans, ne s’a-
percevant pas méme de sa misére. II méprise le monde
chréticu, dont il a perdu jusqu’a la notion. Combien cou-
pables ont été les s¢ducteurs, couronnés et autres, qui,
depuis trois ou quatre siccles , 'ont fait descendre jusque-
a! Quel enfer doit étre le leur! Ces crimes-la ont des
proportions plus qu’humaines.

Hélas! quand donc viendra le jour olt notre pauvre
société dévoyée, et, en particulier, notre chére et noble
France ouvriront les yeux et reconnaitront leur misere!
En dehors de Jisus-Comrist, en dehors de son Kglise,
qu’elles le sachent bien, 1l n’y a point de remede, il n’y a
point-de résurrection possible. En dehors de la vie, on ne
peut point vivre; et Jisus-Cnrist I'a proclamé hautement;
il crie & tous les peuples, comme a tous les hommes :



LA LIBERTE. 389

« Venez d moi, vous tous qut souffrez et qui ployes sous
le fardeau : et moi, jevous reléverai. C’est moi qui suts la
Voie, la Vérité et la Vie. Sans moi, vous ne pouves rien.
Quiconque ne recueille point avec moi dissipe! »

Notre société prodigue dissipe, parce qu’elle ne tra-
vaille plus avec Jisvus-Carist et pour Jisus-Curist. Elle
est dans Pesclavage du démon et des pouvoirs humains,
parce qu’elle n’est plus dans la Vérité, c’est-a-dire dans
le Christ et dans 'Eglise du Christ. Il faut qu’elle y rentre ;
son salut est la, et nulle part ailleurs ; elle ne retrouvera
sa liberté, sa robe blanche, et son anneau royal, et sa
noblesse , et sa paix, et son vrai bonheur que dans la mai-
son paternelle ou le pere de famille ne se lasse point de
Pattendre.

Veut:on savoir quels sont les grands criminels de notre
temps? Ce sont les hommes qui, par la puissance du
pouvoir public ou de I’enseignement ou de la parole ou
de la presse, empéchent ou du moins retardent ce retour
salutaire. Ils sont plus réellement scélérats que les assas-
sins et les empoisonneurs qu’on guillotine.

XXXIX.
De la THESE et de 'HYPOTHESE, en fait de liberté,

On a fait fort a propos la distinction de la thise et de
P’hypothese pour éclaircir la discussion sur la liberté. Mais
les hommes de parti-pris en ont immédiatement abusé;
ne pouvant, n’osant nier les vérités dogmatiques conte-



390 LA LIBERTE.

nues dans la thése, ils se sont rejetés toutl entiers dans
Fhypothése, sous prétexte d’étre des esprits pratiques;
et, dans les bras de Phypothése, ils ont, sans s’en aper-
cevoir peut-6tre, complétement étouffé la these. Pour
eux, I’hypothése est devenue Uantithese.

Dés lors ils sont sortis de la vérité, et ils se sont sépa-
rés de la conduite du Saint-Siége, qui unit toujours, sans
jamais les confondre, la thése et I’hypothése, les principes
et 'application des principes. Les catholiques romains,
c’est-i1-dire les enfants dociles de I'Eglise, suivent, en
cela comme en tout, les directions données par le Vi-
caire de Jisus-Corist, par le Pasteur et le Docteur de tous
les fideles.

Il ne sera pas inutile de résumer ici bri¢vement et la
these et 'hypothése, en ce qui concerne la liberté.

1. Ce qu’on appelle la these sur la liberté, c’est 'expo-
sition dogmatique des principes ui régissent cetle matiere.
La theése suppose I'llomme et la société dans leur état
normal, tels qu’ils devraient étre, tels que Dicv veut
qu’ils soient; elle suppose par conséquent une société
toute chrétienne, un pouvoir séculier chrétien, la subor-
dination du temporel au spirituel. C’est un idéal; c'est
Ja loi ; ne I'oublions pas.

La these, c’est la liberté considérée en elle-méme, dans
son essence intime et abstraction faite des circonstances
accidentelles qui peuvent se présenter dans certains cas
donnés; c’est lalibert¢ envisagée dans ses rapports abso-
lus avec les lois du Créateur, avec la faculté du libre ar-



LA LIBERTE. 301

bitre, avec [a nature humaine, a qui cette faculté appar-
tient, avec la société civile, dans laquelle la liberté
s’exerce, avec l'autorité, qui peut et qui doit la diriger.

A ce point de vue, il est évident que 'homme n’a le
droit de faire usage de sa liberté que pour s’attacher au
bien et au vrai : si, dans Pétat d’éprenve, il a en lui la fa-
culté d’adhérer a 'erreur et au mal, ce n’est que par
une imperfection inhérente a sa nature. La lol qui vou-
drait garantir & 'homme d’une fagon absolue, et sans
nécessités extérieures, 'exercice de son imperfection,
serait souverainement irrationnelle, et, partant, ne se-
rait pas une loi. Qu’on le remarque bien, il ne s’agit pas
ici de I'usage ou plutot de ’abus que 'individu peut faire
de sa liberté, de sa liberté intérieure; il s’agit de la li-
berté extérieurc, de la protection que le pouvoir socia
devrait accorder, en pleine connaissance de cause, &
chacun de ses sujets, afin de leur garantir la libre perpé-
tration de Pabus de leur liberts.

Et qu’on ne pense pas que ce principe ouvre la porte
aux caprices de la tyrannie : 'Eglise n’est-elle pas la pour
définir le vrai et le bien? et la premiére régle de 'exer-
cice du pouvoir chrétien n’est-elle pas d’écouter I'Eglise
et d’agir sous sa haute dircction? Or, comme I’Eglise ne
peut faillir, le pouvoir qui I’écoute ne peut devenir op-
presscur. Pour qu’une société soit dans 1’état normal, il
faut qu’elle réalise pleinement cette grande parole de saint
Paul : le pouvoir souverain, quelle que sott sa ferme, est
le ministre de Dieu pour le bien . Le pouvoir accomplit donc
parfaitement son devoir en ordonnant la chose publique



392 LA LIBERTE.
et extérieure de maniere non-seulement & ne pas nuire
au bien des Ames, mais a le favoriser, a le servir. La vie
présente devient ainsi de fait ce que Diev a voulu qu’elle
fat : une préparation et un acheminement a la vie future.
Voila la these, la doclrine universelle, conforme a la
nature intrins¢que des choses, et par conséquent aussi &
I'ordre établi par le Créateur. Appelez cet état de choses,
sl vous voulez, élat parfait, normal, idéal, impossible
a meltre pleinement en pratique : il n’en fut pas moins
I’Ame, la vie et nous ajouterons le légitime orgueil de la
-société chrétienne. II fut [a hase de cette civilisation vraie,
magnifique, dont notre ingratitude méconnait aujourd’hui
les bienfaits, et dont elle répudie inconsidérément 1'hé-
ritage. Mais, ce régime fit-il méme morl, comme on n’a
pas hésité & le dire avec une salisfaction peu réfléchie;
diit-on renoncer & I’espérance de le voir ressusciter un
jour, cela n’empécherait pas qu’il soit I’état vrai et propre
de 'homme social, de la société humaine telle que Diku
I'a constituée, telle qu’ill’a reconstituée en Jisus-Cunist.
Il y a plus: lors méme que ’'homme, aprés avoir re-
poussé ce régime parfait, serait arrivé jusqu’d en perdre
Fidée, comme il parait que c’est déja le cas chez certaines
personnes, alors encore la vérilé ne cesserait pas pour
cela d'étre ce qu'clle est. Les enseignements de I'Eglise
resteraient invariahlement les mémes, et elle continue-
rait d’enseigner ce qu’elle enseigne depuis dix-huit sie-
cles. Elle dira toujours : la liberté du mal et de |'erreur
ne peut &tre que la honte et le malheur des nations chré-
tiennes.



LA LIBERTE. 393

Il. L’hypothese est Papplication des principes de la
thése, dans.la mesure o le permellent les circonsiances.

On passe de la these & 'hypothése chaque fois qu’on ne
considére plus les choses en elles-mémes, ct telles que,
dans le plan divin, elles doivent &tre, mais dans 1’état ou
elles se produisent dans certainspays 2 la suite de circons-
tances parfois fortuites, souvent coupables, et toujours
4 déplorer. Alors, il arrive trés-souvent que, dans tel cas
donné, le principe universel, tout en restant vrai en soi,
ne peut recevoir qu’une application partielle et trés-im-
parfaite; dans tel autre cas, il n’en peut recevoir aucune.

Lorsque les peuples sont véritablement ot universelle-
ment chrétiens, il ne peut y avoir pour eux de liberté
extéricure et légale que pour le bien et pour le vrai. La
faculté d’adliérer au mal et a ’erreur est en effet un dé-
faut el une imperfection; et, loin de devoir étre proté-
gée, cette faculté doit étre refrénée par la loi, si'l’on veut
que la loi mérite ce nom. Maissi 'on suppose un peuple
arrivé au point qu’une partie considérable de ses mem-
bres et ses gouvernants eux-mémes n'ont plus une con-
naissance certaine du vrai et du bien, en religion, en po-
litique, en éducation, etc. ; si ’on suppose (et ceci serait
pire) que dans cetle nation le sens moral soit descendu
si bas que I'ony professe le mémes respect pour le mal
et pour le bien, pour Verreur et pour la vérité; dans cette
hypothese, 1l est indubitable quela disposition & protéger
seulement ce qu’on prend pour le bien deviendrait une
lyrannie intolérable. Un tel gouvernement n’accorderatt
de fait d’autre liberté que celle d’obtempérer & ses capri-



394 LA LIBERTE.

ces. Placés dans des conditions aussi tristes, les catholiques
considéreraient assurément comme un avantage insigne
P’établissement d’une liberté égale pour tous, sans distinc-
tion de hien oude mal, de vrai oude faux, et sans autre
correctif que le respect des droits naturels de chacun
dans les choses extérieures.

Et pourquoi n’en serait-il pas ainsi? En présence du
danger de voir la liberté du culte public accordée aux
seuls hérétiques et aux seuls juifs; en présence du dan-
ger de voir la presse devenir le monopole des seuls blas-
phémateurs, les catholiques doivent étre heureux de voir
leurs églises miscs en paralléle avec les synagogues et avec
les temples protestants, et de pouvoir publier I'Imztation de
Jesus-Christ avec la méme liberté dontjounit M. Renan pour
outrager le christianisme dans ce tissu d’absurdités sa-
criléges intitulé la Vie de Jésus. La liberté pour tous de-
vient alors pour les catholiques un bien contingent, mais
légitime. Et 'Eglise elle-méme, tout en repoussant et en
condamnant la source de ce désordre, et sans reconnaitre
au mal et a ’erreur un droit & la liberté qu'’ils ne pourront
jamais avoir, ’Eglise consent & ce qu’on en tolére 'exer-
cice et la manifestation. Elle considére celte tolérance
comme un moindre mal, ou, si 'on'veut, comme un bien
purement relatif.

Parmi les chréticns qui s’appellent libéraux, il y en a
beaucoup qui, oubliant ou ignorant la distinction qui

existe entre un principe et son application, rejetlent
avec une espece de dédain la doctrine de la thése.



LA LIBERTE. 395

IIs ne voient pas qu’ils repoussent expressément ce que
le Saint-Siégo a tant de fois défini et enseigné. Sans vou-
loir s’occuper de la question de principe, qui forme le
point capital du débat, ils se contentent ‘de glorifier
comme excellent, absolument parlant, ce qui peut & peine
étre considéré comme un bien relatif. Considérer ainsi
comme point culminant de la perfection un état de choses
qui n’a pu devenir nécessaire et partant tolérable, que
par suite de circonstances douloureuses et de volontés
coupables, c’est s’exposer a juger injustement des actes
et des personnes auxquels, en véritables catholicues, ils
devraient, nous ne dirons pas indulgence, mais justice et
respect. _

Non, nous ne nous lasscrons pas de le répéter : la liberté
pour le mal comme pour le hien, nécessitée par la situa-
tion anormale d’un pays dans lequel, socialement parlant,
'on ne distingue plus l'erreur de la vérité, cette libertd
peut bien étre acceptée comme un moindre mal; mais ja-
mais un esprit raisonnable ne pourra désirer ce régime ni
le considérer comme celui qui répond le plus dignement
aux destinées temporelles et éternelles de la société chré-
tienne.

Ajoutons que, sous le régime d’une pareille liberté, le
mal tend toujours & ’'emporter sur le bien, qu’il y réussit
souvent a lalongue, et qu’il parvient d’autant mieux & ses
fins que la force matérielle ne suffit jamais & le conlenir.
Dans les pays organisés sclon les principes des libertes
modernes, il n’est pas rare de voir la liberté de la presse
servir parfaitement & la ditfusion du blasphéme, alors que



396 LA LIBERTE.

les Lettres pastorales des Evéques ne peuvent franchir le
seuil des églises; — la liberté des cultes protéger souvent
les rites soi-disant chrétiens des sectes héréliques, alors
qu'en son nom on pose des entraves aux prescriptions du
seul culte catholique; — la liberlé d’association ne pas
suffire & assurer V'existence paisible des couvents, mais
suffire pleinement & rendre inviolables les Loges macon-
niques et les autres sociétés secretes.

Et comment pourrait-il en étre autrement? C’est bien
vite dit : « Liberté, égale pour le bien comme pour le
mal; » mais on devrait pourtant ne pas oublier que le
mal a pour lui la phalange terrible des passions ardentes
et déchainées; qu’il se sert en toutes choses de moyens
iniques; et que, furieux de ne posséder aucun droit
véritable, il se laisse facilement aller au soupgon, a I’en-
vie et a la violence. Le bien, au confraire, est presque
toujours porté a se croire suffisamment protézé par son
droit; il n’a recours qu’a des moycns de défense d’une
rigoureusc justice, et il ajoute rarement le secours des
passions a 'appui qu’il trouve dans la {roide raison; par
sa fécondité méme, il excite des haines et alimente des
rancunes dans les dmes de ses adversaires.

Habitués que nous sommes en France, en Belgique, en
Amérique, etec., a ce lamentable état de choses qu'on
appelle Phypothése , nous ne sentons plus, comme nous
le devrions, tout ce qu’il contient de décadence, surtout
au point de vue de 'Eglise. Nés au milieu de ces ruines,
vivant au milieu d’elles, ne connaissant qu’elles, nous
perdons de plus en plus le sens de ’'Eglise et méme le



LA LIBERTE. 397

sens de la véritable société. Nous nous accommodons de
notre misére, et nous en arrivons jusqu’a nc plus la re-
gretter, jusqu'a la trouver commode, bonne et légitime.
Nous devrions ouvrir les yeux devant les hontes et les
‘forfaits que l’application des mémes soi-disant libertés
enfante de nos jours, en Italie, en Espagne, en Portu-
gal, en Autriche. Quel est le chrétien qui pourrait ne pas
déplorer la condition misérable oi I'Eglise est réduite en
ces pays depuis que les libertés modernes y sont intro-
duites?

Résumons-nous : en tant qu’hypothese, c’est-a-dire
comme arrangements transitoires, conformes aux cir-
constances particulicres de tel-ou tel peuple, les libertés
modernes peuvent étre acceptées, et les enfants de I’Eglise
peuvent les défendre et s’en servir le mieux possible dans
I'intérét de la Religion et de la justice.

Comme these, ¢’est-a-dire comme question de doctrine,
en France comme 4 Rome, au dix-neuviéme siécle comme
dans tous les siécles, les théories connues sous le nom de
libertés modernes sont des erreurs, des erreurs absolu-
ment condamnables; un catholique ne peut les.soutenir
en conscience. Elles ont été condamnées maintes fois par
les Souverains-Pontifes, et notamment par Pie VI, Pie VII,
Grégoire XVI et Pie IX ',

En pratiquant Phypothése, tenons ferme a la these;

1 Nous empruntons en grande partie ce gue nous venons de dire
sur la thése et I’hypothése au travail si remarquable que la Civilia
cattolica a publié en 1863. Chacun sait I'imporiance de cette Revue,



398 LA LIBERTE.

ne la perdons jamais de vue : ¢’est la boussole qui nous
guidera et nous empéchera de nous perdre au milien des
houleversements de la tempéte.

XL

La thése et 'hypothése, en fait de liberté religieuse.

Voici, en deux mots, la these catholique, seule vrale,
touchant la liberté religieuse.

La sainte Eglise catholique, apostolique, romaine, par
cela seul qu’elle possede et professe la vraie religion, a
seule droit & la liberté religieuse. Les fausses religions
n’ont le droit ni d’exister ni de se propager. Les Pasteurs
de I'Eglise ont un droit absolu et illimité & la liberté de
leur ministére; tout prince, toute société, tout individu
qui attenle, d’une maniére ou d'une autre, a la libert¢ -
pastorale et apostolique du Pape, des Evéques et des
autres ministres l6gitimes de 1'Eglise, attente & ’honneur
méme et au regne du Christ.

En effet, les Souverains « ont recu le pouvoir, non-
seulement pour gouverner les choses de ce monde, mais
encore et surioul pour protéger 'Eglise’, » dit le Pape

au point de vue spécial des docirines; clle est rédigée sous les yeus
du Saint-Pere, et nous arrive avec un caraclére d’autorité tout ex-
cepiionnel. :

1 Regiam potestatem viris principibus non solum ad mundi regimen,
sed maxime ad Ecclesie prasidium cssc collatam. (Encyclique du
Pape Pie IX, lors de sa prisc de possession, en 1845.)



LA LIBERTE. 399
Pie IX, apres Grégoire XVI, apres saint Léon le Grand,
aprés loute la tradition catholique. Saint Thomas d’Aquin,
résumant cetle tradition, déclare « que la vie présente
ayant pour fin derniére la céleste béatitude, il appartient
au Souverain de faire en sorte que son peuple vive chré-
tiennement et parvienne ainsi a cette béatitude du ciel.
Il doit done prescrire ce qui peut conduire son peuple &
la béatitude céleste, et interdire, dans la mesure du pos-
sible, tout ce qui serait capable d’en détourner’. »
Bossuet, témoin peu suspect en pareille mati¢re, ex-
posait la méme doctrine au grand Dauphin, fils de
Louis XIV. « La gloire de vos ancétres, lui disait-il, est
non-seulement de n’avoir jamais abandonné ’Eglise, mais
de 'avoir loujours soutenue, .et d’avoir mérité par la
d’étre appelés ses fils ainés, qui est sans doute le plus
glorieux de tous les titres... Imitez, Monseigneur, un si
bel exemple, et laissez-le a vos descendants. Recomman-
dez-leur I'Eiglise plus encore que ce grand empire que vos
ancétres gouvernent depuis tant de siecles. Que votre
auguste maison, la premiere en dignité qui soit au monde,
soit la premiére a défendre les droits de Dikv et étendre
par tout I'univers le régne de Jsus-Cuaist, qui la fait ré-
gner avec tant de gloire®. » Ainsi, bien que ’ohjet pro-

! Quia igitur vite, qua in pracsenti bene vivimus, finis est beatitudo
ceelestis, ad regis officium pertinet ea ratione vitam multitudinis
bonam procurare, seccundum quod congruit ad ceelestem beatitudinem
consequendam, ut scilicet ca preecipiat, que ad celestem beatitudi-
ncm ducunt; et eorum coutraria sccundum quod fuerit possibile, in-
terdicat. (De Regimine principum, lib. 1,- cap xv.)

 Discours sur I’histoire universelle.



400 LA LIBERTE.

pre et direct du pouvoir civil soit le bonheur temporel
de la nation, le service de I’Eglise et le zéle du régne de
Jesus-Curist doivent étre principalement et souveraine-
ment le but des efforts de toutes les autorités temporelles.
Saint Frangois de Sales dit qu’il y va de leur salul
éternel.

Ajoutons que le Pape seul est le Juge supréme de ce
qu’il est licite et opportun de faire ici-bas pour la gloire
de Diev et pour le salut des &mes. Aucune entrave ne
doit &tre apportée a I'exercice du ministere catholique,
ni par le pouvoir civil, ni par le pouvoir domestique.

La liberié des culles, la liberlé de conscience, comme on
dit aujourd’hui, ne sont pas des liberlés véritables, mais
de détestables licences, condamnées par I'Eglise, par le
bon sens et par I’expérience. Le pouvoir civil, aussi bien
que le pouvoir domestique, ne doit tolérer la profession
extérieure de I'hérésie que dans la mesure stricte ou il ne
peut ’empécher. Il est obligé en conscience de prévenir
ou d’extirper les scandales religieux autant qu’il le peut
et autant que ’Eglise lui dit de le faire.

Telle est la these de la liberté religieuse pour IEglise
enseignante.

Pour I'Eglise enseignée, c’est-a-dire pour tous les
fidéles, la thése, I'idéal de la liberté, consisle dans la fa-
culté entiere de connaitre et de servir Notre-Scigncur
JEsus-Cruist, de la maniére que l'enseigne 'Eglise ; ¢’est-
a-dire dans le libre accts des sacrements, des prédica-
tions saintes, et des autres sources du salut et de la sanc-
tification chrétienne. Quand un chrétien peut ainsi servir



LA LIBERTE. 401

le bon Diku tout a son aise, sans aucune entrave, il jouit
de la liberté religieuse.

L’hypotheése, c’est I'état, plus ou moins 'déplorable et
navrant, dans lequel le malheur des temps, la folie et la
malice des hommes, les révolutions successives ont placé
le Pape, le clergé et les catholiques, dans tel ou tel pays,
en tel ou tel siecle. Chez nous, par exemple, '’hypotheése,
fait brutal qu’il faut subir et qu’il faut déplorer, c'est
I’état ou est réduite I’Eglise depuis ces derniers siécles,
par suite des fureurs calvinistes, des guerres de religion
et de la tolérance civile de I’hérésie, devenue nécessaire
(peut-btre) pour éviter de plus grands maux; par suite
du demi-schisme gallican et césarien de Louis XIV, avec
la conséquence de ces servitudes ecclésiastiques qu’on a
osé appeler les libertés de I'Eglise gallicane; par suite
surtout du bouleversement religieux et social de la grande
révolution, lequel a fait regarder comme un bonheur Je
Concordat de 18041. Au lieu de diriger le mouvement
politique et social de la France chrétienne, d’en vivifier
les institutions, d’en éclairer et d’en sanctifier les lois,
PEglise de Jisus-Cunist se voit réduite chez nous & une
demi-servitude, aussi désastreuse pour le pays que déso-
lante pour nos ceeurs. Officiellement, elle est placée sur
le méme pied que les sectes hérétiques, que le judaisme
déicide et I'ignoble mahométisme : cruelle déchéance
pour la grande reine. Officieusement, c’est encore pis :
tout ce qui est contre elle jouit, sinon partout et toujours,

du moins trop souvent et trop généralement, d’une hien-
V. : 26



402 LA® LIBERTE.

veillance, d'une protection, d’une sympathie qui lui est
refusée. On semble & tout propos se défier d’elle, et.re-
douter son influence plus que celle des sociétés secrétes
les plus perverscs.

On comprime tant qu’on peut sa liberté d’action; on
veut la faire dépendre, en gros et en détail, du Gouver-
nement et des Ministres, et des Préfets et des Procureurs;
on prétend lui imposer des lois et des institutions qu’elle
réprouve, telles que le soi-disant mariage civil, les arti-
cles organiques, ’abolition des immunités ecclésiastiques,
I'inhabilité & posséder, quelquefois méme I'enseignement
de doctrines crronées (des quatre articles de 1682, par
exemple), etc. On voudrait faire passer ses Evéques ct ses
prétres pour des fonctionnaires publics; et F'on ose appe-
ler salaire, I'indemnité misérable qu’on lui paye parce
gu’on la lul doit; on prétend que ses temples ne sont pas
a elle, mais & I’Etat; ou la laisse bafouer, insulter de
toute maniere et par la presse périodique, et dans les
livres, et dans les chaires puBliques. En un mot, I'Etat la
traite en inférieure et en personne dangereuse, au lieu de
la traiter avec le respect, la confiance et ’amour dus a
une mere et & une mere divinement souveraine, — Telle
est I’hypothcse.

Dans cet état de choses, que devons-nous faire? Si
nous sommes revetus de l'autorité, nous deyons, avec
prudence sans doute, mais aussi avec énergie et persévé-
rance, nous efforcer de ramener peu a peu I’esprit public,
les lois, les institutions, les personnes aux vrais princi-



LA LIBERTE. 403
pes catholiques; user du pouvoir et de I'influence qu’il
nous donne, pour faire triompher nos idées, pour faire
de bons choix, pour favoriser 1'Eglise, les Evéques, les
Ordres religieux, l’enseignement chrétien, la bonne
presse, etc., dans la mesure du possible. Dans les na-
tions qui ont été longtemps chrétiennes, 1l reste toujours
plus de foi qu’on ne pense; et le plus souvent il suffit de
bien peu de chose pour réveiller cette foi, pour rallumer
un feu plus couvert qu’éteint. Notre France en est un
exemple frappant : on a beau faire dep uis cent ans; elle
demeure chrétienne, catholique dans I’dme.

Si nous ne sommes que de simples soldats dans la
grande armée de la nation, il faudra nous en tirer
comme nous pourrons : tolérer avec patience et douleur
le mal que nous ne pouvons empécher; profiter le mieux
possible de toutes les bribes de liberté que la Révolution
n’a pu encore nous enlever; professer bien baut et bien
ferme les vrais principes et les pures doctrines, dont le
retour serait le salut du gouvernement et de la nation;
faire tout ce que nous pouvons, suivant les circonstances,
pour développer autour de nous le régne de JEsus-Curisr ;
rentrer par une porte quand on nous chasse par une
autre; tirer le meilleur parti possible et des hommes et
des choses. _ '

Notre ligne de conduite variera suivant les circons-
tances : elle sera tout autre sous un pouvoir généreux et
loyal, que sous un pouvoir impie, ouvertement hostile. .
Sous une constitution libérale, elle sera presque I’op-
posé de ce qu’elle doit étre sous une constitution césa-



404 LA LIBERTE,

rienne. Le but sera toujours le méme; seuls les moyens
de I'atteindre pourront varier. Mais toujours notre ligne
de conduite devra s’inspirer des directions données par le
Saint-Siége et par les Evéques.

Ne I'oublions pas : au milieu de ce chaos de 1’hypo-
thése, il faut tenir d’autant plus aux principes de la thése,
qu’ils sont plus ignorés ou méconnus. Nous pouvons,
nous devons réclamer la liberté de I'Eglise, parce que
¢’est la seule liberté religieuse véritable et légitime ; nous
ne pouvons pas, nous ne devons pas la demander pour
I’hérésie, qui n’y a point droit, mais nous pouvons et
méme nous devons tolérer cette fausse liberté des cultes,
dans la mesure ou cela est nécessaire pour I’ordre pu-
blic. En cela comme en tout, on tolére le mal que 'on ne
peut empécher; et on aime et on désire le bien qu’on
ne peut réaliser. Rien n’est plus raisonnable, plus pru-
dent que la conduite de ’Eglise, malgré Pimmutabili t
de ses principes.

XLI

La these et I'hypothese,
en fait de libertés civiles et politiques.

Par libertés civiles et politiques, il faut entendre les
institutions qui donnent a tous les ciloyens d'une nation
la part légitim e qui leur revient dans Ja direction des af-
faires publiques et dans le gouverncment de leur pays.
Ce sont les instilulions qui facilitent & une nation l’ac-"



LA LIBERTE. 405

complissement de ses véritables destinées, soit 4 'inté-
rieur, soit. & I’extérieur ; ce sont, d’une part, les facilités
données a tous les dépositaires du pouvoir, depuis le Sou-
verain jusqu'au plus modeste fonctionnaire, de remplir
leur mission dans I'intérét du -bien général; et, d'autre
part, les facilités dont jouissent tous les citoyens pour exer-
cer leurs droits légitimes et remplir les devoirs de leurs
conditions respectives. Ces droits et ces devoirs varient &
V'infini ; ils regardent la vie publique ou lavie privée. L’E-
glise, gardienne et interpréte infaillible du droit naturel,
est chargée par Notre-Seigneur d'éclairer sur toutcela les
gouvernants et les gouvernés, au point de vue du respect
de la vérité et de la justice, c’est-a-dire du regne de DiEv
'sur la terre. Clest a elle, ¢’est & son Chef qu’il appartient
‘en dernier ressort de régler la direciion du mouvement
social, parce que c’est elle qui en proclame les principes
véritables, & la fois naturels et surnaturels, et qui em-
péche ainsi la société de sortir des voies de JEsus-CHrist

Il n’est pas moins défendu en conscience d’attenter,
par la tyrannie ou larbitraire, aux libertés civiles et po-
litiques d'une nation, que d’attenter a sa liberté reli-
. gieuse. De part et d’autre, c’est violer la loi de Dikv.

Tel est I'idéal, 1'idéal chrétien, de notre liberté, cn
tant que citoyens.

L’hypothése est bien loin de la thése, surtout depuis
89 : la centralisation, unie a 'autocratie plus ou moins
militaire de 1’Etat, absorbe de plus en plus, efface, ré-
duit en poussiére ce bel ensemble de libertés publiques
que le christianisme avait suscitées en Europe. Dans les



£06 LA LIBERTE.

temps de foi, 'unité monarchique de I'Etat dominait,
sans y toucher, ces mille et une institutions hienfaisantes,
qu’on appelait libertés ou franchises municipales, libertés
‘provinciales, etc. ; clle unissait, sans les absorber, les li-
bertés politiques des différents ordres qui constituaient la
nation : clergé, noblesse, magistrature, tiers état ou com-
munes. Une admirable pondération régnait entre ces dif-
férentes forces vives, dont le roi était le chef, mais non
pas le maitre; il y avait unité, il n’y avait pas centrali-
sation. Chaque partie, chaque citoyen avait sa vie pro-
pre, occupait sa place, jouait son réle dans la vie du
corps entier; le sol était vraiment la patrie; il y avait
des traditions, de la vraie vie, de la joie, du bonheur
pour tous et pour chacun,

La brutalité révolutionnaire a passé sur tout cela; elle
a tout brisé; a la place de ces libertés vraies, elle a créé
des libertés factices et mensongeres, qui s’accordent par-
faitement avec tous les despotismes, qui ne donnent au-
cune force réelle aux communcs ni aux cités, et qui,
en somme, importent fort pen aux vrais intéréts et au
bonheur de ceux qui les exercent.

La Révolution a transporté dans le chef seul la puis-
sance d’initialive qui résidait et qui devait vésider dans
tous les organes, dans tous les membres ; & la place d'un
corps vivant, sain et hien proportionné, elle a mis une
tdte énorme sur un corps amoindri et sans vigueur; elle a
fait chaque nation une grande machine dont tousles roua-
ges ne se meuvent que par 'impulsion de la grande roue.
[l faut entrer dans I'engrenage, c'est-a-dire dans une dé-



LA LIBERTE, 407
pendance qui ressemble fort & de l‘esciavage, ou bien
serésoudre & n’étre plus rien dans I'ordre civil et politique.

Et, sauf des nuances, cela est vrai de tous les gouver-
nements que nous a donnés la Révolution. Monarchic
militaire, monarchie constitutionnelle, démocratic royale
et parlemeéntaire, démocratie républicaine, césarisme li-
héral; tous nos gouvernements modernes, sortis de la vé-
ritable voie, sont des centralisations bureaucratigues ,
qui ahsorbent tout, qui remplacent tout, et qui de plus
en plus font tout marcher, comme une machine, par le
télégraphe.

Que faire ? L1 encore, il faut s’cn tirer comine on peut;
il faut que chacun profite des circonstances favorables
pour proclamer hien haut et pour faire prévaloir les
vrais principes méconnus; il faut du moins, par la parole,
par la plume et par tous les autres moyens légitimes d’in-
fluence, préparer Pesprit public & des institutions meil-
leures, faire comprendre le danger du systéme révolution-
naire, faire apprécier les avantages du systéme chrétien.
La o 'on meurt par exces de fausses libertés, il vaut
mieux, pour parer au danger actuel, se rejeter du coté de
Pautorité, méme non chrétienne; 1a ou on meurt as-
pliyxié, étouffé sous la pression du despotisme ou de la
fausse autorité, il vaut mieux se replier sous le drapeau
dangereux, mais moins dangereux encore, des fausses li-
bertés : entre deux maux, il faut choisir le moindre. Ce
n’est pasla un remeéde radical, ce n’est qu’un palliatif;;
mais cn attendant le remeéde, le palliatif a quelque
prix.



408 LA LIBERTE.

Cette question est aussi complexe que difficile. La pre-
miére qualité d'un homme d'Etat, ¢’est, aujourd’hui plus
que jamais, d’étre franchement et profondément catho-
lique, afin de savoir avec ceriitude ou est le mal et ou
est le reméde. En attendant, Pinfluence individuelle doit
suppléer, autant que faire se peut, au vice de I'organi-
sation sociale.

Un chrétien peut parfaitement servir en conscience ces
gouvernements si peu chrétiens dans leurs constitutions :
il imite le Saint-Siége et les Evéques, qui traitent avec
enx- comme avec des pouvoirs de fait, approuvant ce
qu’ils ont et ce qu’ils font de bon, demeurant étranger
a ce gu'ils font de mal et a ce qu’ils ont de contraire &
la loi divine. Consulté a deux reprises sur ce point déli-
cat, d’abord a Voccasion de la_charte constitutionnelle
de Louis XVIII, puis & Yoccasion du gouvernement de
juillet, le Saint-Siége a répondu que les catholiques et
méme les Evéques pouvaient préter serment de fidélité
a ces constitutions bitardes, « salvis quibuscumque juri-
bus, » c’est-a-dire en réservant tous les droits religieux,
civils, politiques, individuels, que ces chartes rationa-
listes pouvaient léser.

Mais ici encore, qu'on ne l'oublie pas, tout en subis-
sant cet état de choses, gardons-nous de l'approuver sans
réserve ;ec serait contre la conscience. Gardons-nous sur-
tout de nous laisser prendre & ce que le pouvoir mili-
taire centralisé et bureaucratique a de gigantesque, de
brillant et de puissant; ce serait donner les mains aux
ceuvres de la Révolution; ce serait précipiter le retour to-



LA LIBERTE. 409

tal de nos pauvres sociétés déchristianisées au césarisme
paien et A la servitude universelle. Qu’une foi vive nous
préserve de l'aveuglement quant aux principes, et de l'a-
baissement quant aux caractéres. Ce n'est.point la un
sentiment de révolie, c’est de la fierté, c'est de la fierté
chrétienne et du vrai patriotisme.

L’Eglise est la mére des vraies libertés publiques :
seule, elle nous les avait donnécs; seule, elle pourra nous
les rendre.

XLII

La thése et I'hypothése,
relativement au mariage et & la liberté de la famille.

Le mariage est la base de la famille : la Révolution
devait s’en emparer pour soustraire la famille & 1'Eglise;
elle I’a fait, malgré les anathémes du Siége-Apostolique.
Elle I'a fait chez nous par le Code civil, ouelle avait méme
osé reproduire le principe paien du divorce. Cette institu-
tion révolutionnaire du mariage civil a fait ou est en train
de faire le tour de I'Europe, & la suite du naturalisme et
des mortels principes de 89. '

Voici la thése du mariage, telle que I'a posée le Con-
cile de Trente, telle que I'enseigne la sainte Kglise. Le
mariage est une institution divine et non humaine, c’est
un contrat essentlellement sacré et religieux, -ou I’homme
et la femme s’unissent sous le regard de Diev et avec sa
bénédiction. Ce contrat oblige en conscience les deux



510 LA LIBERTE.

époux a la idélité mutuelle jusqu’a la mort; il est de sa
nature un et indissoluble. | |
. Notre-Seigneur a fait de cc contrat sacré un sacre-
ment proprement dit, c’est-d-dire le signe cxtérieur de
la grace de I'union conjugale, grace qui unit les époux
dans I’Esprit-Saint, qui sanctifie leur union et qui leur
apporte la force d’en remplir dignement et jusqu’au bout
les lourdes charges. Le mariage des chrétiens nec peut se
faire que par-devant I'liglise, et il n’est valide et licite
que lorsque les conditions prescrites par ’Eglise sont
exactement remplies. Une fois conclu, le mariage est
indissoluble; nulle puissance humaine n’a le pouvoir de
le rompre; c’est comme P'hostie de I'autel qui, une fois
consacrée, ne peut 8tre déconsacrée par qui que ce soit.
« I.es causes matrimoniales sont du ressort exclusif
de PEglise, » dit le Concile de Trente, qui prononce I'a-
nathéme contre quiconque oserait avancer le contraire.
Seule, I’Eglise ale pouvoir et le droit de poser descmpéche-
ments dirimants, c’est-a-dire qui invalident le mariage.
- Avec son audace et sa force brutale, Pesprit révolu-
tionnaire a invenié el imposé aux peuples chrétiens ce
qu’on appelle anjourd’hui « le mariage civil ». A IE-
glise, il a substitué¢ I'Etat, comme témoin du mariage,
comme témoin responsable, comme juge supréme et uni-
que des causes matrimoniales. A la place du prétre, c’est
M. le maire qui unit soi-disant les époux,par la vertu sans
doute qui sort de son écharpe; et aprés la déclaration du-
dit maire, la loi, 'Etat vous regarde comme bien et
dtiment mariés, comme indissolublement mariés, et elle



LA LIBERTE. 411

donne au sol-disant époux le droit absolu d’obliger sa soi-
disant épouse a cohabiter avec Iui. Le mariage civil, tout
civil qu’il est, n’est autre chose que le concubinage légal,
comme D’a dit courageusement un de nos Evéques. Les
enfants qui en naissent, bitards devant Dieu, sont légi-
“times devant ’Ktat; tandis que ceux qui naitraient du
mariage véritable, du seul mariage légitime, contracté
devant la sainte Eglise, seraient réputés batards par Vin-
solente loi de I’Etat, et ce mariage lui-méme comme nil
et concubinaire. '

S1 'on prend toute cette théorie du mariage civil pour
une doctrine proprement dite, elle est hérétique au pre-
mier chef; et dés lors il y a obligation de conscience & la
repousser el & plutot mourir que de s’y soumettre. Si, au
contraire , on la prend comme un ensemble de formalités
civiles , exigées par Etat pour que le mariage puisse
eétre légalement constaté et avoir ses effets civils, alors
I'Eglise, fermant les ycux sur le mauvais vouloir qui a
présidé & ces lois, permel & scs enfants de s’y confor-
mer; elle va méme jusqu’a leur défendre de s’y sous-
traire, tant est grand son amourde la paix et de la concor-
de! Mais, ne I'oublions pas, cette condescendance n'est
possible qu’a la cohdition que nous venons de dire.

Si, pour des raisons de haute sagesse qu'il n’appar-
tient & personne de discuter, le Saint-Siége venait a in-
terdire ce qu’il a cru devoir tolérer jusqu’ici, il y aurait
ohligation de conscience de refuser absolument de se sou-
metire & la loi, etle mariage civil constituerait un acte
d’hérésie et d’aposlasie, ni plus ni moins.



£12 LA LIBERTE.

Un chrétien qui est maire ou adjoint ne peut marier les
gens qu'avec cette restriction doctrinale; pas plus qu’un
chrétien et une chrétienne ne peuvent comparaitre devant
lui pour contracter un mariage proprement dit.

Il serait bien facile & un gouvernement chrétien de con-
cilier les intéréts de la société civile avec les enseigne-.
ments formels de ’Eglise sur le mariage : il en était ainsi
dans le royaume de Naples avant l'invasion piémontaise
et garibaldienne. Il n’y avait qu’un mariage, le mariage
religieux, le mariage-sacrement; seulement ce mariage
n’avait ses effets civils qu’a partir du moment ol la dé-
claration officielle en était faite devant 'officier civil. Et
en cela, I'iglise était d’accord avec I’Etat.

Espérons que cette modification si imporfante et si
peu génante se fera tot ou tard dans notre législation, ef
conciliera ainsi les intéréts. de la Religion et les intéréts
de I'Etat.

XL

La thése et I'hypothése,
en fait de liberté d'enseignement et @’éducation.

L’enseignement et I’éducation sont deux idées distinc-
tes, mais tout a fait inséparables. On1’a dit bien souvent :
« Ce sont les doctrines qui font les hommes; » la pensée
ne peut dévier sans que la volonté ne la suive; et ce se-
rait une vraie chimere que de vouloir faire des chrétiens
par I’éducation, en faisant des rationalistes ou des révo-
lutionnaires par l’enseignement. L’enseignement est la



LA LIBERTE. 43
formation de Fesprit, et I'éducation est la formation du
ceeur. Ces deux formations doivent avant tout étre chré-
tiennes et catholiques.

Les trois pouvoirs de la société humaine doivent s’u-
nir pour celte grande ceuvre de ’éducation et de I’en-
seignement de la jeunesse. Mais c’est au pouvoir domes-
tique, c’est au pére et a la mere que ce devoir incombe
en premier lieu; ils rendront compte a Diev et aux
hommes de ce vivant travail, plus important mille fois
que tous les travaux de ce monde. Faire un homme, for-
mer un chrétien et un citoyen : quelle ceuvre !

Pour la bien accomplir, les ressources de ’ordre na-
turel ne suffisent pas : il y faut en outre et il y faut ab-
solument les lumiéres et les forces surnaturelles. Ce que
fait le pouvoir civil et politique chrétien pour bien for-
mer et bien diriger Je peuple confié a sa garde, le pou-
voir domestique doit le faire, afin d'élever I’enfant comme
Dieu veut qu'il soit élevé : il doit 6couter I'Eglise ; il doit
g'éclairer avec grand soin de tous ses enseignements, (ui
sont les enseignements de Diev méme; il doit les mettre
cn pratique le plus parfaitement possible, et ne rien souf-
frir ni dans I'enseignement ni dans I'éducation de 'enfant,
qui ne soit en tous points conforme a la pure doctrine
~ évangélique et catholique. Ce doit &tre 13 sa premiére ré-
gle, dans les directions qu’il lui donne, dans le choix des
maitres auxquels il le confie, dans les livres qu’il met
entre ses mains. Notez ces trois points : ils sont fondamen-
taux; les directions personnelles, les maitres, les livres.

En sa qualité de ministre de Diev et de I'Eglise, le pré-



514 LA LIBERTE.

tre doit avoir la haute direction.-de I’éducation et de I’en-
seignement de la jeunesse; pour lui, ¢’est un droit in-
violable et un trés-grave devoir que de surveiller les fa-
milles chrétiennes, les écoles, les maisons d’éducation,
au point de vue dominant de la pureté de la foi et de la
sainteté de la vie.

Les Religieux etles Religieuses ont également un grand
et noble role a jouer dans cette ceuvre de’éducation chré-
tienne de la jeunesse. Ici, comme dans les autres ceuvres
de zele et de charité, ils doivent étre le rayonnement
splendide du sacerdoce pastoral. Ici, comme toujours, le
pastorat et 1’apostolat doivent s’unir pour la gloire de Ji-
sus-Carist, pour le salut et le bonheur des hommes. Le
prétre ne peut tout faire par lui-méme; les Religieux , les
Religieuses sont, auprés des enfants et des familles, le
supplément de sa charité et de savigilance. Quelque chré-
tienne que soit une famille, les enfants n’y peuvent trouver
ce qu’ils rencontrent dans le Religieux, dans la Religieuse ;
je veux dire ce parfum de sainteté et de perfection cui
émane de la virginité chrétienne et des voeux de pauvreté,
de chasleté et d’obéissance. Cet élément essentiellement
surnaturel soutient le niveau de I’éducation, qui tend
toujours a descendre d’abord, puis a sc corrompre. Le
pere et la mére, aidés, dirigés par I’Eglise dans I’impor-
tant travail de la formation de ’enfant, ont ainsi la certi-
tude de ne point s’égarer; et le Dicu de bonté qui les a-
choisis pour mettre au monde leur enfant continue a se
servir d’eux pour faire atteindre a celui-ci sa fin derniére,.
¢’est-a-dire pour en faire un chrétien avant tout.



_ LA LIBERTE. 418

L’Etat, dont l'intérét 4 la formation de bons citoyens
est ¢vident, doit avoir également sa part dans Védu-
cation et I'cnseignement de la jeunesse. Quand il
est catholique, comme il doit I’8tre, son influence ne peut
avolr rien que de salutaire. S’il a le malheur de ne pas
Pétre (ce qui a lieu presque partout aujourd’hui), il de-
vient un véritable fléau, et il détruit tous les desseins pro-
videntiels de Notre-Seigneur sur la formation de la fa-
mille chrétienne,

Le devoir de I'Etat est d’assister P'Eglise, soit pécu-
niairement, soit de toute autre maniére, dans le travail
de P’éducation et de 'enseignement publics, et de donner
aux péres de famille tous les moyens d’exercer leur droit
et de remplir leur devoir. II'a parfaitement le droit de
susciter et de fonder des écoles publiques, des chaires
pour toutes sortes de facultés et de branches d’enseigne-
ments; il peut confier 'enscignement & toutes sortes de
personnes, aux. laiques comme aux Religieux, comme
aux ecclésiastiques; mais toujours a la condition que
Pliglise, seule dépositaire de la foi et des intéréts du
Christ et des 4mes, surveille 'enseignement, empéche
Ierreur de s’y glisser sous prétexte de science ou
de littérature ou d’histoire, et puisse trouver dans ses
m aitresdes auxiliaires pour la grande ccuvre dont Diev
I'a chargée.

. Telle est, dans toute son ampleur, la thése de la liberté
d’enseignement et d’éducation. Elle réserve tous les
droits; elle les consacre. Elle n’exclut personne; elle ne
repousse que la corruption de I'erreur et du mal. C’est



%10 LA LIBERTE.

ce qui avait lieu aux treiziéme, quatorziéme et quinziéme
siecles dans la célébre Université de Paris, magnifique
institution de liberté catholique, de zéle pour les sciences
et pour les lettres, ou 'esprit humain se développait sans
contrainte au beau soleil de la foi et de la raison. La li-
berté de I'enseignement, vigoureusement défendue par le
Saint-Siége, n’avait d’autre limite que la vérité révélée.
Chacune des Facultés qui composaient cette Université
vraiment catholique, se gouvernait elle-méme, élisait li-
brement ses chefs, et donnait a tous ses membres une
part active dans la vie et le gouvernement du corps en-
tier.

Nos sociétés prodigues sont bien loin de la. L’ensei-
gnement et 1'éducation ont été accaparés, comme toutes
les autres forces vitales de la société, par Y'Etat et sa bu-
reaucratie. Sans I'Eglise, souvent contre I'Eglise, I'Etat
se substitue arbitrairement et au prétre et au pere de
famille ; sans mission, sans doctrine, il cnseigne nos en-
fants et il les éleve suivant ses fantaisies, qui changent
avec chaque Ministre. On a vu préposés a I'instruction
publique d’unenation catholique, comme est notre France,
un rationalisle, un protestant, un panthéiste, un franc-
macon, des ennemis du Saint-Siége, des sectaires anti-
chrétiens. Quelle anomalie! cuelle violation flagrante de
la liberté des consciences!

Nous en sommes réduits & nous trouver heureux quand
des pouvoirs rationalistes permettent, tolérent qu’a coté
de leur enseignement corrompu et corrupteur, nos Evé-
ques, nos Religieux aient une petite placeau soleil, pour



LA LIBERTE,. 417

enseigner la, bonne doctrine et donner I'éducation
chrétienne -4 nos enfants chrétiens. Nous sommes
heureux quand nous jouissons véritablement de cette
misérable égalité entre le mensonge et la vérité, entre
Ihérésie et la foi, que, dans le style moderne, on ap-
pelle liberté d’enscignement. Pour nous, c’est bien
de la liberté, quoique ce ne soit pas la pleine et en-
tiére liberté; pour les autres, pour les maitres ra-
tionalistes, protestants, libres-penseurs, ce n’est que de
la licence. Quand ils demandent la liberté d’enseigner ce
qu’ils veulent, ils demandent, non la liberté d’enseigne-
ment, mais la licence d’enseignement. Ils réclament et ils
obtiennent, non le beau droit d’user, mais la désastreuse
faculté d’abuser de 'enseignement.

Dans notre pauvre France, c'estle cas de I'enseigne-
ment universitaire. Malgré d’honorables exceptions dans
le personnel des professeurs, I’enseignement de I"Univer-
sité est un enseignement rationaliste, qui repousse systé-
matiquement, non-seulement la haute direction, mais
méme le controle de I’iglise; un enseignement qui, le
plus souvent, est positivement hostile 4 la foi; qui, loin
de former des chrétiens, déforme nos pelits catholiques ,-
les déchristianise, leur fait perdre'la foi, pour en faire
des libres-penseurs en religion, et des petits révolution-
naires en politique.

Tout est profane dans cet enseignement : la littérature
y est toute pajenne, toute sensualiste ; I’histoire y est pro-
testante et toute défigurée de préjugés el de mensonges
anticatholiques; la science y est matérialiste; la philoso-

V. 27



418 LA LIBERTE.

phie, & peine déiste; le tout, condamnable et intimement
hostile au régne de Notre-Seigneur Jtsus-Curist.

Et I’éducation que donne I’Etat non-chrétien ! quelles
meeurs dans tous ces lycées, dans toutes ces casernes
d’enfants qui osent s’appeler maisons d'éducation. Sur
cent enfants, il n'y en a peut-étre pas deux qui puis-
sent y conserver leur innocence jusqu’a la premiere com-
munion! Et dés I’Age de treize ou quatorze ans, quel dé-
vergondage, quelles habitudes, quelles secrétes infamies !
quelles conversations, et quels projets pour 'avenir! A
quinze ans, & seize ans, combien en reste-t-il qui fassent
leurs paques, et-comment les font-ils ? Quelles sont leurs
lectures? — Un vénérable préire qui avait été pendant
huit ans aumodnier d’un grand collége disait un jour, avec
une émotion profonde : « Oh! si 'on pouvait voir ce que
j’ai vu la, de mes yeux! si 'on pouvait entendre ce que
j’ai entendu! Pas un pére de famille, pas une mere n’au-
rait le coeur d’exposer son enfant a une corruption pa-
reille! »

Et puis, quelle touchante intimité entreles enfants et les
maitres, surtout les maitres qu’on appelle pions! Ce n’est
pas méme de 'indifférence; c’est de Paversion et du mé-
pris. I’y ai passé; j'en sais quelque chose. Renfermés,
loin de leurs parents, sans affection,-sans tendresse, li-
vrés a des maitres gagés et qui ne les aiment pas, les pau-
vres enfants sont privés de tout ce qui doit les rendre bons
el purs; rien ne dilate le fond de leurs cceurs ; comme des
captifs, ils rongentleur frein et s’habituent & prendre I'in-
dépendance pour la liberté. Ils deviennent moqueurs, re-



LA LIBERTE. 419

helles, sans respect, sans pudeur, parce qu’ils sont sans
religion. Dix-neuf fois sur vingt, 'aumdnier n’est l1a que
I’étiquette du sac; et la Religion ne figure sur le prospec-
tus que pour satisfaire dans une mesure les préjugés des
meres et des grand’meres.

Faut-il s’étonner que nous demandions au moins la fa-
culté d’élever nos enfants autrement que cela? que nous
demandions la liberté d’enseignement primaire, secon-
daire , supérieur, une vraie liberté, sans entraves univer-
sitaires ni césariennes (c’est tout un)?

Faut-il s’étonner que, consultée récemment sur la con-
duite & tenir vis-a-vis des parents qui mettent de gaieté
de coeur leurs enfants dans ces casernes universitaires,
Rome ait répondu & plusieurs Evéques que ces parents
‘manquaient essentiellement a leur devoir, commettaient
un péché grave et ne pouvalent étre admis aux sacre-
ments s’ils ne s’engageaient a faire élever chrétiennement
leurs enfants? L’impossibilité seule excuse un pére et une
meére d’exposer I'dme de leur enfant & un pareil danger
de corruption intellectuelle et morale. Les parents doi-
vent faire le possible et 'impossible, doivent sacrifier
heaucoup de choses pour éviter une aussi grave responsa-
hilité.

Ajoutons que c¢’est pour eux un devoir, un devoir de
conscience, do ne pas se dessaisir, ou plutot se débarras-
ser sur d'autres, du soin d’élever leurs enfants; quand
cela leur est possible, c’est un devoir de ne pas se séparer
d’evx , comme on le fait trop facilement. Cela peut étre
commode, mais cela n’est pas chrétien. Pour 1’éducation



420 LA LIBERTE.

du ceceur, rien ne remplace le pere, la meére, la famille,
aupres d'un enfant, aupres d’'un jeune homme; & plus
forte raison, auprés d’une jeune fille. Ces pures affections,
ces bonnes joies, cette sollicitude religieuse, ces délica-
tesses de bonté, de fermeté, d’amour, cette sainteté de
I'exemple, rien ne les remplace. Qu’on fasse suivre aux
enfants des cours publics; qu’on les mette méme en demi-
pension : trés-bien ; surtout s’il s’agit de les confier a des
Religieux, a des Religieuses; mais p'as de casernement,
pas de séparation, a moins d’1mpossibilité.

Notre devoir a tous est de profiter des pauvres libertés
étranglées que nous avons encore, pour préparer un
noyau de générations chrétiennes, fortement trempées
dans la foi, ardentes pour la cause de 'Eglise, intelligentes
de la vraie hberté, afin que 'avenir, du moins, soit meil-
leur que le présent, et qu'un beau printemps succede a
notre interminable hiver.

Hélas! pauvres enfants! pauvre jeunesse! que d’ames
perdues par la fausse liberté d'enseignement et d’éduca-
fion! La vérilable liberté, la liberté chrétienne, celle que
le bon Diev veut et que présente son Eglise, est seule capa-
ble de ramener notre helle jeunesse dans les voies de la
vérité et dusalut, et dans ’ordrereligieux, el dans ’ordre
domestique. L'avenir de I'lglise et de la patrie , 'honneur
et le bonheur sont la, et ne sont que la.



LA LIBERTE. 4214

XLIV
La thése et I’hypothése, pour la liberté de la’ presse.

La presse est une admirable invention, qui multiplieet
rend mille fois plus fécondes la pensée et la parole. C’est
la parole écrite. Comme la parole, la presse doit étre en-
titrement dévouée au service de la vérité. Avec la parole,
nous pouvons mentir, tromper, blasphémer; mais. nous
n’en avons pas le droit. Il en est de méme de la presse :
sa liberté consiste a pouvoir, sans entraves, servir la
grande cause de la vérité; de la vérité religieuse avant
tout, parce que c’est la premiére et la plus importante;
puis, de la vérité sociale, politique, scientifique, histo-
rique, etc. Demander autre chose pour la presse, c’est
demander la licence de la presse, et non plus sa libert6.

Par cela seul qu’elle est-constituée de Diev gardienne
de I’enseignement et dispensatrice de la vérité souveraine,
IEglise a le droit et le devoir de surveiller la presse dans
toutes ses productions. En effet, en traitant des questions
de science, d’histoire, d’art, d’industrie, la presse peut
aisément (on ne le voit que trop aujourd’hui) contredire
et attaquer les vérités révélées. De 1a les sages lois du
Saint-Siége, malheureusement foulées aux pieds comme
toutes les autres, sur la nécessité de I'Imprimaiur épis-
copal, pour toutes sortes de publications, et la défense
de lire et de conserver les livres prohibés par I’autorité
ecclésiastique.

Le Pape Pie VI attribuait, non pas exclusivement, mais



22 LA LIBERTE.

principalement, au mépris des lois de 'Eglise sur la
presse, la chute de notre vieille monarchie francaise, les
triomphes désastreux de I'incrédulité et de la franc-ma-
connerie. '

Depuis lors nous avons fait bien du chemin. Débordée
de tous cdtés par le déluge d’encre qui couvre le monde
enlier de tant de millions de productions malsaines, hé-
rétiques, impies, 'Eglise ne peut plus que rappeler les
principes, que protester et gémir.

Faisons comme elle. Luttons le moins imparfaitement
possible contre la mauvaise presse par de bons livres, de
- bons journaux catholiques. Sans nous décourager de
I'insuffisance évidente des efforts individuels contre le
vice de nos institutions sociales, opposons de bons jour-
naux aux mauvais, dc bonnes et chrétiennes brochures
populaires aux détestables pamphlets que publient jour-
nellement les ennemis de I'Eglise ; défendons par la presse
ce qu'on altaque par la presse; surtout, maintenons haut
et ferme, au milieu de la mélce, le drapeau des principes
véritables; rangeons-nous tous autour de ce noble.éten-
dard que le Souverain-Pontife éleve de sa main sacrée et
qu’il montre & tous comme I’étendard du salut.

La liberté de la presse, telle que ’entend le monde
moderne, est une folie, deliramentum, comme disait le
Pape Grégoire XVI. C’est une machine de guerre qui bat
en breche, a coups redoublés, toutes les institutions reli-
gleuses, politiques et sociales, & ’'ombre desquelles doit
vivre 'humanité. Elle n’est pas moins détestable que la
fausse liberté d’enseignement et que toutes les autres li-



LA LIBERTE. 123
cences que nous avons signalées. Sans le retour 4 ’Etat
chrétien, je ne crois-pas qu’il y ait un remede radical, ni
méme un remédesérieux a opposer a laliberté de la presse,
non plus qu’a toutes les autres libertés chancreuses qui
défigurent.chaque jour davantage le monde civilisé.

XLV
* La thése et ’hypothése, en fait de liberté d'association.

Encore une excellente force, détournée de son but par
P’ignorance et 'impiété du monde moderne : I'association,
devenue aussi dangereuse qu’elle était bienfaisante lors-
qu’elle demeurait dans la vérité!

L’union fait la force.. L’Eglise, qu’est-ce, aprés tout,
sinon la grande et universelle association de tous les
enfants de Digv, pour le triomphe du Christ et de I’'Evan-
gile? Dans cette grande association, il s’en est formé
beaucoup d’autres, tendant a-réaliser en particulier quel-
qu’un des grands biens que I'Eglise réalise en général.

Toute association, soit religieuse, soit politique, soit
autre, est licite et bonne, du moment que, d’une part,
elle se propose un but louable, conforme aux lois de Digv
et aux régles de I'Eglise, et que, d’autre part, sa consti-
tution ne renferme rien de contraire a la foi, & la morale
et au bien public. C’est I'ohjet et la constitution d’une
association qui en déterminent la valeur morale, le ca-
ractére licite ou illicite.

Par & on peut juger combien sacrée est la liberté de



524 LA LIBERTE.

toutes les réunions ou associations suscitées par PEglise :
Conciles cecuméniques, Conciles nationaux et provinciaux,
synodes diocésains, assemblées et réunions catholiques;
Ordres religieux d’hommes et de femmes, contemplatifs,
actifs, quels qu’ils soient, pourvu qu’ils soient approuvés
parleSaint-Siége ou par 'Evéquediocésain ; sociétésd’ceu-
vres, de zéle et de propagande; associations de charité,
pleuses congrégations, confréries de priéres et de péni-
tence, soit générales, soit particuliéres. C’est par 1’asso-
ciation sous toutes les formes que I’Eglise arrive & faire
le plus de bien, et & lutter le plus efficacement contre
toutes les ressources réunies de I'impiété et de I’hérésie.

Il en est de méme dans I'ordre purement naturel. Toute
association, toute réunion qui a pour objet un intérét
politique ou social légitime, qui en elle-méme n’a rien
(d’opposé au but supréme de la société religieuse, civile et
(lomestique, est par cela seullicite et louable. Telles sont
les associations de secours mutuels; tels étaient les anciens
compagnonnages, les corporations ouvriéres, ou les in-
téréts mutuels des maitres, des ouvriers, des apprentis
étaient protégés contre le caprice ou la violence. Telles
sont encore les réunions politiques ou les gens de bien
s’organisent et s'entendent pour atteindre plus siirement
tel ou tel résultat 1égitime, pour s’opposer a tel ou tel
abus. Les réunions de simple agrément sont également
licites et au méme titre. Celles-la seules sont.et doivent
dtre défendues, dont le bat ou dont les moyens sont
contraires a la loi de Digv, & 'ordre et au bien.

Aucune puissance humaine n’a le droit d’empécher



LA LIBERTE. 425

une associalion ou une réunion honnéte, a moins qu'un
intérét public plus considérable ne vienne & la traverse.
Mais il faut prendre garde d’abuser de ce principe vrai.
Dans le doute, c’est 4 I'Eglise & résoudre le cas de cons-
cience. .

Dans la société moderne, le principe sacré de la liberté
d’association a été faussé, comme celui de la liberté d’en-
seignement, de la conscience, de la presse, etc. Privée
du flambeau de la foi et de la direction tutélaire de 1I'E-
glise, la société moderne ou la Révolution (c’est la méme
chose) a confondu la vraie et la fausse liberté; elle a mélé
le poison avec le bon vin, la licence avec la liberté; et
c’est ce mélange vénéneux qu’elle verse dans la coupe de
nos pauvres générations, sous le nom de liberté d’asso-
ciation, de liberté des cultes, de /iberté de la presse, de
liberté moderne.

D’apres ce principe faux, les associations et réunions
que V'tat profane trouve dangereuses, lors méme qu’au
fond elles ne le seraient pas, se trouvent interdites et sup-
primées. Ainsi a été supprimée ou du moins disloquée
chez nous, dans ces derniéres années, I’admirable et ex-
cellente Société de Saint-Vincent de Paul; ainsi ont été
longtemps interdits les Conciles provinciaux; ainsi ont
6té supprimés, en 1828, les Petits-Séminaires, et la Com-
pagnie de JEsus avec ses saintes ceuvres d’éducation et
d’apostolat; ainsi encore les Ordres religieux sont privés,
depuis bient6t cent ans, de 'existence légale et publique
a laquelle ils ont droit; et mille autres entraves, illégi-
- times quoique légales, apportées par les gouvernements



126 LA LIBERTE. _
modernes & V'exercice normal du droit de réunion et
d’association.

En pendant de ces entraves antichrétiennes, le principe
révolutionnaire tolére, autorise, encourage méme quantité
d’associations et de réunions pernicieuses, proscrites par
I’Eglise : la franc-maconnerie, par exemple, avec ses
redoutables et immenses ramifications; les associations
et assemblées hérétiques ; les réunions démagogiques, ou
des hommes absurdes et pervertis traitent a leur fagon
les plus graves questions religieuses, sociales, politiques;
les ligues des solidaires et des libres-penseurs; les comi-
tés démocratiques; les ligues internationales des travail-
leurs, les sociétés ouvriéres de coopération et de secours
mutuels, instituées pour paralyser, pour remplacer les
associations chrétiennes; les congres d’étudiants; les bals
publics, les mauvais théitres, etc., etc. Pour le mal comme
pour le bien, P’association est la grande force; c’est 1a
que s’6tablissent, entre les ennemis de I'Eglise et de la
société, le concours, 'entente et la solidarité. « Nous ne
sommes pas Ici pour discuter, mais pour nous concerter, »
disait 'autre jour avec une tranquille impudence le pré-
sident d’une de ces réunions ouvrieres.

Sur le terrain de ’association, luttons sans nous décou-
rager. Unissons-nous pour le bien, comme les méchants
s’unissent pour le mal. Réclamons, selon les besoins des
temps et des pays, la liberté de nous réunir et d’agir
collectivement; efforcons-nous, par la parole, par la
presse, par 'influence personnelle, de ramener une légis-
lation plus conforme & la vérité et au bien public. En



LA LIBERTE. 27

cela comme en tout le reste, prenons le plus de liberté
possible, nous rappelant unc spirituelle et trés-profonde
saillie du P. Lacordaire. Un jour, commencant un discours
par ces paroles. « Je prends la liberté... » Ie grand ora-
teur s’Interrompit et ajouta : « Quelle formule vraiment
frangaise! en effet, nous ne possédons de libertés que
celles que nous avons prises. »

Prenons-en donc le plus possible, le mieux possible,
le plus tot possible, pour la gloire de Notre-Seigneur,
pour 'honneur de son Lglise, pour la résurrection de la
patrie, pour le bonheuretle salut de tous, sans en eicep-
ter ceux qui détiennent nos libertés caplives. Prenons-
en, en attendant le retour de 1a société & la santé, au bon
sens, 4 la foi, le retour de ’Etat chrétien, seul reméde
radical au mal qui nous dévore, nous ne saurions trop le
répéter.

XLVI

Curieux témoignage d'un des chefs de la lihre-pensée
en faveur des associations religieuses.

I’application la plus immédiate des principes que nous
venons d’exposer concerne les Ordres religieux en géné-
ral, parce qu’ils sont le caeur de ’Eglise, et en particulier
les Congrégations enseignantes, surtout les Jésuites, les
terribles, les affreux Jésuites. Est-ce parce qu’ils sont,
comme le proclame la démagogie, des assassins, des em-
poisonneurs, des voleurs, des corrupteurs, des scélérats,
etc. ? ou bien est-ce parce que leur zéle infatigahle décon-



428 LA LIBERTE.

certe les complots de la libre pensée, forme des généra-
tions chrétiennes, cuirassées contre 'impiété, sous quel-
que masque qu’elle se présente? Il n’est pas besoin de ré-
pondre.

Il y aurait mille et mille choses bien utiles & dire au
sujet des Congrégations religieuses et du droit incontesta-
ble qu’elles ont toutes a la liberté. Nous aimons mieux
laisser plaider leur cause par un avocat que personne ne
pourra suspecter de partialité; par 'auteur d’ouvrages
trop célebres, tous mis & PIndew; par 'auteur de Nolre-
Dame de Paris et des Misérables; par le panthéiste, le
blasphémalteur, le garibaldien Victor Hugo.

Voici ce qu’il dit des Ordres religieux et des cou-
vents :

« Des hommes se réunissent et habitent en commun,
en vertu de quel droit? En vertu du droit d’association.
Ils s’enferment chez eux, en vertu de quel droit? En vertn
du droit qu’a tout homme d’ouvrir ou de fermer sa. porte.
Ils ne sortent pas, en vertu de quel droit? En vertu du
droit d’aller et de venir, qu’implique le droit de rester
chez sol.

« L&, chez eux, que font-ils? Ils parlent bas, ils bais-
sent les yeux; ils travaillent. Ils renoncent au monde,
aux villes, aux sensualités, aux plaisirs, aux vaniiés,
aux orgueils, aux intéréts. Is sont vétus de grosse laine
ou de grosse toile. Pas un d'eux ne posseéde en propriété
quoi que ce soit. En entrant la, celui qui était riche se
fait pauvre. Ce qu'il a, ille donne a tous. -

« Celui qui était ce qu'on appelle noble, gentilhomme



LA LIBERTE, 429

ou seigneur, est ’égal de celui qui était paysan. La cellule
est identique pour tous. Tous subissentla méme tonsure,
portent le méme froc, mangent le méme pain noir, dor-
ment sur la méme paille, meurent sur la méme cendre.
IIs ont le méme sac sur le dos, la méme corde autour des
reins. |

« Sile parti pris est d’aller pieds nus, tous vont pieds
nus. Il peut y avoir la un prince, ce prince est la méme
ombre que les autres; plus de titre. Les noms de famille
méme ont disparu. Ils ne portent que des prénoms. Tous
sont courbés sous 1I'égalité des noms de baptéme. Ils ont
dissous la famille charnelle et constitué dans leur com-
munauté la famille spirituelle.

« Ils n’ont d’autres parents que tous les hommes. Ils
secourent les pauvres, ils soignent les malades. Ils élisent
ceux auxquels ils obéissent. lls se disent 'un I'autre :
« Mon frére. »

« Ils prient. — Qui? — Diru.

« Les esprits irréfléchis, rapides, disent: A quoi bon
ces figures immobiles du c6té du mystére? A quol ser-
vent-elles ? qu’est-ce qu’elles font?

« IIn'y a pas d’ceuvre plus sublime peut-8tre que celles
que font ces 4mes. 11 n’y a peut-étre pas de travail plus
utile. Ils font hien, ceux qui prient toujours pour ceux quu
ne prient jamais. »

Je le demande, au nom de quel caprice, un gouverne-
ment honnéte, & plus forte raison un gouvernement chré-
tien, viendra-t-il entraver la liberté de ces hommes, de ces
saintes femmes ? Leurs doctrines sont connues, publiques,



430 LA LIBERTE.

imprimées; leurs regles et constitutions sont imprimées
ézgalement et, de plus, officiellement approuvées par la
plus délicate de toutes les autorités, I'autorité ecclésias-
tique. Leurs ceuvres se fonl au.grand jour, et cela depuis
des siécles. Dans ces associations-la, rien de sccret, quoi
qu’on en dise. Point de conspiration; point de complot :
les révolutions, chacun le sait, viennent d’autre part. Elles
viennent de ceux qui les accusent.

Pour les entraver, pour les metire hors la loi, on est
obligé de les calomnier; et ceux qui les accusent avec le
plus d’insolence savent qu’ils mentent.

Laissez-leur donc la liberté, la liberté pleine et enticre.
[ls ne s’en serviront jamais contre vous, mais pour vous.
Ils ont été, ils sont, ils seront toujours vos plus fidéles su-
jets. Ils ne veulent de la liberté que pour faire du bien,
que pour consoler les malheureux. Leur unique ambition
est de faire régner dans tous les coeurs Celui par qui seul
vous régnez vous-meéme.

XLVII

La thése et I'hypothése,
en ce qui touche le pouvoir coercitif de I'Eglise.

Le pouvotr coercilif de I'Eglise, c’est le droit et le de-
voir que le Pape et les Evéques ont regus de Notre-Sei-
gneur de prévenir ou réprimer par la force les abus et les
scandales que ne pourraient prévenir ou réprimer les
voies de la persuasion.

Ce n’est pas du tout, comme le croient beaucoup d’igno-



LA LIBERTE. 431

rants, usage de la force pour obliger les gens & croire
et & se sanctifier. Outre qu’il est impossible d’obtenir par
la force matérielle ces résultats purement spirituels, jamais
PKglise n’a songé & des moyens pareils. Le p ouvoir coer-
citif est 'usage légitime de la force matérielle pour em-
pécher ou pour réprimer les scandales extérieurs et pu-
blics qui menaceraient la foi des faibles et qui seraient
une insulte extérieure et publique & I’honneur de J&sus-
Cunist, de la Sainte-Vierge, des Saints et de la Religion.
Répression extérieure de scandales extérieurs ; répression,
par la force, d’actes coupables dont I'impunité serait un
encouragement au mal : telle est la véritahle notion du
pouvoir coercitif de I’Eglise. Rien de plus simple. La
force matérielle n’est-elle pas donnée aux hommes pour
étre mise au service de la vérité et du bien?

Toute société parfaite a nécessairement son pouvoir
coercitif : 'Etat a sa police, son armée, ses gendarmes,
ses tribunaux, ses prisons, ses échafauds; le pére de fa-
mille a le fouet et les autres corrections paternelles, dont
les disciples de Jean-Jacques Rousseau voudraient aujour-
d’hui fui disputer le droit incontestable; 'Eglise, la so-
ciété religieuse, doit avoir aussi et elle a, en effet, son
pouvoir cocrcitif : son tribunal de ’'Inquisition, qui n’est
autre chose que la police de la fo1 et de la doctrine,
et qui, dans tous les siécles, a existé sous une forme
ou sous une aulre; ses tribunaux ecclésiastiques, sa force
armée , ses prisons, ses amendes, son code pénal, ses re-
doutables excommunications avec toules leurs conséquen-
ces temporelles,



432 LA LIBERTE.

On le lui conteste, par suite d’une erreur dogmatique
fort répandue de nos jours, & savoir que ’Eglise est une
société purement spirituelle et que son regne, tout spiri-
tuel aussi, n’est pas de ce monde.

C’est 12 une erreur trés-sérieuse. L’Eglise est composée
d’hommes; ses Pasteurs sont des hommes; ses enfants -
sont des hommes; ses ennemis sont des hommes; elle
vit, elle agit, elle combat, sur la terre, au milieu des
hommes, Comme ’homme lui-méme, elle est 4 la fois spi-
rituelle et corporelle; comme le Christ, son Chef et son
type, elle est 4 la fois divine et humaine, céleste et ter-
restre, |

Notons-le soigneusement : il n’y a pas seulement dis-
tinction entre le spirituel et le temporel, entre le surna-
turel et le naturel : il y a en oufre, par un effet de la
volonté de DIEU,un‘iOH, union indissoluble, union et su-
hordination ; nous I'avons exposé plus haut.

Sans doute, I'Eglise estavant tout une société spirituelle,
et comme telle, eclle tient de Noire-Seigneur la puissance
de régler directement les choses spirituelles, les choses
qui concernent le salut. Mais elle ne saurait accomplir
son ministere spirituel et surnaturel qu’en employant des
moyens sensibles, extérieurs, matériels , et sans éiendre
son autorité sur les personnes et les choscs de ce monde.

Ainsi, quoi de plus 6minemment spirituel que les dif-
férents actes du ministére pastoral et sacerdotal? Et pour-
tant, il faut au prétre une chaire, un autel, le pain etle
vin du sacrifice, I'eau, 'huile et les autres éléments ma-
tériels des sacrements et du culte divin; il lni faut un



LA LIBERTE. 433
asile convenable, et une église pour réunir ses ouailles.
[l faut a 'Evéque une cathédrale pour siége de son gou-
vernement , des Séminaires pour recevoir et former son
clergé, des moyens matériels d’oxistence honorable. En-
fin, il faut au Chef supréme de ’Eglise, au Vicaire du
Christ, une ville pour y ériger la Chaire Apostolique, el
la propriété d’un Etat pour garantir son indépendance
et rehaunsser sa supréme dignité.

De méme, quoi de plus évidemment temporel que les
personnes et les choses de ce monde? Et cependant, &
cause de l’union etde la subordination du temporel et du
spirituel, il est certain que I'usage de ces choses et la
conduite de ces personnes, quelles qu’elles soient, inté-
ressent directement I'ordre moral et dés lors sont du do-
maine spirituel de PEglise. Le simple particulier, pour
les actes divers qui remplissent sa vie, le prince lui-
méme, pour I'exercice de la puissance civile, qui n’est,
au fond, qu'une série d’actions morales, sont I'un et I’au-
tre soumis au pouvoir des Clefs de sainf Pierre. Le tem-
porel dépend du spirituel, parce qu’il a essentiellement
un cOté spirituel.

Et qu’on ne crole pas qu’en assujettissant ainsi tout &
PEglise, « tout, rois et peuples, pasteurs et troupeaux, »
comme dit Bossuet, on porte atteintea l'indépendance
du citoyen ou al'indépendance politique du prince. Nous
avons déja écarté cette objection, et montré que sile prince
chrétien, le magistrat, le citoyen, le pére de famille sont
dépendants de I'autorité de I'Eglise, c'est uniquement par
le coté quiintéresse la conscience et le salut. Certes, per-

v. 28



434 LA LIBERTE.

sonne 1e le niera, ce c6té-1a appartient essentiellement a
Iordre spirituel et surnaturel. Et comme il est supérieur a
'autre, au cété purement humain, naturel et terrestre,
il est tout simple qu’il le régle et qu’il le domine.

I’Kglise est donc une société spirituelle, mais qui em-
ploie nécessaircment les moyens matériels et étend su
juridiction sur tout I'ordre temporel. Sa force doit &tre
semblablement spirituelle et temporelle tout ensemble :
spirituelle par son principe, temporelle par ses moyens.
Elle la posséde de droit divin, et personne ne peut légi-
timement la lui contester. L’emploi de cette double force
est aussi nécessaire dans I'Eglise que son existence méme.

Dans ’état normal de la société, P'Eglise exerce sa force
coercitive de deux manieres : par les chrétiens et par
toutes les puissances de ce monde qui doivent la servir,
ou plutdt servir Jesus-Curist avec elle; et ensuite, par
elle-méme, par ses tribunaux et par ses institutions.

La lui refuser, la lui enlever, c’est anéantir de fait sa
constitution, c’est la priver de I’exercice bienfaisant et
régulier de sa puissance, c’est laisser le champ libre aux
scandales, aux hérétiques, aux blasphémaleurs, aux en-
nemis de Diev et des hommes; c¢’est perdre les Ames et
les sociétés. Le démon a été bien habile en faisant dévo-
tement précher par Luther, Calvin et les rationalistes,
leurs successeurs, ce caractére purement spirituel de I’E-
glise. Du coup, ils la reléguaient, comme disait ironique-
ment Mirabeau, « dans les espaces intelligibles du néant
métaphysique ». La, elle ne géne plus personne.

Dés lors le ciel est d’un c6té et la terre de l'autre;



'LA LIBERTE. ' 435

etil y a non plus seulement distinction, mais séparation
radicale entre I'liglise et le monde, entre la grice et la na-
ture, entre ’ordre spirituel et I'ordre temporel. L’impiété
ne demande que cela. Dés lors la vérité ne doit régner
et se défendre que par elle-méme, sans aucun secours
extérieur; I'Eglise, invisible et tout intérieure, n’existe
que par l’adhésion individuelle et intérieure des fidéles
qui se rencontrent dans sa communion; le culte public,
la hiérarchie, le sacrifice extérieurs ont des anomalies; les
personnes et les choses, sauf le respect du for mtérieur
(dont les ennemis de ’Eglise s’'inquiétent fort peu), sont
du ressort exclusif de I’Etat. |

De cette fausse notion de I'Eglise découle encore,
comme conséquences logiques, la ruine de la puissance
temporelle du Saint-Siége, la négation de la propriété
ecclésiastique et des immunités, le renversement des lois
religieuses sur le mariage et sur I’éducation, I’abolition
de toutes les conséquences extérieures des veeux de pau-
vreté, de chasteté et d’obéissance, 'inutilité et I’aboli-
tion du jetine, de I'abstinence, de 'aumdne et de toute
pénitence extérieure, enfin, et par-dessus tout, la néga-
tion du pouvolr coercitif.

Nos libres-penseurs disent: « Tout cela était bon au-
trefois, lorsque les peuples étaient mineurs; maintenant
qu’ils sont majeurs, émancipés, ils ne doivent plus étre
traités comme des enfants. » — Pauvres gens! ils ne sa-
vent pas que sur la terre les hommes, les peuples sont et
seront toujours mincurs. Ce qui faitla minorite, c’est-a-
dire ’amoindrissement, c'est le péché, ce sont les pas-



436 LA LIBERTE.

sions, les vices ; plus un peuple est catholique et fidele a
Dieu, moins il est mineur; plus il se laisse élever par I'li-
glise, plus il se rapproche de la majorité, c’est-2-dire de
I’état plus grand, de la perfection. Le monde moderne est
affreusement mineur; il est de ’0Ordre des minimes; il a
fait sa profession en 1789, ses preuves en 93, en 1830
et en 1848; et il ne sortira de cet abaissement que par
le retour officiel, par le retour complet a la soumission et
a la foi. Jusque-la sa décadence, vainement palliée par
le luxe et les progres éblouissants des industries maté-
rielles, ne fera que croitre et embellir, sous le souffle al-
ternatif du despotisme et de ’anarchie.

- Quant & exercer son pouvoir coercitif, 'Eglise ne le
peut plus que dans une trés-faible mesure. Elle le dé-
plore, parce que la gloire de Diku et le bien des 4mes en
souffrent cruellement. Elle attend, elle demande des jours
meilleurs; et nous les demandons, nous les attendons
avec elle.

XLVIII

Saint Francoeis de Sales, en presence de 1la thése
et de I'hypothése.

Le bon, le doux saint Francois de Sales vivait dans des
temps presque aussi difficiles que les notres. La thése et
I'hypothese se dressaient la, en face Pune de I'autre; le
droit invariable et les exigences des faits accomplis
contre 1'Eglise, élevaient tous deux des prétentions in-
conciliables en apparence. Le saint Ev8que, qui ne plai-



LA LIBERTE. 437

santait pas avec les principes, prit la thése comme un
_glaive de feu, et dés qu’il le put il résolut ’hypothese en
la ramenant a la thése. Sa foi courageuse fut couronnée
d’un plein succes. |

Avec le plein assentiment de son pieux Souverain, le
duc Charles-Emmanuel de Savoie, il évangélisa pendant
cing ans les provinces du Chablais, o I’hérésie dominait
au moins autant que le mahométisme domine aujour-
d’hut en Algérie. Depuis cing ans, « il {roublaif les cons-
ciences, » en préchant la vraie foi, en démasquant,
sans aucune « modération », les ruses de I’hérésie, en
convertissant des milliers de Calvinistes. Vingt fois on
tenta de l’assassiner, mais Digu préservait toujours son
grand serviteur. |

Lorsque, dans sa prudence de Saint, toute différente
de la prudence humaine, il crut le moment venu de
faire triompher enfin publiquement la cause de Dikv, il
alla trouver son Souverain, lui exposa 1’état du Chablais,
et, lui rappelant la grande mission des princes chrétiens,
il le décida a remplir énergiquement son devoir.

A T'exemple de Constantin, de Théodose, de Charle- -
magne, de saint Louis, de saint Ferdinand de Castille et
de tant d’autres princes chrétiens, Charles-Emmanuel
suivit les conseils du Saint, et résolut d’achever par la
force du glaive ce que la prédication de la parole divine
avait si heureusement commencé. Il s’en vint & Thonon,
et fit comparaitre devant lui tout ce qui restait d’héréti-
ques dans le Chablais. |

Saint Francois de Sales était a ses cOtés. Le duc adressa



438 LA LIBERTE.

aux huguenots les paroles suivantes : « En embrassant
I'hérésie de Calvin, vous vous é&tes déclarés rebelles a
Diev et & votre prince légitime. Je pouvais employer la
force pour vous ramener au sein de I'Eglise. Je ne I'ai
pas fait. Au lieu de- me servir de cette épée que Dieu a
mise en ma main, je me suis servi d’'une aufre épée,
plus opportune et plus douce, 'épée de la parole divine,
que vous avez entendue depuis bientdt cing ans. A ma
grande consolation, cette épée spirituelle a déja arra-
ché la plupart d’entre vous aux égarements du protestan-
tisme. Mais si elle ne suffisait pas 4 vous ramener tous
a la croyance de vos ateux, sachez que j’ai le pouvoir
d’y suppléer par I'épée inexorable de la justice. » Puis il
ajouta, d’un ton sévére : « Que ceux d’entre vous qui
veulent &tre mes sujets professent ma religion, la seule
vraie, et qu’ils passent & ma droite. Que ceux, au con-
traire, qui veulent persister dans la rébellion, se placent
a ma gauche. »

Quelques-uns, en petit nombre, demeurerent a gauche.
Il leur dit alors avec indignation : « Vous avez donc la
. témérité de vous déclarer en ma présence les ennemis
de Diev et par conséquent mes ennemis? Allez, retirez-
vous hors de mes Etats. Jaimerais mieux n’avoir point
de sujets que d’en avoir qui vous ressemblent. »

Et saint Francois de Sales, remerciant Dizu et son
prince, surveilla avec zéle Pexécution du déeret. Tous
les hérétiques furent bannis, et la vraie liberté dela con-
science, la vraie liberté religieuse fut rendue & tout un
peuple.



LA LIBERTE. 439

« Qu'est-ce & dire? objectera-t-on peut-étre. Voulez-
vous qu'on en fasse autant aujourd’hui en France aux
protestants, aux libres-penseurs? » Diev m’en garde! Ce
que je veux dire, c’est qu’une foi vive et une ferme vo-
lonté peuvent triompher de bien des obstacles en appa-
rence invincibles, et qu’il ne faut qu'un homme, vraiment
rempli de l'esprit de Digv, pour modifier de fond en
comble ’hypothese la plus désespérée; c’est qu’il ne faut
pas autant de temps que 'on pense pour faire triompher
la cause du droit, de I'ordre et de la vérité ; c’est que, mis
au service de Dicu, 'usage de la force cst tout-puissant
sur les masses, a qui la crainte n’est pas moins salutaire
que la bonté et que 'amour.

Ce que je veux dire, c’est qu’il n’est permis & un pou-
voir chrétien de tolérer le mal et de pactiser avec I’hypo-
thése, qu’'avec la pensée arrétée de la rapprocher le plus
possible et le plus tdt possible de la vérité des prin-
cipes, c'est-a-dire de la thése. Or on fait tout le con-
traire aujourd’hui; et, sous prétexte de modération, on
fait de ’hypothése une thése, au nom de laquelle on fa-
vorise les hérétiques, les francs-magons, les impies, les
Turcs eux-mémes. On bitit des temples, on bétit des
mosquées; on fait dix fois, cent fois plus que ne le de-
mande I'hypothése entendue sainement. Les Saints et
les princes qui ont vraiment de la foi ne traitent pas
ainsi I’honneur de Dikv et de sa cause.



440 LA LIBERTE.

XLIX

Que les abus qui ont pu se glisser
dans l’exercice du pouvoir coercitif
n’enlévent rien a sa légitimité.

Outre tlll’ils ont été ridiculement, odieusement exa-
gérés par les prolestants et par les libres-penseurs, ces
abus accidentels étaient, sont et seront toujours plus ou-
moins 1névitables, du moment (ue les lois sont exécutées
pardeshommes. Les quelques erreursde la justice humaine
font-elles que la justice, que les tribunaux sont nuisibles?
S’1l fallait supprimer tout ce dont on abuse, il faudrait tout
supprimer ici-bas, absolument tout. Dans 1'Eglise, sur-
tout dans les régions supérieures de l'autorité ecclésias-
tique, il y a moins d’abus que partout ailleurs; il y en
a aussi peu que possible. Les hypocrites le savent bien ;
mais ils crient, ils calomnient, et il en reste toujours
quelque chose.

A les entendre, on dirait que 1’usage séculaire de la
force publique dans UEglise n’a é1é6 qu’un enchainement
d’abus, pour ne pas dire de crimes; on dirait que le Pape
et les Evéques, péres de la civilisation chrétienne, n’ont
été que des tyrans et des bourreaux, occupés a faire
briller les gens, a faire exterminer les peuples dans des
guerres fratricides, & enlever arbitrairement la couronne
de la téte des bons princes pour la transporter sur la
téte de leurs créatures; que 'Eglise ne se présente au
monde qu’une torche d’une main et un glaive de I’autre, et



LA LIBERTE. &4

(que si la société redevenait officiellement catholique, il
faudrait commencer par exterminer en masse tous les
protestants et tous les incrédules. Dans tout le cours de
I'histoire, on ramasse et on groupe quelques faits isolés,
déplorables, et que 'Eglisc a 6té la premicre & déplorer;
ct on nous les jette incessamment au visage, en nous
criant : « Voila ce que vous étes; voild ce que vous avez
fait; voila ce que vous feriez encore st vous éticzles mai-
tres! » C’est absolument comme si, dans une grande cam-
pagne militaire, oubliant ou taisant mille glorieuses vie-
toires, on ne mettait en avant que trois ou quatre faits
d’armes malheureux ; ou bien si, taisant les noms de quan-
tité de hraves, on avait la mauvaise foi de ne citer que
quelques traitres, quelques déserteurs. Serait-ce juste?

Et voila pourtant ce que font chaque jour les ennemis
de la foi, les historiens, les publicistes de I’école moderne.
Ils répétent, en les brodant encore, les vieilles calomnies
des gallicans, des parlementaires, des jansénistes, échos
eux-mémes des calomnies luthériennes et calvinistes.

Il serait impossible d’examiner en détail la valeur his-
torique, souvent trés-contestable, de ces quelques ac-
cusations adressécs aux Pontifes Romains, au tribunal
de I'Inquisition, & certains princes catholiques, a tel
ou tel de nos Saints ou de nos grands hommes, sur
leur prétendue cruauté, sur leur intolérance. Je ren-
vole pour cela le lecteur de bonne foi aux excellents
travaux historiques ', parfois issus de plumes rationa-

1 En particulier, voir le beau livee de 'abbé Gorini, intitulé : Dé-
fense de I'Eglise.



£42 LA LIBERTE.

listes, qui vengent pleinement ’honneur de I’Eglise. Ce
dont il peut &tre assuré, .c’est que, §’il y a en, dans
Pemploi de la force, quelques excés, quelques abus vé-
ritables, cos abus et ces excés ont 616, sont et seront
toujours condamnés par I'Eglise, qu’il ne faut jamais
confondre avec ceux-1a méme qui lui sont le plus dévoués.
Tel a été, par exemple, le massacre de la Saint-Barthé-
lemi, fait politique plutdt que religieux, cruelle et cou-
pable représaille des atrocités commises par les hugue-
nots-dans les guerres de religion; telles ont été encore,
sous Louis XIV, les fameuses dragonnades des Cévennes,
ellesaussi représailles sanglantes des crimes, dessupplices
dont les mains des calvinistes se souillaient depuis plus
de quarante ans : et encore y avait-il 14, dela part du
roi de France, répression de sujets rebelles bien plus
que punition d’hérétiques récalcitrants; fels enfin ont
été les exces réels, quoique infiniment exagérés, de I'In-
quisition d’Espagne, blimés hautement parle Saint-Siége,
et dans lesquels la politique, non 'Eglise, sévissait outre
mesure. |

L’Eglise est absolument sainte en ellc -mé&me ; ses prin-
cipes et, en particulier, celui qui concerne la légitimité
de son pouvoir coercitif, sont absolument vrais et salu-
taires; mais les hommes restent des hommes, et toujours
ils appliquent imparfaitement les principes, méme les plus
parfaits.

Disons-le en passant: il y a bien des catholiques, il y
a méme des ecclésiastiques qui n'ont pas des 1dées tres-
exactes et trés-saines au sujet de la tolérancereligieuse. Cela



LA LIBERTE. 443

vient, comme nous I'avons dit, de la faiblesse ou méme
de I’absence de I'étude du droit canonique. Non-seule-
ment P'Eglise est dogmatiqnement intolérante; non-seule-
ment elle est I'ennemie-née de toute erreur, mais en outre
sa législation prescrit, en principe et d’une maniere gé-
nérale, I'intolérance civile 4 I’égard de tous les dissidents;
et cela, au nom des droits imprescriptibles de la vérité,
au nom de la liberté des dmes, dans I'intérét spirituel des
fideles. Au lieu d’éire un défaut, cette intolérance est le
signe distinctif et nécessaire de la vérité.

Toutefois , comme I'Eglise est animée de I’esprit de sa-
gesse et de prudence; comme elle n’a en vue que le bien
des Ames, elle sait se relicher de ses lois et de ses peines
disciplinaires pour s’accommoder au temps et au lieu; et
parce qu’elle est mére avant tout, elle incline plus volon-
tiers & la patience qu’a la justice rigoureuse.

S’il yavait abus dans P'Eglise, en matitre de coércition,
ne serait-ce pas plutdt dans le sens opposé? Et s’il y avait
quelque excés, ne serail-ce pas comme quelques-uns ont
cru pouvoir le reprocher i certains Papes, & certains Evé-
ques, exceés de patience, exces de douceur, exces de con-
descendance, excés de concessions, toujours dans l'es-
pérance de gagner et de ramener les esprits.égarés?

En général, les gens qui crient le plus fort contre le
‘pouvoir coercitif de I'Eglise sont précisément ceux qui
n’ont pasla conscience nette. Il n’y a guére que les vo-
leurs qui crient aprés lesgendarmes; comme iln’y a guére
que les coquins qui réclament I’abolition de la peine de
mort.



444 LA LIBERTE.

Le plus souvent, les prétendus abus de la force coerci-
tive de ’Eglise n’en sont que 'usage légitime et salutaire.
Le libre exercice du pouvoir coercitif est une des libertés
les plus essentielles & I'autonomie et & la vie de I’Eglise.
Nos ennemis ne le savent que trop.

L

La thése et I’hypothése,
touchant I’Encyclique etle SYLLABUS.

Le fond des débats religieux qui agitent si profondé-
ment de nos jours le monde politique de la société mo-
derne, roule autour du grand acte doctrinal de Pie IX :
PEncyclique etle Syllabus de 1864. Le Souverain-Pontife
y a réuni en effet, comme en un faisceau, pour les con-
damner et les anathématiser en bloc, toutes les erreurs
philosophiques, politiques et sociales du monde mdderne.

I en est qui adhierent & cet acte, et de tout cceur, comme
ils le disent; mais ils ne le croient pas, & notre époque,
susceptible d’application pratique; et, pour ce motif, ils
le laissent & peu prés de cdté, comme s’il n’existait pas.
Ces catholiques font toute espéce d’efforts pour louvoyer
. entre I’Encyclique et certaines théories libérales qui leur
sont particulierement chéres.

D’autres, au contraire, et nous nous faisons gloire d’é-
tre de ce nombre, se croient tenus (comme ils le sont en
effet) d’envisager I’Encyclique et le Syllabus, non pas
comme une letire morte, mais comme une loi vivante.



LA LIBERTE. 445

Si la doctrine renfermée dans ces documents ne peut étre
sur ’heure et complétement réalisée, tout ce que ren-
ferment]’Encyeclique et le Syllabus nous oblige néanmoins
actuellement, et grice a notre bon vouloir et a notre coo-
pération , bien des choses peuvent déja passer de la théo-
rie a la pratique. De plus, méme ce qui est actuellement
irréalisable ne doit pas , pour ce motif, &tre relégué dans
’oubli. Tout au contraire, il faut le proclamer, I'ensei-
gner, Fexpliquer, le défendre, afin d’éclairer les intelli-
gences sur ces graves uestions et de les amener & con-
naitre et & embrasser la vérité.

Des écrivains catholiques ne doivent prendre la plume
que dans le seul but de répandre la vérité et de la dé-
fendre, autant qu’il est en leur pouvoir. Et parmi les vé-
rités que notre époque a précisément besoin de voir se
répandre, il faut ranger au premier rang, ainsi que
Pie IX le déclare lui-méme, les grandes vérités soclales
et politiques, résumées dans 'Encyclique et le Syllabus.

Si cette doctrine est impopulaire parmi les libéraux
et les révolutionnaires , qu'importe? L'Eglise n’y peut
rien. Elle n’a pas coutume de changer ses doctrines pour
plaire & tels ou tels de ses enfants, a plus forte raison a
la foule de ses ennemis. Loin que cette impopularité
soit pour nous un motif de garder le silence sur le Syl-
labus, elle nous impose au contraire le devoir d’en par-
Jer davantage, le devoir d’en faire ressortir avec plus
de zéle et de courage toute la vérité, toute efficacité,
tout le bienfait.

L’Encyclique et le Syllabus de Pie IX sont une ceuvre



446 LA LIBERTE.

de salut public et de délivrance; a ce titre, ils doivent

etre particuliérement chers i tous les amis de la vraie li-
berté.

LI

Comment les Evéques espagnols
ont admirablement résumé la doctrine catholique
sur la thése et I’hypothése, en fait de liberté.

A Toccasion de la révolution qui vient de bouleverser
leur pays, et de la proclamation qu’on y a osé faire des
fameuses libertés modernes, les Evéques de la province
de Santiago ont publié collectivement une énergique
protestation ou ils exposent d’'une maniére lumineuse la
doctrine catholique sur la liberté et la mesure dans la-
quelle 'Eglise peut s’accommoder aux exigences du pré-
tendu droit nouveau. Nous sommes heureux de trouver
dans!’autorité de ces vénérables confesseurs de la foi, etla
confirmation et le résumé pratique de ce présent travail.

« Nous professons, disent-ils, la maxime que, par le
droit évangélique, I'Eglise est distincte de PEtat. C'est un
article important de la constitution divine de I’Eglise et le
fondement de laliberté des peuples chrétiens : le pouvoir
politique ct le pouvoir religieux sont distincts; ainsi I'a
établi le droit évangélique, droit méconnu par les pro-
testants et les schismatiques, qui ont fail leurs chefs
empereurs et souverains-pontifes, comme dans le paga-
msme. Que st, depuis la chiute de I’empire romain, le
Pape exerce les deux pouvoirs dans ses petits Etats, la
Providence I’a précisément voulu ainsi afin que les deux



LA LIBERTE. 447

pouvoirs demeurassent distincts dans les nations chré-
tiennes, et que le Vicaire de JEsus-Cumist exercdt li-

brement le pouvoir spirituel sans exciter les craintes
d’aucun peuple. ‘

De la liberié en général.

« Le mot liberté appartient au dictionnaire de la langue
chrétienne. On trouve ce mot plus de trois cent soixante
fois dans la Bible avec les deux mots dont 1l dérive, et
Notre-Seigneur Jéscs-Curist a entre autres noms celul
de Libérateur du genre humain, Rédempleur et Sauveur
du genre humain. Nous ne dirons rien de cette liberté
spirituelle, la plus importante de toutes, parce qu’elle re-
garde 1’éternité, notre.délivrance de la servitude du pé-
ché, de la tyrannie du démon et de la condamnation éter-
nelle. Mais, chose étrange, la religion chrétienne, qui
semble ne s’occuper que du ciel et de cette liberté surna-
turelle de 'homme, a aussi apporté la liberté a la terre ;
elle a fait disparaitre, bien que lentement, la lepre de
esclavage paien, qui était incompatible avec la dignité
du chrétien , devenu fils de Digv ef racheté par un sang
précieux; elle a rendu la femme libre en la déclarant la
compagnede ’homme, au lieu de son esclave qu’elle était;
elle a fait de ’enfant un étre sacré, de ’enfant que le pa-
ganisme traitait et traite encore avec une incroyable in-
humanité.

« L’Eglise a eu a défendre contre les hérésies la liberté
naturelle ou le libre arbitre que Diev nous a donné, et qui
nous éléve au-dessus des bétes, puisqu’il a sa racine dans



448 LA LIBERTE.

I’intelligence et dans la raison; et aujourd’hui elle la dé-
fend contre les matérialistes, qui nient au moins implici-
tement la liberté ou la faculté de choisir, puisque la ma-
tiére suit aveuglément des lois inévitables qui lui ont été
imposées par le Créateur.

« Diev a donné & ’homme la liberté de penser, la li-
berté de parler, la liberté d'cnseigner, la liberté d’écrire
et de publier, ses idées par le moyen de la presse. Qui
en doute? Mais toutes ces lihertés ont la limite. néces-
saire que leur imposent la vérité et I'éternelle justice.
En sortant de cette limite, ce n’est plus la liberté don-
née par Dieu, c’est 'abus de ce don précieux, c’est le
désordre, c’est la servitude. En effet, quelle servi-
tude plus misérable que celle de l'erreur et des-pas-
sions désordonnées? Dieu n’a-pas donné la liberté a
homme pour en abuser, parce que cet abus trouble
I'ordre de son empire; et ses créatures ne peuvent sortir
de ’ordre sans souffrir la peine de leur péché. La liberté
est le mouvement sans entrave dans la sphére de la vérité
et du bien, et I’abus est un défaut de la liberté, car elle
n’est pas aussi parfaite que celle de Dirv. Voila notre doc-
trine sur la liberté en général.

Des différentes libertés en particulier.

« Libertéreligicuse. Nous professoiis comme une vérité
catholique que la tolérance dogmatique n’est pas licite,
¢’est-a-dire qu’'il n’est pas licite de regarder avec indiffé-
rence toutes les religions, ou de les croire toutes agréables



LA LIBERTE. 449

4 Diev, parce que la profession seule de la vraie religion,
de ses dogmes révélés, de son culte, qui est la manifes-
tation de ses dogmes, de sa discipline ou des régles pour
la société qui la professe, peut lui étre agréable.

« Nous professons encore que Diev, en révélant la
religion chrétienne, a voulu que tous les hommes s’y
soumissent des qu’elle leur était suflisamment exposée,
et que nul n’a un vrai droit de se révolter contre la vo-
lonté de Dieu, en choisissant & son gré des croyances et
un culte dif(érent de celul que Dirv exige.

« C’est aussi la doctrine catholique, que ceux qui re-
poussent sciemment la religion que Diev a révélée ne
seront pas sauvés; et nous disons sciemment, parce que
ceux qui vivent dans une religion fausse sans le savoir,
ne seront pas punis : I'ignorance invincible les excuse;
ils ne seront responsables devant Diev que de I'infrac-
tion aux préceptes de la loi naturelle gravés dans notre
coeur.

« L'Eglise doit garder le dépdt de la vérité et sacrifier
tout & cette fidélité & Diev ; nous sommes intolérants pour
Perreur, et trés-tolérants et charitables pour ceux qui
sont dans I’erreur.

« Tolérance civile. Ici commence un autre ordre d’i-
dées. La tolérance dogmatique serait une offense a Dirv,
qui est la vérité supréme. La tolérance civile se rapporte
a la conduite du Souverain d’un Etat & I’égard de la vraie
religion et des religions fausses. On voit dés.lors que, s’il
est catholigue, ce Souverain ne peut dans sa conscience
approuver ces dernieres; mais nous confessons aussi que

V. 29



450 LA LIBERTE.

ce Souverain, dans une certaine situation de la société
dont le gouvernement temporel lui est confié, peut tolérer
licitement les religions fausses, et méme la liberté égale
des cultes, comme cela pourrait étre si une hérésie ayant
divisé la nation en deux parties égales ou presque égales
en nombre, une guerre (ratricide venait a s’allumer, et
qu’il n’y eit pas d’autre moyen d’y meltre fin qu’en oc-
troyant la tolérance ou la liberté des culles; la tolérance,
en permettant a la fausse religion de se manifester publi-
quement, mais sans autre protection que ce qu'il en faut
pour le maintien de ordre public, fandis que la vraie
religion continue d’¢tre la religion de ’Etat : la libert6
des cultes, en les traitant tous avec égalité.

« Une nécessité impeérieuse, voila la cause qui justi-
fierait devant Digu la conduite du Souverain catholique
qui tolérerait civilement, tout en les détestant dans sa
conscience, la fausseté et I’erreur. »

Ici les Evéques espagnols passent de la hése & I'liypo-
these, des principes aux faits. Bien que ce qui va suivre
soit tout & fait spécial a I’Espagne, nous croyons tres-utile
de le rapporter, parce que ce qul se passe aujourd’hui
en Espagne, c’est ce qui s’est passé chez nous en 89,
lorsque les 1déologues de la Révolution ont inoculé de
force le venin de la fausse liberté & notre France catho-
lique; c’est lc méme systeme d’iiquité et d’arbitraire qui
perd I'glise en Italie depuis dix ans; qui est en train
de perdre la pauvre Eglise d’Autriche, dominée par la
franc-maconnerie et par les juifs; c’est, en un mot, le
méme lour de passe-passe par lequel Satan escamote,



LA LIBERTE. &51
depuis un siécle, la vérité, la justice etla foi des peuples,
pour rétablir dans le monde son vieil empire, remplacé
durant les si¢cles chrétiens par la grande et universelle
constitution de ’'Europe chrétienne, connue sous le nom
de « saint-empire romain ».

Les vénérables Evéques espagnols ajoutent donc :

« Les Corteés consfituantes, & moins que le suffrage
populaire ne le fasse directement, paraissent appelées,
dans la situation présente de I’'Espagne, a juger et a ré-
soudre s’il y a ou non véritable nécessité, nécessité im-
périeuse d’admettre la tolérance, ou, plus encore, la li-
berté des cultes; ou bien si I'on doit laisser en vigueur la
constitution séculaire de notre Espagne sur notre unité
religicuse. C'est la question la plus grave et la plus trans-
cendante qui va se résoudre : il s’agit de savoir si ’'on
arrachera le cceur a notre peuple pour lui en donner un
nouveau. Il est évident que I'opération serait tres-dan-
gereuse.

« S’il nous était permis, a nous, qui connaissons la
situation religieuse de I'Espagne, de manifester notre
opinion, nous dirions que le veeu des juntes et d’une
partie de la presse périodique n’est pas le veeu de I'im-
mense majorité du peuple espagnol, éminemment catho-
lique, et que nous croyons fermement qu’il n’y a pas,
heureusement pour nous, une vraie nécessité d’établir
comme loi la tolérance civile, et heaucoup moins la li-
berlé des cultes. Nous sommes persuadés qu’il n’y aurait
pas six Espagnols qui, par conviction, voudraient embras-
ser une autre religion positive et se faire protestants, juifs,



£32 LA LIBERTE.

ou mahométans, croyant que ces religionssont plus vraies,
plus agréables a Diev et plus saintes. Nous savons ce que
veut un petit nombre d’Espagnols : ¢’est malheureusement
de n’avoir aucune religion, et de regarder la religion
catholique avec le méme mépris que les autres. Voila la
vérité.

« Quelle nécessité donc d’octroyer plusieurs cultes a
qui n’en veut aucun? S’agit-il d’accorder en cela une fa-
veur aux étrangers? Nous doutons qu’aucun étranger soit
arrété aujourd’hui de venir en Espagne pour ses affaires,
dans la crainte de notre unité religieuse. lls savent que
personne ne les inquiéte pour la religion qu'ils professent.

« Ainsi, la nécessité n’existe pas. Si donc on autorise
la tolérance ou la liberté des culles, nous aurons la dis-
corde dans les familles, I'indifférence religieuse et d’autres
maux. N’avons-nous pas assez de divisions entre nous,
qu’il faille en introduire une autre, plus profonde et grosse
de plus funestes conséquences? A quoi bon chercher un
ferment qui giterait toute la masse? Cela nous paraitrait
peu sage; sans compter I'obligation qu’un gouvernement
catholique a devant Dixu de protéger la vraie religion, la
seule qui puisse rendre les peuples heureux. L'erreur
est toujours un mal, et le mal ne peut pas étre la vraie
cause de la félicité d’une nation. Un Etat qui professe
I'unité de la vérité est indubitablement plus parfait que
celui qui a & souffrir les variations incessantes de l’er-
reur...

« Liberté de penser et liberté de conscience. Silon n’en-
tend pas hypocritement par ces mots autre chose que ce



LA LIBERTE, 453
qu’ils signifient, nous avouons que ni Eglise, ni I'Etat
n’ont d’action sur ces libertés et qu’elles ne sont justicia-
bles que de Diev. Mais si 'on entend insidieusement par
1a la liberté de manifester les plus intimes pensées, alors
comme elles affectent les deux sociétés, nous reconnais-
sons qu’on peut porter des lois sur ces deux libertés, pour
conserver le bon ordre dans la société civile et religieuse.

« Liberté de la presse, liberté de Uensergnement. Nous
dirons aussi franchement notre pensée sur ces deux tres-
importants sujets. Nous ne pouvons pas admettre ces deux
libertés comme absolues et sans conditions, parce qu’elles
rencontrent immédiatement pour limite la loi naturelle,
qui ne permet pas d’enseigner I'erreur ni d'offenser le
prochain, et ensuite les bornes que la société leur impose
pour qu’elles ne troublent pas ’ordre. L’erreur et le mal
ne peuvent pas avoir de droit; et de méme que la société
défend de frapper et de mettre en circulation de la fausse
monnaie, de méme elle peut défendre de propager I'er-
reur. Nous avouons également qu’une société peut arriver
a une situation si malheureuse, qu’il soit licite de tolérer
la liberté de Verreur, pour pouvoir accorder la liberté de
la vérité; en si triste occurrence, nous choisirions le
moindre mal, en réclamant I’égalité pour tous.

« Liberté d’association. Nous avons peu a dire sur ce
sujet; nous admettons toutes les associations qui se font
pour le bien, et en vertu de ce principe, nous réclamons
la liberté d’association pour les institutions catholiques.
 « Quelques juntes formées dans les premiers moments
de notre mouvement politique, et qui ne devaient servir



454 - LA LIBERTE.

qu'a maintenir 'ordre public, ont montré une rage inqua-
lifiable contre les pacifiques associalions religieuses et
contre les temples du Seigneur; nous disons pacifiques,
parce que tout homme impartial les tiendra pour telles
jusqu’a preuves contraires; preuves qu'on n’apportera
jamais, nous en avons la plus intime conviction. Oul, nous
défions qu'on prouve devant les tribunaux que ces asso-
ciations religieuses n’étaient point pacifiques.

« On proclame la liberlé absolue dans toules ses ma-
nifestations, et on restreint celle de quelques femmes
inoffensives, qui veulent vivre dans la retraite du cloitre,
ou elles trouvent le bonheur; et des hommes sans pitié
les ont, dans quelques localités, jetées dans la rue, leur
fermant ces pauvres asiles vers lesquels elles tournaient
leurs yeux pleins de larmes. Cette inhumanité crie au
ciel.

« Nous avons exposé nos doctirines par rapport & la
situation créée par notre récent mouvement politique,
doctrines compatibles avec la vraie liberté des peuples,
qui est la fille du christianisme. Compatibles, disons-
nous! La vérité et la justice, que 'Evangile nous ensei-
gne, peuvent seules rendre les nations libres et heureuses,
et cette parole de la Sagesse incréée : La véritc vous fera
libres, nous révele avec une admirable concision le mys-
tere de la vraie liberté, dont 1'idée vague séduit tant
d’hommes et leur fait croire qu’ils sont autorisés a tout
faire. Non ; hors de Vordre, il n’y a pas de liberté, il y a
tyrannie. '



LA LIBERTE. 455

« La liberté est fille de la vérité et de la justice, et
comme nous sommes les envoyés du Fils de Dizu pour en-
seigner les dogmes de la fol ¢t de la morale, avec sa pro-
messe d’élre avec nous jusqu’'a la consommation des
sidcles, il s’ensuit que nous sommes naturellement les dé-
fenseurs de la vraie liberté, quoi qu’en puissent penser
autrement ceux qui ne connaissent pas le christianisme.

« L’Eglise est e meilleur auxiliaire de tout gouverne-
ment d’ordre et de liberlé; et la concorde entire le sa-
cerdoce et I’empire est la force d’une nation et la source
féconde de son honheur et de sa prospérité.

« Santiago, 16 novembre 4868. »

Ce beau manifeste de 1'Episcopal espagnol montre jus-
qu’a I’évidence ce que nous avons dit et répété, a savoir
que I'Eglise sait unir dans une sagesse, une force et une
sainteté admirables les droits de la vérité et les exigen-
ces des temps et des pays, la thése absolue et I'hypothése
relative. Faisons comme clle, et ne séparons jamais ce que
Digv a uni.

LI

Que la liberté de I’'liglise est ce qu’il y a de plus sacré
sur laterre.

La sainte liberté que I'Eglise réclame pour tous ses
enfants et toutes ses institutions, elle 1a réclame avant tout
pour elle-méme; et le Fils de Diev, qui Penvoie, veut que
cette liberté soit pleine et entiere.



456 LA LIBERTE.

Le but du mystére de la Rédemption est la délivrance
et le salut du monde; la mission de ’Eglise étant exclu-
sivement de réaliser ce but bicnfaisant, il est tout simple
que Satan et le monde fassent tous leurs efforts pour I’en
empécher. On peut dire que c’est 1a leur idée fixe : di-
minuer autant que possible la liberté de 1’Eglise; autant
que possible paralyser son influence ; la détruire complé-
tement, quand cela est possible.

Pour y arriver, tous les moyens sont bons : les bour-
reaux et la persécution sanglante, 1’hypocrisic des faus-
ses doctrines, les divisions intestines et les schismes,
I’abus de la force brutale, les mauvaises lois et les insti-
tutions antichrétiennes, 'orgueil de la fausse science, le
déchainement de toutes les passions. Aujourd’hui, c’est
surtout au nom de la politique et du prétendu progres
social que ’ennemi de Diev et des hommes cherche a
entraver Paction de 1'Eglise.

‘Cette lutte du tyran vaincu contre la céleste Libératrice
est de tous les temps, et durera, sous une forme ou sous
une autre, jusqu’a la fin du monde. Notre-Seigneur nous
en a prévenus. « Dans le monde, dit-il, vous subires I’op-
« pression, pressuram habebilis ; mais ayez confiance; j’az
« vaincu le monde'. » Pressuram; voila bien ’oppression a
laquelle est incessamment exposéc I"Eglise de la part de
celui qu’a vaincu le divin Chef de I'Eglise.

Jisus-Curist , vainqueur de Satan et du monde, vit
dans son Kglise, afin de consommer par elle le triomphe
commencé en sa Passion et en sa Résurrection. Quoique

1 Ev, Joan., xvi, 33.



LA LIBERTE. 457

combattue au dehors, ’Eglise est libre au dedans; et nous
autres « tous, nous sommes les enfants de I’ Epouse libre et
« non point les enfants de lesclave : dans son sein nous
« jouissons de la liberté méme que le Christ nous a con-
quise'. » Nous y avons droit; P'Eglise a un droit strict a
la liberté, & la liberté la plus entiére, la plus paisible, la
plus illimitée.

Et pourquoi la lui refuserait-on? Que vout-elle ? qu’ap-
porte-t-elle aux hommes et aux peuples? Rien autre chose
que la vérité, avec toutes ses splendeurs et tout son rayon-
nement; rien que la paix, le bon ordre et le bonheur;
c’est-a-dire ce & ¢nol aspirent uniquement tous les hom-
mes, quels qu’ils soient. Si PEglise attaque et détruit,
c’est toujours pour éliminer le mal et rétablir le régne du
bien. Elle ne fait la guerre que pour constituer solidement
la paix, et elle ne faitla guerre qu’au mal ; or, ladélivrance
du mal est la condition essentielle du bonheur.

Il n’y a que le mal ou I’ignorance qui puissent s’opposer
a la liberté du ministére de 'Eglise. Du moment qu’on
connait 'Eglise et qu’on ale coeur droit, tous les préjugés
tombent; et, loin delui faire de I'opposition , on I'appelle,
on la bénit, on la sert avec amour. Tous les bons prin-
ces sont amis de Eglise ; toutes les bonnes lois favorisent
son action : elle n’a contre elle que I'orgueil, 'aveugle-
ment et le péché.

Ainsi, laliberté de I'Eglise est ce qu'il y a de plus grand,
de plus noble, de plus précieux, de plus excellent devant
Diev et devant les hommes. La toucher, ¢’est un sacri-

t Aux Gal., v, 32.



458 LA LIBERTE.

lége; c’est un attentat de lése-divinité et de lése-huma-
nité. Entourer de toutes sortes d’égards ceite liberté tuté-
laire, la demander, la procurcr dans toute sa plénitude,
¢’est non-seulement remplir un devoir sacré, mais c’est
travailler directement & son propre salut, a la gloire de
Diev, ausalut et au bonheur de ious.

Aussi, le plus ¢minent etle plus courageux de nos écri-
vains catholiques proposait-il derniérement ce beau pro-
gramme : « L’Eglise catholique d’abord ; et ensuite, ce
qui existe. L’Eglise catholique pour améliorer, corriger
transformer toutes choses. L’Eglise catholique avant les
dynasties et avant les constitutions. L’Eglise catholicue
avant tout, parce que scule, pouvant tout convertir, elle
peut tout sauver. »

Seigneur Jisus-Cunrist , mon Digv ¢t mon Sauveur, que
j’aime votre Eglise ! que j’aime et que je souhaite ardem-
ment sa liberté! Sa liberté, ¢’est la libre effusion de votre
amour et des mille bienfaits qu’il apporte au monde! Sa
liberté, c’est votre honneur, c¢’est votre joie. C’est aussi
ma liberté & moi-méme etla puissance que vous m’avez
rapportéedes cieux d’atteindre ma fin, ¢’est-a-dire de vous
connaitre, de vous servir, de vous aimer, de vous possé-
der sur la terre et dansle ciel. C’est ’honneur et le bon-

heur du monde entier, dont vous étes le Rédempteur et
dont elle est la Mere.



LA LIBERTE. £59

LIH

Que la liberté de I'EEglise
repose sur la liberté du Saint-Siége
et sur le maintien du pouvoir temporel.

Laliberté de’Eglise se résume, se condense, pour ainsi
parler, dans la liberté de son Chef, le Pontife Romain.
Le Saint-Siége est en effet, pour toute I'Eglise, la source
de 'unité et de la vérité. « Dirv, dit saint Augustin, a
placé la doctrine de la vérité dans la Chaire de 'unité'.
Et de méme que de cette source découle toute la juridic-
lion, toute I'autorité spirituelle que I'Esprit du Christ ré-
pand dans I'Eglise, de méme aussi la liberté de toute
I’Eglise est comme un écoulement de la liberté supréme du
Saint-Siége. »

C’est comme dans le corps humain : si un membre par-
ticulier vient & étre lésé, c’est sans doute un désordre et
un malheur; mais enfin ce n’est pas la mort; si, au con-
traire, c’est la téte qui est frappée, le coup est mortel,
lors méme que tous les membres seraient sains. « Frap-
« pez le pasteur, et le troupeau sera dispersé®; » frappez le
Pape, enlevez au Pape la liberté de son ministére, et toute
PEglise est ébranlée.

C’est bien l& ce qu’ils veulent aujourd’hui; ils visent
I'liglise & la téle, afin de la tuer d'un seul coup. Ils par-
lent de pouvoir temporel; ils alleguent je ne sais quelles

! De Unilate Ecclesize.
* Matth., xxvi, 31.



460 LA LIBERTE.

raisons d’Etat et de prétendues nécessités politiques : au
fond, le sachant ou I'ignorant, ils sont les instruments
du Prince de ce monde et combattent conire la liberté,
contre la paix et le repos public, contre les dmes, contre
JEsus-Curist, contre le bon Dieu. Quelle horrible mission
ils se donnent!

Qu’on ne vienne pas nous dire : « Vous confondez le
spirituel et le temporel. Le pouvoir spirituel est indispen-
sable au Pape et 4 I'iglise : d’accord; mais en est-il de
. méme du pouvoir temporel? L’Eglise n’a pas eu d’abord
ce pouvoir temporel, ni cette souveraineté de Rome que
vous prétendez nécessaires ; et pourtant elle a vécu pen-
dant des siecles, maintenant parfaitement son indépen-
dance. » — Ouil; mais quels siécles ? des siecles de persé-
cutions, ol les trente-deux premiers Papes ont lous été
martyrisés, achetant au prix de leur sang la liberté et I'in-
dépendance de I’Eglise. En outre, depuis ces lemps de per-
sécutions proprement dites, la position des Papes n’a pas
été ce qu'on veut bien dire; & chaque instant ils étaient
obligés de {uir devant ’ennemi du dedans ou devant I’en-
nemi du dehors; ct si ’'Eglise entiére n’était pas ébranlée
de ces secousses aussi profondément qu’elle I'est aujour-
d’hui, c’est que le monde chrétien n’était pas encore cons-
titué et organisé régulierement; et c’est aussi parce que,
depuis la chute de ’empire Romain , le césarisme, qui est
le grand ennemi de la Papauté et de la liberté de I'Eglise,
n’avait heureusement pas encore pu se relever de ses rui-
nes. La puissance morale de 'Eglise, seule restée debout,



LA LIBERTE. 461

assurait alors & son Chef une indépendance que nul pou-
voir humain n’avait le force de lui disputer sérieusement.

Anjourd’hui, il n’en est plus ainsi; tous les Ltats de
’Europe et méme du monde sont constitués puissamment,
de telle sorte que sile Pape n’était pas Souverain chez lui,
il serait nécessairementle sujet d’un prince, d’un Etat par-
ticulier; & ce titre, 1l deviendrait suspect aux autres, et il
pourrait {acilement étre soupconné, sinon accusé : Italien,
de faire les affairesde I'Italie aux dépens de la France ou
de I’Allemagne; Frangais, de prendre les intéréts de la
France contre I’Angleterre ou la Prusse; Européen, de
préférer 'Europe a I'Amérique ; Américain, de demeurer
sous l'influence démocratique des Etats-Unis contre I’6-
lement monarchique de PEspagne, par exemple, ou de
I’ Autriche ou de la France. « La femme de César ne doit
pas méme étre soupgonnée, » disait jadis le conquérant
des Gaules. Avec dix fois plus de raison, nous en dirons
autant du Pape : « Le Chef de I'Eglise universelle doit étre
al'abri méme du soupgon. » Or, sa souveraineté tempo-
relle est précisément la sauvegarde de cette impartialité,
parce qu’elle est le rempart de son indépendance.

Le pouvoir temporel du Pape est a son pouvoir spiri-
tuel ce que le vtement est au corps : nos vétements sont
distincts de notre corps; ils n’en font point partie; en un
sens, ils ne lui sont pas essentiels; et néanmoins, qui osera
nicr qu’ils lui soient indispensables, au double point de
vue et de la santé et de la convenance? De méme que
nous ne saurions vivre ni nous présenter nulle part sans
un vétement suffisant et convenable, de méme le Pape ne



462 LA LIBERTE.

peut vivre, comme Pape, et tenir sa place au milieu des
nations, que sauvegardé, préservé, vétu et décoré du
vetement royal de sa souveraineté temporelle.

« Soit, dira-t-on peut-étre; il n’en est pas moins vrai
qu’aujourd’hui les choses étant devenues ce qu’elles sont,
ce malheureux pouvoir temporel est la grande pierre d’a-
choppement; qu’il compromet I'autorité spirituelle, dont
il absorbe les pensées, et qu’il détourne de sa sublime
mission. N¢ serait-i! pas plus sage, plus chrétien de
I'abandonner? » — Bons apétres! ils veulent nous voler
et nous tuer; ils voient quc nous avons en main des
armes pour nous défendre ; sur le corps, une armure qui
amortit la violence de leurs coups ; et ils nous engagent
suavement, pieusement, pour 'amour de Diev et de la
paix, a déposer celte armure, qui est trop lourde, trop
génante; a leur livrer ces armes, qui leur font peur, &
eux, nos bons, nos tendres amis!

Malheureusement pour eux, nous y voyons aussi clair
(qu’eux, et nous savons parfaitement (ue cette (uestion
du pouvoir temporel n’est temporelle qu’en apparence ;
en réalité, c’est une question spirituelle au premier chef,
une question catholique, une question religicuse. Ce n’est
ni plus ni moins que la question de I'indépendance de I’E-
glise universelle vis-a-vis de la Révolution cosmopolite.
C’est le cHté extéricur de la cause de Diev; et aucun de
nos ennemis ne s’y trompe.

11 serait plus chrétien de ’abandonner! Avez-vous donc
la candeur de ’agneau qui cede naivement aux bons con-



LA LIBERTE. 363
seils de son cher ami le loup? Chose déplorable! méme
parmi les bonnes dmes, on ¢n rencontre qui en sont ar-
rivées 1, grice ala leclure quotidienne de tel ou tel
journal modérantiste, soi-disant chrétien, douceétre, dont
Punique soin est de concilier le bon Diev et le vieux Ser-
pent. Dans des temps comme les notres, ces journaux-li
sont des pestes publiques, plus dangereuses que la haine
ouverte et les attaques violentes.

C’est au contraire aujourd’hui que la question du pou.
voir temporel s’éleve plus que jamais & sa véritable hau-
teur; et notre premicr soin a lous doit &tre de dire par-
lout et de faire bien comprendre que c¢’est une (uestion
exclusivement religieuse. Le Pape ne veut étre roi, et nous
autres,nous nc voulons le maintenir sur son tréne de Rome,

qu’au point de vue tout spirituel de l'indépendance de
son ministére pontifical, centre ct vie de I'Eglise.

« Mais encore : le Pape va donc &tre obligé de se
faire général d’armée? Quelle inconvenance! » — Hélas!
oui; il est inconvenant, et plus qu’inconvenant d’obliger
le pauvre Pape a défendre ainsi par la force la liberté
sacrée du Siége-Apostolique. Il est souverainement in-
convenant que des chrétiens (car ils se disent chrétiens,
et ils sont, en effet, baptisés) poussent audace jusqu’a
vouloir ravir & celui qu’ils appellent encore « le Saint-
Pére, » I’asile ol sa paternité trouve un refuge et un abri.
Imitateurs de Cham, le mauvais fils maudit de Diku, ils
raillent 'infirmité de leur Pére, au lieu de ’assister res-
pectueusement. Oui, il est inconvenant, il est inconcevable



464 LA LIBERTE.

que tous les princes catholiques ne se soient pas levés,
comme un seul homme 3 la premiére nouvelle des atten-
tats qui se sont passés et qui se passent encore sous nos
yeux en Italie, et que le Vicaire du Christ ait eu besoin
de se défendre lui-méme contre des conspirations scélé-
rates qui auraient reculé devant une manifestation sé-
rieuse. Yoila ou est 'inconvenance.

Quant a se trouver au milieu d’'une armée, lui, le doux
Pontife, le Vicaire de I’Agneau, c’est lui-méme qui va
nous en dire le pourquoi. Pie IX venait de présider a une
fate militaire, o le brave commandant de Charrette lui
offrait, au nom de la Bretagne et de la Vendée catholi-
ques, une belle batterie complete de canons rayés. « En
ma qualité de ministre d'un Diev de paix, dit le bon
Pie IX, ma place pourrait bien n’étre pas précisément
au milieu des revues d’armées et des attirails de I’artil-
lerie; mais je suis le Vicaire de Diev, et il faut se rap-
peler que ce Dizu, qui se nomme le Diev de paix, est
aussi, par un effet de sa supréme sagesse, le Dieu des
armées, et que nous sommes forcés de toujours batailler
contre le mal.

« Oui, moi le Vicaire de Jtsus-Crrist, je défends par-
tout et dans le monde entier la vérité, la justice et les
droits de chacun; et voila pourquoi il faut que partout et
dans le monde entier on soutienne et 'on défende aussi
mes droits.

« Je vous remercie, vous tous ici présents, et tous
ces jeunes gens d’élite, et tous les absents que vous re-
présentez, ainsi que ceux qui, étant plus directement



LA LIBERTE. 463

mes sujets, défendent 4 ’envi avec vous la méme cause.
Voila comment, par vos bras, par vos armes et surtout
par la protection du Seigneur Tout-Puissant, nous ver-
rons nos ennemis s’arréter devant les murailles impéris-
sables du Vatican. Oui, cela arrivera si noire vie est,
pour la sainteté, conforme & notre mission, si nous som-
mes conformes & Dieu en sa justice, et s’il habite en
nous par sa grice. Alors Diev sera pleinement et vrai-
ment avec nous. Ei s1 Drus pro nobis, quis conira
nos ? « .

L’usage que le Pape fait actuellement et, disons-le
bien haut, & son corps défendant, de la force armée,
. pour maintenir, avec son trone temporel, son indépen-
dance spirituelle, n’est autre chose que I’emploi archi-
légitime du pouvoir coercitif de 'Eglise et 1’affirmation
solennelle, I'affirmation vivante et splendide, des grands
principes qui furent dans le passé, qui seront dans I'a-
venir la base de la constitution de I’Eglise ot de I’orga-
nisation normale du monde catholique Le tréne pontifical
défendu & main armée contre la Révolution, ¢’est la né-
gation en action de touftes les doctrines libérales, Voila
pourquoi le libéralisme moderne s’acharne avec tant
de colcres contre le pouvoir temporel du Saint-Siége et
contre ses défenseurs.

« Mais, enfin, il n’est pas d foi que la puissance tem-
porelle du Pape soit une nécessité. » — Sans doute, ce
n’est pas de foi. Dans la doctrine catholique, il n’y a de

fot que les vérités révélées de Dieu et déclarées telles
V. 30



466 LA LIBERTE.

par I'Eglise. Mais est-ce que vous croyez par hasard
que , pour étre catholique, il suffise de croire ce qui ecst
de foi? Est-ce que l'cnscignement de 1'Eglise se borne
au dogme proprement dit? Est-ce que vous n’étes pas
obligé en conscience, sous peine de péché grave, de vous
soumetire a toutes les ddécisions disciplinaires, canoni-
ques, liturgiques?

Est-1l de fot, je vous le demande, que vous étes bap-
tisé? que le Pape régnant est vraiment Pape? que I'E-
véque de votre diocése est votre Evéque? Est-il de foi
que vous devez assister tous les dimanches & la messe,
faire maigre les jours maigres, jeliner les jours de jeline?
ist-1l de for que votre maison vous appartient, et que ce-
lui qui vous vole est un voleur? Vous é&tes bien siir de
tout cela, n’est-il pas vrai? aussi siir que si c’élaient
la des vérités de fo1? Et vous avez cent fois raison. Eh
bien, ¢’est a ce titre que nous professons la vérité des
cnseignements de ’Eglisc sur la néeessilé du pouvoir
temporel du Pape; et c’est parce que nous sommes
str, absolument stir de la vérité de cet enseignement,
que nous défendons avec tant d’énergie la cause sacrée
dec Rome. Est-ce que nos zouaves iraient se faire tuer
pour la cause du Pape-Roi, s’ils ne savaient avec une
certitude absolue que cefte cause est la cause méme de
I'Eglise catholique, la cause du Christ et de Digu?

N'oublions pas que la nécessité du pouvoir temporel
a ét¢ proclamée, comme une vérité indubitable, par
tous les Evéques du monde catholique, en 1862 ; que
par conséquent il n’est plus permis & un enfant de I'E-



LA LIBERTE. 167

glise de dire ni de penser le contraire, et que si le re-
(us de se soumetire 4 cet enseignement ne constitue pas
un péché contre la foi, il constitue certainement un pé-
ché, un péché grave en soi, contre I'obéissance due &
I’Eglisc enscignante. L& ot la foi n’est pas en jeu, il est
bien évident qu’il ne peut pas y avoir de péché contre la
foi. Mais il y a d’autres vertus que la foi dans 'Eglise.

« Mais si, malgré tout, Rome venait a étre pris,
et le pouvoir temporel enlevé au Saint-Pére? » — Si
la Providence de Dixu permettait que ce crime vint a
se consommer, il arriverait de trois choses I'une : ou
bien, aprés avoir été chassée de Rome pour la irenie-
cinquitme fois, la Papauté y rentrerait triomphante,
comme Pie VII en 1814, comme Pie IX en 1849;
et le pouvoir temporel se reconstituerait; — ou bien,
la sagesse de la sainte Eglise découvrirait un moyen,
absolument inconnu jusqu’a ce jour, et, en apparence du
moins, tout a fait impossible, d’assurer I'indépendance -
spirituelle de son Chef, indépendance sans laquelle ni lui
ni elle ne peuvent vivre ; — ou bien, et ce serait peut-
tre le plus probable, ce découronnement définitif de
Jtsus-Carist, en la personne de son Vicaire, serait ’an-
nonce des derniers temps, précéderait de peu la grande,
la supréme persécution prédite par l’Evangile, et en-
fanterait « le fils du péché, » le Vicaire de Satan, le
terrible Antechrist, prédit, lui aussi, par les Prophetes,
par Notre-Seigneur, par les Apdtres et par les Pores de .

I'Eglise ?



468 LA LIBERTE.

Voild ee qui arriverait si le Pape perdait son pouvoir
temporel, et 'Eglise sa liberté.

De tout cela concluons la gravité vraiment effrayante
du crime de ceux qui attaquent aujourd’huile pouvoir
temporel du Saint-Siége. Un grand Evéque disait, en
1861, & un tres-haut personnage : « Le prince qui
détruira ce dernier vestige de la royauté visible de
Jisus-Carist sur la terre sera.ou I’Antechrist ou I'un
de ses précédesseurs immédiats. »

Tous ceux qui, d’'une maniere ou d’une autre, par
la violence des armes, ou par les roueries de la po-
litique et de la diplomatic, ou par la connivence de
I’argent, ou par « les moyens moraux, » ou par la presse,
ou par la parole, contribuent & la ruine du temporel du
Saint-Siége, sont, qu'ils le sachent ou qu’ils I'ignorent,
les instruments du plus grand des forfaits, et les es-
claves de celui qui veut & tout prix supprimer 1'Eglise,
pour élablir sa tyrannie universelle sur les ruines de la
grande libératrice du monde.

Le Pape est le Chef, I'Epoux de I'iglise; Rome et
I’Etat pontifical sont la demeure de ce royal Epoux : la
_ liberté de Rome, le maintien de la souveraineté ponti-
ficale, c’est, répétons-le bien haut, 'indépendance du
Chef de I'Eglise, c'est la liberté du Saint-Siége et par
suite la liberté de tous les Evéques, de tous les prétres,
(e tous les chrétiens, de tous les peuples.

Et nous, fideles défenseurs du Saint-Siége et de ses
saintes libertés, nous sommes les amis et les défenseurs
de la liberté, au nom de laquelle les révolutionnaires



LA LIBERTE. 469

nous ailaquent ; jamais nous ne pourrons faire un plus
noble usage de notre ardeur, de nos biens, de notre sang,
de toutes les forces que Diev nous a données, que dc
les dépenser pour la cause trois fois sainte de la liberté
de Rome, et partant de la liberté de 'Eglise entiére, ct
partant de la liberté du monde entier.

Qu'aucune épreuve ne nous décourage : Jisus-Curist
est dans nos cceurs, et l'avenir est & nous; I’avenir,
lc ciel.



CONCLUSION

J'espere que ce modeste (ravail aidera sérieusement
le lecteur catholique & débrouiller les mille ¢t nne con-
fusions qui obcurcissent les discussions sur la liberté.

Il est un point sur lequel tout le monde cst d’accord :
c’est I'alliance nécessaire de l'autorité et de la liberté.
C’est 14 le veeu de tous les partis, depuis le catholicisme
le plus pur jusqu'au démocratisme le plus avancé. Per-
sonne, en effet, ne peut se passer de P’autorité, puisque
par nature I’homme est fait pour vivre en société : per-
sonne non plus ne weut étre privé de la liberté, puisque,
par nature aussi, 'homme est un &tre raisonnable. -

Dot viennent donc les difficultés, les confusions?
Uniquement de malentendus, comme nous Pavons dit
des le commencement. Chacun veut de ’autorité : oui;
chacun veut de la liberté : oui; mais de quelle autorité ?
de quelle liberté? Si 'on sentendait bien sur ces deux
mots, presque tout le monde serait d’accord; ot c’est
avec I'Eglise, avec le Pape, avec le Syllabus que l'on
serait d’accord. La division vient ici, comme & la tour
de Babel, de la confusion des langucs.

Du peu que nous avons dit sur le libéralisme.catho-
lique et sur les condamnations qui le frappent, il est



LA LIBERTE. 471

évident qu’il ne peut rester dans son prétendu juste-mi-
lieu : 8’il veut demenrer catholique, 1l est avec nous,
il est avec le Pape, 1l n’est plus avec la Révolution ; 8’il
veut demeurer libéral, il n’est plus catholique, il n’est
plus avec le Pape, il est avec la Révolution. Pas de con-

ciliation possible entre I'Eglise et la Révolution. Il n’y
a plus dans le monde que deux camps, deux cités.

Catholicues et révolutionnaires, nous voulons tous
la liberté religieuse et la liberté de la pensée, la liberté
de la parole et de la presse, la liberté civile et politique,
la liberté de réunion et d’association ; mais ces mots,
pour nous, n’ont pas le méme sens; car le révolution-
naire appelle servitude ce que nous appelons liberté,
et réciproquement.

" Servir Diev seul, obéir aux hommes, quels qu’ils
soient, & cause de lui seul, et & Diev dés lors plutdt
qu’aux hommes, s’affranchir du joug de la nature et des
passions ; en d’autres termes, pouvoir faire le bien ct at-
teindre ainsi la fin derniére, qui est le ciel : voila pour
le catholique la vraie liberté.

Pour le révolutionnaire, étre libre, c’est &tre indépen-
dant de Diru et de toute autorité, tant religieuse que ci-
vile, qui vient de lui; indépendant de toute loi, tant
divine qu’humaine, qui géne les passions ; en d’autres
termes, pouvoir faire le mal, pouvoir se perdre et perdre
les autres : voila la liberté du révolutionnaire.

Pour les catholiques la liberté religicuse consiste a
s’affranchir du joug des imposteurs et des faux dieux,
du pontificat des divins Césars, ainsi que des papes et



K72 LA LIBERTE.

papesses laiques, pour ne servir que le Dieu vivant,
Créateur du ciel et de la terre, n’écouter que ses envoyés,
n’adorer que lui seul, en lui rendant le culte véritable et
spirituel qu’il a prescrit & Plglise. — Le révolution-
naire a la liberté religieuse quand « tout est dieu, ex-
cepté Diev lui-méme ». La liberté qu’il aime, ¢’est le droit
a apostasic, le droit au schisme, a ’hérésic, au déisme,
a Pidoldtrie, au maltérialisme, & Pathéisme ; le droit de
croire ce que bon lui semble, d’adorer ce que bon lui
semble et comme bon lul semble, et méme de ne rien
croire, de ne rien adorcr du tout. Sous la Convention,
la liberté des cultes était la négation du seul culte 16-
gitime et méme de tous les cultes, et ’adoration de la
déesse Raison.

Pour nous, la libre-pensée cst la pensée affranchie des
séductions des sophisies et des sens, et surtout de la
tyrannie de Yopinion; c’est la pensée en pleine posses-
sion de la véril¢ éternelle. — Pour le révolulionnaire,
c¢’est le droil de mépriser toute vérilé immuable, tant
naturelle que révélée, et de ne s’en rapporter qu’a son
opinion, opinion mobile comme les passions et les inté-
réts qui la forment.

L’enseignement est libre aux yeux du catholique,
quand les cleres et les laiques, les communes, les départe-
ments, les particuliers peuvent, non moins que PEtat,
fonder des écoles ot la religion, la morale et la vérité
sont respectées; ou le maitre, disciple lui-méme du
Christ, Lumiere du monde, ne subslitue pas ses opinions
a la vérité élernclle. — Pour le révolutionnaire, la li-



LA LIBERTE. 473

berté d’enseignement est la faculté d’égarer les esprits et
de corrompre les coeurs, afin de bannir la vérité de la
terre, d’en bannir le régne et la justice de Diru.

Pour nous, la presse est libre quand, sous la surveil-
lance de I'Eglise et d’un prince, évéque du dehors, et
soumis comme tel a son autorité spirituelle, la presse peut
sans obstacle défendre la morale et la religion, la justice
et le droit, discuter ce qui est douteux, blamer ce qui
est bldmahle, louer ce qui est digne de louange, avertir
respecfueusement le pouvoir qu’on trompe ou qul Se
trompe, lui exposer nos besoins et nos veeux, servir de
lion entre les hommes en aidant & la propagation de
tout ce qui est bon, vrai, dévoué au soulagement des
miséres, au progres des libertés légitimes et de la vé-
ritable civilisation. — Pour le révolutionnaire, la presse
est libre quand, exemptc de tout contrdle, elle peut
attaquer tout ce qui est hon, jusle et saint, propager
sans obstacles I'erreur, la corruption et I'impiété, servir
de lien a toutes les conjurations contre DiEu et ses mi-
nistres spirituels et temporels, vanter impunément Or-
sini, Milano, Mazzini, dlever des statues a Voltaire,
« écraser 'infAme » et « trainer le Catholicisme dans la
boue ».

Nous voulons la liberté politique et civile. C’est pour
nous non le droit & Pinsurrection de la rue ou des
Chambres , mais la facullé de faire nos propres affaires,
d’exposer, de défendre dans des assemblées, soit com-
munales, soit départementales, soit générales, nos droits
et nos intéréts, sans pour cela que ces assemblées usur-.



574 LA LIBERTE.

pent le gouvernement et lec pouvoir royal, sans qu'elles
imposent au prince, dans une monarchie, ses ministres
et ses décrets. La liberté politique implique bien un cer-
tain droit de conseil et d’opposition , mais pour conserver
et non pour détruire, pour conserver les lois fondamen- -
tales, les coutumes justes et nationales, les droits acquis,
et acquérir légilimement ceux qui nous manquent.

La liberté catholique, loin de détruire la soumission
aux auloriiés légitimes, la fortilie au contraire; car le
catholique obéit non par contrainte, mais par dévoue-
ment. Or, rien n’est plus libre que 'amour. il sert, il
recoit en échange les services de ses chefs. Aimer et
élre aimé , servir et étre scrvi, voila la liberté, I'égalité,
la fraternité vérilables; voila la civilisation catholique.
La France, sous saint Louis, connaissait ces liberiés-la :
elle les a perdues au fur et & mesure qu’elle s’est éloignée
de I'Eglise, qui seule possede ’esprit de charité ot de li-
berté. .

Les peuples sont politiquement libres quand les
princes, soumis & son Vicaire, dans ’ordre spirituel, sont
les heutenants du Christ. Les peuples, alors, ont lles-
sence de la liberté; tous les accessoires arrivent facile-
ment ensuite, au fur et a mesure qu’ils en sont plus
dignes.

L’obéissance des nations catholiques n’est pas une
obéissance aveugle ni servile : elle est raisonnable,
filiale, religieuse, éclairée , Gquitable, exempte a la fois
de servitude et de révolte. Elle est raisonnable, parce
(u’elle est raisonnée, parce qu’elle sait qu’elle doit obéir



LA LIBERTE. 475 -

et pourquoi elle doit obéir ; elle est filiale, parce que
les princes sont les péres de la patrie; religieuse, parce
qu’ils sont évéques du dehors ; éclairée, parce qu’ils font
connaitre les motifs, le but, la justice des lois a leurs
sujets, qui, de leur cité, font connaitre leurs voeux;
équitable, parce que' la loi est dans I'intérét de tous, et
non pas seulement dans Pintérét d’une majorité ou d’une
dynastie; exempte de servitude et de révolte, parce
que, soit en leur obéissant, soitl cn résistant aux lois con-
traires & la loi divine, on obéit & Digu. Il v a plus : les
rois ct les pouvoirs vraiment chrétiens, et c’est la leur
gloire , entendent qu’on cesse de leur ohéir dés que
leurs ordres sont évidemment contraires & la loi, soit di-
vinc, soit humaine : leur résister alors, c’est encore les
sorvir.

Nous voulons méme en un sens la souverainelé na-
lionale. Dansla civilisation catholique, en effet, le prince,
chef de I'Etat, est, comme nous, membre de 'Etat. Ré-
gner avee lui, non pas en partageant, en divisant le
pouvoir, en usurpant ses fonctions royales, mais parce
que lui et nous sommes membres d'un méme corps et
animés du méme esprit national; régner avee lui et par
lui, voild pour nous la souveraincié nationale. La téte
scule, il est vrai, dirige et porte la couronne; mais le
corps et les membres régnent avec la téte, parce qu'ils
vivent de la méme vie. La pensée du prince est notre
pensée, et sa volonté notre volonlé; mais aussi notre
pensée est sa pensée, notre volonté est sa volonté, car
ce n’est ni son esprit particulier, ni celui de la majorité



§76 LA LIBERTE.

qui anime PEtat chrétien; c’est cet esprit public et na-
tional, allumé au foyer de I’Evangile, qui inspire au
prince et aux sujets, aux grands et aux pelits, ce que
chacun dott faire dans I'intérét de tous, suivant son état,
sa condition, scs fonctions. Cet esprit est un, alors que
Pesprit national est vivifié par I'esprit de I’Eglise, par
suite de Pinlime union de I'Eglise et de I'Etat. Quand
PEtat est vraiment catholique, vraiment uni & PEglise
qui I'a engendré, puis nourri, aimé, protégé au prix de
ses sueurs et souvent de son sang, il participe, autant
que le permet sa nature, aux priviléges de PEglise.

Quant au révolutionnaire, il ne voit la liberfé politique
que dans 'omnipotence de la majorité du peuple souve-
rain. C’est pour lui le droit d’élire des mandataires révo-
cables par lui seul et responsables devant lui seul. C’est
le droit de chasser le chef temporaire de I'Etat dés qu’il
ne lui convient plus.

Ce que réve le vrai révolutionnaire, ce n’est pas tant
I’anarchie que la destruction totale de I'tat chrétien ; ce
qu’il réve, ¢’est un César, maitre absolu de toutes les
ames, de tous les corps et de tous les biens, a la seulo
charge d’cnchainer I'Eglise et d’appeler ses séides A la
curée, type quc réalisera I’Anlechrist.

L’Eglise disait aux princes comme au dernicr de lears
sujets : « Bien d’autrui ne prendras; » ct les princes,
jadis, en étaient réduits a faire le plus souvent la guerre
a leurs frais, quand leurs intéréts Gtaient sculs en cause.

De toutes les propriétés la plus sacrée est celle de
notre propre corps et de nos cnfanis. De la I'absence



LA LIBERTE. £77

d’armées permanentes et la répugnance de I'liglise ro-
maine pour la conscription moderne.

La Révolution, au contraire, peut prendrc & la fa-
mille son dernier écu et son dernier enfant, pourvu que
ce soit au nom du peuple souverain.

Nous voulons la leberté civile, en lui donnant pour
base la famille et la propriété. Nous voulons la famille
telle que Diev I'a créée, puis perfectionnée depuis I'E-
vangile, en faisant du mariage un sacrement. Nous vou-
lons pour la famille la sainteté, 'indissolubilité du lien
conjugal, une existence durable, les traditions qui sont
la source de l'esprit de famille et de I'esprit national.
Nous voulons pour le pére toute la dignité de I'autorité
paternelle ; nous voulons qu’il puisse maintenir 'union
de ses enfants, car « 'union fait la force » ; nous vou-
lons que sa prévoyance ait la faculié d’empécher la liqu:-
dation forcée de son héritage aprés sa mort, et la dis-
persion des siens aux quatre vents du ciel.

La Révolution veut les unions libres; tout au plus un
contrat temporaire, que le magistrat civil peut rompre
et former lui seul. Des familles nomades, sans perpétuité,
sans traditions; des parents désarmés et découronnés,
des enfants sans respect, la liberté, 1’égalité, la frater-
nité révolutionnaires jusqu’au sein de la famille.

Nous voulons que la propriété collective et perpétuelle
soit aussi sacrée que la propriété privée, alors surtout
qu’il s'agit des droits de I'Eglise, ‘qui sont les droits de
Diev et des pauvres.

Pour la Révolution, comme on ose le dire ouvertement,



478 LA LIBERTE,
la propriété, c’est le vol ; surtout la propriété ecclésias-
tique. L’annexer, I'incamérer, ce n’est que justice.

Nous voulons la liberté des réunions et des associations,
mais des réunions pour le bien, et non pour le mal; des
ascociations pour fonder, et non pour détruire. Nous
voulons un droit, écrit dans les coeurs et dans la coutume,
hien plus encore que dans laloi; un droit qui soit ’expan-
sion de la vie, au lieu d'étre un réve de légiste ; un droit
qui favorise I'union des cceurs et des intéréts légitimes,
au lieu d’étre un club et une conjuration, comme le de-
mande la Révolution.

Voild ce que nous voulons, et voila ce que nous ne
voulons pas. Voila les libertés que nous acclamons et que
nous réclamons; elles sont raisonnables, vrales, pures,
saintes, fécondes. Et voild les libertés, ou pour mieux
dire les licences, que nous repoussons de toute 1’énergie
de notre foi, de notre patriotisme et de noire raison;
nous les repoussons parce u’elles sont fausses et perni-
cieuses, impies, condamnées, ennemies de toutl ordre,
ennemies de tout bonheur.

Nous voulons, nous aimons d’un méme amour et Ia
vraie autorité et la vraie liberté; pour 'honneur de Jg-
sus-Curist et de son Eglise, pour I'amour de nos fréres,
surtout des pauvres et des pelits, pour la sauvegarde de
nos consciences, nous détestons, nous repoussons avec
la méme indignation et la fausse autorité et la fausse li-
berté, et le despotisme et 'anarchie, et ’arbitraire et
la licence. L'Eglise les condamne, et nous n’en voulons &



LA LIBERTE. 79

aucun prix. Avec elle, nous les condamnons; nous les
condamnons parce qu’elle les condamne, autant qu’elle
les condamne, m plus ni moins.

Quand nous sommes obligés de vivre sous leur joug,
nous subissons cette dure nécessité sans nous laisser sé-
duire par les fausses doctrines; nous aspirons a des
temps meilleurs; nous aspirons, nous travaillons aun re-
tour des sociéiés a leur état normal, au retour du monde
a PEtat chrétien,

Par-dessus lout, nous sommes fideles aux ecnsei-
gnements du Chef de I'Eglise; nous- le suivons en tout;
nous le suivrons partout. Nous marcherons a sa lumiére,
qui est la Jumiere du Christ, la vérité infaillible. Jamais
nous ne substituerons nos conceptions a son enseigne-
ment ; el dans celte soumission filiale et totale & son au-
torité divine nous trouverons la véritable liberté, la li-
berté des cnfants de Dizu, la liberté que le Christ, notre
Sauveur, nous a acquise au prix de son sang, la liberté
ui, malgré son imperfection dans 1’état d’épreuve, est
ici-bas le prélude des joies bienheureuses de I'éternelle et
parfaite liberté dans les cieux,



APPENDICE 1

De I'autorité doctrinale du SYLLABUS.

Si quelque hésitation restait encore dans l’esprit’ du lecteur
au sujet de l'autorité doctrinale et souveraine du Syllabus, sur
'obéissance compléte qui lui est due, et par conséquent
sur la fausselé intrinséque des doclrines libérales, qui y sont
condamnées, je le prierais de peser devant DIEu les paroles qui
suivent :

« Pie IX a dit deux paroles que les catholiques ne sauraicnt
trop méditer : « Le monde est perdw dans les ténébres; y’ai publié
« le SYLLABUS pour qu'il lui serve de phare surla route de la vé-
« rité. » Telle est le premier mot du grand Pontife, prononcé
par lui dans la chapelle Pauline, au Vatican.

« Le second regarde aussi le SyLLABus, et le voici : Quand
«le Pape parle dans un acte solenncl, C’EST POUR ETRE PRIS A LA
« LETTRE, Ce qu'il a dit, il a voulu le dire. »

« Il serait bien 4 souhaiter que ces grandes paroles servis-
sent de régle A lous les enfants de I'liglise, et leur apprissent
4 confondre leurs esprits dans un méme sentiment de soumis-
sion simple, courageuse, et sans vaines contestations, aux ora-
cles du Vatican. On verrait alors disparailre entre nous jus-
qu’aux derniéres traces de divergences et de malentendus. Ei
ceite unanimité nous donnerait & son tour une énorme puissance
pour combailre les errcurs dont le rationalisme a comme eni-
vré la société moderne', » (Mgr Plantier, Evéque de Nimes,
27 février 1868.)

! En l'année o nous écrivons ceci, le Souverain-Pondife vient d'insister de
nouveau sur la nécessité de celte interprétation liliéraleel de celfe (otale obéis-
sance. Le 6 février 1869, Sa Sainlelé s'exprimaitl ainsi dans un Bref Aposto-
lique adressé au Cercle calholique de Paris : « Les jeunes chréliens tirent leur
solidité et leurs progrés pour le bien de la scule force de la vérilé; or, dans
les choses qui concernent la religion et la morale, cetle vérité ne peut étre pui-



APPENDICE. 481

Le docle et pieux Archevéque de Westminster, Mgr Manning,
rapporle sur le méme sujet une autre parole du Souverain-
Pontife. Le 17 juin 1867, s’adressant aux cing cents Evéques
réunis autour de lui pour les fétes du cenfenoire, Pie IX leur a
dit solenncllement : « Dans I"Encyclique de 18064 ¢t dans ce qu’on
appelle le SYLLABUS, j'at dénoncé au monde les dangers qui mena-
cent la sociélé, et ;’ai condamné les erreurs qui viendraient la dé-
(ruire. Cet acte, je le confirme mainicnant cn volre présence, et je
le place de mouveau sous vos yeux comme la régle de votre ensei-
gnement. »

Tous les Evéques ont publiquement adhéré & 1'Encyclique et
au Syllabus ,et se sonl soumis, comme c’'élait leur devoir,
A I'enseignement du Chef supréme de I'Eglise. Ils I'ont promul-
gué, ils 'ont proclamé comme la vérilé qu’il faut croire et
comme la régle qu'il faut suivre.

Donc, méme au poinl de vue myope des Lhéologiens du gal-
licanisme, I'Encyclique et le Syllabus constiluentun acte, un
enseignement irréformable de I'Eglise calholique.

A la téle de I'épiscopat, s’inclinant devant lé Sylladus comme
devant 'enseignement de la Chaire de vérilé, le Cardinal-Vi-
caire s’exprimait ainsi en promulguantd Rome I’Eancyclique et
" le Syllabus . « Les vrais fideles, ceux qui le soni el de houche
et de caur, reconnaissent la véritable parole de Diku dans la voix
du Chef visible de ’Eglise. Ce Chef a mission et antorilé pour
enseigner toule I'Eglise, et quiconque ne I’écoute pas déclare
par Ia-méme ne plus faire partie de 'Eglise et du troupeau de
Jtsus-Conist, ct, par conséquent, perd tout droil & I’héritage
éternel, »

Il n’y a donc plus & hésiler, & chicaner, & subtiliser; il n’y a
pas & se relrancher dans un silence respecfueux; il n'y a pas a
préiendre que tel Evéque, que tel théologien, que tel auleur

sée que dans les documents de 'iglise et en particalier du Saint-Siége. Aussi
nous ne doulons aucunement que vos desseins et entreprises ne soient confor-
mes aux doclrines qui onl élé exposces par Nous, ¢l que vous aurez grand
soin d'écarter de vos réunions foufe interprélation insidicuse de Notre pen-
sée, QUELLE QU'ELLE S01T, de méme que {oufe opinion qui s'éloignerail du
SENS LITTERAL de ces docuinenis. »

v. 31



482 APPENDICE.

catholique entend la chosc autrement'; qu’on n'esl pas héré-
tique enn ’admetlant pas les docirines du Syllabus, cte. 11 est
vrai, on n’est pas hérétique; mais on esi téméraire; mais on est
en révolte plus ou moins ouverte contre le Pape ct les Evéques,
contre Pautorité souveraine et infaillible qui enseigne toule
I'Eglise au nom de Jtsus-CunrisT. Il y a d’autres péchés coutre
la foi que le péché d'hérdsie; el jentends ici péchés graves,
péchés mortels. Il y a enire aulres le péché de témérilé, qui est
celui-1a méme dont on serend coupable en se montrant rebelle
alautorité enseignante, qui est souvcraine, cui est divine, qui
est infaillible.

« Tout ce qui est mauvais en matiére de doctrine n’est poinl
pour cela formellement hérétique, disail jadis Bossuel (qui au-
rait dtt metire lni-méme en pralique celie régle cxcellente).
L’amour de la vérilé doit donner de I’éloignement pour foul ce
qui U'affaiblit; et je dirai avec confiance qu'on est proche d’étre
hé réligue lorsque, sans se metire en peine de ce qui favorise
Phérésie, on n’eévite que ce qui est premsement hérétique et
condamné par Pliglise2. »

I L’aulorilé qu’on allégue le plus souvent est celle de M8™ Dupanloup, Evé-
que d'Orléans, qui a recu, comme chacun sait, un Breflaudalif du Saint-Pére
A T'occasion de sa brochure : lg Convention ei I' Encyclique. Mais les libéraux
oublient la phrase plus que significative qui en forme la conclusion. Le Pape,
apres avoir loué lezéle que Pauteur venait de déployer en expliquanl a ceux du
dehors ce que n'étaient pas I' Encyclique ct le Syllabus, ajoulai : « Donc, Nous
vous félicitons, assuré que Nous sommes que le méme zéle avec lequel vous
avez coutume de défendre la cause de la Religion et de I'Eglise, vous fera ex-
pliquer & voire peuple le vérilable sens de Nos letires Apostoliques: et cela,
avee d'aulant plus de soin el d’exaclifude que, elc... Tibi ergo gratulamur,
pro cerio habentes le¢, pro zelo quo Religionis Ecclesieque causam tueri soles,
co sTuDIOSILS el AccunaTius populo (vwo traditurum esse cErmANaM Nostrarum
Lillerarum senfentiam, quo, efe. » Aprés une réscrve aussi explicile, en quoi, je
le demande, Pauforilé doctrinale du Syllabus esi-clle ébranlée? Le Bref ne
montre-t-il pas, au conlraire, que I'auteur n'a pas méme abordé cette question ?

2 Défense dela Lradilion et des Saints-Péres, 17 partie, liv. I, ch. xxim.

b



APPENDICE. 483

APPENDICE 1I.

LA CIVILTA CGATTOLICA et le libéralisme catholigque.

A Toccasion d’un trés-remarquable travail sur la séparation
de I'Eglise et de I’ Etat, 1a céléhre Revue romainea publié, en mai
1869, quelques réflexions que je crois devoir rapporter iei
comme confirmatlion de ce que je dis moi-méme dans celopus-
cule. L’article esl intitulé : Absurdité du systéme des catkoliques-
libérauzx.

« Le vice radical du sysiéme des catholiques-libéraux, dit
la Crvilta caltolica, ¢’est Pincoliérence.

« Ceite incohérence se trahit d’abord par lintention qu’ils
expriment de laisser en dehors les principes, que, par mépris,
ils appellent abstraits. — Mais ces principes sont ou vrais ou
faux. L’on ne saurail en nicr la vérilé sans renoncer au titre de
catholique; car, en fin de comple, ces principes se réduisent
a des vérités de foi, Lelles, par exemple, que celles-ci : L’ordre
naturel doit éire subordonné a l'ordre surnaturel, la nature &
la grace, la vie présente & la vie & venir. Et comme ces vérités
ne sont pas uniquement telles pour ’homme considéré comme
individu, mais aussi pour 'homme en quelgue relation gu’il se
trouve, chacun peut voir les conséquences qui en résultent en
ce qui concerne l'ordre social.

« Les catholiques-libéraux, au moins pour la piupart, accor-
dent les conséquences en elles-mémes, naisils en repoussent
Papplication. — Eh mon Diev! ne soni-ce pas des vérilés pra-
tiques, c’est-d-dire des vérités qui doivent diriger les actes? Or,
peut-on sans incohérence admelire ces sortes de vérilés, et
puis ne pas vouloir qu’elles soient appliquées au fail pour le
diriger?

« Mais, répliquent-ils, les circonstances s’y opposent. —
C’est une autre question; si elles seules vous louchent; tenez—
vous-cn 14, el dites que la subordination de I'Elat & PEglise, ct



481 APPENDICE.

par conséquent ’harmonic entre les deux pouvoirs est vrai-
ment nécessaire el voulu de Diev, mais que, par malheur, le
monde ne veuf pas en eniendre parler. Louez-la donc, tout en
déplorant I’aveuglement et la malice du monde.

« Mais ce n’eslt pas 12 ce que vous failes; au coniraire, vous
conseillez A 'liglise de rompre lout lien avec I’'Etat, de ne pré-
‘tendre 4 aucune ingérence dans ses affaires, et de se renfer-
mer dans le cercle de 'ordre spirituel, en donnant pour ratson
que cela sera plus utile & 'Eglise elle-méme.

« I1 y a 1A une nouvelle contradiction. En effet , comment
peuf-on croire que ce quiest contraire & la volonté de Digv
sera plus. ulile? Ou il faul nier que la subordination de I'Etat
A 'Eglise n’est pasvoulue de DiEU, ce qui nous ménerail droit
4 la négation des principes, ou il faut soutenir que la réalisa-
tion de celte volonté serait plus ulile, non-seulement & I’Elat,
mais encore & I'Eglise. Ne pouvoir 1'oblenir est un mal qu'il
~ faut supporter avee patiefice, mais non louer el encorec moins
conseiller. .

« Mais combien de dommages, quelle pression I'glise n’a-
t-elle pas soufferts de la part des princes proiecteurs! Qu’on
se rappelle ses luttes avec les empereurs de Byzance, avec les
Césars de Germanic, avec les rois de IFrance, d’Espagne et
d’autres pays. » — Trés-bien; c’est 1a le lieu commun auquel
on a !'habitude de recourir. Mais qu’esl-ce que ccla prouve?
Cela prouve sculement que I'’homme, dans sa perversité et sa
malice, s’efforce de corrompre I’ccuvre de Diru; mais parce que
’homme cherche A la corrompre, est-ce une raison pour la mé-
connaitre ou l'abandonner?

« D’abord I'argument qu’on nous oppose péche par une énu-
mération incompléte; il ne regarde que le mauvais c6té des
choses, il ne parle que du mal qui se mélait au bien, ef ne parle
pas des grands biens qui résultaient de la subordination et qui
I'emporlaient sur le mal.

« L’argument pche aussi par défaut de comparaison; car,
si Pon comipare les ennuis ¢ue ces princes ont fail souflrir A
PEglise avec ceux que lui font maintenant soulfrir les libéraux,
nous ne savons trop de quel c6té penchera la balance.



APPENDICE. 485

« Enfin, 'argument péche par défaut de conséquence; car
de ce que abus se glisse par’ le fait de Phomme dans un sys-
téme nécessaire en soi et prescrit de Digu, il suit seulement
gqu'on doit faire tous ses efforts pour séparer le bien du mal,
mais non les rejeter tous deux pour adopler un systéme mau-
vais en soi et contraire aux desseins de DiEv.

"« Aprés tout, dira-t-on enfin, il n’y a pas & rechercher ce qui
est désirable, puisque nous sorumes en présencce d’une com-
pléte impossibilité. Il ne reste qu’a faire de nécessilé vertu, et
4 accepter un étal de choses qu’il n’est pas en notre pouvoir de
changer. n — Voici notre réponse : Dans les trois premiers
sizcles de persécution, 'Eglise eut aussi 4 s’accommoder comme
elle put aux circonstances. Mais dut-elle, pour cela, préconiser
cel élat de choses? dut-elle accepler les maximes et les prin-
cipes de la société paienne? dut-elle acheter la paix au prix
d’aucune apostasie en fait de prineipes? Nous n’avons pas be-
soin d’ajouter que si, de nos jours, ’on n’a pas d’ordinaire &
redouter les persécutions sanglantes, nous vivons pourtant 2
une de ces époques ot les sociétés sont travaillées par toutes les
fitvres vertigineuses des maladies mentales, et ol les malades
intellectuels ne veulent ni suivre ni méme entendre la voix de
la vérité et de la justice. Eh bien, I'Eglise devra-t-clle pour cela
adopter leurs maximes perverses? ses apologistes devront-ils
changer de langage ou au moins garder Ie silence? Au con-
traive, c'est dans de pareilles circonstances qu’il est le plus né-
cessaire d’élever la voix et de préchersur les toits ce qu’on pou-
vail se conteniler de faire entendre du haul de la chaire dans
des temps meilleurs. Malheur 4 nous, si 4 la perversité des faits
se joignait Poubli des principes! Il faudrait alors entiérement
désespérer du salut du monde.

« Tant que les principes sont saufs, [’esprit vivifiant, qui
peut scul donner de nouvelles forces & la société mourante, reste
sauf. Mais si les principes disparaissent, d’olt viendra la vie?
Les nations sont guérissables, el leur guérison ne peut venir
que de la vertu divine de la vérité : Veritas liberabit vos. Mais,
pour que la vérilé produise ses salutaires effels, il faut qu’elle
soit proposée dans toute son intégrité. La vérité, rien-que la vé-



486 APPENDICE.

rilé, toute la vérité : telle devrait éire la devise de tous ceux qui
se donnent la mission d’éclairer les hommes.

« Au reste, méme dans I'éventualité des plus sombres hy-
pothéses, méme dans la.supposition que les générations mo-
dernes dussent étre & jamais incurables, il ne faudrait pas pour
cela cesser de leur remetire sous les yeux les seuls moyens
qu’elles aient pour échapper & la corruption et & la mort. Celte
conduile aurail au moins pour résultat de les rendre inexcu-
sables et de juslifier la Providence divine. Ainsi I'a fait Jisus-
CurIsT : Stnon venissem et locutus fuissem eis, peccalum non ha-
berent; nunc autem excusationem non habent de peccalo suo,

"« El les Apodlres ont suivi ’exemple du Christ; quoiqu’ils
sussent qu’ils ne pouvaient obtenir du monde autre chose (ue
des perséculions, des railleries et des mépris : Praedicamus Do-
minwm JEsum CORISTUM , Judeeis quidem scandalum, Gentibus au-
lem slultitiam.

« Nous aussi nous proclamerons les droits sacrés de P'Eglise
vis-2-vis de I'Etat, et les devoirs de UEtat vis-A-vis de IEglise,
quoicue nolre langage doive &tre un scandale pour les nou-
veaux Juifs, et doive parailre une folie aux nouveaux Gentils.
Le devoir de ceax qui préchent la vérité est de la défendre jus-

qu’au sang; le résultat de leurs travaux cst dans les mains de
Digu. »

PIN DU TOME CINQUIEME.



1L
1.

IV.

VL.

ViL.
VL.

IX.

XL
Xil.

XIII.
AIV.
XV.

TABLE

DES MATIERES DU TOME CINQUIEME

LES FRANCS-MACONS.

Du nom de Franc-Magon.....oocovviiiiiiiina,.. oo
Qu'il y a Franc-Magon et Franc-Macon..... e
Quecl est le sceret du recrutement habituel de la Franc-
Magonnerie. .voveenneiiiennnnnn, ceisans Ceaenas
Avcc quel cérémonial on est fait Franc-Magon.........
. Premiere et terrible ¢preuve de UApprenti-Magon. ... ..
Les trois voyages : scconde cépreuve de I'Apprenti-Ma-
174 ¢ Cerreen ey
Les épreouves finales.cov i iie i i iiininne s,
Le serment. .ovevvennn vineniinnn,
Du grade de Courasnon, qui est le second grade magon-
DIgUC. e tev s i eenerniannan Seeersracarraaaaees s
Du troisieme grade, qui cst le grade de MarrrRe-Micon. .
Des hautls grades de la Franc-Magonneric.. ... e
Du haut grade de Juce-PuiLosorus GraND-CoMMANDEUR
INCONNU . v vasvevvarnss Ceteriai s Cereenaaaas
Du haut grade de CrevaLER-KaposcU....oovvvvnnnnnn
Du haut grade dc Rose~-CROIX.......... et .
De la vraic Franc-Maconneric, qui cst oceulte et toute

Secrétc.----- ----- LRI R ] 4 3 8 Y P EY Y L MU I I

10
13

16
20

J2



488 TABLE.

XVI. A quels affreux exces se portent les Magons des arriére-

LOgesn.. [ I I B N RN Y R R B R I B B R B Y B R NI R B R NN B A ]

XVII. Ce que les Freres des arviére-l.oges pensent, disent et
comptent fairc de leurs chers Fréres du dehors. . ...

XVIIl. Comnent lcs Macons des arricre-Loges cxploitent les
Princes ct les nobles qui entrent dans la Magonncerie..

XIX: De Yorganisation publique de la Franc-Maconncrie intcé-
XX. Si la Maconneric aime les pauvres comme clle veut le
faire croire. ...coviviiiiiineiiiii i ettt

XXI. Que la Franc-Magonnerie est unc puissance redoutable.
XXIL. Que la Franc-Macgonneric est, quoi qu'elle en disc, cs-
senticllement impie, antichrétienne et athée..... ...

XXIiI. Comme quoi la Maconneric sc¢ console de ses peines
dans le culte dusoleit.......viiiiiiiaaiianr sl

XXIV. De la pressc magonmque. - cvvveesvnernnirnenseseons
XXV. Que la Franc-Maconneric commence a s'emparer de
Feofanee au moyen de 'canscignement ct de I'éduca-

1) 0

XXVI. Comment la Franc-Maconncric étend son action sur les
Jeunes GIheS s v v ii ittt i i et et

XXVII. De la Franc-Magonnerie d’AportIioN, ou Franc-Magonne-
rie des Dames. .o uuve vt iiirmsssrsrsrrnaiiierans

XXVIII. Un banquet de Sceurs-Maconnes.......covevnnecens.s
XXIX. Si la Magonnerie féminine se bo me aux banquets ct aux
AmuUSeMentS. v ..ot i i i ettt i et

XXX. Que I'Eglise a trés-justcment frappé d'anatheme la
Franc-Maconnerie tout enticre, sans aucunc restric-

10 4

XXXI. Des condamnations formelles poriées par les Souve-
rains-Poutifes contre la Franc-Maconnerie..........

XXXII. Ce que nous devons faire en face de la grande conspira-
tion antichréticnne....vvviveriiiii e iainneres

98

(o

60

69
71

77

80

83

87

89
95

98

100

103

107



TABLE.

LA FOI DEVANT LA SCIENCE MODERNE.

I. Dc Pabus qu’on fait aujourd’hui du mot science.........
I Ceque cest que la scienee, .ovevvven i o eunes
II. Que les découvertes de la science modernc ne contredi-

sent aucunement les véritds de la foi................
IV. PREMIERE OBIJECTION. — Avec le systéme de Laplace, il n'y
a plus besoin d’un Diev eréateur pour expliquer la for-
mation de laferre..ocveiiierniiriiieiiiiiiinirinans

Y. DEeuxiemMe oBIECTION. — Aux yeux de la science moderne, il

cst démontré que la Bible se trompe quand elle nous

dit que la création est 'ceuvre des six jours....evee.n.

VI. TROISIEME OBJEGTION, — D’anciens monuments découverts
en Egypte ct dans I'Orient renversent totalement la
chronologic de la Bible en assignant au monde habité

une antiquité infiniment plus grande. ......vvivnannn

VI, Quarrmtne oprecTion. — Le phénomenc de la géndération
spontande, constaté par la scicnce moderne, explique
parfaitement I'existence de ’homme, sans qu'il soit be-

soin de remonter & un Créatcur.......ovevovvvviven

VIIl. CiNquieME oBiEcTION. — L’homme n’est qu'un singe perfec-
T8} 11 1

IX. SixiemE osrzctioN. — La physiologic a découvert que la
penséc n’est qu'une séerétion du corveals. cvvuienaa.s

X. SEPTIEME OBJECTION. — Pour la scicnce moderne, il n'y a

plus de vices ni de vertus, mais simplement des bosscs

ct destemmpéraments. . c.oove e iee e iieinianarieaans

XI. HurmeMEe oBiEcTION. — Quoi qu’en dise la Gencse, le déluge
n'a pas ¢té universel. ... viv i ie i iii i i

XII. NeuvieMme oBsgctioN. — Le soleil ne tourne pas autour de
la terre; ccla détruit par la base le miracle de Josué ct

tout le systéme chréticn. . oovovuvininn i iiiiiiiiines

XHI. Dixuime omiection. — Le fait trés-probable de la pluralité
des mondes habités ne se concilic guére avee lc mys-

tire de l'Incarnation.....o.vvviirniineriaianrnssens

489

115
117
121

123

133

136

139

143

146

152

153

158



490 TABLE.

XIV. OSJZJL:‘.ME OBJECTION . — La scicnce ne trouve nullepart la
place du cicl, de I'cnfer et du purgatoire............ 163

V. Douzikse onsectioN, — Le christianisme n’est qu’un dérive

clun perfcctionnemnent des antiques religions séiniti-
e 131

XVI. Trewzigve opiecrion. — Selon les caleuls de la science, le

monde doit finir par le froid dans soixantc-dix ou
soixante-douze mille ans.......ovviviiiiini i, 172

XVil. QuaronzitME owmIECTION, — La science moderne n’admet

point lc miracle : le miracle ¢st physiquement ct scien-

tifiquement impossible.......ocvviviiiii il 176
XVIII. De la prétention de la scicnee moderne & n'admettre ue
cc quclle comprend. .ovveiiiiieiirie e, 182

XIX. Que la connaissance des causcs seconcles ne suffit pas pour
constituer un vrai savant. ... .veeeeveiverneranena.. 186
XX. Que {rop souvent, en matiere de religion, les savants sont
des prodiges d'ignorance. ..ev.vvviinieniieiainaa... 190
XXL. Pourquoi les sciences cxactes fausseut souvent le juge-

ment et éloignent de la foi....ooovveviiiviera s 193
XXII. D¢ T'abus que l'on fail avjourd’hui des études scmntlﬁ-
fues, mathématiques et autres.....coeevevvsan.on.. . 200

XXIII. D'un autre abus dc I'éducation scientifique moderne, qui
est I'exees et le trop-plein. ... ovvvvviiiiieniiienae. 207
XXIV. Comment la certitude de la foi est absolue, raisounée ct
profondément scientifique....ocvveeiieniiiiaiiene.. 210
XXV. Quau dix-ncuvitine sitcle, U'Eglise n’exclut pas plus la
science que dans les temps passés...ooevviiinann. 246

LA LIBERTE

AU JeCtoUr. oo vt iiae i it iae i sieaess 227
- [. Sur quel terrain il est nécessaire de porter et de main-

tenir notre discussion..... G rrensaereesrasnsaa. 229



II.

[-[[.

Iv.

VI.

VII.
VIII.

IX.

X.

- XI.
XIL

XIlI.
XIv.

XV.
XYL

XVIL

XVIIL
XIX.
XX.
XXI.
XXIL.
XXIIL

XXIV.

TABLE.
Des divers sens du mot liberté; et d’abord, du libre
ﬂ?‘bitr@ IIIIII LI I T NI I I Y I A R S I L R Y B I B AN I
De la liberté contemplée dans son sccond scns, ¢'cst-
a-dive dans I'exercice intéricur du libre arbitre. ...

De la liberté contemplée dans les conditions extéricu-
res ot accidentelles de son développement.........
En quoi la licence différe de la liberté, .............

Pourquoi la possibilit¢ de faire lc mal n’enirc pour
rien dans la notion essentielle de la liberté parfaitc..
Si la liberté n'est que le respect des droits de chacun.
Pourquoi ct comment Ja libert¢ du libre-penseur est
tout I'opposé de la liberté, telle que I'entend I'figlise.
Comment, en cette matiere, on abusc perfidement des
mots pour s¢duire 1es 1Masses...vvevivarrarrasass
Comment, par son Eglise, Notre-Scigneur Jisus-Crrist
apporte au monde la vraic liberté............ cenn
Beau témoignage d'un de nos Evéques i ce sujet. ....
Decs préjugés déplorables qui courcnt Ie monde contre
Iamour de I'Eglisc pour 1a LbCrt€.oeveeeerreasas-
D¢ la vraie notion de l'antorité......covivvriniannnn
S'il est vrai que 'autorité cst I'cnnemic de la liberté. .
De la liberté de 'esprit humain dans la foi catholique.
Comment les prescriptions de Eglise, si astreignan-
tes cn apparence, ne font que garantiv notre liberte.
De la fausse autorité, qui cst I'cnnemic mortelle de la
liherté.....oovvunnn. Ceere e Ciacssistecaa
De la fausse auntorité ¢t des abus de pouvoir dans I'or-
dre religleux. i ovees ciiiriie it st
Du droit de chacun A la'liberté dans le service de Digu.
Dc la fausse autorité dans 'ordre civil.iovieerees ..
Des abus de pouvoir dans l'ordre civil et politique. ..
De la fausse autorité ct des abus de pouvoir dans la
SOCICLE domeStiqUE. v v v irieri i irioreienranainas
De la fausse liberté que le démon cherche a substituer
& la véritable..ovv i ciiiiiiinienenniieane
Quc la faussc liberté boulcverse tout et est un mal
nnIversel. ... s b fans eearaenaraas

491
232
235

237
239

243
247

244

283
288
292
204
297
300

304



XXVIL

XXVil.

XXVIIIL.

XXIX.
XAX.

XXXI.

XXXIL

NXXIILL
XXXIV.
XXXV.
XXXVL
XXXVIL.
XAXVIL
XXXIX.
XL.

XLI.

XLII.

XLIIIL.

TABLE.

. Combicn la fausse liberté, telle qu’on entend la prati-

quer aujourd’hui, est absurde et immorale en clic-

mémc ® " b =20 s re e * @ » @ ¢ " s 2884 Fs T oo [ B L I )
Que I'Eglise a condamné ct condamnc la [ausse llberte
SOUS t-Ol]tCS SOS fOI'H]CS % o ® g g nue>s LI BB I B B A ]

Des illusions que noumsscnt encore certains catholi-
qucs au sujet de ces erreurs et dc ces condarana-

1210703 R e r et ienas ‘e
Du venin de schisme et d’hérésie caché dans les doc-
trincs modernes, dites libérales........... ceerans

Que ccs erreurs ne sont, au fond, que de l'idéologie..
De la séduction qu’excreent, principalement sur la jeu-
nesse, les théories modernes sur la liberté.........
Que les erreurs libérales cherchent 4 s'insinuer jusque
dans les rangs du clergé......... bheeseean Ceeaaas
Pourquoi, dans une discussion séricuse sur la liberté,
le catholique-libéral ne pourra jamais tenir ni con-
tre le libre-penscur, ni contre le catholique.......
Quel est le caracterc dominant ct le grand deueil de
I'école catholique-libérale..... Ciesesasaecaneres
Sil'on pcut étre catholique en religion, ct libéral en
politique. .... Ceereieeaean
Que l¢ libéralisme catholique constituc la vraie force
des différents partis libéraux....oooviiiiviinnnne.
Comunent la liberté de tous est sauvegardée par I'u-
nion ct la subordination des trois pouvoirs........
Si le retour & I'itat chrétien cst vraiment une chi-
10103 JUPURR e
Des peuples prodigues ct de leur condition misérable.
Dc la thése et de 'hypothese, cn fait de liberté........
La thése et I'hypothese, en fait de liberté religicuse. .
La these ct I'hypothese, en [ait de libertés civiles et

politiques........ Cereeareens Chrreataresararaens
La thesc et 'hypotheése, rclativement au mariage ct &
la liberté de la famille....... e Ceesnanens .

La these et I'hypothése, cn fait de liberté d’enscigne-
ment et d’édueation.....vvoiiiiiiiiiia,

311

314

319

326
331

336

341

371

378
384
389

398

404

409

£12



XLIV.

XLV.

XLVL

XLVIII.

141 1 teasessiseeea

Curieux témoignage d'un des chefs de la libre-pensée

en faveur dcs associations religicuses,....... Ceoan

XLVII. La these et Vhypothise, en ce qui touche le pouvoir
coercitif de I'Eglise....... e eera e e

Saint Francois dc Sales en présence dc la thésc et de
I'hypothése...ocvierinennns et Geraars ves

XLIX.

L.

LI,

LII.

LIII.

TABLE.

La these et I'hypothese, pour la liberté de la presse..
La these et I'hypotheésc, en fait de hiberté d'associa-

Que les abus qui ont pu sc glisser dans l'cxercice du
pouvoir coercitif n’enlévent rien & sa légitimité. ...
La those et 'hypothése, touchant VEncychque et lo
Syllubus. .. ... fer ettt irttiersertaanenn Ceenan
Comment les Evéques espagnols ont admirablement
résumé fa doctrine catholique sur la tlitse et I'hypo-

thise, en fait de liberté........... Cerecanenenan .
Quela liberté de I'Eglise cst ce qu'il y a de plus sacré
=141 ) 3 - vhebans

Que la liberté de U'kglisc repose sur la liberté du

Saint-Siége et sur le maintien du pouvoir temporel..
53 17 L1t 1 G -
Appendice I...oiivaninen e
Appendice T vun e e it

FIN DE LA TABLE DU TOME CINQUIEME,

493
421

423

427

430

5306

440

b4k

446

435

459
470
480
483



