
ŒUVRES 
D E 

r 

DEUXIÈME SÉRIE 

TOME C I N Q U I È M E 

PARIS 
L I B R A I R I E S A I N T - J O S E P H 

T O L R A , L I B R A I R E - É D I T E U R 

112 bîS, RUE DE R E N N E S , 1 12 Us 

Traduction et reproduction réservées 





bsl
BSL 2010







É M I L E C O L I N — I M P R I M E R I E O E L A G N T 







AVIS DE L'ÉDITEUR. 

Cet opuscule a été composé en 1867. Depuis, les choses ont 
marché vite ; la lumière s'estfaite, et la secte maçonnique a jeté 
le masque. Aujourd'hui, elle avoue carrément qu'elle est ce 
qu'elle est, c'est-à-dire l'organisation antichrétienne de la Ré­
volution. 

Les colères qu'a suscitées et que suscite encore ce petit opus­
cule sont inimaginables ; elles se conçoivent parfaitement et, 
mieux que tous les raisonnements, elles prouvent la redoutable 
vérité des révélations faites ici au public. 

Quantité de francs-maçons en ont fait l'aveu. «L'auteur de ce 



4 AVIS DU L'ÉDITEUR, 

petit livre est bien informé », disait enlre autres , en 1868, un 

vioux franc-maçon de Tours . Et l 'un des chefs l e s plus enragés 

des loges de Marseille, revenu à la pratique de la Rel igion, dé­

clarait « qu'une des choses qui lui avai ent fait le plus d'impression 

était le petit livre de Mgr de S É G U R sur la Franc-Maçonnerie. Je 

l'ai lu, ajoutait-il, croyant y trouver une terrible exagération ; 

et au contraire, j e l'ai trouvé te l lement a u - d e s s o u s encore de la 

vérité , que j 'en ai été offrayé m o i - m ê m e , et j'ai senti le beso in 

de sortir de mon affreuse s i tuat ion. » 

DIEU aidant, cet opuscule a empêché grand nombre d'âmes 

d'êtro séduites ; et il a ouvert l e s yeux à beaucoup de pauvres 

dupes qui s'étaient laissé prendredans les filets du Grand-Orient. 

A Paris , dans une grande école du soir, fréquentée par plusieurs 

centaines d'ouvriers et de j eunes gens , p lus de c inquante , en un 

seul mois , onL été décidés par la lecture de ces quelques pages 

à quitter immédiatement l es loges où ils venaient de s'affilier. 

Dès son apparition, cotte brochure a été en levée avec une 

grande rapidité : en trois m o i s neuf édi t ions , c'est-à-diro près de 

trente mille exemplaires , o n t été écou lé s ; en m o i n s de cinq ans 

trente-s ix éditions, c 'est -à-dire près de cent v ingt mil le e x e m ­

plaires ; e t cela continue toujours. 

L'auteur a été prévenu secrètement , en 1860, que les arrière-

Loges l'avaient c o n d a m n é à mort , « Votre pet i t livre a fait un 

mal terrible à la Maçonnerie , lui d i t l ' inconnu qui venait le p r é ­

venir ; on vous a v o u é à la mort . Prenez garde à v o u s ; cela peut 

vous arriver demain, après-demain. » Puis , se reprenant : 

« Demain, répéta-t-il ; aujourd'hui peut-être . Vous avez fait du 

b i en à quelqu'un do m a famil le , ajouta-t- i l avec uno certaine 

é m o t i o n ; c'est pour cela que je v iens vous avertir. Maisne cher­

c h e z pas à en savoir davantage : je serais perdu m o i - m ê m e , e t 



AVIS DE L'ÉDITEUR. 5 

mon affaire serait bientôt faite. » — Preuve évidente que la 
Franc-Maçonnerie est , c o m m e e l l e n e ce s se de lo dire, u n e 
société de bienfaisance /... 

Les Francs-Maçons de Mgr de SÉGUR ont eu plusieurs tra­
ductions i ta l iennes ; on les a traduits éga lement en Al lemagne , 
en Angleterre , en Espagne, aux Etats-Unis, au Mexique, au 
Pérou, etc . 





L E S 

Dans cet opuscule, je ne m'occupe pas de la Franc-

Maçonnerie au point de vue politique, ni même au point 

de vue social; mon seul but est d'en faire comprendre les 

dangers au point de vue moral et religieux. 

Une propagande redoutable, qui s'accroît de jour en 

jour, et qui couvre comme d'un immense réseau, non 

seulement l 'Europe, mais le monde entier, rend de plus 

en plus nécessaires et la vigilance cl la lutte. Il n'est 

presque pas de diocèse où les Francs-Maçons ne soient 

organisés. D'après leurs derniers comptes rendus, ils 

sont plus de huit millions et comptent environ cinq mille 

Loges, sans compter les arrière-Loges. En France, 

le nombre des Francs-Maçons dépasse déjà seize cent 

mille ! 



8 LES FRANCS-MAÇONS. 

I 

Du nom de Franc-Maçon. 

En général, les noms expriment les choses. Ici c'est tout 

l'opposé : les Francs-Maçons ne sont ni francs ni maçons. 

Qu'ils ne soient pas maçons, il est inutile de le démontrer. 

Qu'ils ne soient pas francs, cela n'est pas moins clair, 

puisque leur société repose sur des initiations mystérieuses 

qu'ils ne doivent révéler à personne, sous peine do mort. 

Vis-à-vis des profanes^ les Francs-Maçons se donnent 

l'air d'être tout bonnement « une société bachique et phi­

lanthropique, mangeante, buvante, chantante et bienfai­

sante;» nous allons voir s'il n 'y a rien là-dessous. Ils ne 

sont pas plus innocents qu'ils ne sont maçons. 

Si par Franc-Maçon il faut entendre ft6re-Mâçon, le 

voile de l'association se soulève déjà quelque peu : libre 

de quelle liberté? Libre vis-à-vis de qui 1 Libre de quoi 

Faire connaître la Franc-Maçonnerie, c'est le meilleur 

moyen d'en préserver les gens de bien. J'offre donc cet 

opuscule populaire aux prêtres et aux catholiques zélés qui 

ont à cœur la sainte cause de l'Eglise et la conversation de 

la foi. Puisse-t-il les aider à préserver du feu beaucoup de 

pauvres papillons qui vont à la chandelle parce qu'ils ne 

savent pas qu'elle brûle ! 



LES FRÀNCS-MACONS. 9 

faire? Nous le verrons bientôt, et ce sont de terribles 

mystères. 

Ce nom bizarre de Franc-Maçon leur vient, paraît-il, 

d'Ecosse. Apres que le Pape Clément V et le roi de France 

Philippe le Bel eurent très justement aboli, au commen-

, cernent du quatorzième siècle, Tordre des Templiers (1), 

plusieurs de ces infâmes se sauvèrent en Ecosse, et là ils 

se constituèrent en société secrète, vouant une haine impla­

cable, une éternelle vengeance à la Papauté et à la royauté. 

Pour mieux déguiser leurs complots, ils s'affilièrent à des 

corporations de maçons, en prirent les insignes et l 'argot, 

et se répandirent plus lard sur toute l'Europe, à la faveur 

du protestantisme. Leur organisation définitive paraît dater 

des premières années du dix-huitième siècle (2). 

Pour jeter de la poudre aux yeux du vulgaire, ils pré­

tendirent remonter jusqu'au temple de Salomon, jusqu'à 

la tour de Babel, jusqu'au déluge, voirè même jusqu'au 

(1) Les chevaliers du Temple avaient été institués pour défendre la 
foi dans la Terre-Sainte. Ils se répandirent bientôt dans toute l'Europe 
et acquirent par leurs richesses une immense influence. Un de leurs 
premiers Grands-Maîtres se laissa séduire par les Turcs, et introduisit 
dans l'Ordre, avec des mœurs contre nature, des pratiques sacrilèges 
qui restèrent trop longtemps dans un profond secret- Philippe le Bel 
découvrit ces horribles mystères, etpressa vivement le pape Clément V 
de punir les Templiers et de supprimer leur Ordre. Le but principal 
de Philippe le Bel était la confiscation de leurs biens à son profit; 
celui du Pape fut l'intérêt de la foi, de là justice et des mœurs. Ce 
point historique est aujourd'hui un fait avéré. 

(2) Je ne veux pas dire pour cela que les Francs-Maçons aient hérité 
des horribles mœurs des Templiers; ce que je constate seulement, 
c'est la relation de famille qui semble exister entre les uns et les au­
tres. 



10 LES FRANCS-MAÇONS. 

paradis terrestre, et bon nombre de leurs adeptes furent 

assez naïfs pour croire à ces niaiseries. 

Qu'est-ce donc que la Franc-Maçonnerie? Comment de-

vient-on Franc-Maçon? Que se passe-t-il dans les Loges? 

Derrière les Loges il y a des Arrière-Loges, et qu'y 

fail-on? La Franc-Maçonnerie est-elle une institution 

louable, morale, religieuse ou du moins bienfaisante ? 

N'est-elle pas essentiellement anti-chrétienne, anti-catho­

lique? Est-elle puissante et agissante? Que veut-elle? 

Est-il permis de s'enrôler sous sa bannière mystérieuse ?... 

Nous allons répondre brièvement à ces graves ques­

tions (1 ) . Mais auparavant, établissons une distinction im­

portante. 

II 

Qu'il y a Franc-Maçon et Franc-Maçon. 

Il y a la Franc-Maçonnerie qui se voit plus ou moins, et 

la Franc-Maçonnerie qui ne se voit pas du tout, et les 

deux n'en font qu une : « La Maçonnerie est une, son 

point de départ est u n » , disait naguère un certain Frère 

Ragon, Tun des organes les plus accrédités de la secte (2). 

(1) Une grande partie de nos renseignements ont été puisés dans 
l'intéressant ouvrage de M. Alex, de Saint-Albin, intitulé: les Francs-
Maçons et les Sociétés secrètes. Nous y renvoyons les lecteurs qui vou­
draient étudier plus à fond cette importante matière. 

(2) Il a fait un livre qui a été, par l'ordre de la Loge chapitrale, 



LES FRANCS-MAÇONS. II 

À l a première appartient l'immense majoriLé d e s Francs-

Maçons. Sur les huit millions d'adeptes, « il n 'y a guère que 

cinq cent mille membres actifs ». C'est l'aveu formel 

échappe au journal le Monde Maçonnique, en son numéro 

• d'août 1866. 

Ces cinq cent mille sont les Maçons en activité de s e r ­

vice, les maçons d'élite; mais ce ne sont pas encore les 

^ Maçons des arrière-Loges, les Maçons scélérats, qui 

-savent ce qu'ils font, qui veulent délibérément dé truire 

le christianisme, l'Eglise et l a société, et qui, sous 

différents noms, composent ce qu'on appelle les sociétés 

secrètes. Ceux-là sont les chefs de la Révolution, qui veut, 

comme chacun sait, bouleverser le monde et substituer par 

toute la terre « les droits de l'homme aux droits et au règne 

de DIEU. » 

Les huit millions d'hommes initiés à la Maçonnerie exté­

rieure sont presque tous des menés, qui la plupart du temps 

ne savent où on les conduit. On se sert d'eux comme d'un 

dépôt où l'on choisit des recrues, comme de bonnes vaches 

à lait qu'on peut traire à volonté, comme des trompettes 

qui chantent partout les louanges delà Maçonnerie, déve­

loppent son influence, lui attirent des sympathies... et de 

l'argent. 

Orient de Nancy, l'objet « d'une réimpression officielle dite édition 
sacrée, à l'usage des Loges etdes Maçons seulement. » Ce F r . \ Ragon 
est un ancien vénérable. Le Grand-Orient, en approuvant ses écrits, 
a proclamé qu'ils contiennent la pure doctrine maçonnique. Nous le 
citerons souvent dans cet opuscule, comme une source authentique 
que l'ennemi ne peut désavouer. 



12 LES FRANCS-MAÇONS. 

Derrière cette multitude qui boit, qui chante et qui parle 

do morale, les vrais Maçons cachent merveilleusement tou­

tes leurs trames. 

Parmi les Francs-Maçons du dehors, il peut y avoir et il 

y a sans doute des gens honnêtes selon le monde, des 

cœurs généreux et dévoues qui seraient chrétiens s'ils 

connaissaient la Religion, mais que l'ignorance égare 

dans de fausses voies. Us se laissent prendre à des appa­

rences de fraternité et de bienfaisance, et s'indignent de 

bonne foi quand l'Eglise dénonce et flétrit l'Ordre maçon­

nique. 

Mais ce qui domine parmi les Maçons, ee sont les gros et 

petits bourgeois sans religion ; les Prudhomme, bonnes 

dupes qu'on mène par le bout du nez, et que flairent si bien 

tous les chefs de secte ; ces gens-là sont tout ébahis quand 

ils viennent à découvrir la profondeur de l'abîme qu'ils ont 

creusé de leurs propres mains. 

Ce sont encore les ambitieux, les avocats sans cause et 

sans conscience, les esprits faux, les révolutionnaires, les 

idéologues qui courent après l'inconnu, les philanthropes à 

la mode du jour : enfin, et surtout, les hommes de plaisir, 

qui ne demandentpas mieux que de moraliser soi-disant et 

de sauver le genre humain, en mangeant, en buvant et en 

chantant. Les militaires abondent dans la Franc-Maçonnerie 

et aussi les juifs et les cabaretiers ; à Paris seulement, 

près de deux mille cabaretiers fréquentent pieusement les 

Loges. 

Tout en accordant qu'il y a çà et là des gens de bien 

égarés dans les rangs de la Franc-Maçonnerie, nous serons 



LES FRANCS-MAÇONS. 13 

obligé d avouer, quand nous aurons pénétré dans leurs 

mystères, que s'il y en a il n'y en a guère. 

m 

Quel est le secret du recrutement habituel de la Franc-
Maçonnerie. 

On peut bien dire que c'est le secret du démon. Ecoutez 

plutôt et jugez. 

«L'essentiel, écrivait un des chefs occultes, surnommé 

«. Petit-Tigre, » l'essentiel est d'isoler l'homme de sa fa­

mille, et de lui en faire perdre les mœurs. 11 est assez dis­

posé, par la pente de son caractère, à. fuir les soins du mé­

nage, à courir après de faciles plaisirs et des joies défen­

dues. Il aime les longues causeries du café, l'oisiveté des 

spectacles. Entraînez-le, soutirez-le, donnez-lui une im­

portance quelconque, apprenez-lui discrètement à s'ennuyer 

de ses travaux journaliers, et par ce manège, après l'avoir 

séparé de sa femme et de ses enfants, après lui avoir mon­

tre combien sont pénibles tous les devoirs, vous lui incul­

quez le désir d'une autre existence. L'homme est né re­

belle; attisez ce désir de rébellion jusqu'à l'incendie, mais 

que l'incendie n'éclate pas. C'est une préparation à la 

grande œuvre que vous devez commencer. 

« Quand vous aurez insintié dans quelques âmes le dé­

goût de la famille et de la religion (Tun va presque toujours 



14 LES FRANCS-MAÇONS. 

à i a suite de l'autre) laissez tomber certains mots qui pro­

voqueront le désir d'être affilie à l'a Loge la plus voisine. 

Cette vanité du citadin ou du bourgeois de s'inféoder à i a 

Franc-Maçonnerie a quelque chose de si banal et de si uni­

versel, que je suis toujours en admiration devant la stu­

pidité humaine. Je m'étonne de ne pas voir le monde en­

tier frapper à la porte de tous les Vénérables, et demander 

à ces messieurs l 'honneur d'être l'un des ouvriers choisis 

pour la reconstruction du temple de Salomon. Le prestige 

de l'inconnu exerce sur les hommes une telle puis­

sance, que l'on se prépare avec tremblement aux fan­

tasmagoriques épreuves de l'initiation et du banquet 

fraternel. 

« Se trouver membre d'une Loge, se sentir, en dehors 

de sa femme et de ses enfants, appelé à garder un secret 

qu'on ne vous confie jamais, est pour certaines natures 

une volupté et une ambition (1) ». 

Qu'en dites-vous ? Quelle scélératesse ! 

Un autre Maçon, le F.". (2) Clavel, expose, bien qu'avec 

moins de cynisme, le môme honnête système de recru­

tement. Voici ses propres paroles ; il faut bénir DIEU de ce 

que ces impies nous livrent ainsi parfois le secret de leur 

conspiration : « La Franc-Maçonnerie, dit-on à ceux que 

l'on veut enrôler, est une institution philanthropique pro-

(1) Lettre à la vente piémontoise, 18 janvier 1822. 
(2) Ces trois points forment le triangle mystérieux, symbole du 

niveau égalitaire que la Franc-Maçonnerie entend prononcer sur tou­
tes les régions du globe, pour en faire disparaître toute religion et 
toute autorité qui n'émanent pas d'elle. 



LES FRANCS-MAÇONS. 

gressive dont les membres vivent en frères sous le niveau 

d'une douce égalité... Le Franc-Maçon est citoyen de l'u­

nivers: il n'existe aucun lieu où il ne rencontre des frères 

empressés a i e bien accueillir, sans qu'il ait besoin de leur 

être recommandé autrement que par son titre, de se faire 

connaître d'eux autrement que par les signes et les mots 

mystérieux adoptés par la grande famille des initiés. 

« Pour déterminer les curieux, on ajoute que la société 

conserve religieusement un secret qui n'est et ne peut être 

le partage que des seuls Francs-Maçons. 

« Pour décider les hommes de plaisir, on fait valoir les 

fréquents banquets où la bonne chère et les vins généreux 

excitent à la joie et resserrent les liens d'une fraternelle 

intimité. 

« Quant aux artisans et aux marchands, on leur dit que 

la Franc-Maçonnerie leur sera fructueuse, en étendant 

le cercle de leurs relations et de leurs pratiques. — Ainsi 

l'on a des arguments pour tous les penchants, pour toutes 

les vocations, pour toutes les intelligences-pour toutes les 

classes (i). » 

Lecteur honnête, encore une fois qu'en dites-vous? 

Pour compléter le tableau, nous pourrions ajouter : 

Quant aux chrétiens, pour ne pas les effaroucher, on les 

berne de belles paroles; on leur dit que la Franc-Ma­

çonnerie n'exclut aucune religion; qu'il y a môme des 

prêtres qui en font partie, etc. — Une bonne femme, 

mère de famille, n'est-elle pas venue un jour consulter 

(4) Histoire pittoresque de la Franc-Maçonnerie, p. 1 et 2. 



4G LES FRANCS-MAÇONS, 

un saint prêtre de m e s amis, et lui demander très sérieu­

sement s'il était vrai « que les PP. Dominicains fussent 

à la tète des Francs-Maçons, en France? On tourmente 

mon mari pour qu'il se fasse recevoir, ajouta-t-clle, et 

comme je m ' y oppose de tout mon pouvoir, on est venu 

me dire que les PP Dominicains étaient de cette société-là 

et qu'ils la dirigeaient. Est-ce bien vrai? » 

Tels sont les honnêtes secrets du recrutement de la 

Franc-Maçonnerie. 

f V 

Avec quel cérémonial on est fait Franc-Maçon. 

Quand une de ces « certaines natures » s'est laissé 

attraper à la glu d'un meneur quelconque, voici ce qui 

arrive. C'est aussi grotesque que coupable ; et ce n'est 

pas peu dire. 

Le premier grade de la Franc-Maçonnerie extérieure 

est le grade d1'Apprenti; le second, celui de Compagnon; 

le troisième, celui de Maître. Grade veut dire ici degré 

d'ascension vers la lumière. Bien entendu, nous autres 

chrétiens, hommes de foi et de bon s e n s , nous ne sommes 

que des profanes, voués a u x ténèbres. 

On se présente donc d'abord pour devenir Apprenti 

Maçon. Au jour f ixe pour l'admission, l'aspirant, « amené 

au local de la Loge par un Frère qu'il ne connaît pas », 

est introduit dans u n e chambre solitaire, où il trouve, 



LES FRANCS-MAÇONS. 17 

entre deux flambeaux, la Bible ouverte au premier cha­

pitre de saint Jean. — Pourquoi cela ? Un Maçon innocent 

répondra : « Parce que nous sommes des gens religieux 

et éclairés; » mais que répondrait un Maçon initié, un 

Maçon de ces arrière-Loges dont nous parlerons tout à 

l'heure, où Ton vous dit carrément qu'il n'y a pas d'au­

tre DIEU que la nature, et que le culte de la Maçonnerie 

s'adresse au soleil? 

On.laisse l'aspirant seul pendant quelques minutes : 

l'attente donne du piquant à la chose. On lui ôto ensuite 

ses vêlements ; on lui met à nu le coté gauche et le genou 

droit; on lui fait mettre un soulier en pantoufle (ce point 

est d'une immense importance) ; on lui enlève son cha­

peau, sonépoe (il doit en avoir une) et tout ce son métal,» 

c'est-à-dire son argent. On lui bande les veux, et on 

le conduit dans le « cab ine t . . . des réflexions ». On lui 

défend d'ôter son bandeau avant qu'il ait entendu frapper 

trois grands coups. On le laisse seul de nouveau, et 

quelque temps se jiassc dans l'attente inquiète que donne 

à cet imbécile cette suite de mystères. Enfin il entend 

le signal; il ote bien vile son bandeau : il se voit dans 

une salle tendue de noir, et sur les murs il lit, avec une 

joie facile à concevoir, des inscriptions encourageantes 

comme celles-ci : 

Si lues capable de dissimulation, tremble! on ira au 

fond de Ion cœur. — S i ton âme a senti l'effroi, ne va pas 

plus loin. — On pourra exiger de loi les plus grands 

sacrifices, même celui delà vie; es-tu prêt ci le faire? e t c . . 

Dans ce ce cabinet des réflexions » , le candidat est 



iS LES FRANCS-MAÇONS. 

obligé de faire son testament et de répondre par écrit 

aux trois questions suivantes : 

ce Quels sont les devoirs de l'homme envers DIEU ? » — 

« Quels sont ses devoirs envers ses semblables? » — 

ce Quels sont ses devoirs envers lui-même ? T> 

Puis, ce le F / * . Terrible » (sic) vient prendre avec la 

pointe d'une épéc le testament et les trois réponses, pour 

les portera la Loge. Dans l'argot franc-maçon, on appelle 

Loge les réunions des adeptes; le lieu de rassemblée 

s'appelle temple (réminiscence pieuse des Templiers et 

de leurs mystères) ; le président s'appelle Vénérable. 

Le F i v . Terrible apporte donc au Vénérable le testa­

ment et les réponses. Quelles que soient ces réponses, 

le candidat est toujours admis. Proudhon, l'athée, le 

blasphémateur, fut admis, et il venait de répondre : — 

« Justice à tous les hommes. » .— ce Dévouement à son 

pays. — Guerre à Dieu! » Il est vrai, c'était la Loge de la 

Sincérité, Parfaite Union et Constante Amitié. Une Loge 

si suave ne pouvait repousser un candidat si parfaitement 

sincère, si sincèrement parfait. 

Le F i v . Terrible revient au pauvre candidat, lui bande 

encore les yeux, et lui passe autour du cou une corde 

dont il tient le bout, pour le conduire ainsi à la porto 

du temple, où il le fait heurter trois fois avec force. Ceux 

qui sont dedans tachent de ne pas rire. 

Le temple est tendu de bleu, ce qui se passe là étant 

tout céleste. Un F r . • n o m m é Premier Surveillant, 

signale gravement au Vénérable ces coups frappés à la 

porte. Dialogue entre le Vénérable, .le Premier-Sur-



LES FRANCS-MAÇONS. i\) 

veillant et le F r . \ Terrible; après quoi le postulant est 

introduit dans le temple. Il y a deux colonnes, en­

tre lesquelles l'aspirant est amené , toujours la corde 

au cou. Le F . ' . Terrible lui appuie fraternellement la 

pointe de son épée sur le cœur, et l 'interrogatoire com­

mence. 

Le Vénérable, mettant ses lunettes sur son vénérable 

nez, dit d'une voix sombre, mais vénérable : « Que 

senlez-vous ? Que voyez-vous ? )> (questions indélicates 

vis-à-vis d'un pauvre diable qui a les yeux bandes et à 

qui Ton pique l 'estomac). 

Le postulant avec candeur : — « Je ne vois rien ; mais 

je sens la pointe d'une arme. » 

Le Vénérable. — ce Réfléchissez bien à la démarche 

que vous faites. Vous allez subir des épreuves terribles. 

Vous sentez-vous le courage de braver tous les dan­

gers auxquels vous pouvez être exposé ? » 

Le postulant, énergiquement : « Oui, monsieur ! » 

Le Vénérable, sans rire : — ce Alors je ne réponds plus 

de vous ! . . . F.". Terrible, entraînez ce profane hors du 

temple; et conduisez-le partout cm doit passer le mortel 

qui aspire à connaître nos secrets. » — Tout cela est 

textuel ainsi que tout ce qui va suivre. C'est tiré du 

Rituel maçonnique, réédité avec grand soin dans ces 

derniers temps. 

Aussitôt le Fr. \ Terrible lire la corde, entraine l'aspi­

rant, dont les yeux sont toujours bandés , le fait pirouet­

ter sur lui-même une demi-douzaine do fois dans une 

salle dite des Pas-Perdus; quand il le voit dérouté , il 



20 LES FRANCS-MAÇONS. 

le ramone finement dans la Loge, sans que le patient 

s'en doute. 

Attention ! les épreuves vont commencer. Ce serait lo 

martyre de Jocrisse, si ce n'était l'initiation à des choses 

détestables. 

V 

Première et terrible épreuve de l'Apprenti Maçon. 

Au milieu de la Loge est préparé un grand cadre, tendu 

de papier, comme les cerceaux que percent les écuyeres 

de nos cirques. Des Frères soutiennent le cadre, instru­

ment de la première épreuve. 

ce Que faut-il faire du profane? » demande le F i v . 

Terrible au Vénérable. Et le Vénérable : ce Introduisez-

le dans la caverne. » Deux Maçons saisissent aussitôt 

l'aspirant, le lancent de toutes leurs forces sur le cadre, 

et le papier livre passage en se déchirant. Deux autres 

Maçons reçoivent le patient, de l'autre côté, sur leurs 

bras entrelaces. On referme violemment les deux bat­

tants de la porte. On imite le bruit de verrous et de ser­

rures, et l'intelligent postulant peut se croire enfermé 

dans la fameuse caverne.. . Quelques instants se passent 

dans un silence profond; c'est le silence de la tombe! 

Tout à coup le Vénérable ( é t e rnue ) , tape un grand 

coup de maillet ('sur n'importe quo i ) , fait mettre à ge­

noux l'aspirant, et adresse une manière de prière au 

Patron de l'établissement qu'ils appellent « le Grand 



LES F R A N C S - M A Ç O N S . 2) 

Architecte de l'Univers. » La Maçonnerie est très-pro­

digue de ces espèces de pr ières; elle met le nom de DIEU 

à toute sauce. C'est une indigne hypocrisie; car nous 

verrons tout à l 'heure qu'en réalité la Franc-Maçon­

nerie est a thée , et a que le culte de la Nature est le but 

du Maçon. » comme ose le déclarer l'auteur sacré clans 

un de ses livres officiels 

Le Vénérable fait asseoir l 'aspirant, qui a toujours les 

yeux bandés , sur un siège hérisse de pointes ( pour 

plus grande commodité) et lui demande s'il persiste dans 

son noble dessein. Jocrisse répond majestueusement que 

oui. Suivent des questions morales et saugrenues, un 

discours pathétique du Vénérable sur les devoirs des 

Maçons, dont le premier, dit-il, ce est de garder un 

silence absolu sur les secrets de la Franc-Maçonnerie ». 

— Nous verrons bientôt si ces secrets sont en harmonie 

avec tout ce puéril cérémonial; et puis , pourquoi des 

secrets dans une société qui se dit uniquement bien­

faisante it philanthropique ? 

Ensuite commence une autre simagrée : le Vénérable 

demande à l'aspirant s'il est sincère et s'il peut en don­

ner sa parole d'honneur. Par son ordre ce le F . - . Sacri­

ficateur » conduit le patient ce à l'autel », et le fait boire 

à une coupe à pivot divisée en deux compartiments. 

« Si vous n'êtes pas sincère, dit le Vénérable, la douceur 

'de ce breuvage va se changer pour vous en un poison 

1 Le F r . \ Uagon, Cours philosophique et interprétatif des Initiations 

anciennes et modernes. 



22 LES FRANCS-MAÇONS. 

VI 

Les trois voyages : 
seconde épreuve de l'Apprenti Maçon. 

En voyant des millions d'hommes se soumettre depuis 

des siècles à ces humiliantes et soties pratiques, on est 

saisi d'une soi le de pitié; et avec le F . \ Petit-Tigre, 

« on est en admiration devant la stupidité humaine ». 

subtil. » Et au moyen du pivot, on lui fait boi re , sans 

qu'il s'aperçoive du tour, d'abord de l'eau claire, puis 

un breuvage amer. Il va sans dire qu'il a toujours les 

yeux bandés et qu'il fait la grimace. Aussitôt le Véné­

rable, qui est plus fin qu'il n'en a l'air, s 'exclame, en 

frappant un nouveau coup de maillet : ce Que vois-je, 

monsieur ? Que signifie cette altération subite de vos 

traits ? Le doux breuvage se serait-il déjà changé pour 

vous en poison ?... Qu'on éloigne le profane! » 

Le F.". Terrible ramène le postulant entre les deux 

colonnes. Et le Vénérable lui dit encore : « Si vous vou­

lez nous tromper, n'espérez pas y parvenir; mieux 

vaudrait vous retirer à l'instant ; vous êtes libre encore. 

La certitude que nous aurions de votre perfidie vous 

serait fatale, et il vous faudrait renoncer à revoir jamais 

la lumière du jour.F.m. Terrible, replacez ce profane sur 

la sellette des réflexions. » 

Si le postulant se décide à continuer, on passe à la 

seconde épreuve. 



LES FRANCS-MAÇONS. 23 

Si le démon ne s'en mêlait, pas un seul homme d'es­

prit ne pourrait se résigner à des fantasmagories aussi 

puériles que répugnantes au bon sens. On ne pourrait 

croire que des hommes doués de raison et qui posent 

tous plus ou moins en libres-penseurs, pratiquent ces 

rites absurdes, si la chose n'était pas absolument certaine, 

et si le rituel, imprimé par la secte, n'était là pour ren­

dre le doute impossible. 

Le premier voyage consiste à faire trois fois le tour de la 

Loge, organisée tout exprès pour cela. Le patient, toujours 

les yeux bandés, et conduit par le F . ' . Terrible, passe 

successivement sur des planchers mobiles qu i , posés 

sur des roulettes et hérissés d'aspérités, se dérobent 

sous ses p a s ; pu is , sur d'autres planchers à bascule, 

qui tout à coup fléchissent sous lui et semblent le 

laisser tomber dans un abîme. Puis, on lui fait monter 

les degrés de ce l'Échelle sans fin ; » s'il a envie de s'ar­

rêter, on lui crie de monter encore; jusqu'à ce qu'enfin 

parvenu (il le croit du moins) à une très-grande hau­

teur, on lui ordonne de se précipiter en bas . . . et il tombe 

d'une hauteur de trois piecls ! ! ! Pendant tout ce temps 

on simule (comme aux mélodrames de la Porte-Saint-

Martin) des bruits de vent, de grêle et de tonnerre , des 

cris d'enfants et un tintamarre épouvantable. Ainsi se 

termine le premier voyage. — En vérité, c'est trop 

bêle ! 

Le second lui ressemble et le troisième ressemble au 

second : même délicatesse de plaisanterie et mémo 

héroïsme de l'Apprenti conspirateur. Entre chaque 



62'f LES FRANCS-MAÇONS. 

voyage, le Vénérable fait semblant de douter de son 

courage. Il l 'engage à ne pas continuer, et l 'autre con­

tinue toujours. 

Au troisième voyage, toutefois, il y a du nouveau : 

comme à don Quichotte et à Sancho , eus. aussi les yeux 

bandés, sur le fameux cheval de bois, on passe sous 

le nez du malheureux aspirant je ne sais quelles flam­

mes soi-disant purificatoires : « Qu'il passe par les flam­

mes purificatoires, a crié le Vénéx'able, afin qu'il ne lui 

reste plus rien de profane ! » Et en effet, tandis que 

le postulant descend gravement les marches de l'Orient 

(c'est le lieu où siège le Vénérable) pour se rendre 

entre les deux colonnes, le F.*. Terrible l'enveloppe, 

à trois reprises différentes, de flammes produites par je 

ne sais quel gaz ou quelle poudre préparée dans ce 

but. 

Et penser que des hommes de tout âge, de toute 

condition, que des savants, des académiciens, des offi­

ciers, des généraux, des maréchaux de France, de 

hauts dignitaires, des pores de famille, des hommes 

do bonne compagnie ont passé par l à , y passent et 

y passeront encore! Cela confond, et c'est humiliant 

pour l'espèce humaine-

Biais nous n'avons pas fini, et le postulant n'est pas 

encore Maçon. 



LES FRANCS-MAÇONS. 

VII 

Les épreuves finales. 

ce Profane, dit le Vénéruble, vous avez été purifié 

par la terre, par l'air, par l'eau et par le feu. Je no 

saurais trop louer votre courage; qu'il ne vous aban­

donne pas cependant, car il vous reste encore des 

épreuves à subir. La Société dans laquelle vous désirez-

être admis exigera peut-être que vous versiez pour elle 

jusqu'à la dernière goutte de votre sang. Êles-vous prêt ? » 

— C'est pour la seconde fois qu'il est averti : pour être 

Franc-Maçon , il faut s'engager solennellement à tout ce 

que demanderont les intérêts de la Franc-Maçonnerie : 

il faut être prêt à sacrifier sa vie au premier signal. 

Sur la réponse affirmative du postulant, le Vénérable 

ajoute : ce Nous avons besoin de nous convaincre que ce 

n'est point là une vaine assurance. Voulez-vous qu'on 

vous ouvre la veine à l'instant même? » Le postulant 

ayant consenti, on lui pique tres-légèrement la saignée. 

On simule un jet de sang, et on lui fait tenir le bras en 

écharpe. 

Le Vénérable lui propose ensuite de lui imprimer sur 

la poitrine le sceau maçonnique, au moyen d'un fer 

chaud. L'aspirant y consent encore, et on applique sur 

sa poitrine ou le coté brûlant d'une bougie qu'on vient 

d'éteindre, ou un petit verre légèrement chauffé avec du 



20 LES FRANCS-MAÇONS. 

papier enflammé. Enfin, le postulant doit dire ù voix 

basse au a F . ' . Hospitalier » le chiffre de l'offrande 

qu'il veut faire pour les Maçons indigents. 

C'est la fin des fameuses épreuves. 

Le Vénérable adresse à l'aspirant une harangue bien 

sentie, le loue de son courage, dans ce st \ le spéciale­

ment emphatique et creux dont la Maçonnerie conserve 

religieusement le secret; et pour pr ix de son héroïsme, 

il ordonne au F r . \ Maître des cérémonies ce de l'initier 

au grade d'Apprenti, en lui apprenant à faire le pre­

mier pas dans l'angle d'un carré long ! ! ! Vous lui ferez 

faire les deux autres pas, ajoutc-t-il gravement, et vous 

le conduirez ensuite à l'autel des serments. » Les trois 

pas dans l'angle d'un carré long constituent en effet la 

marche d'Apprenti Maçon. La ce certaine nature » qui 

s'est laissé bander les yeux, piquer l'estomac, lancer à 

travers le papier dans la caverne, abreuver d'eau claire, 

q u i a glissé, sauté, etc., dans ses trois voyages, q u i a 

monté Véchclle sans fin et s'est héroïquement laissée choir 

dans un vide de trois pieds; qu'a purifiée la poudre em­

brasée, qui a versé son noble sang, qui a promis et en­

tendu de si belles choses, la « certaine nature » est donc 

enfin initiée à quelque chose de sérieux : on lui a appris 

a à faire trois pas dans l'angle d'un carre long! » 



LES FRANCS-MAÇONS. 27 

vin 

Le serment. 

Avant la prestation du serment, il y a encore une pe­

tite cérémonie. Le néophyte, les yeux, encore couverts 

du bandeau, est « conduit à l'autel des serments, » où 

il s'agenouille, pendant que le c< F r . \ Maître des céré­

monies » lui applique sur le sein gauche la pointe d'un 

compas'. Sur l'autel il y a une Bible ouverte, et sur la 

Bible une épée flamboyante. 

« Debout et à l 'ordre, mes Frères, s'écrie le Véné­

rable, le néophyte va prêter le serment redoutable. » Re­

doutable, en effet; pour le coup, la plaisanterie cesse et 

c'est de la vraie Franc-Maçonnerie. Tous les assistants 

se lèvent, tirent leurs épées, et le postulant prête le ser­

ment impie qu'on va lire : 

ce Je jure, au nom de l'Architecte suprême de tous les 

« mondes, de ne jamais révoler les secrets, les signes, 

« les attouchements, les paroles, les doctrines et lesusa-

« ges des Francs-Maçons, et de garder là-dessus un si­

te lence éternel. Je promets et jure à Dieu de n'en ja-

« mais rien trahir ni par la plume, ni par signes, ni 

ce par paroles, ni par gestes; de n'en jamais rien faire 

« écrire, ni lilhographicr, ni imprimer; de ne jamais rien 

c< publier de ce qui m'a été confié jusqu'à ce moment et 

te de ce qui le sera encore à l'avenir. Je m'engage et me 

(c soumets à la peine suivante si je manque à ma pa-



28 LES FttÀXCS-MÀ<;O.NS. 

ce rolc : Qu'on me brûle les lèvres avec un fer rouge , 

« qu'on me coupe la main, qu'on m'arrache la langue, 

« qu'on me tranche la gorge ; que mon cadavre soit pendu 

« dans une Loge pendant le travail de l'admission d'un 

« nouveau Frère, pour être la flétrissure de mon infide-

<c litô et l'effroi des autres; qu'on le brûle ensuite et 

ce qu'on en jette les cendres au vent, afin qu'il ne resle 

« plus aucune trace de la mémoire de ma trahison, 

ce Aussi vrai que Dieu m'aide et son saint Evangile. 

« Ainsi soit-il. » 

Ces malheureux mêlent ainsi le nom de DIEU et do 

l'Évangile à leurs serments détestables, et se livrent, 

pieds et poings liés, à une puissance occulte, qu'ils ne 

connaissent pas, qu'ils ne connaîtront jamais; qui leur 

ordonnera de tuer, et il faudra qu'ils tuent; qui leur or­

donnera de violer les lois divines et humaines, et s'ils 

n'obéissent pas, il faudra qu' i ls meurent! Un honnête 

homme, je ne dis pas un chrétien, mais un simple hon­

nête homme, dans l'acception la plus vulgaire de ce mot, 

peut-il, je le demande, prêter le serment de Franc-

Maçon ? 

Après le serment, le postulant est reconduit entre les 

deux colonnes. Tous les frères (quels frères!) viennent se 

ranger en cercle autour de lui et dirigent sur lui leurs 

épées nues , « de manière qu'il soit comme un centre 

d'où partiraient des rayons. » Le Maître des cérémonies, 

place derrière, s'apprête à lui enlever le bandeau, tandis 

qu'un autre Frère, placé devant, approche du nez de 

l'infortuné néophyte la lampe et la poudre inflammable 



LES F1UNCS-M.VÇ0NS. 2ii 

qui ont déjà servi pour les flammes purificatoires. C'est 

la jonglerie qui recommence. 

a Jugez-vous cet aspirant digne d'être admis parmi 

nous? » demande alors le A'énérable au F.*. Premier-

Surveillant. — a Oui, Vénérable, » répond l'autre. — 

te Que demandez-vous pour lui? —.La lumière. — » lit. 

le Vénérable, d'un ton solennel : « Que la lumière soit! » 

11 frappe trois grands coups de maillet. Au troisième 

coup, le bandeau tombe, la poudre s'enflamme, et le 

néophyte, ébloui.. . , n 'y voit plus que du fou. Puis il 

aperçoit, à son grand contentement, toutes les épées 

nues dirigées sur sa poitrine, et tous ses excellents 

Frères s'écrient à la fois : ce Que Dieu punisse de 

traître! » 

ce Ne craignez rien, mon frère, reprend le Vénérable; 

ne craignez rien des glaives qui sont tournés vers vous. 

Ils ne sont menaçants que pour les parjures. Si vous 

êtes fidèle à la Franc-Maçonnerie, comme nous avons 

sujet de l'espérer, ces glaives seront toujours prêts à 

vous défendre. Si, au contraire, vous veniez jamais à la 

trahir, aucun lieu de la terre ne vous offrirait un abri 

contre ces armes vengeresses. » 

Sur son ordre, on ramone le nouveau Frère à l 'autel; 

de nouveau on le fait mettre à genoux (devant qui? de­

vant quoi?); et le Vénérable, prenant sur l'autel (l'autel 

de qui?) l'epée flamboyante, en place la pointe sur la 

tôle du nouveau Frère, et lo consacre Apprenti Maçon, 

en lui disant ; « Au nom du grand Architecte de l'Uni­

vers, et en vertu des pouvoirs qui m'ont été confiés, je 



30 LES FRANCS-MAÇONS. 

vous crée et constitue Apprenti Maçon et membre de 

cette respectable Loge. » Puis, relevant le nouvel adepte, 

il le ceint d'un tablier de peau blanche, lui donne une 

paire de gants blancs, que le Maçon doit porter dans la Loge 

comme un emblème de son innocence ( ! ! ! ) , et, qu'il 

soit marié ou non, une paire de gants cle femme, qu'il 

doit « offrir à celle qu'il estimera le plus ». Nous ver­

rons bientôt qu'il y a des Franches-Maçonnes, et que le 

culte des femmes est loin d'être proscrit parmi ces purs 

enfants du « grand Architecte de tous les mondes ». 

Enfin, le Vénérable révèle au nouvel Apprenti les signes, 

mots dopasse, et secrets particuliers à son grade, et lui 

donne le triple baiser fraternel. — Je ne sais quels peu­

vent être ces secrets particuliers ; car, d'après le Rituel 

de la Logo-Mère des Ïrois-Globes (sic), il est dit expres­

sément que « Fon ne donne à l'Apprenti que des insi­

nuations, jamais une explication complète; parce que le 

plus pelit point ne saurait être entièrement expliqué et 

compris sans faire saisir tout l'ensemble. » 

Quoiqu'il en soit, l'initiation est proclamée; toute la 

Loge applaudit, et le nouveau Maçon, ayant repris ses 

habits, est installé u s a place. Le ce F.*. Orateur » lui 

adresse un discours qui termine cette fantasmagorie sa­

crilège. 



LES FRANCS-MAÇONS. 31 

I X 

Du grade de COMPAGNON, 
qui est le second grade maçonnique. 

Le second grade de la Franc-Maçonnerie extérieure est 

le grade de Compagnon Maçon. Quand un malheureux-

Apprenti est fatigué de ne rien apprendre, il espère cire 

initie à quelque chose en devenant Compagnon. Voici 

comment se passent les choses : 

L'Apprenti postulant n'a plus les yeux bandés, puis­

qu'il a demandé la lumière, et qu'on lui a jeté de la pou­

dre aux yeux; il vient frapper en Apprenti à la porte de 

la Loge Le Vénérable le fait entrer, l'interroge et lui or­

donne de faire cinq fois le lourde la Loge, accompagné 

du F i v . Maître des cérémonies. On appelle cela « les 

voyages mystérieux ». 

Puis ii lui fait taper trois fois avec un maillet sur une 

pierre brute (comprenne qui pourra). C'est ce qu'on 

nomme le dernier travail d'Apprenti. Le Vénérable lui 

explique soi-disant ce que signifie une étoile (lamboyan-

1 C'est-à-dire (du moins dans le rite écossais) deux coups frappés ra­
pidement et assez fort: et, après une petite pause, un troisième frappé 
plus doucement. — Le Compagnon frappe, de la même manière, d'a­
bord deux coups, puis un, puis encore deux. — Le Maître frappe trois 
fuis les coups de l'apprenti. — Le Vénérable, ou Maître de la Loge, 
frappe olympiquemcut un seul grand coup. C'est Jupiter qui tape. 



32 LES FRANCS-MAÇONS. 

te, peinte sur une toile qu'on a étendue par terre; il lui 

dit que c'est « le symbole de ce feu sacré, de cette por­

tion de lumière divine dont le grand Architecte de l'Uni­

vers a formé nos âmes » (ce qui est bel et bien une hé­

résie, et ce qui sent fort le panthéisme). Qu'il ait compris 

ou non, il est conduit à l'autel comme la première fois, 

et là, à genoux, il prèle de nouveau le serment de fidélité 

maçonnique, cet horrible serment condamné par les lois 

divines et humaines. 

11 est ensuite proclame Compagnon, aux applaudisse­

ments de la Loge, et conduit, non plus ce à Test, » 

comme à sa réception d'Apprenti, mais ce en tôle de la 

colonne du midi, » où il subit un nouveau discours 

du « F i v . Orateur ». 

Tout cela est tellement niais, qu'on aurait envie de se 

mettre en colère, plus encore que de rire. Et il y a en 

France seize cent mille individus, la plupart instruits et 

lettrés, qui ont passé par ces fourches caudincs des so­

ciétés secrètes! Et dans le monde entier il v en*a huit 

millions ! 

X 

Du troisième grade, 
qui est le grade De MAITRE MAÇON, 

Il s'agit toujours et uniquement de la Franc Maçonne­

rie extérieure : le grade de Maître Maçon est le troisième 

- et le dernier; car la dignité de Grand-Orient cl les autres 



LES FRANCS-MAÇONS. 33 

dignités accessoires qui composent le conseil extérieur 

de l'Ordre maçonnique ne sont pas des grades propre­

ment dits. C'est comme un général qui, pour être de­

venu Ministre de la guerre, n'est pas pour cela monté en 

g r a d e , il a une dignité, un commandement de plus; 

voilà tout. Ainsi le Maçon nommé Grand-Orient est un 

Maître Maçon comme tous les autres , quoiqu'il ait reçu 

le commandement extérieur de toutes les Loges d'une 

obédience. 

11 y a en effet dans la Franc-Maçonnerie plusieurs 

rites ou obédiences, qui ne diffèrent que par des nuances. 

En France, nous jouissons de trois rites maçonniques ; le 

rite du Grand-Orient de France, le rite écossais, qui a pour 

Grand-Maître un vieil académicien; et un troisième, 

que l'on nomme le rite Misraïm. Misraïm est le nom 

que la science cabalistique a donne de tout temps à un 

démon très-puissant et très-pervers. Le rite Misraïm se 

donne pour premier père le pieux Cham, fils maudit de 

Noé. 

Mais revenons à notre Compagnon qui brûle de passer 

Maître. Le cérémonial devient de plus en plus solennel. 

La Loge elle-même ne s'appelle plus Loge : on la 

nomme la chambre du milieu. Le céleste empire chinois 

s'appelle lui aussi Empire du milieu. Cette chambre du 

milieu donc est tendue de noir (en signe de lumière et 

de joie), avec des têtes de mort, des squelettes et 

des os en sautoir brodés en blanc, sans doute par les 

Maçonnes « qu'estiment le plus » les Maçons de ce mi­

lieu. 



34 LES FRANCS-MAÇONS. 

Une bougie de cire jaune (notez bien : j a u n e ) , pla­

cée à l'orient (pas à l'occident : tout serait p e r d u ) , et 

une lanterne sourde , formée d'une tête de mort qui ne 

laisse passer la lumière que par les ouvertures du fond 

des yeux, sont placés sur l'autel du Vénérable. Le Véné­

rable n'est plus vénérable du tout. Dans ce milieu très-

respectable, il s'appelle désormais le « Très-Respectable 

de la chambre du milieu ». Cette « chambre du milieu » 

et son Très-Respectable sont éclairés en proportion de 

leurs besoins p a r l a bougie jaune et la lanterne tête de 

mort. Au milieu de ce la chambre du milieu, » quand on 

a de bons yeux, on distingue (ô joies pures de la Franc-

Maçonnerie! ) un cercueil! Oui, un cercueil, un vrai cer­

cueil; et ce cercueil renferme soit un Maçon, soit un 

mannequin (peu importe); d'après le F r . \ Clavel, « ce 

doit être le dernier Maître reçu ». Le Rituel ne dit pas 

s i , dans son cercueil, ce dernier Maître trouve la 

plaisanterie à son goût. Je crois qu'il aimerait mieux être 

Très-Respectable. 

Pour le consoler, on lui met une équerre sur la tète, 

un compas ouvert sur les pieds, et au-dessusdelui , une 

branche d'acacia (sans doute pour le préserver du serein). 

Tous les Fr.*. Maîtres sont habillés, non pas de jaune, 

mais de noir; dans les Loges les plus gaies, ils portent 

un tablier noir avec une tête de mort artistement brodée 

sur les jambes. Enfin, pour les compléter, ils ont tous , 

de l'épaule gauche à la hanche droite, un grand 

cordon bleu, où sont brodés le soleil , la lune et les 

étoiles. 



LES FRANCS-MAÇONS. 3Ii 

Et savez-vous pourquoi ils sont affublés ainsi dans 

leur « chambre du milieu » ? Écoutez le Très-Respectable : 

« Dans quel dessein nous assemblons-nous? » deman-

de-t-il. ce C'est pour retrouver la parole du Maître qui 

est perdue , » lui répond gravement le F r . \ Premier-Sur­

veillant. Le Très-Respectable ordonne alors qu'on cher­

che « la parole ». 11 paraît que chacun la sait puisqu'on 

la demande à chacun, et que de la part de tous on la 

lui rapporte. <sc Quel âge avez-vous? » demande le Très* 

Respectable au F r . \ Premier-Surveillant. — «Sept ans, » 

répond ingénument celui-ci, on ne sait pourquoi. Un 

Maître Maçon a toujours sept ans : c'est l'âge de la can­

deur. — « Quelle heure est-il? » reprend le Respectable. 

— ce Midi bien sonné, » dit l 'autre. Après plusieurs 

questions et réponses non moins profondes, on entend 

frapper à la porte, à la manière des Compagnons : Toc-toc, 

toc, toc-toc. C'est notre Compagnon Maçon qui se pré­

sente. Il a les pieds n u s , le bras gauche n u , le sein 

gauche nu ; au bras droit de l'ingénu pend majestueuse­

ment une équerre ; et autour de sa taille estime corde qui 

fait trois tours; le bout de la corde est tenu par le F r . \ 

Expert , dans le rite du Grand-Orient de France; par le 

F i v . Maître des cérémonies, dans le rite écossais; par le 

Premier-Diacre, dans les Loges anglaises et américaines. 

Dans le rite Misraïm, il doit être tenu par le diable 

en .personne. Dans cet accoutrement, le Compagnon ré­

cipiendaire frappe donc à la porte, et une scène impaya­

ble commence. 

ce A ce bruit, dit le F . ' . Clavel, à ce bruit l'assemblée 



36 LES FRANCS-MAÇONS. 

s'émeut. » Il y a de quoi. D'une voix altérée, le F r . \ 

Premier-Surveillant s'écrie : « Très-Respectable, un Com­

pagnon vient de frapper à la porte. » — ce Voyez... ce 

que veut. . . ce Compagnon, » répond avec une émotion 

bien naturelle le Respectable. 

On va aux informations, et comme on sait tout d'a­

vance, l'affaire n'est pas très-compliquée. « Pourquoi le 

Maître des cérémonies vient-il troubler notre douleur? dit 

d'un ton lugubre le Très-Respectable. Ce Compagnon ne 

serait-il pas un de ces misérables que le ciel livre à 

notre vengeance? Fr.*. Expert, armez-vous et emparez-

vous de ce Compagnon. Visitez-le et assurez-vous s'il 

n'existe sur lui aucune trace de sa complicité dans le 

crime qui a été commis. » Ce crime est soi-disant le 

meurtre de l'Architecte Adoniram, mis à mort par trois 

Compagnons, pendant qu'il dirigeait les travaux du 

temple de Salomon; en réali té, c'est l'exécution des 

Templiers, aïeux spirituels des Francs-Maçons. 

L'expert arrache le tablier du Compagnon ; et pen­

dant que celui-ci reste à la porte, fraternellement gardé 

par quatre Frères armés jusqu'aux dents, il revient au 

Très-Respectable, et lui dit très-respectueusement.: <c Très-

Respectable, je n'ai rien trouvé sur le Compagnon qui 

indique qu'il ait commis un meurtre. Ses vêtements sont 

blancs, ses mains sont pu re s , et ce ' tablier que je vous 

apporte est sans tache. » 

Le Très-Respectable feint de n'être pas convaincu. 

« Vénérables F r . d i t - i l , veuille le pressentiment qui 

m'agite, etc. Ne faudrait-il pas l ' interroger? » Tous les 



LES FRANCS-MAÇONS. 37 

Frères baissent leurs têtes de Maçons, en signe d'assen­

timent, et comme le Très-Respectable apprend du F r . • . 

Expert que le Compagnon sait le mot de passe, il s'écrie, 

frappé de stupeur : « Le mot de passe! , . , comment peut-

il le connaître? Oh !. . . Ce ne peut être que par suite de 

son crime. » Aussitôt, nouvelle perquisition dans toutes 

les poches, dans tous les coins et recoins du Compagnon, 

qui est toujours là, à moitié nu comme Marlborough 

entre ses quatre-z-officiers. 

Pendant tout ce temps-là, l'infortuné Maître dernier 

reçu se morfond dans son cercueil, et réfléchit tout à son 

aise sur la profondeur des cérémonies maçonniques. 

Comme c'est un peu long, il a du prendre ses précautions 

d'avance. 

Le F . ' . Expert visite le Compagnon. Il regarde sa main 

droite : ce Grands dieux ! qu'ai-jo vu! » s'écrie-t-il avec 

terreur, en faisant semblant d'apercevoir quelque chose. 

« Parle, malheureux ? Avoue ton crime. Comment donne­

ras-tu le mot de passe? Qui a pu te le communiquer? » 

L'innocent Compagnon répond avec une sérénité 

parfaite : ce Le mot de passe ? je ne le connais pas. 

Mon conducteur le donnera pour moi. » C'est alors 

qu'il est introduit, à reculons, jusqu'au milieu de la 

ce Chambre du milieu; » et, arrivé auprès du cercueil, on 

lui fait faire volte-face, et il aperçoit le dit cercueil avec 

le Maître dernier reçu qui fait le mort. 

Le Très-Respectable lui explique comme quoi ils sont 

tous occupés à pleurer leur très-respectable Maître Ado-

niram, méchamment tué par trois Compagnons (il y a 



38 LES FRANCS-MAÇONS. 

environ mille huit cent soixante a n s ) , et il lui montre 

le pauvre Maître dernier reçu couché dans le cercueil. 

Le Compagnon déclare, bien entendu, qu'il n'a pas tué le 

Maître Àdoniram; et le Très-Respectable, très-satisfait 

de cette justification, ordonne, pour la peine, qu'on le 

fasse « voyager ». On connaît ces ridicules voyages : ce­

lui-ci ne diffère dos autres que par T accompagnement fra­

ternel des quatre Maçons armés. Le F r . \ Expert suit le 

voyageur et le tient en laisse par le bout de la corde. Re­

venu de ses ce voyages^ » le Compagnon est reçu Maître; 

il prête serment à genoux , les deux pointes d'un com­

pas ouvert appliqués sur sa poitrine. Il est conduit « h 

l'Occident, » d'où il est ramené ce a l 'Orient; » c'est la 

marche mystérieuse du grade de Maître. » 

Cette « inarche mystérieuse » donne au Frère mort le 

temps do sortir sans bruit du cercueil ; et quand le réci­

piendaire s'en approche, la place est vide. Le Très-Respec­

table descend de son trône, car il a un trône ; et tous les 

Frères se rangent autour du cercueil. Ici commence le récit 

lamentable du soi-disant assassinat du respectable Maitrp 

Àdoniram par les trois Compagnons jaloux, Jubélas, Ju-

bélos, Juhélum ; le Très-Respectable s'interrompt trois 

fois, pour laisser au Fr. ' . Premier-Surveillant le loisir de 

frapper le nouveau Maître comme Àdoniram a été frap­

pé par ses trois meurtriers; d'abord au cou, avec une rè­

gle de fer ; puis au cœur, avec une équerre ; enfin au front, 

avec un maillet. Après quoi, deux Frères s'emparent de 

l'Àcloniram fictif, et retendent dans le cercueil comme 

s'il était mort. Les assistants font semblant ch chercher 



LES FRANCS-MAÇONS. 30 

leur cher Maître Àdoniram ; après de pénibles recherches 

de l'Orient à l'Occident et de l'Occident à l'Orient, ils le 

trouvent, grâce à labranchc d'acacia qui leur indique où 

est son cadavre. Le Très-Respectable déclare qu'il est 

en pourri ture, et dit ; Mac Benac, c'est-à-dire la chair 

quitte les os. (Tout cela est d'une gaieté folle.) Le susdit 

Très-Respectable tire du cercueil le soi-disant mort, lui 

pose la main gauche sur l'épaule gauche, et lui dit à 

l'oreille droite iMac, et à l'oreille gauche : Behac, paroles 

qui inondent le ressuscité de lumière et de consolations. 

Les Frères, avec leurs tabliers noirs et leurs têtes de 

mort, à la lumière de la bougie jaune et de la tête de 

mort transformée en lanterne, éclatent en chants joyeux. 

Le F r . \ nouveau Maître renouvelle le serment « de ne 

rien révéler à des Frères inférieurs ni à des profanes », 

et on lui donne l'initiation, c'est-à-dire le catéchisme ma­

çonnique et le signe deMaître. On fait ce signe en fermant 

quatre doigts de la main droite, en posant le pouce sur le 

ventre, de manière à former un angle, tandis qu'on tient 

le revers de la main gauche devant les yeux, le pouce en 

bas. Le Catéchisme des Maîtres appelle ce signe le signe 

d'horreur, « parce qu'il signifie l'horreur dont les Maîtres 

furent saisis quand ils aperçurent le cadavre d'Àdoni-

ram ». 

Cette sombre jonglerie est le cérémonial d'initiation 

au troisième et dernier grade de la Franc-Maçonnerie 

extérieure. Cela sent déjà de loin la conspiration et la 

société secrète; e t l'on comprend combien facilement cet 

innombrable public des Loges sert de recrues à la Franc-



40 LES FRANCS-MAÇONS. 

X I 

Des hauts grades de la Franc-Maçonnerie. 

On appelle ainsi une quantité d'initiations, souvent in­

dépendantes les unes des autres, qui varient selon les 

lieux et les pays, dont plusieurs sont récentes, dont d'au­

tres n'existent plus. II y a des Maçons qui les renient, 

entre autres la plupart des chefs de la Maçonnerie exté­

rieure. D'autres les reconnaissent, les louent et s'y enga­

gent, sans pour cela faire partie de la Franc-Maçonnerie 

occulte ni des sociétés secrètes proprement dites. 

Les hauts grades sont comme une efQorescence de plus 

en plus secrète et impie de la Franc-Maçonnerie commu­

ne, une initiation plus avancée, mais toujours incomplète, 

à ce qu'on pourrait appeler l'âme de la Maçonnerie, 

c'est-à-dire au but final de ses complots. Ce but final, 

c'est la destruction universelle de toute royauté et do 

toute religion ; c'est la révolte universelle du monde con-

Maçonnerie occulte, aux meneurs des sociétés secrè­

tes. — Nous verrons de quelles grossières impiétés se 

composent les mystères que Ton découvre en ce moment 

au nouveau Maître. C'est du matérialisme tout pur . 

Aussi peut-on le dire hardiment : tout dupes qu'ils 

peuvent être, les Francs-Maçons, Apprentis, Compa­

gnons et Maîtres sont de grands coupables, de grands 

imprudents et de grands nigauds. 



LES FRANCS-MAÇONS. 41 

tre DIEU et contre son Christ; c'est Satan et l'homme qui 

veulent régner clans le monde, à la place cle DIEU et de son 

Christ. On a surpris une partie do ce secret infernal, et 

les Francs-Macons demi-honnêtes le nient vainement. 

c< Le but de l'Ordre doit rester son premier secret, di­

sait en 177-4 la Grande ;Loge d'Allemagne ; le monde n'est 

pas assez robuste pour en supporter la révélation. » 

Il paraît même que les Maçons non plus, môme ceux 

des hauts grades, ne sont « pas encore assez robustes » ; 

car à l'initiation d'un des grades élevés du rite écossais, 

le Maître de la Loge dit au candidat : <c Par ce grade, un 

mur épais s'élève entre nous et les profanes, et même 

entre plusieurs d'entre nous... Ce que vous avez appris 

jusqu'à ce jour n'est rien en comparaison des secrets qui 

vous seront certainement révélés dans la suite.. . Le soin 

que nous prenons de nous cacher à nos frères mêmes a dû 

vous donner des notions dignes de la chose 1 » (vrai 

.style de maçon) . 

Dans tous les rites maçonniques ensemble, il y a, dit-

on, près de mille grades. Dans le rite du G i v . Or.- . , 

on en voit apparaître trente-trois; dans le rite écossais, 

trente-trois aussi, bien qu'on n'en confère ordinairement 

que sept : les autres sont sans doute trop sublimes, et 

l'excès de lumière ferait mal aux yeux. Le rite Misraïm 

paraît s 'arrêter au numéro 100 : c'est sans doute là 

qu'on voit le plus clair. 

Il est à noter que, par la grâce de DIEU, toutes les bran-

1 Réception au grade d'Ancien. Rituel do la Logc-Mùre des Trois 

Globes. 



42 LES FRANCS-MAÇONS. 

XII 

Du haut grade de JUGE-PHILOSOPHE 
GRAND-COMMANDEUR INCONNU. 

Dans la réception du Juge-Philosophe Grand-Com­

mandeur Inconnu, on révèle crûment à l'adepte le sens 

véritable et pralique.de la légende d'Àdoniram : ces pa­

roles sont rapportées textuellement par le F r . \ Ragon, 

dans son livre de VOrthodoxie Maçonnique : « Les grades 

par lesquels vous avez passé, dit le Maître cle la Loge, 

ne vous portent-ils pas à faire une juste application delà 

mort d'Adoniram, à la fin tragique et funeste de Jacques 

Molay, Juge-Philosophe, Grand-Commandeur de l 'Ordre? 

Votre cœur ne s'esl-il pas préparé à la vengeance,, et ne 

ressentez-vous pas l'implacable haine que nous avons ju-

ches de l'arbre maçonnique se détestent fraternellement 

les unes les autres. Leurs divisions font notre salut. Il en 

est de la Franc-Maçonnerie comme du protestantisme : il 

y a unité de nom et do haine, mais division à l'infini 

entre toutes les sectes de la Secte. La division est le carac­

tère des œuvres de Satan, parce que l'unité ne subsiste 

que dans la vérité et dans la charité. 

Les plus connus des hauts grades semblent être ceux 

de Juge-Philosophe Grand-Commandeur Inconnu, d'Élu, 

d'Ancien, de Chevalier de Saint-André ; de Chevalier du 

Soleil, de Chevalier Kadosch et de Rose-Croix. 

http://pralique.de


LES FRANCS-MAÇONS. 43 

rée aux trois traîtres sur lesquels nous devons venger la 

mort de Jacques Molay ? Voilà, mon Frère, la VRAIE MAÇON­

NERIE, telle qu'elle nous a été transmise. » — En pratique 

ces trois traîtres sont : d'abord le Pape, el, avec lui, 

toute l'Église, tout le christianisme, tout l'ordre reli­

gieux; puis le Roij et, avec lui, toute la société civile et 

tous les gouvernements; enfin la force militaire, qui a 

remplacé les anciens Ordres religieux militaires, voués à 

la défense de la foi. 

On laisse déjà entrevoir à l 'adepte que la doctrine fon­

damentale de la Franc-Maconnerie est l'athéisme ou le 

culte du Dieu-Nature. « Sachez vous asseoir, lui dit-on, 

au milieu d'hommes dont la bravoure et les bonnes 

mœurs (?) sont toute la doctrine. Cette doctrine est la 

règle que nous impose noire constitution. » — La bra­

voure, c'est la volonté sauvage et aveugle qui fera tout 

entreprendre, même le crime et le meur t re ; les bonnes 

mœurs, c'est l'obéissance aux instincts de la nature. Toul 

à l'heure nous en verrons des échantillons. 

Enfin, l'on ajoute: <c Vous voilà maintenant placé au 

niveau des zélés Maçons qui se dévouèrent a nous pour la 

vengeance commune. Cachez soigneusement au vulgaire 

la haute destinée qui vous est réservée... Vous êtes 

maintenant, mon Frère, au rang des élus appelés pour 

accomplir le grand œuvre... Amen! » 

Après le pieux discours, le Maître de la Loge remet 

au nouveau F r . \ Juge-Philosophe Grand-Commandeur 

Inconnu l'insigne de son haut grade, avec l'indication de 

son travail spécial. L'insigne, le « bijou » de l 'adepte, 



44 LES FRANCS-MAÇONS. 

c'est an poignard; et son travail, c'est la vengeance. — 

Est-ce clair? 

XIII 

Bu haut grade de CHEVALIER-KADOSCH. 

Je ne sais pas pourquoi les Chevaliers-Kadosch s'apel-

lent Chevaliers-Kadosch : Kadosch, en effet, veut dire 

saint. Leur initiation est assaisonnée du fumet le plus 

vif de sang, de meurtre, de vengeance, de révolte et 

d'impiété. 

Quand Louis-Philippe-Égalité (le seul des Grands-

Orients de France qui ait été admis dans les secrets téné­

breux de « la vraie Maçonnerie » ) fut initié au grade de 

Chevalier-Kadosch, on le fit s'étendre à terre comme un 

mor t , et là renouveler tous les serments qu'il avait déjà 

prêtés dans les grades inférieurs; puis, on lui mit un 

poignard à la main et on lui ordonna d'aller frapper un 

mannequin couronné, placé-dans un coin de la salle, au­

près d'un squelette... Une liqueur couleur de sang jaillit 

de la plaie sur le candidat et inonda le pave. Il reçut de 

plus Tordre de couper la tète de cette Ggure, de la tenir 

élevée dans la main droite et de garder le poignard teint 

de sang dans la main gauche; ce qu'il fit. Alors on lui 

apprit que les ossements qu'il voyait là étaient ceux de 

Jacques Molay, Grand-Maitre de l'Ordre des Templiers, 

et que l'homme dont il venait de répandre le sang et dont 

il tenait la tète ensanglantée dans la main droite, était 



LES FRANCS-MAÇONS. 43 

Philippe le Bel, roi de France *. » — On comprend que 

Philippe le Bel étant mort depuis près de cinq cents ans, 

ce n'est pas à sa personne que s'adressait le vœu de 

meurtre et de vengeance, mais bien à sa royauté. Aussi 

le nouveau Kadosch, en fidèle Chevalier, fut-il un des 

principaux assassins de Louis XVI. Presque tous les r é ­

gicides de la Convention étaient Francs-Maçons. 

Le Rituel maçonnique dit expressément que le nouvel 

élu doit venger la condamnation de Jacques Molay a soit 

fîgurativement sur les auteurs de son supplice, soit im­

plicitement sur qui de droit. » — « Qui connaissez-vous? » 

lui demande-t-on. — « Deux abominables. » — « Nom­

mez-les. » — <c Philippe le Bel et Bertrand de Goth » 

(le Pape Clément V ) . 

D'après le F . ' . Ragon, « Fauteur sacré, » ce ne serait 

plus seulement un mannequin couronné, que doit frap­

per le chevalier Kadosch le jour de son initiation, c'est, 

un serpent à trois tètes, dont la première porte une tiare 

ou une clef, la seconde une couronne, la troisième un 

glaive : symbole de la Papauté, de la Royauté et de la 

Force Militaire, qui se sont réunies pour détruire l'Ordre 

des Templiers. « Ce serpent à triple téte désigne le mau­

vais principe, dit le même F r . \ Ragon 2 . » 

Le secret de la secte perce de plus en plus. 

1 Montj oie, Histoire de la conjuration de Loms-Fhihppe d'Orléans-

Égalité. 
2 Cours philosophique et interprétatif des Initiations anciennes et mo­

dernes, p. 388. 



40 L E S F R A L N C S - M A Ç O N S 

XIV 

Du haut grade de ROSE-CROIX. 

À la réception d'un Rose-Croix, le chef de la Loge n'est 

plus .Vénérable, ni Très-Respectable; il s'appelle c< Très-

Sage et Parfait Maître, » et tous les officiers de la Loge 

sont des « Très-Puissants et Parfaits ». La perfection est 

le caractère distinctif de ce grade ; mais no confondons 

p a s : c'est la perfection maçonnique. 

Le candidat est, entre autres choses, interrogé sur le 

sens de la célèbre inscription : INRI, qui fut placée par 

Pilate sur la croix de Noire-Seigneur JÉSUS-CHRIST. Chez 

les Maçons cela ne signifie pas JÉSUS de Nazareth, Roi des 

Juifs; cela veut dire, blasphème ignoble! « que le Juif 

Jésus de Nazareth fut conduit par le Juif Raphaël1, en 

Judée, pour y être justement puni de ses crimes. » Dès 

que le candidat a donné au ce Très-Sage » cette interpré­

tation sacrilège, le oc Très-Sage» s 'écrie: <c Mes Frères, 

la parole est retrouvée ! » — Ainsi ce la parole, » le secret 

des grades avancés de la Franc-Maçonnerie, c'est la 

haine de JÉSUS-CHRIST. 

Dans les légendes maçonniques, Notre-Scigncur, en sa 

qualité de descendant du roi Salomon, expie justement 

1 Qu'est-ce que ce Juif Raphaël? Serait-ce, par hasard, le traître 
Judas, si sympathique au F r . \ Renan ? 



LES FlUNCS-MAÇOiNS. kl 

sur la croix le soi-disant meurtre d'Adoniram par Salo­

mon, jaloux de son architecte. Adoniram est soi-disant 

le descendant de Caïn, soi-disant fils de Lucifer et d'Eve; 
et la lutte actuelle de la Révolution et de la Maçonnerie 

contre l'Église et la royauté n ?est qu 'une suite logique 

et fatale d'une lutte qui commença au paradis terrestre : 

la lutte de Lucifer, de Caïn son fils, d'Adoniram son 

descendant, et de toute une race supérieure, qui a reçu 

le don de la science, de la lumière et de la vraie ver tu; 

contre DIEU , contre Adam, Abel, Salomon, contre JÉSUS, 

et contre la race inférieure des enfants d'Adam, per­

sonnifiée dans les prêtres et dans les rois ; cette seconde 

race a pour caractère la force aveugle, la tyrannie et 

l'ignorance. D ' après les Maçons, DIEU est jaloux de 

Lucifer et le persécute; Caïn est le persécuté d'Adam et 

d'Àbel, etc. C'est le sens-dessus-dessous; c'est la contre-

vérité; c'est l'apothéose de la révolte et le crucifiement 

de la Vérité et du Bien; en un mot, c'est la Révolution, 

qui, clans sa doctrine fondamentale, est essentiellement 

antichrélienne, athée, satanique. 

Quelque avancés que puissent être dans la connaissance 

du secret de la Maçonnerie tous les Frères des hauts 

grades, il faut reconnaître néanmoins qu'ilç ne sont pas 

encore sortis ce de l 'antichambre mal éclairée, » comme 

disait le Petit-Tigre; ils ne sont encore Maçons qu 'en 

herbe et en fleurs. Le fruit est caché plus avant dans 

les sombres profondeurs de la secte. C'est ce qu'un prêtre 

disait un jour à une espèce d'honnête homme à vue 

courte, promu depuis bien des années au grade de Rose-



48 LES FRANCS-MAÇONS. 

1 L'abbé Bamid, le Jacobinisme dévoile, tome H, p. 312 et suiv. 

Croix. Ce pauvre homme ne voyait dans le cérémonial 

des Loges que des momeries historiques. « Il n'épargnait 

rien, racontait ce prêtre 1 , pour me donner une meilleure 

idée d'une société dans laquelle il se glorifiait d'avoir 

exercé des fonctions importantes. Il voulait absolument 

me convertir à la Maçonnerie. Je savais qu'il ne lui 

restait plus qu 'un 'pas à faire pour arriver au point où 

le voile se déchire, où il n'est plus possible de se faire 

illusion sur le but ultérieur des arrière-adeptes. Pour 

me convaincre, il voulut aller jusque-là. 

<t Très-peu de jours après, jo le vois entrer chez moi 

dans un état impossible à dépeindre, <c Oh, mon cher -

ami, mon cher ami! s'écriait-il, que vous aviez bien rai­

son! . . . Ah! que vous aviez raison ! Où élais-jc, mon DIEU! 

où étais-je? » Il s'assit ou plutôt tomba sur un siège, ne 

pouvant que répéter : ce Où étais-je, où étais-je? Ah! 

que vous aviez bien raison ! » J'aurais voulu qu'il 

m'apprît quelques-uns des détails que j ' ignorais encore. 

Il se contenta de répondre : A VOUS aviez raison^ mais 

c'est tout ce que je puis vous dire. » Il ajouta cependant 

que s'il acceptait ce qu'on lui proposait, il réparerait sa 

fortune ruinée par la révolution. « Si je veux, me dit-il, 

partir pour Londres, pour Bruxelles, pour Constantinople, 

ou pour toute autre ville à mon choix, ni ma femme, ni 

mes enfants, ni moi, nous n'avons plus besoin de rien.— 

Oui, lui obsorvai-je ; mais à condition que vous irez 

prêcher partout l'égalité, la liberté et toute la Révolution ! 



. LES FRANCS-MAÇONS. 49 

— Tout juste, murmura-t-il . Mais encore une fois, c'est 

là tout ce que je puis vous dire. Ah ! mon DiEU ! où etais-

je?. . . » 

Le pauvre homme était tout simplement dans les hauts 

crades de la Maçonnerie extérieure: et on venait de lui 

laisser voir le dessous des cartes. — À notre tour, jetons-

y un regard. 

XV 

De la vra ie Franc-Maçonnerie, qui est occulte 
et toute secrète. 

Cette Franc-Maçonnerie n'est plus celle des Loges, elle 

n'est plus même celle des hauts grades : elle est purement 

et simplement la société secrète. 

Dans l'arrière-Loge, les Maçons jettent le masque; ils 

dédaignent et repoussent le symbolisme à la fois ridicule 

et pervers des initiations premières; ils vont droit au 

fait : Guerre à DIEU, à son Christ et à son Église! guerre aux 

rois et à toute puissance humaine qui n'est pas avec nous! 

Telle est leur devise ; tel est leur cri de ralliement. 

Là, plus de Grands-Orients, plus de Grands-Maîtres, 

mais une unité effrayante, réalisée par un gouvernement 

occulte, aussi simple que savamment organisé. « Sou­

venez-vous, disait récemment le scélérat Mazzini, sou­

venez-vous qu'une association d'hommes libres et égaux 

(toujours la môme formule ! ) , qui veulent changer la 

face d'un pays (il aurait pu dire : de tous les pays), doit 



50 LES FHANCS-MAÇONS. 

avoir une organisation simple, claire et populaire*. » 

A la tête de toute cette armée ténébreuse, il y a un 

chef unique et inconnu, qui reste dans l'ombre et qui 

tient tous les Ateliers et toutes les Loges dans sa main ; 

chef mystérieux et terrible, auquel sont liés, par un 

serment d'obéissance aveugle, tous les Maçons de tous 

les rites et de tous les gracies, qui ne connaissent même 

pas son nom, et qui, pour la plupart, ne veulent pas 

croire à son existence. Cet homme diabolique est plus 

puissant qu'aucun roi de ce monde. Au dernier siècle, 

ce fut pendant de longues années un Allemand obscur, 

nommé Weishaupt. 

Le patriarche des sociétés secrètes n'est connu que 

de quatre ou cinq adeptes choisis, qui le mettent en 

rapport chacun avec une section ou vente ou Loge (le 

nom importe p e u ) , et les adeptes de cette section 

ignorent le rôle que le lieutenant du grand chef remplit 

parmi eux. Chacun des Maçons de la section la repré­

sente à son tour dans une section ou Vente inférieure, 

toujours à l'insu des adeptes réunis là ; et ainsi de suite, 

jusqu'aux Loges les plus insignifiantes de la Maçonnerie 

extérieure, jusqu'aux assemblées maçonniques en appa­

rence les plus étrangères aux complots des sociétés 

secrètes. 

Dans cette hiéarchie sous-maçonnique, chacun est 

conduit sans savoir par qui,-et exécute des ordres dont 

il ignore et l'origine et le but réel. C'est la vraie société 

secrète, pour ceux-là même qui en font partie. Il y a 

1 Manifeste d'avril 1834. 



LES FRANCS-MAÇONS. 51 

une quarantaine d'années, la police romaine fut sur le 

point d'atteindre le chef môme de la grande conspiration ; 

le cardinal Bernetti, secretaire d'Etat de Léon XII , 

parvint à saisir une partie de la correspondance intime 

des chefs de la Vente suprême, c'est-à-dire de cette 

première Loge maçonnique que dirige immédiatement 

le grand chef. Un de ces scélérats était attaché à la 

personne du prince de Mettermeli, premier ministre de 

" l'empereur d'Autriche, qui avait en lui toute confiance. 

Son nom de guerre était Nubius. Un autre était un juif 

qui avait pris pour nom de guerre le nom de Petit-Tigre. 

La correspondance d'un troisième dénotait un riche 

propriétaire italien, A cette époque, le centre du grand 

complot était en Italie. 

Pour distinguer la Franc-Maçonnerie occulte, on l 'ap­

pela Charbonnerie. Comme la Franc-Maçonnerie, la 

Charbonneric est une et universelle ; elle est « la partie 

militante de la Franc-Maçonnerie ». On ignore le nombre 

de ses adeptes. 

Le F r . \ Louis Blanc admire, en la constatant offi­

ciellement, ' l'organisation de la Charbonnerie; c'est, 

dit-il, ce quelque chose de puissant et de merveilleux... » 

Il fut convenu qu'autour d'une association-mère (Quelle 

mère, grand D I E U ! ) , appelée la Haute- Ven le, on formerait, 

sous le nom de Ventes centrales, d'autres associations, 

au-dessous desquelles agiraient des Ventes particulières 

(le mot Vente veut dire réunion). On fixa le nombre des 

membres à vingt par association, pour échapper au Code 

pénal. La Haute-Vente se recrutait elle-même. 



52 LES FRANCS-MAÇONS. 

ce Pour former les Ventes centrales, on adopta le mode 

suivant : Deux membres de la Haute-Vente s'adjoignaient 

un tiers sans lui faire confidence de leur quali té , et ils 

le nommaient Président de la Vente future en y prenant 

eux-mêmes Tun le titre de Député, l 'autre celui de 

Censeur. La mission du Député étant de correspondre 

avec l'association supérieure, et celle du Censeur de 

contrôler la marche de l'association secondaire; la 

Haute-Vente devenait par ce moyen comme le cerveau de 

chacune des Ventes qu'elle créait, tout en restant vis-à-

vis, d'elles maîtresse de son secret et de ses actes. . . 

Il y avait dans cette combinaison une admirable élasticité 

( celle du serpent ) . Bientôt les Ventes se multiplièrent 

à l'infini. » 

Le F r . - . Louis Blanc ajoute, avec la naïveté d'un 

enfant terrible : ce On avait prévu l'impossibilité de dé­

jouer complètement les efforts de la police 1 : pour en dimi­

nuer l'importance, on convint que les Ventes agiraient en 

commun, sans cependant se connaître les unes les au­

t res , et de manière que la police ne pût qu'en péné­

trant dans la Haute-Vente saisir tout l'ensemble de l'or­

ganisation. Il fut conséquemment interdit à tout char­

bonnier appartenant à une Vente de chercher à s'inlro-

1 Pour y mieux réussir, et pour attirer les militaires, lu secte avait 
joint à l'organisation commune des Ventes une organisation militaire, 
ou plutôt des dénominations militaires : Légions, Cohortes, Centuries, 
Manîpu'cs; et , selon les besoins du moment, elle présentait tantôt 
une face, tantôt l'autre. 



LES FRANCS-MAÇONS. 53 

1 Histoire de dix ans, tome I E R . 

duire dans une autre. Cette interdiction était sanctionnée 

par la peine de mort. 

ce Les devoirs du Charbonnier étaient d'avoir un fusil 

et cinquante cartouches (précaution éminemment philan­

thropique) , d'être prêt à se dévouer ( on sait ce que cela 

veut dire ) , d'obéir aveuglément aux ordres des chefs 

inconnus 1 . » —Cet t e organisation redoutable, éventée 

par le F r . \ Louis Blanc, avait été combinée dans la 

Loge des Amis de la vérité. 

Ainsi, derrière la Loge est Tarrière-Loge ; derrière 

le Franc-Maçon Apprenti, Compagnon, Maître, et même 

derrière les Francs-Maçons des hauts grades se cache le 

Franc-Maçon Charbonnier, l 'homme de la société secrète 

et des Ventes. Les loges que la Franc-Maçonnerie affirme 

cachent à tous les regards les arrière-Loges, les grades 

cachent les arrière-grades ; la doctrine avouée cache la 

doctrine mystérieuse; les rites et les cérémonies grotes-

ques cachent les trames occultes ; les secrets ridicules 

n'ont été imaginés que pour mieux cacher le vrai 

secret; en un mot, la Maçonnerie publique cache la 

Maçonnerie secrète. 

Il y a union intime, mais occulte, entre la Franc-Ma­

çonnerie et la Charbonnerie : Tune est le corps, l 'autre 

est l 'âme; Tune est l'armée des soldats, l 'autre l 'armée 

des chefs ; l 'une est menée, l'autre mène. 

Telle est l'innocente Franc-Maçonnerie, qui se prétend 

calomniée par l'Église. 



o4 L E S F I U N C S - M À Ç O N S . 

XVI. 

A quels affreux excès 
se portent les Maçons des arrière-Loges. 

Bon nombre de ces sectaires ne reculent ni devant le 

sacrilège, ni devant l'assassinat. À Rome, durant les (rou­

bles de 1848, on découvrit plusieurs réunions nocturnes , 

une entre autres, au foubcmrgduTransievcre, où les adep­

tes, hommes et femmes, se réunissaient pour célébrer ce 

qu'ils appelaient « la messe du diable». Sur un autel orné 

de six cierges noirs, on déposait un ciboire; chacun, 

après avoir craché sur le crucifix et l'avoir foulé aux 

pieds, apportait et mettait dans le ciboire une hostie 

consacrée, qu'il avait été recevoir le matin dans quelque 

église ou bien qu'il avait achetée de quelque méchante 

vieille pauvresse à prix d 'argent , comme Judas. Puis 

commençait je ne sais^quelle cérémonie diabolique, qui 

se terminait par un ordre donné à tous de tirer le 

poignard, de monter à l'autel et de frapper le Saint-

Sacrement à coups redoublés. La messe finie, on étei­

gnait toutes les lumières. . . 

D'Italie, ces pratiques sacrilèges se sont infiltrées chez 

nous ; et tout récemment on a découvert l'existence d'une 

sorte de sous-Franc-Maçonnerie, déjà tout organisée, 

dans le but exclusif de s'entendre sur les moyens de dé­

truire la foi plus efficacement et plus sûrement. La secte 

est divisée en petites sections, de douze à quinze membres 



LES FRANCS-MAÇONS. S 5 

chacune, pas davantage, de peur d'éveiller l 'attention. 

Elle se recrute parmi les gens lettrés, ou du moins parmi 

les personnes qui, par leur position, leurs talents ou leur 

fortune, exercent autour d'elles quelque influence. Les 

chefs de section ne résident point aux lieux des réu­

nions, mais à Paris, qui est leur centre d'action. Chose 

horrible ! chaque adeple, pourètre agrégé, doit apporter 

le jour de son initiation le Tr.ès-Saint-Sacrement de 

l'autel et le fouler aux pieds, en présence des Frères. 

On m'a assuré que cette secte infernale existe déjà dans 

la plupart des grandes villes de France. On m'a nommé, 

comme renseignement absolument certain , Paris, Mar­

seille, Àix, Avignon, Lyon, Châlons-sur-Marne, Laval. 

On m'a également affirmé, comme le tenant d'un té­

moin auriculaire, prêtre vénérable on ne peut plus digne 

de foi, la réalité du fait suivant, qui n'est du reste que 

la répétition de crimes de môme nature , accomplis 

fréquemment en Italie depuis une vingtaine d'an­

nées. 

Un jeune homme s'était fait initier à la Franc-Ma­

çonnerie. Il paraît qu'il fut bientôt trouvé mûr pour les 

grandes choses. Delà Loge il passa à P arrière-Loge, et 

un beau jour il fut désigné pour faire disparaître une 

victime de la secte. Il fut obligé de la poursuivre par­

tout, et ne put l'atteindre qu'en Amérique. Il revint en 

France bourrelé de remords , à moitié décidé à ne plus 

prendre part aux travaux de la Maçonnerie secrète. 

Mais bientôt un nouvel ordre lui fut intime : il fallait un 

second meurtre, une seconde vengeance. Cctto fois son 



5G LUS FRANCS-MAÇONS. 

cœur se révolta, et il résolut d'échapper par la fuite à 

cette tyrannie du poignard. 

Il quitta donc furtivement Paris pour se rendre in­

cognito en Algérie. A peine arrivé à Marseille, il reçoit à 

l'hôtel où il était descendu un billet fraternel ainsi conçu : 

ce Nous savons ton projet : tu ne nous échapperas point. 

L'obéissance ou la mort. » Épouvante, il rebrousse che­

min et s'arrête à Lyon, dans une auberge obscure. Une 

demi-heure après , un inconnu apporte pour lui un bil­

let à peu près conçu dans les mômes termes : « Tu obéi­

ras , ou tu mourras ! » 

Il quitte aussitôt l'auberge et la ville, et, l 'âme péné­

trée de repentir non moins que de terreur, il va par 

des chemins détournés chercher un abri au monastère 

de la Trappe des Dombos, près Belley. Le lendemain 

de son arrivée, même avertissement, même menace: 

« Nous te suivons; en vain tu cherches à nous échap­

per. » 

Enfin, éperdu, hors de lui-même, et sachant par ex­

périence que la secte ne. pardonne jamais , il alla, d'après 

le conseil d'un des Pères de la Trappe, consulter le 

prêtre qui a raconté tout ceci, et qui a trouvé moyen, en le 

confiant à d'intrépides missionnaires, de dépister les 

terribles limiers attachés à sa poursuite \ 

1 Tout récemment, la fille d'un Franc-Maçon confirmait, par une 
innocente indiscrétion, la réalité de ces procédés inexorables. Cette 
enfant, âgée de douze ans, avait souvent entendu son père parler de 
la Franc-Maçonnerie et déclarer qu'il en faisait partie. Grâce à l'in­
fluence de sa bonne mère, elle fut mise en pension clans une maison 



L E S F R A N C S - M A Ç O N S . 57 

Ce fait effrayant n'est que la réalisation littérale des 

instructions précises qui régissent aujourd'hui la secte. 

Voici quelques-uns des articles de cette constitution oc­

culte, rédigée par Mazzini : 

« Art. XXX. Ceux qui n'obéiront point aux ordres de 

la société secrète ou qui en dévoileraient les mystères 

seront poignardés sans rémission. Même châtiment pour 

les traîtres. 

« Art. XXXI. Le tribunal secret prononcera la sen­

tence et désignera un ou deux affiliés pour son exécu­

tion immédiate. 

ce Art. XXXII. Quiconque refusera d'exécuter l 'ar­

rêt sera censé parjure, et, comme tel, tué sur-le-champ. 

« Art. XXXIII. Si le coupable s'échappe, il sera pour­

suivi sans relâche, en tout lieu ; et il devra être frappé 

par une main invisible, fût-il sur le sein de sa mère ou 

dans le tabernacle du Christ! » 

Après cela, allez donc vous faire Franc-Maçon ! 

d'éducation religieuse; et il lui est arrivé plus d'une fois de répéter 
devant ses compagnes, comme devant les Religieuses et l'aumônier 
de rétablissement, ces paroles recueillies de la bouche même de son 
père : « Si quelqu'un de nous vient à trahir le secret qui lui est confié 
dans la Franc-Maçonnerie, on le poursuivra jusqu'au bout du monde, 

et on le fera disparaître, sans que ni la police ni qui que ce soit 
puisse savoir ce qu'il est devenu. » 



LES FRANCS-MAÇONS. 

XVII 

Ce que les Frères des arrière-Loges pensent, 
disent et comptent faire 

de leurs chers Frères du dehors. 

Apprenons-le d'eux-mêmes : « Les Loges, dit le fameux: 

Petit-Tigre, peuvent bien aujourd'hui procréer des gour­

mands, elles n'enfanteront jamais des citoyens. On dîne 

trop chez les T.-, C . \ et les T. ' . R.-. F i v . de tous les 

Orients : mais c'est un lieu de dépôt, une espèce de haras, 

un centre par lequel il faut passer avant d'arriver à nous... 

Cela est trop pastoral et trop gastronomique, mais cela 

a un but qu'il faut encourager sans cesse. En lui appre­

nant à porter arme avec son verre, on s'empare de la vo­

lonté, de l'intelligence et de la liberté de l'homme (et 

« les hommes libres, les Francs-Maçons! » que devien­

nent-ils donc?; . On en dispose, on le tourne, on l'étudié. 

On devine ses penchants, ses affections et ses tendances ; 

quand il est mûr pour nous, on le dirige vers la société 

secrète, dont la Franc-Maçonnerie ne peut plus être que 

l'antichambre assez mal éclairée » On n'est trahi que 

par les siens. 

Un Franc-Maçon, qui répudie de.bonne foi toute idée 

d'affiliation aux sociétés secrètes est donc tout simple­

ment un Maçon naïf qui n'est pas mûr. C'est une espèce 

1 Lettre à la Vente piémontaise, 18 janvier 1822. 



LES FRANCS-MAÇONS. !>0 

d'honnête homme. « qu'on tourne » pour le faire cuire au 

feu sacré. Il est sans doute fort honorable pour lui de ne 

pas pouvoir mûrir, mais il n'en est pas moins au pouvoir 

des arrière-Loges, et bon gré mal gré, au premier signal, 

il faudra qu'il marche ou qu'il meure. 

Entrez donc au dépôt ! Choisissez votre place au ha­

ras ! Allez apprendre à porter arme avec votre verre ! 

Pauvres dupes , voilà les sanglants'abîmes sur la pente 

desquels on vous fait chanter et manger !, 

En 1863, un maréchal des logis de dragons avait été 

introduit comme aspirant dans une Loge de Paris. Il était 

là depuis quelques mois, assistant de temps à autre aux 

réunions. On n'y faisait rien de bien extraordinaire, pa­

raît-il; il y avait bien les simagrées du Rituel; mais 

après tout cela ressemblait plutôt à une réunion de fu­

meurs et de farceurs, rehaussée par-ci par-là de quelques 

collectes de bienfaisance. 

ce Un jour cependant, racontait-il depuis à un de mes 

amis de qui je tiens le fait, un jour , un Frère me prit à 

part, et après quelques belles phrases, me dit : ce Tu 

m'as l'air d'un bon garçon (car tout le monde se tutoie 

dans ce pays-là ; genre antique) ; pourquoi ne dèmandes-

tu pas à avancer en grade? — Je ne demande pas mieux, 

répondis-jc; que faut-il faire pour cela? — C'est bien 

simple : je te présenterai; on te fera des questions; tu y 

répondras, et tu seras reçu. — Soit! » Et nous prenons 

jour. 

<c Au jour fixé, heure militaire, je me présente. Après 

les simagrées d 'usage, on m'introduit dans une chambre 



CO LES FRANCS-MAÇONS. 

et je me trouve devant cinq individus, dont la figure 

m'était absolument inconnue, que je n'avais jamais vus 

dans nos réunions, et qui étaient assis devant une 

grande table recouverte d'un tapis. Sur ce tapis, je re­

marquai aussitôt des signes bizarres, entre autres une 

espèce de soleil, des étoiles, des triangles, etc. 

« Celui qui paraissait être le Président me dit de 

mettre ma main droite sur le lapis , comme lorsqu'on 

prête serment Et puis , il se mit à me demander mon 

nom, mes prénoms, mon âge, le lieu de ma naissance, 

les noms et prénoms de mon père , de ma mère , l'église 

où j 'avais été baptisé, le nom du curé qui m'avait bap­

tisé, qui m'avait fait le catéchisme, qui m'avait fait 

faire ma première Communion ; si bien que je me disais 

en moi-même : « Sont-ils donc pieux, tous ces gens-là! » 

« Mais voilà que ça change bientôt. « Frère, me dit 

alors le Président, veux-iu renoncer à ton baptême? » Je 

retire vivement ma main de dessus le tapis. « Moi, re­

noncer à mon baptême? m'écriai-je; ah bien oui! ma 

pauvre bonne femme de mère en mourrait de chagrin, 

si elle venait à rapprendre . Renoncer à mon baptême? 

Jamais! — Allons, c'est bien, me dit froidement le Pré­

sident. Nous voyons, Frère , que tu as du caractère. Si 

tu avais renoncé à ton baptême, tu n'aurais pas été digne 

d'entrer chez nous. » Et ils me congédièrent. » 

« E t , dites-moi, demanda mon ami au maréchal des 

logis, vous a-t-on depuis reparlé d'avancer, de monter 

en grade? — Non; c'a été fini; et quelque temps après 

je suis sorti de là; je n 'y trouvais plus de goût. » 



LES FRANCS-MAÇONS. Ci 

XVIII 

Gomment les Maçons des arrière-Loges 
exploitent les Princes et les nobles 
qui entrent dans la Maçonnerie. 

Laissons-leur encore la parole et, une fois de plus, 

comprenons l'union fatale qui existe entre la Maçonne­

rie extérieure et la Maçonnerie occulte. 

Voici comment s'exprime, au sujet des Princes Francs-

Maçons, une des notes secrètes saisies par la police ro ­

maine sous Léon XII. « Le bourgeois a du bon, mais le 

Prince encore davantage. La Haute-Vente désire que , 

sous un prétexte ou sous un autre, on introduise dans 

les Loges maçonniques le plus de Princes et de riches 

que Ton pourra. Il n'en manque pas, en Italie et ailleurs, 

- qui aspirent aux honneurs assez modestes du tablier et 

de la truelle symboliques. Flattez tous ces ambitieux de 

popularité; accaparez-les pour la Franc-Maçonnerie; la 

Haute-Vente verra plus tard ce qu'elle pourra en faire 

pour la cause du progrès. Un Prince qui n'a pas de 

royaume à attendre est une bonne fortune pour nous. Il 

Inutile de commenter ce récit, que je rapporte tex­

tuellement. L'arrière-Loge, hypocrite, scélérate, impie, 

sacrilège, s'y montre derrière la Loge niaise et aveugle. 

L'apostasie : voilà le fin mot de la Franc-Maçonnerie. On 

est <c mûr » dès qu'on est capable de renier" sa foi. 



(¡2 LES FRANCS-MAÇONS. 

y en a beaucoup dans ce cas-là ! Faites-en des Francs-

Maçons ; ils serviront de glu aux imbéciles, aux intri­

gants, aux citadins et aux besoigneux. Ces pauvres 

Princes feront notre affaire en croyant no travailler 

qif à la leur. C'est une magnifique enseigne { ! » 

C'est plus qu'une enseigne: c'est une protection très-

efficace. Les Maçons eux-mêmes nous le disent : ce L'en­

trée des Souverains dans l'Ordre est de très-bon augure , 

dit le F r . \ Jeder, dans son Histoire de la Franc-Maçon­

nerie (p . 149). Quoiqu'ils ne puissent contribuer à la 

construction du temple maçonnique, quoiqu'il nous faille 

subir le spectacle des brillants insignes attachés à leur 

boutonnière, ils sont très-précieux pour l'Ordre, soit à 

cause de leurs richesses ¿ soil à cause de leur immense in­

fluence. Quelque libres qu'elles puissent parairc, les asso­

ciations secrètes sont encore trop dépendantes des dispo­

sitions de la classe supérieure ; elles ne peuvent se dévelop­

per qu'aux rayons du soleil, au milieu d'un ciel sans nua­

ges. Là où le Prince boude, il y a mauvaise grâce à vou­

loir trop s'élever, tandis qu'on peut cingler à pleines voiles 

des qu'une brise favorable s'élève de la cour. Puissent nos 

augustes hôtes continuer à rester muets et inactifs comme 

la poupée de Martin ! » 

Impossible de se moquer du monde plus librement. 

Les ce pauvres Princes, » les grands personnages, les 

riches s'y sont laissé prendre. 

Grâce au mécanisme habile de l'institution, la Franc-

1 Lettre à la Vente piéraontaîae. 



LES FRANCS-MAÇONS. 03 

Maçonnerie trouva dans les Princes et les nobles moins 

d'ennemis que de protecteurs. Il plut à des Souverains, 

au grand Frédéric, par exemple, de prendre la truelle et 

de ceindre le tablier. Pourquoi non? Vexistence des hauts 

grades leur étant soigneusement dérobée, ils savaient seule­

ment de la Franc-Maçonnerie ce qu'on en pouvait montrer 

sans péril. Us n'avaient point à s'en occuper, retenus 

qu'ils étaient dans les grades inférieurs, où ils ne voyaient 

qu'une occasion de divertissement, que des banquets 

joyeux, que des principes laissés et repris au seuil des 

Loges, que des formules sans application à la vie ordi-

naire; en un mot, qu'une comédie de l'égalité. Mais en 

ces matières la comédie touche au drame ; et les Princes 

et les nobles furent amenés à couvrir de leur nom, à ser­

vir aveuglément de leur influence les entreprises latentes 

dirigées contre eux-mêmes ». C'est encore un Maçon qui 

constate le f a i t k . 

Nous trouvons du reste dans le Rituel écossais la 

formule du serment par lequel les Maîtres s'engagent à 

taire, même à leurs Grands-Orients, ce que ceux-ci ne 

doivent point savoir : « Je jure et promets de ne jamais 

dévoiler à personne la moindre chose de nos mystères, 

pas même au Maître de tout VOrdre, dès que je ne le ver­

rai pas reconnu dans une Haute-Loge. » 

Il va sans dire que (sauf Philippe-Égalité ) aucun Sou­

verain, aucun personnage officiel entrant dans la Franc-

1 Le F.'. Louis Maiic Histoire de la Révolution française, t. II, 

p. 82 et 83. 



(¡4 LES FRANCS-MAÇONS, 

Maçonnerie n'a été, n'est et ne sera <c reconnu par les 

Hautes-Loges ». Dans la liste des Grands-Maîtres ou des 

protecteurs de l'Ordre, on voit figurer Louis de Bourbon, 

prince du sang (en 1 7 4 3 ) ; le marquis de Larochefou-

cauld (en 1 7 7 7 ) , le duc de Luxembourg (en 1781 ) , 

Joseph Bonaparte, roi d'Espagne (en 1 8 0 5 ) ; le prince 

de Cambacérès ( en 1807 ) ; le duc de Choiseul (en 1827) ; 

le duc Decazes, le roi Louis-Philippe, lord Palmerston, 

Léopold 1 e r , roi des Belges, le prince Lucien Murât , le 

comte de Cavour, e tc . ; VAnnuaire maçonnique indique 

parmi les Grands-Maîtres actuels Georges V, roi de Ha­

novre, le roi de Suède, le grand-duc de Hosse-Darmstadt, 

le prince Frédéric des Pays-Bas, et rélecteur, de liesse. 

Le roi de Prusse est le prolecteur de toute la Franc-Macon-

nerie allemande. 

Ces « augustes hôtes » de la Maçonnerie la connais­

sent donc moins que qui que ce soit. C'est à eux qu'on 

en cache le plus soigneusement le but et l'esprit vérita­

bles. Ils en connaissent les s tatuts ; mais ces statuts ne 

sont faits que pour tromper les dupes qui se croient ini­

tiés, et surtout pour endormir l'autorité publique. En 

protégeant la Maçonnerie, les Princes-Maçons croient 

évidemment protéger une bonne chose, et plus encore se 

protéger eux-mêmes. 

Quelquefois cependant le soupçon monte jusqu'à eux, 

et ils menacent dé supprimer TOrdre ; mais on calme aisé­

ment leurs inquiétudes. « Il est quelquefois arrivé, dit 

le F r . : . Ragon, que des délégués, se présentant un jour 

de tenue ou de fête maçonnique, pour interdire, au nom 



LES FHANCS-MAÇOXS. G:> 

du Souverain, la Maçonnerie dans ses Éta ts , les Officiers 

de la Loge les accueillaient et disaient avec candeur : 

«Venez, entendez et jugez. » Les initiait-on à un grade 

d'Élu, ou de Kadosch ou de Rose-Croix? On s'en r/ardait 

bien!... On les recevait au grade $ Apprenti; ils fraterni­

saient avec les Maçons, et, sur leur rapport, Vinterdiction 

était rapportée » 

En réalité , voici le sort que la Maçonnerie, la vraie 

Maçonnerie, réserve aux princes et aux nobles, le jour 

où elle sera la plus forte : «c Les princes, les bigots et la 

noblesse, ces ennemis implacables du genre humain , 

doivent être anéantis (rien que cela) , et leurs biens assi­

gnés à ceux qui , par leurs talents, leur science et leur 

vertu (c'est-à-dire à nous Maçons), ont seuls le droit et 

le pouvoir de gouverner les autres. (Et l'égalité et la li­

berté?) Contre ces ennemis du genre humain, on a tous 

les droits et tous les devoirs. Oui, tout est permis pour les 

anéantir : laviolence et la ruse, le feu et le fer, le poison et 

le poignard : la fin sanctifie le moyen2. 

Donc, la Franc-Maçonnerie aime les princes et les no­

bles et les riches, comme le loup aime les moutons. Donc, 

les princes et les nobles et les riches affiliés à la Ma­

çonnerie, loin de voir dans les arrière-Loges, ne voient 

pas même dans les Loges; on les y voit, et surtout on les 

y fait voir ; on les met sur la devanture, comme de 

i Cours philosophique et interprétatif des Initiations anciennes et mo­

dernes, p. 44. 
2 L e F r . \ Fichte, de la Maçonnerie allemande et universelle; Aver­

tissement supplémentaire, p. 45. 
v. o 



66 LES FRANCS-MAÇONS. 

X I X . 

De l'organisation publique 
de la Franc-Maçonnerie extérieure. 

Cette organisation n'a aucun rapport avec celle de la 

Maçonnerie occulte. La Charbonnerie ou Franc-Maçon­

nerie secrète est essentiellement une et universelle; elle 

n'a qu'un chef, et ce chef elle ne le connaît pas. La 

Franc-Maçonnerie extérieure n'est une et universelle que 

par le fond : dans sa forme, elle est multiple. 

Pour ne parler que du G r . \ Or.-, de France, nous di­

rons que le Grand-Maître a sous son obédience les Loges 

et Ateliers de tous les Maçons qui ne reconnaissent pas le 

rite écossaisnile rite Misraïm. Il est assisté d 'unnombreux 

Conseil presque entièrement composé de personnages 

connus et importants. Les Loges et Ateliers sont divisés 

par provinces ou Orients. Les décrets du Grand-Orient 

arrivent ainsi à tous les Frères par voie hiérarchique. 

Mais, qu'on le remarque bien, ce n'est là que la Franc-

Maçonnerie extérieure, qui n'a pas le caractère conspira­

teur de l'autre. Ajoutons que si, parmi les grands digni­

taires de l'Ordre, quelques-uns sont initiés aux odieux 

mystères de la Charbonnerie, c'est à i'insu de l'autorité. 

Les Loges ont pour la plupart des noms incroyables. 

« magnifiques enseignes » , pour attirer les chalands. 

S'ils écoutaient l 'Eglise, ils ne tomberaient pas dans le 

piège. 



LES FRANCS-MAÇONS. 67 

Dans VAnnuaire universel de la Maçonnerie française et 

étrangère qui s'imprime à Châlons-sur-Marne et se pu­

blie à Paris, chez le F r . - . Pinon, on trouve énumérés tout 

au long tous ces Ateliers, toutes ces Loges, avec les noms et 

adresses des Vénérables, des dignitaires, grands et peti ts: 

Fr.•. Premiers-Surveillants, Fr. •. Introducteurs, Fr. -. 

Maîtres des Cérémonies, Fr. •. Sacrificateurs, F. •. Orateurs, 

F. • . Maîtres des banquets, etc. On y voit aussi les noms 

et adresses des Chevaliers-Kadosch, de Rose-Croix, de 

Saint-André, du Soleil, etc., sauf pourtant quelques-

uns que la prudence a laissés dans l 'ombre, entre autres 

celui de Renan. 

A Paris et dans la banlieue, il y a soixante et onxe 

Loges groupées en quatre sections, et se réunissant 

presque toutes une fois le mois à des jours fixes indi­

qués dans V Annuaire. 

C'cstdans ces réunions qu'ont lieu les fameuses agapes, 

les banquets fraternels des deux solstices (juin et décem­

bre), qui pour le vulgaire constituent toute la Franc-Ma­

çonnerie. Là se font aussi les quêtes destinées aux mem­

bres indigents. La Franc-Maçonnerie vante beaucoup sa 

philanthropie, pâle caricature de la vraie charité. Il n 'y a 

que l'Église qui sache bien aimer les pauvres. 

Dans les départements, il y a deux cent cinq Loges; 

dans l'Algérie et dans les Colonies, vingt-huit. En tout 

trois cent quatre Loges qui travaillent sous cette seule 

Obédience, à la gloire du Grand Architecte et au salut des 

âmes! Le G i v . O r . \ de France dirige, en outre, trente-

quatre Loges en pays étranger. 



68 LES FRANCS-MAÇONS. 

Voici les noms do Loges qu'on lit avec le plus de sa­

tisfaction : la loge des Admirateurs de l'Univers, des 

Zélés Philanthropes , de Saint-Antoine du Parfait Contente­

ment, des Amis Triomphants, de là Clémente Amitié Cos­

mopolite, des Disciples de Memphis, de la Rose du Parfait 

silence, de la Ruche Philosophique, des Trinosophes de 

Bercy, etc. La province n'est pas moins délicatement par­

tagée, et Ton y voit fleurir les Loges de la Candeur, 

du Val d'Amour, de Simplicité-Constance, de l'École de la 

Vertu, des Vertus Réunies, etc. 

Les rites écossais etMisraïïn baptisent leurs Loges de 

noms un peu moins ridicules. Le rite écossais comptait 

en 1866 quatre-vingt-dix-huit Loges : trente-quatre à 

Paris, quarante-trois dans les départements, vingt et une 

en Algérie et à l 'étranger. Le rite Misraïm parait moins 

prospère, du moins d'après Y Annuaire que nous avons 

sous les yeux. 

Tous les rites de la Maçonnerie extérieure ne forment, 

je le répète, qu'une seule Maçonnerie, et dans VAnnuaire 

nous voyons la liste des députés de toutes ces obédiences 

auprès du Conseil suprême du Grand-Orient de France , . 

auprès de celui du rite écossais; et il est évident que les 

Francs-Maçonneries de tout l'univers correspondent ' 

ainsi directement les unes avec les autres. C'est un im­

mense tissu de fds entre-croisés, bien que distincts et 

parfois ennemis. 

« Quoique dispersés sur toute la surface de la te r re , 

dit le Rituel, nos Frères ne forment cependant qu 'une 

seule communauté. Tous ils sont initiés aux mêmes 



LES FRANCS-MAÇONS. 09 

secrets, suivent la même voie, sont formes d'après la 

même règle, enfin sont animés du même espri t 1 . . . De 

quelque rite reconnu que soit un Maçon, il est F . ' , de 

tous les Maçons du globe 2 . » 

XX 

Si la Maçonnerie aime les pauvres 
comme elle veut le faire croire. 

Nous venons de parler de quêtes et de bienfaisance : 

la Maçonnerie est en effet parvenue à se faire passer par-

toutpour une institution charitable, bonne, éminemment 

bienfaisante et philanthropique! L'Église se dit la Mère 

des pauvres : c'est moi qui le suis, s'écrie à tout pro­

pos la Franc-Maçonnerie. — Dit-elle vrai? 

Elle n'est pas plus franche en cela que dans tout le" 

reste; et quand elle parle à cœur ouvert, elle lâche 

au sujet des pauvres des aveux révoltants. 

Le Fr . ' . Ragon, qui nous donne la fine fleur de l 'es­

prit maçonnique, appelle les Maçons pauvres « cette 

lèpre hideuse de la Maçonnerie en France1 1 », et il recom­

mande chaudement à toutes les Loges la règle de cha­

rité donnée par le Fr.-. Benrnonville : ce Ne présentez ja-

1 Grade d'Ancien. 
s Règlements généraux de la Maçonnerie écossaise, art..2. 
3 Cours philosophique et interprétatif des Initiations anciennes et mo­

dernes, p. 308. 



70 LES FRANCS-MAÇONS. 

1 Code des Francs-Maçons ; p. i7f> et 177 

mais dans l'Ordre que des hommes qui peuvent vous 

présenter la main et non vous la tendre. » 

Un autre Frère, fort compétent aussi, le F." . Bazot, 

parle des indigents avec une sensibilité non moins évan-

gélique. « Le Maçon mendiant, dit-il , est sans cesse 

chez vous, sur vos pas , dans vos Loges; c'est un génie 

malfaisant qui vous obsède partout et à toute heure. 

Bien ne peut vous soustraire à son importunitô, et son 

insolence ne connaît ni bornes ni obstacles. Il est à 

votre lever, au moment de vos affaires, à votre repas , 

à votre sortie. Mieux vaudrait rencontrer sa main armée 

d'un poignard ; vous pourriez du moins opposer le cou­

rage au glaive assassin. Armé seulement de son titre de 

Maçon , il vous dit : Je suis Maçon; donnez-moi, car je 

suis votre Frè re , et votre loi vous ordonne de faire la 

charité. Donnez, ou je publierai partout que vous êtes 

un méchant et mauvais Frère. 

« Donnez, Maçons! poursuit le bon Frère, mais ap­

prêtez-vous à donner s*ms relâche : le guel-apens est 

permanent. (Le guet-apens! quelle parole! et quel 

cvnisme ! 1 

•> / 
« La faute en est aux Loges. Si les Loges ne rece­

vaient dans l'association fraternelle ( ! ! ) que des hom­

mes honorables (ainsi, pour être honorable il faut 

être r iche) , ayant une position indépendante par leur 

fortune ou leur travail, elles n'auraient à soulager, elle 

et tous les Maçons, que des infortunes passagères » 



LES FRANCS-MAÇONS. 71 

XXI 

Que la Franc-Maçonnerie est une puissance redoutable. 

Son organisation occulte et publique suffit seule à 

le prouver jusqu'à l'évidence. Ses œuvres le prouvent 

également : elle se vante, par la plume indiscrète de 

ses adeptes les plus fervents, d'avoir été depuis plus 

d'un siècle la cause ignorée, mais réelle, des grandes 

perturbations religieuses qui ont épouvanté le monde 

entier, et particulièrement l 'Europe. 

Elle se vante, les preuves en main , d'avoir enfanté 

le philosophisme 1 révolutionnaire du dernier siècle, et 

d'avoir eu pour organes Voltaire, Helvétius Rousseau , 

1 A la mort du matérialiste et athée Helvétius, sa veuve renvoya 
les insignes à la Loge des Neuf-Smirs , à laquelle il avait appartenu. 
On offrit à Voltaire le tablier d'IIelvctius; et Voltaire, le grand Vol­
taire, avant de le ceindre, le baisa religieusement comme une relique. 
Voltaire, qui se surnommait lui-même Christ-Moquc, ne se con­
tenta point d'avoir été reçu Franc-Maçon en Angleterre : sa cons­
cience et sa piété ne furent satisfaites que lorsqu'il se vit initié à 
la Maçonnerie française. Il y fut admis le 7 avril 1778, sept semaines 
avant sa mort, sans doute par manière de préparation prochaine. 11 

Voilà ce qui s'appelle aimer cordialement les pauvres; 

voilà de la vra ie , de la bonne fraternité. Pauvre phi­

lanthropie! tu as beau prescrire des quêtes et donner 

de l'argent : tu n'es môme pas l'ombre de la charité : 

tu n'as pas de cœur ! 



72 LES FRANCS-MAÇONS. 

Diderot, d'Alembert, Condorcet, Mirabeau, Sieyès, la 

Fayette, Camille Desmoulins, Danton, Robespierre , Ma-

rat, Sanlerre, Pétion. etc. Elle se vante d'avoir frappé 

à mort la monarchie chrétienne en la personne de 

l'infortuné Louis XVI et de la reine Marie-Antoinette; 

elle se vante d'avoir fait en France la s,anglantc révolution 

de 89 et de 93 . ce Lorsque, du fond des Loges, disait le 

Fr . ' . Brémond à l 'Or. ' , de Marseille, lorsque du fond 

des Loges sortirent ces trois mots : LIBERTÉ, ÉGALITÉ, F I U -

TEKNITÉ , la révolution était faite. » Et un autre Maçon, 

initié dès sa jeunesse aux plus hauts grades de la secte, 

en Prusse, Je comte de Taugwilz, faisait en 1822 la 

déclaration suivante : « J'ai acquis la ferme conviction 

que le drame commencé en 1788 et 1789 , le régicide 

avec toutes ses horreurs non-seulement avaient été réso­

lus dans les Loges, mais encore étaient le résultai des 

associations et des serments. » Enfin, le Grand-Chapitre 

des Maçons allemands, se réjouissant de voir les ravages 

de l'incrédulité et de la révolte, qui de la France s'é­

taient répandus déjà dans toute l'Europe et jusque dans 

l 'Amérique, s'écriait triomphalement en 1794 : « Notre 

Ordre a révolutionné les peuples de l'Europe pour de 

longues générations. » 

La plupart des révolutionnaires si profondément im­

pies de 1830 étaient des Francs-Maçons. Il en fut de 

même en 1 8 i 8 ; seulement par tactique, le côté anti-

fut acclame comme parfait Maçon du premier coup et dispensé des 
épreuves, car, dirent les Frères, « soixante années consacrées" A L A 
V E R T U et au génie l'avaient suffisamment fait connaître ». 



LES FRANCS-MAÇONS. 73 

chrétien fut beaucoup plus dissimulé que dans les boule­

versements précédents. 

Presque tous les coryphées de l'impiété contemporaine 

sont des Francs-Maçons : Mazzini, Garibalcli, Kossulh, 

Juarez, etc. Aussi la Franc-Maçonnerie déclare haute­

ment que c'est elle qui préparc et qui détermine dans 

l'ombre la destruction du catholicisme en Italie, en Al­

lemagne, en Autriche, en Belgique, en Espagne, en 

Portugal, au Mexique. Elle occupe partout les postes les 

plus importants : elle pénètre dans toutes les armées 

et dans les grands corps de l 'État; elle dirige la plupart 

des journaux. Elle donne l'impulsion qu'elle veut à la 

plupart des gouvernements, et son mot d'ordre univer­

sel est : ce A bas l'Église ! A bas l'autorité ! Plus de prê­

tres ! Plus de Christ! Plus de DIEU ! » Qu'on le sache 

bien, c'est là ce qu'elle entend par ce mot magique de 

liberté qu'elle fait miroiter aux yeux séduits de tous les 

peuples, comme jadis le Serpent de l'Éden montrait à 

Eve l'éclat du fruit défendu. 

La Maçonnerie se 1 déclare elle-même en voie de pro­

grès et en pleine prospérité. Elle disait tout récemment 

par l'organe d'une de ses feuilles périodiques : ce Des 

symptômes qui ne sauraient nous tromper prouvent que 

nous touchons au jour d'un développement considérable 

de la puissance et de l'influence de la Maçonnerie sur le 

monde. La Maçonnerie comprend chaque jour davantage 

l'importance de sa mission ; elle rejette les langes dont 

les nécessités d'un autre temps l'avaient enveloppée. 

Elle sait ce que signifie sa devise; et bientôt, se dépouil-



74 LES FRANCS-MAÇONS. 

lant des derniers voiles d'un vague mysticisme, elle 

proclamera comme principe et base de l'Institution la 

complète indépendance de la conscience... Réjouissons-

nous du succès des efforts de nos Frères : partout ap­

paraît le signe lumineux de l'éternel Jéhovah 1 ! » 

Quel est cet « éternel Jéhovah » dont le signe appa­

raît par tout , grâce aux Francs-Maçons? Nous allons 

le voir. 

XXII 

Que la Franc-Maçonnerie e s t , quoi qu'elle en dise, 
essentiellement impie , anticlirétienne et athée. 

Qu'on ne s'y méprenne pas : le Dieu qu'elle affecte 

de vénérer sous le nom bizarre de Grand Architecte de 

tous les mondes, n'est pas le DULU vivant, seul vrai D I E U , 

Père, Fils et Saint-Esprit, que nous adorons; ce n'est 

pas notre Créateur, Seigneur et Sauveur J É S U S - C H R I S T , 

DIEU fait h o m m e , seul vrai DIEU : c'est le Dieu de Vol­

taire, TÈlre suprême de Rousseau, de la Convention 

et de Robespierre; c'est le Dieu des théophilanthropes, 

le Dieu des bonnes gens chanté par Béranger, le Dieu 

de Renan et de Garibaldi, le Dieu de la religion de 

l'honnête homme. C'est le Dieu qui n'existe pas. 

Aussi affectent-ils de ne tenir aucun compte de la 

révélation ni de l'avénement du Christ : ils rejettent 

1 Monde maçonnique, août 1866 et février 1867. 



LES FRANCS-MAÇONS. 7o 

1 Voir le Rituel maçonnique. 

l'ère chrétienne, et dans toutes leurs publications 

ils comptent les années à partir de la création ; selon 

Tcre chrétienne, nous sommes (au moment où j 'écris) 

en 1867 ; selon l'ère maçonnique, en 5867. Cette 

négation du" christianisme serait puérile si elle n'était 

impie. 

La Franc-Maçonnerie ne parle de DIEU que pour ne 

pas effaroucher les masses. Dans ce même b u t , elle 

revêt perfidement les apparences d'une religion : elle a 

tout un ensemble de cérémonies et de rites ; elle confère 

un baptême à sa façon , elle a un mariage maçonnique, 

un cérémonial pour les enterrements, e t c . ; tout cela 

avec des invocations, des bénédictions, des encense­

ments, des consécrat ions 1 ; en un mot , une apparence 

de culte. Voilà pour les masses. 

Mais pour les Maçons pur-sang, pour les vrais Ma­

çons, ils n'y regardent pas de si près : ils nient ouver­

tement le christianisme. Les autres, ceux, qui ne sont 

pas mûrs, retiennent souvent, avec le nom de D I E U , ce 

vague sentiment religieux qui ne gêne en rien la cons­

cience, et qui fait pitié aux premiers. Chacun sait qu'en 

pratique le déisme ressemble en tout à l'athéisme : c'est 

un athéisme respectueux et latent. Or la Franc-Maçon­

nerie est déiste en ce sens-là, quand elle n'est pas fran­

chement athée. Aussi les Loges allemandes faisaient-

elles tout dernièrement la déclaration suivante : « Les 

Francs-Maçons déistes sont au-dessus des divisions reli-



70 LES FRANCS-MAÇONS. 

gieuses. Il ne faut pas seulement nous placer au-dessus 

des différentes religions, mais bien au-dessus de toute 

croyance en un Dieu quelconque*. » 

En France ils parlent comme en Allemagne. C'est le cri 

du cœur. Le Monde maçonnique disait en discutant le pre­

mier article des statuts de la Maçonnerie, où il est ques­

tion de l'existence de D I E U et de l'immortalité de l'âme : 

ce Eh quoi! dira-t-on, n 'y a-t-il donc rien à exiger d'un 

homme pour qu'il soit digne d'être Maçon? — Rien, si 

ce n'est qu'il soit honnête homme. — Il rejette l'idée de 

D I E U ? — Présentez-lui celle qui doit satisfaire sa raison. 

— Il doute de la vie future? — Prouvez-lui que le 

néant est contradictoire. — I l méconnaît les bases de la 

morale? —Qu'importe] s'il vit et agit comme s'il les 

admettait 2 . » 

La Franc-Maçonnerie, déiste ou athée, est donc la né­

gation absolue de la Religion, Ce n'est pas moi qui le dis; 

c'est Proudhon, le frère Proudhon : « La Franc-Macon-

nerie^ écrivait-il, est la négation même de l'élément reli­

gieux. » Elle ne veut plus de D I E U ni de la Religion; 

elle veut l'exclure de l'éducation, des mœurs privées et 

publiques, de la vie humaine et de la mort. Ses écrivains 

les plus sérieux, 'surtout les modernes, sont à la tête du 

mouvement hideux d'athéisme et de matérialisme qui se 

remarque depuis quelques années; ils acclament avec 

bonheur les productions antichrétiennes les plus auda-

1 Gazette des Francs-Maçons, 115 décembre 1860. 
2 Septembre i8GG. 



LES FRANCS-MAÇONS. 77 

X X I I I 

Comme quoi la Maçonnerie se console de ses peines 
dans le culte du soleil . 

Oui, du soleil, de la lune et des étoiles. 

C'est au nom de la science et du progrès des lumières, 

dont elle à toujours la bouche pleine, que la Maçonnerie 

1 Monde Maçonnique, novembre i 860. 

cieuses, telles que les journaux : la'Morale indépendante, 

la Libre-Pensée, la Libre-Conscience, la Solidarité. « Nous 

souhaitons la bienvenue, disait naguère un journal franc-

maçon, à tous nos nouveaux confrères, dont plusieurs 

rédacteurs sont d'anciens amis, et sommes heureux de 

constater que tous ces journaux, sans exception, sont diri­

gés par des Maçons, et que ceux-ci sont en majorité parmi 

les rédacteurs \ » 

En Belgique et partout, c'est la Franc-Maçonnerie qui 

produit cette affreuse secte des solidaires, ainsi nommée 

parce qu'ils s'engagent vis-à-vis les uns des autres, par 

un pacte formel, à vivre sans religion et à mourir sans 

prêtre, comme des chiens. 

Que tel ou tel Franc-Maçon ne tombe pas. dans cet 

excès d'irréligion, nous raccorderons sans peine; mais, 

pour ce qui est de la Franc-Maçonnerie en elle même, elle 

dira tout ce qu'elle voudra, elle est une institution essen­

tiellement impie, antichrétienne et athée. 



78 LES FRANCS-MAÇONS. 

prétend que « D I E U n'est ni démontré ni démontrable; » 

que la morale chrétienne, qui s'appuie sur la crainte et 

sur l'amour de D I E U , est puérile, inutile et immorale; que 

Notre-Seigneur, ou bien n'a pas existé, ou bien n'a élé 

qu'un homme comme les autres; que le temps est venu 

d'en finir avec l'Église, avec le Pape, avec les prêtres. 

Et chose curieuse! elle arrive, par les sentiers de sa soi-

disant science et par le progrès de ses soi-disant lumiè­

res , à un excès de stupidité qu'on ne pourrait pas croire 

s'il n'était attesté par ses propres adeptes : savez-votis 

quel est, au fond, le Dieu vers lequel elle tourne ses re­

gards? C'est le soleil! Oui, encore une fois, lo soleil; 

comme ces brutes à face humaine que Ton rencontre 

parfois dans les bas-fonds de notre société déchristianisée. 

Écoutez plutôt. 

Dans l'initiation au grade de Maître, qui est le troisiè­

me de la Maçonnerie, voici ce que le Très-Respectable (!) 

dit en toutes lettres au nouvel élu : « L'Adoniram de la 

Franc-Maçonnerie, le même qu'Osiris, que Mithra, que 

Bacchus, que tous les dieux célébrés dans les mystères 

anciens, est une des mille personnifications du soleil. 

Adoniram, en effet, signifie en hébreu vie élevée, ce qui 

désigne bien la position du soleil par rappor ta la terre . . . 

Dans toutes les cérémonies qui s'accomplissent en Loge, 

vous reconnaîtrez constamment la même pensée. Ainsi, 

notre association s'est mise sous l'invocation de saint 

Jean, c'est-à-dire de Janus, le soleil des solstices. Aussi est-

ce aux deux solstices de l'année (21 juin et 21 décembre) 

que nous célébrons la fêle de notre patron, avec un céré-



LES FRANCS-MAÇONS. 70 

monial tout (g) astronomique. La table à laquelle nous 

prenons place a la forme d'un fer à cheval et figure la 

moitié du cercle du zodiaque : et dans les travaux de 

table (sic) nous offrons sept libations en l 'honneur des 

sept planètes. » 

Le F . \ Rebold dit qu'on doit expliquer les miracles et les 

faits de la vie de JÉSUS par « des apparences solaires ». 

Le F r . \ Grand-Chancelier Renan déclare, dans la Revue 

des Deux Mondes ( 1 5 octobre 1 8 6 3 ) que « le culte du 

soleil est le seul culte raisonnable et scientifique, » et que 

« le soleil est le Dieu particulier de notre planète! ! » C'est 

textuel. 

Le culte du soleil! voilà donc le dernier mot de ces 

fortes têtes qui ne parlent que de progrès, que cle lu­

mière, que de science, et qui s'intitulent modestement 

et les sublimes Princes de la vérité ! » Voilà la signification 

pieuse de cet évangile de saint Jean que nous avons vu 

placer devant les yeux du profane, au début des épreuves 

de l'Apprenti! Voilà la fameuse « lumière, » voilà « les 

flammes purificatoires » que le Vénérable donne géné­

reusement à l'Apprenti ! Voilà le sens de ce l'étoile flam­

boyante» et du cordon bleu passé en sautoir! Le culte du 

soleil, le culte dégradant de la matière, le Dieu-Nature, 

ou pour mieux dire un athéisme d'autant plus honteux 

qu'il se couvre du voile de la morale et de la bienfaisance, 

et n'est pas seulement impie, mais de plus hypocrite : 

quelle punition pour l'orgueil de ces esprits forts ! 

Et la Franc-Maçonnerie ose se dire ce l'origine et la 

source de toutes les vertus sociales » ; ce sont les paroles du 



80 LES FRANCS-MAÇONS. 

F.- . Ragon); et encore « la philosophie la plus pure, l'ori­

gine des fables de tous les cultes (sic), le puits où la vé­

rité semble s'être réfugiée!!! » Quelle impude née! 

C'est de ce puits ténébreux que sortent depuis près de 

deux siècles les Ilots de blasphèmes, d'impiétés, de né­

gations audacieuses, de mensonges, de calomnies contre 

l'Église, de révoltes, de destructions, d'institutions sour­

dement athées, qui menacent la civilisation chrétienne 

d'une ruine totale! C'est de ce puits en particulier que 

sont sortis dans ces dernières années les blasphèmes de 

Renan et de Proudhon, blasphèmes sataniques, que les 

Loges ont fait passer dans toutes les langues. C'est de là 

que sortent chaque jour les puissances de toutes espèces 

qui se ruent contre Rome, qui ébranlent les assises de 

la Papauté, et qui voudraient découronner le Christ et 

son Vicaire. 

Au fond, la doctrine des Francs-Maçons, c'est le ma­

térialisme. 

XXIV 

1 ) 3 la presse maçonnique. 

La Maçonnerie est d'une activité fiévreuse dans sa 

propagande : la paix dans le zèle est le caractère de la 

vérité; l'agitation est le caractère de l 'erreur. La Ma­

çonnerie s'agite prodigieusement. Ses moyens d'action 

sont variés et puissants; elle fait feu sur nous de tous 

côtés. Montrons-le, en nous bornant à la France. 



LES FRANCS-MAÇONS. 81 

1 Numéro de janvier 1867. 
v. 

Sa première arme, c'est la presse. Nous avons déjà vu 

qu'elle dirige indirectement la plupart des journaux. 

Elle a, en outre, des publications à elle, plus ou moins 

perverses, selon leur plus ou moins de franchise. Elle a 

d'abord le Franc-Maçon, revue mensuelle, anodine, fondée 

en 1847, à la veille de la révolution de février, et destinée 

à éclairer l'esprit et à réjouir le. cœur de tous les F i v . 

Prudhommes. Elle est respectueuse pour la Religion, du 

moins dans la forme ; c'est le journal orthodoxe et 

mystique de la Maçonnerie. Les purs .Maçons du progrès 

l'appellent impitoyablement «jésuite ». 

Elle a ensuite le Journal des initiés, revue mensuelle 

aussi, publiée en deux cahiers semblables, dont le second 

s'appelle la Renaissance. Dans celui-là, on ne prononce 

pas le nom de Franc-Maçon ni de Franc-Maçonnerie', 

c'est le « cahier de la propagande ; \\ propage Vœuvre de la 

Maçonnerie sans la nommer, afin d'écarter les préven­

tions » 0 bonne foi! ô candeur ! 

Elle a le Monde maçonnique, publication beaucoup plus 

avancée, par conséquent beaucoup plus franche et plus 

maçonne. Nous l'avons cité plusieurs fois déjà. Il fait la 

guerre aux deux autres, et les accuse d'être des arriérés, 

des formalistes ; pour lui, il est carrément libre-penseur, 

indépendant, bien au-dessus de toute idée religieuse. 

C'est le camp libéral, qui veut réformer la Maçonnerie 

extérieure et arriver à la suppression officielle du nom 

même « du Grand Architecte de l'Univers ». Ce parti fait 



82 LES FRANCS-MAÇONS. 

de grands progrès, quoiqu'il n'ait pu encore faire pré­

dominer son sentiment. Bien que la plupart des Maçons-

jésuites ne regardent cette formule traditionnelle que 

comme une pure formalité, qui laisse à tous les Frères 

la pleine liberté de l'athéisme, néanmoins les Maçons-

libéraux tiennent à la suppression : cette vieillerie sent 

trop la Religion et peut avoir des dangers. 

La Maçonnerie revendique encore comme siennes les 

feuilles abominables que nous citions tout à l'heure ; la 

Morale indépendante, la Libre-Pensée, la Libre-Conscience, 

(a Solidarité; et Ton ne voit pas ce qui empêcherait de 

compter parmi ses productions les plus pures, ou du 

moins parmi ses plus dévoués auxiliaires, un bon nombre 

de grands et petits journaux, tels que le Siècle, 1 Opinion 

nationale, l'Avenir 'national, le Temps, la Liberté, le 

Journal des Débats. Ces feuilles, cependant, ne sentent 

pas le besoin de dater leurs numéros de l'année 5867. 

Elles laissent également dans une ombre discrète le 

jargon des Frères et amis, ainsi que le fameux signe 

sacramentel ( . ' . ) . 

La Revue des Deux Mondes est, au même titre, au 

service de la Franc-Maçonnerie et de son œuvre sacrilège. 

Presque tousses rédacteurs sont des rationalistes connus, 

ou des hérétiques; quelques-uns sont des athées, tels 

que Renan, Taine, Litlré, etc. 

Ainsi, en France, la presse est en grande partie ma­

çonnique, c'est-à-dire anticatholique et antichrétienne. 

Quel danger pour la foi du peuple ! 



LES FRANCS-MAÇONS. 83 

XXV 

Que la Franc-Maçonnerie commence à s'emparer de l'enfance 
* au moyen de l'enseignement et de l'éducation. 

Cette seconde arme est peut-être plus dangereuse 

encore que la première. La Maçonnerie semblait l'avoir 

un peu négligée : elle s'en aperçoit, et forme les projets 

que nous allons voir. 

Par le Baptême, par 1& catéchisme et par la première 

Communion, l'Église fait les chrétiens et pose la base de 

leur vie religieuse. La Franc-Maçonnerie, qui est Yanti-

Jiglise, ne veut plus de tout cela ou, pour mieux dire, 

elle veut substituer à cette base chrétienne une base 

maçonnique, absolument étrangère au christianisme. 

Elle tâche d'abord cle mettre le sceau maçonnique sur 

les tout petits enfants. Elle a une cérémonie d'adoption 

qui s'accomplit « sous l'éclat de la Lumière maçonnique, » 

et elle dit au pauvre enfant qu'elle adopte : « Que la 

Lumière maçonnique brille à tes yeux, comme plus tard 

nous la ferons briller à ton espr i t 1 . » De même que 

l'enfant baptisé devient chrétien et membre de l'Église, 

de même l'enfant adopté devient Louveteau ou Louvelon, 

si c'est un garçon; Louvetonne, si c'est une fille, et 

membre de la Franc-Maçonnerie. Ces Louveteaux, s'ils 

sont pauvres, ont droit aux secours des Frères . • 

1 Le F i v . R a g o n , Rituel d'adoption des jeunes Louvetons. 



íH LES FRANCS-MAÇONS. 

Dans, un hospice d'Avignon, une pauvre femme pré­

sentait naguère aux bonnes Sœurs un petit enfant.de  

onze mois, en déclarant a la Supérieure qu'elle était de 

passage dans la ville, et en demandant quelques remèdes 

pour son enfant. La Religieuse, en caressant le petit 

malade, aperçut une médaille singulière suspendue à 

son cou. « Quelle est cette médaille? » demanda-t-elle à 

la mère, « C'est la médaille des Francs-Maçons, » lui 

répond la pauvre femme, et comme la Sœur lui en faisait 

des reproches, lui représentant que les Francs-Maçons 

étaient excommuniés, la malheureuse i(pondit sans 

détour : « En me présentant avec cette médaille devant 

le chef d'une Loge, j ' en obtiendrai aussitôt un secours 

d'argent pour m'a idera continuer mon voyage. » 

Il parait que dans certains faubourgs de Paris lë 

nombre des Louveteaux est très-considérable parmi les 

enfants de la classe ouvrière. Pauvres petits ! 

Mais c'est surtout par les écoles que la Franc-Ma­

çonnerie veut accaparer les enfants. « Il faut préparer 

le monde profane à recevoir nos principes, disait le Monde 

maçonnique (octobre 5866). Je considère l'instruction 

primaire comme la pierre angulaire de notre édifice... 

L'instruction religieuse doit-elle être retranchée du pro­

gramme?.. . Le principe d'autorité surnaturelle (c'est-à-

dire la foi), qui enlève à l'homme sa dignité, est inutile pour 

discipliner les enfants (quelle absence de sens pratique !) 

et susceptible de les conduire à l'abandon de toute morale 

(quelle absence de sens moral!) donc il est urgent d'y 

renoncer. Nous enseignerons les droits et les devoirs au 

http://enfant.de


LES FRANCS-MAÇONS. 8!i 

nom delà liberté, de la conscience, de l'a raison et encore 

au nom de la solidarité. (Que voilà bien le bagout révo­

lutionnaire, creux et sonore, qui avec ses grands mots 

ne sait pas ce qu'il dit!) La Maçonnerie doit être le 

moule de la société moderne ; elle doit former des hommes 

libres. (Nous connaissons cette liberté. ) Créer des écoles, 

surtout des écoles d'adultes, des orphelinats, c'est le 

meilleur moyen de vulgariser-la Franc-Maconnerie. » 

Ces vœux, adoptés par un grand nombre de Loges, 

ont été sanctionnés et réalisés par un décret du Grand-

Orient de France (en janvier 5867, ou pour parler 

chrétien, J807). Ce décret porte ce qu'il a été décidé en 

Conseil que le G. ' . Or.-, se mettrait à la tete d'une œuvre 

ayant pour objet d'encourager et de propager Pintruction 

primaire, en décernant chaque année des récompenses, 

soit aux instituteurs et institutrices, soit aux élèves, et en 

créant, lorsque les circonstances le permettront, des 

écoles primaires et des classes d'adultes. » Puis la circu­

laire expose l'organisation de l 'œuvre, que dirigeront 

les Loges ou des Comités nommés par elle, le mode des 

souscriptions et la nécessité de déployer du zèle, stipulant 

que les récompenses et les livres de caisses d'épargne 

seront accompagnés d'une médaille avec l'inscription 

suivante : « Grand-Orient de France. Encouragement à 

l'instruction primaire donné au nom des Maçons do 

l'Orient de . . . » 

L'année suivante, on décida que quarante écoles pri­

maires maçonniques seraient fondées dans les vingt ar­

rondissements de Paris ; deux dans chaque" arrondisse-



86 LES FRANCS-MAÇONS. 

ment; l 'une, pour les petits garçons; l'autre, pour les 

petites filles. 

La propagande des écoles protestantes est certes bien 

dangereuse; mais celle-ci, si je ne me trompe, le sera 

bien autrement. 

Pour compléter la chose, le Monde maçonnique (janvier 

58G7) nous annonce « la rédaction d'un Catéchisme de 

morale à l'usage cl à la portée des enfants; u n ' c a t é ­

chisme qui leur apprendra à écouter leur conscience 

plutôt que la tradition (c'est-à-dire plutôt que la Religion 

et l'Église), à être vertueux par principe (comme si les 

chrétiens n'étaient pas vertueux par principe!), avec 

conviction (comme si la foi n'était pas la plus sérieuse 

de toutes les convictions et même la seule sérieuse!) et 

avec desintéressement (comme si l'espérance du ciel et 

la crainte de l'enfer nous empêchaient de servir et d 'ai­

mer DIEU purement!) » Au mois de juin 1867, un prix 

de cinq cents francs a du être décerné à cet effet. 

Enfin, en novembre 1866, a été inaugurée par les Ma­

çons d'Alsace une ligue de l'enseignement pour IaFrance, 

à Timilâtion de celle qui fonctionne en Belgique depuis 

1864. Cette ligue a pour principe fondamental ce cle neser-

vir \Q& intérêts particuliers d'aucune opinion religieuse, » en 

d'autres termes de proscrire absolument la foi dans l'en­

seignement et dans l'éducation. Le F r . \ Macé, promo-

leur.de celle ligue impie, avait recueilli au bout d'un mois 

des souscriptions nombreuses, et le Monde maçonnique 

déclarait (février 1867) que « les Maçons doivent adhérer 

en masse à celle ligue bienfaisante et que les Loges doi-

http://leur.de


LES FRANCS-MAÇONS. 87 

vent étudier dans la paix de leurs Temples* (sic) les meil­

leurs moyens de la rendre efficace ». 

Et il y a en France seize cent mille Maçons : qu 'on 

juge si le péril est chimérique! Avis non-seulement 

aux pasteurs des âmes/ mais encore aux pores de fa­

mille qui conservent en leur cœur la moindre étincelle 

de foi ! 

XXVI 

Gomment la Franc-Maçonnerie étend son action 
sur les jeunes filles. 

Avant de parler de la Franc-Maçonnerie féminine, si­

gnalons rapidement une nouvelle institution maçonni­

que, très-dangereuse : les écoles professionnelles pour les 

. jeunes filles; 

L'école professionnelle a pour but de développer l'ins­

truction primaire, et de préparer les jeunes filles de la 

classe ouvrière aisée ou du petit commerce aux diverses 

professions particulières où elles pourront honorablement 

gagner leur vie. Rien de meilleur en soi; rien de plus 

utile. Les Francs-Macons,"comprenant l'importance du 

rôle de la femme dans le monde, viennent de fonder à 

Paris des écoles professionnelles. Ils ont, dit-on, de vastes 

projets à cet égard. Déjà plusieurs grandes écoles sont 

ouvertes et fonctionnent sous la protection des Loges. 

Elles sont dirigées par des dames et institutrices qui 

jouissent de leur confiance. 



88 LES FHANCS-MAÇONS. 

Nous n'avons rien à dire sur le côte matériel de ces 

établissements : l'intelligence et le dévouement peuvent, 

à eux seuls, vaincre de grandes difficultés et obtenir des 

résultats sérieux. Mais ce que nous devons à la fois si­

gnaler et déplorer ici, c'est le principe d'athéisme pra­

tique, le principe fondamental de la Maçonnerie, qui 

inspire l'institution de ces écoles; c'est un système posi­

tif d'indifférence religieuse; c'est l'exclusion de toute 

idée de D I E U , posée comme base de l'éducation. Dans ces 

écoles, il est expressément interdit d'émettre une idée de 

religion, même vague et générale, et l'on ne plaisante 

point sur ce point ; tout dernièrement une maîtresse, à 

qui le nom de D I E U avait échappé par mégarde, fut im­

médiatement et impitoyablement éconduitc. On recon­

naît là la célèbre tolérance des libres-penseurs. 

Ces écoles sont, pour les filles, avant tout une école 

de (( morale indépendante ». Elles sont une pépi­

nière de femmes libres. Le Monde maçonnique admire et 

exalte cette éducation, ce Quanta la morale, dit-il dans 

un compte rendu (septembre 1866), elle n'est pas plus 

juive que protestante; elle est la morale, cette morale uni­

verselle que toute femme et tout homme portent en ce 

monde; » mais qui, obscurcie malheureusement par le pé­

ché originel, a tellement besoin de la Religion, que sans 

Religion il ne peut y avoir et il n'y a pas de morale. D'ail­

leurs, la morale, qu'est-ce, sinon l'accomplissement du 

devoir? Et l 'homme n'a-t-il pas pour premier devoir 

sur la terre cle connaître son D I E U , de l'aimer et de le 

servir? C'est ce que réalise la Religion : et c'est ce que 



LES FRANCS-MAÇONS. 81) 

rejette la Franc-Maçonnerie, dont la prétendue morale 

est ainsi essentiellement antimorale. 

Il y a déjà plus de trois cents jeunes filles dans les éco­

les professionnelles maçonniques de Paris. Là-dessus le 

môme journal s'écrie : « Que font donc les départements ? 

Comment! après un tel exemple parti de Paris, il ne se 

trouvera pas dans les principales villes de France quel­

ques femmes à l'esprit indépendant et assez libres pour 

imiter ce beau dévouement? » 

Ces écoles sont d'autant plus dangereuses que leur 

caractère antichrétien est tout à fait négatif. Quelles fem­

mes, quelles mères de famille cela nous prépare ! 

XXVII 

De la Franc-Maçonnerie cTADOPTION 
ou Franc-Maçonnerie des Dames. 

Il y a des Franches-Mac onnes, comme il y a des Francs-

Maçons. Au premier abord, cela étonne.; car il s'agit 

avant tout de garder des secrets. Mais les Francs-Maçons, 

paraît-il, ont confiance dans « les femmes qu'ils estiment 

le plus, » et auxquelles ils adjugent la paire de gants 

que leur donne officiellement le Vénérable. 

Cette Maçonnerie féminine paraît avoir commencé vers 

le milieu du dernier siècle. Louis-Philippe-Égalité, alors 

duc d'Orléans et Grand-Maître de l'Ordre, offrit sa paire 

de gants à M n , c de Genlis et donna une impulsion 

extraordinaire à la Maçonnerie androgyne (androgyne 



!)0 LES FRANCS-MAÇONS. 

1 Voir au chapitre xvm. 

veut dire homme et femme). La curiosité, l 'attrait du 

plaisir et plus encore l'attrait de l 'inconnu, l'esprit 

d'irréligion, et la puissance magique du fruit défendu, 

firent affluer vers la Franc-Maçonnerie toutes les Dames 

qui brûlaient d'être libres; et dans leur nombre on put 

compter malheureusement les noms les plus brillants. 

On le voit par une lettre de l'infortunée reine Marie-

Antoinette à sa sœur la reine Marie-Christine, en date du 

26 février 1781 : « Je crois que vous vous frappez beaucoup 

trop de la Franc-Maçonnerie.. . , écrivait-elle. Ici tout le 

monde en est. . . Ces jours derniers la Princesse de Lam-

ballc a été nommée Grande-Maîtresse dans une Loge ; 

elle m'a raconté toutes les jolies choses qu'on lui a dites. » 

Hélas! pauvres femmes! on leur préparait dès lors le 

traitement destiné par la secte « aux Princes, aux bigots 

et à la noblesse* ». 

Là, comme dans, la Maçonnerie masculine, on ne 

laissait voir les choses qu'autant qu'on le voulait bien, 

et l'autorité abusée n'attachait aucune importance à une 

association qui passait partout pour n'être qu 'une société 

de bienfaisance et de plaisir. Mais derrière lés réunions 

joyeuses, il y avait d'infâmes mystères : ce n'était plus, 

comme dans l'autre Maçonnerie, le culte de la vengeance; 

c'était le culte de la volupté, d'autant plus dangereux 

qu'il était voilé de rites mystérieux, assaisonné par le 

secret, et favorisé par l'esprit d'irréligion si fort à la 

mode dans le siècle de Voltaire. 



LES FRANCS-MAÇONS. «M 

La Logo de ces Maçonnes ne s'appelait plus Loge, 

mais bien Temple de l'Amour. C'était d 'un pastoral tout 

à fait touchant. La porte du Temple de l'Amour s'appelait 

(sans doute par antiphrase) la porte de la Verlu (c'est 

pa r l a qu'elle s'en allait, si elle n'était partie déjà). Le 

F r . \ Maçon qui introduisait les postulants s'appelait 

F.*. Sentiment (c'est en toutes lettres dans le Rituel), 

et la Sœur Maçonne qui introduisait les aspirantes et 

les soupirantes s'appelait Sœur Discrétion. Le Grand-

Maître demandait à la récipiendaire : ce Quel âge avez-

vous? » La réponse était aussi naïve mais plus tendre que 

celle du Maçon : ce'J'ai sept ans ; » ici la colombe aspirante 

roucoulait précieusement : ce J'ai l'âge de plaire et d'ai­

mer. » C'était du dernier tendre. 

Les Maçons de ce rite étaient les Chevaliers de la Rose, 

et les Maçonnes étaient les Nymphes de la Rose. Ces Che­

valiers et ces Nymphes allaient toujours deux à deux 

dans tous leurs travaux maçonniques. Le Temple était 

tout fleuri et tout c h a r m a n t ; les tenues étaient présidées 

par un Grand-Maître et une Grande-Maîtresse. Il n'y 

avait plus là d'épées nues, ni de cadres de papier, ni de 

caverne, ni de sombres mascarades. C'étaient des voyages 

sentimentaux, des serments prêtés par l'aspirante de la 

manière la plus galante du monde : elle s'asseyait à la 

place du Grand-Maître, et celui-ci, comme un grand 

nigaud, était agenouillé à ses pieds. Mais ce qu'il y avait 

de plus touchant, c'était un certain voyage à Vîle de la 

félicité, où se terminait l'initiation : là, on enlevait le 

bandeau qui couvrait les beaux yeux de la Nymphe; 



!ï2 LES FRANCS-MAÇONS. 

elle se trouvait devant un autel (o p ie té ! ) , devant l'autel 

et les statues, ou plutôt les idoles de Vénus et de.Cupidon, 

et elle offrait un pur encens au patron et à la patronne 

du Temple. 

Assurément madame de Lamballc et les Dames bien 

élevées ne voyaient dans ces fadaises que des amusements 

et des galanteries sans conséquence; mais pour le grand 

nombre, ces réunions étaient loin d'être innocentes; et 

les hommes pervers qui dirigeaient secrètement cette 

branche de l'Ordre maçonnique s'en servaient pour 

corrompre à la fois et les esprits et les cœurs, pour 

détacher de plus en plus les femmes de la Religion, de 

la famille, du respect de l 'autorité et du respect des 

traditions. 

La révolution française noya dans le sang et les Che­

valiers et les Nymphes de la Rose. 

Sous l'empire, la Franc-Maçonnerie féminine reprit 

un nouvel essor : presque tous les officiers étaient 

Maçons, et ils contribuèrent- beaucoup à relever et à 

répandre dans toute l'Europe une institution qui favo­

risait si merveilleusement leurs penchants irréligieux et 

libertins. En -1830, nouvelle floraison de Franches-Ma­

çonnes. La Franc-Maçonnerie fonde de grandes espérances 

sur le concours des femmes. « Quand voudra-t-on com­

prendre, s'écrie sentimentalement le F r . \ Ragon, que 

pour rendre à l'Ordre son attrait irrésistible et son antique 

splendeur; aux mœurs publiques) leur pureté (///), leur 

vérité purgée d'hypocrisie (!!), à l'éducation domestique, 

pleine encore de préjugés, son rayonnement humanitaire, 



LES FRANCS-MAÇONS. ì)3 

il s'agira d 'admettre aux travaux maçonniques les 

femmes qui, par leurs vertus (lesvertus de la femme libre !) 

honorent leur sexe et leur patr ie? Leur présence rendra 

les séances plus intéressantes; leurs discours (les discours 

de la femme libre) exciteront l 'émulation; les Ateliers 

s épureront, comme la nature printannière s'épure aux 

rayons vivifiants d'un soleil nouveau 1 . » Pour le coup, ce 

sera tout de bon le culte du Soleil. 

Dans la Maçonnerie des femmes il y a. comme du côté 

des hommes, des Apprenties, des Compagnonnes et des 

Maîtresses-Maçonnes. 11 y a aussi des élevé, grades, des 

Maîtresses-Parfaites,des Sublimes-Écossaises, des Élues, des 

Chevalières de la Colombe, des Chevalières de la joie, des 

Rose-Croix ou Chevalières de la Bienfaisance, des Prin­

cesses de la Couronne ou Souveraines-Maçonnes. Malheu­

reusement Y Annuaire du F . ' . Pinon garde discrètement 

le silence sur cette branche colombine de la Maçonnerie. 

Il y a des rites et tout un cérémonial, comme dans la 

Maçonnerie masculine. Sur le seuil de la « Porte de la 

Vertu, )> est placée l'image de madame de Genlis, que 

la Maçonnerie a surnommée, a la mère de l'Église! » Cette 

chaste Mòre a été canonisée, dit-on, par Philippe-Égalité. 

Ce qu'il y a de curieux, c'est l'apostrophe dure, mais 

très-sensée, que le Grand-Maître, majestueusement assis 

aux cotés de la Grande-Maîtresse, adresse à l'aspirante 

Apprentie, dos le début des épreuves. « Il lui fait observer 

1 Le Fiv, Ragon, Manuel complet de ht Maçonnerie d'adoption, p. 140 
et 1*1-



94 LES FRANCS-MAÇONS. 

la haute imprudence qu'elle a commise en s'exposant 

ainsi, seule et sans appui, dans une société dont etle 

ignore la composition et les mœurs, et oh sa pudeur pouvait 

être en danger*. » 

Les Maçonnes sont affublées, comme les Maçons, du 

fameux tablier. Le signe général auquel elles se re­

connaissent est très-simple : « Les deux mains l'une 

sur l'autre, la droite couvrant la gauche et tombant sur 

le tablier. » Elles se reconnaissent pour Apprenties « en 

avançant réciproquement la main droite ouverte, les 

doigts rapprochés, et en plaçant les mains Tune sur l'autre 

par l'intérieur; pour compagnonnes « en se prenant -

mutuellement la main droite, de sorte que les deux 

pouces soient croisés, et le doigt du milieu étendu sur 

le poignet; » pour Maîtresses, « en se présentant mu­

tuellement l'index et le doigt du milieu de la main 

droite, en les portant les uns sur les autres en longueur, 

de manière à se toucher par l ' intérieur; ensuite, en 

appuyant tour à tour le pouce droit sur les jointures des 

deux doigts près de l'ongle. » Elles ont encore d'autres 

signes qui exigent des doigts de sorcières ; par exemple : 

« Se prendre (mutuellement?) l'oreille gauche avec le 

pouce et le petit doigt de la main droite, le reste de la 

main allongé sur la joue- » (jusqu'à l'autre oreille); ce se 

prendre (toujours mutuellement?) le bout du nez avec 

le pouce et l'index de la main droite, le reste de la main 

couvrant les deux yeux » (un vrai tour de force) ; « placer 

1 Le Fr. \ Ragon, Manuel complet de la Maçonnerie d'adoption, p. 2ïi 

et 20. 



LES FRANCS-MAÇONS. l)o 

la main gauche sur le visage, le petit doigt sur la bouche, 

l'annulaire sous le nez, le doigt du milieu et l ' index sur 

l'œil, et le pouce sur l'oreille gauche. » Les deux mots 

de passe que les Maçonnes paraissent affectionner le 

plus sont Eva et Babel; sans doute, par dévotion au fruit 

défendu, et par une horreur bien légitime pour la con­

fusion des langues. C'est le grave F . - . Ragon, l 'auteur 

sacré et officiel, qui nous donne ces précieux détails. 

Cette Maçonnerie est plus répandue qu'on ne le pense, 

car elle compte beaucoup de rites ou obédiences : le rite 

de Caglioslro, le rite des Dames écossaises de la colline de 

Mont-Thabor, VOrdre du Palladium ou Souverain Conseil 

delà Sagesse, Y Ordre de la Félicité, Y Ordre des Chevaliers 

et Chevalières de l'Ancre, YOrdre de la Persévérance, et 

d'autres encore. 

Il y aurait mille choses à dire et des choses fort cu­

rieuses sur la Franc-Maçonnerie des Dames. Nous en 

citerons un seul exemple, toujours puisé à la même 

source officielle. C'est le récit du cérémonial d'un banquet 

de Sœurs-Maçonnes. 

XXVIII 

Un banquet de Sœurs-Maçonnes. 

Nous avons déjà vu que dans cet Ordre-là on mange 

et on boit beaucoup. Du côté des Dames, c'est comme 

du côté des hommes : le banquet sacré , le banque 



f»0 LES FRANCS-MAÇONS. 

fraternel, le libre banquet est un des travaux les plus 

sérieux de la Maçonnerie du dehors. D'après les statuts 

que ces femmes fortes observent religieusement, « les 

Dames ne s'assemblent jamais seules; elles sont tou­

jours aidées dans leurs travaux par des Maçons ». Dans 

le travail de la table, les Maçons et les Maçonnes 

sont donc côte à côte. La « séance est bien plus intéres­

sante ». Voici ce qu'en dit le Rituel de l'éternel F , - . 

Ragon : 

D'abord le banquet s'appelle Loge de table, ce II y a cinq 

santés d'obligations. ( En sortant de 15, la Sœur-Ma­

çonne doit souvent tourner à la Sœur gr i se , et la femme 

libre à la femme ivre. ) Première santé. La Grande-

Maîtresse frappe un coup : toute mastication cesse (sic) ; 

chacun se met à Y ordre de table, c'est-à-dire qu'il pose 

Jes quatre doigts unis de la m\ in droite sur la table, le 

pouce écarté le long du bord et formant l 'équerre. Elle d i t : 

« Chères S S . \ Inspectrice et Dépositaire , faites aligner 

et garnir « les lampes pour une santé que le G r . \ M.-. 

« et moi avons à vous proposer ! » Les lampes de ces 

femmes l ibres, ce sont les verres, les verres à boire : 

c'est là qu'elles puisent la lumière, la force et la liberté. 

Garnir la lampe veut dire remplir le verra. 

ce L'annonce étant portée et exécutée, la S.-. Inspec­

trice dit après avoir frappé (et bu ?) un coup : c< Grande-

Maîtresse, les lampes sont alignées « et garnies ». 

ce L a G r . \ M.*, frappe un coup et d i t : « Debout et à 

ce l'ordre ! glaive en main ! » et elles prennent toutes le 

couteau de la main gauche, ce Ch.-. FF.-, et T T . \ 



LES FRANCS-MAÇONS. 07 

V. 7 

Ch. ' . S S . \ , la santé que nous avons la faveur et l'hon­

neur déporter est celle des Rois-Maçons ; c'est pour des 

santés si chères à nos cœurs que nous devons nous joindre 

pour souffler nos lampes h leur gloire! » 

<c Les annonces faites, la Gr. •. M.•. commande 

rexercice : Main droite aux lampes ! — Haut les lampes ! 

— Soufflez les lampes d'un seul trait ! » ( La Maçonne se 

montre ici femme de plus en plus forte : elle souffle sa 

lampe comme une allumette et boit comme un trou. 

Quels dragons ! S'il y a Nymphes de la Rose, il y. a aussi 

Nymphes de la Lampe ! ) 

Mais l'exercice n'est pas fini, et la Gr. ' . M.-, reprend : 

a Lampe en avant! ( c'est-à-dire, comme l'explique le 

fidèle Fr . ' . Ragon : cinq fois sur le cœur et revenir en 

avant ) . — Posez les lampes ! ( ce qui doit se faire en 

cinq temps, ajoute le Rituel). Enfin, on dit cinq fois 

Eva » 

Telle est la première santé , le premier exercice de ce 

belliqueux banquet. Au cinquième exercice, à force de 

souffler les lampes, la pauvre Sœur doit branler au 

manche et décrire des courbes en allant la vingt-quatrième 

et la vingt-cinquième fois ce du cœur en avant ». Pour re ­

tourner au logis, elle doit avoir besoin du bras fraternel 

de son maçonnique compère. 

1 Manuel complet de la Maçonnerie d'adoption, p. 35. 



98 LES FRANCS-MAÇONS 

XXIX 

Si la Maçonnerie féminine se borne aux banquets 
et aux amusements. 

Le poignard maçonnique, sacrilège et impie, est caché 

sous les amusements plus ou moins inconvenants de 

cette Maçonnerie androgyne ; et les sociétés secrètes 

entendent tirer un parti très-sérieux de ces sottes créa­

tures que l'incrédulité, l'orgueil, la vanité, l 'amour du 

plaisir et surtout la curiosité poussent dans les grades 

extérieurs. Comme celle des hommes, la Maçonnerie pu­

blique des femmes n'est qu'un vivier où la Maçonnerie 

occulte engraisse ses carpes pour les pêcher quand le 

moment semble venu. Ce moment, c'est l'initiation cle la 

Maltresse-Maçonne au grade secret cle Parfaite-Maîtresse. 

Avant tout, on exige d'elle le serment terrible qui l'en­

chaîne à la secte pour toute la vie. ce Je jure , dit-elle, 

je promets de tenir fidèlement dans mon cœur les secrets 

des Francs-Maçons et de la Franc-Maçonnerie. Je m'y oblige 

sous -peine d'être coupée en pièces par le glaive de VAiige 

exterminateur.» 

Le G.' . M . \ la proclame aussitôt Parfaite-Maîtresse et 

lui adresse ces paroles : « Ma chère, maintenant que 

nous vous avons initiée aux arcanes symboliques de la 

Maçonnerie, maintenant que la lumière de la vérité a 

rayonné, sur vos pupilles, les erreurs, les superstitions et 



LES FRANCS-MAÇONS. . 9!) 

les préjugés ( c'est-à-dire la foi et la crainte de D I E U ) 

que vous conserviez peut-être encore dans quelque re­

coin de votre cerveau sont dissipés. Une tâche ardue , 

mais sublime, vous est dorénavant imposée (nous y voilà, 

écoutons). La première de vos obligations sera d'aigrir 

le peuple contre les prêtres et contre les rois. Au café, au 

théâtre, dans les soirées, partout, travaillez dans celle in­

tention SACRO-SAINTE. 

ce II ne me reste plus qu'un secret à vous révéler, et 

nous en parlerons à voix basse. » Et il lui déclare que 

le complément final de la mission sacrée de la Maçon­

nerie ce est l 'anéantissement de toute autorité religieuse 

et monarchique ». 

Il y a donc quelque chose de fort sérieux, non-seule­

ment au point de vue des mœurs, mais encore au point de 

vue de la foi et de l'avenir de l'Église, dans cette ridi­

cule initiation des femmes à la Franc-Maçonnerie. Les 

sectaires savent tout le profit qu'on peut tirer des femmes; 

ils savent que la femme, une fois lancée dans les voies 

de Fimpiété et de la vengeance, est plus féroce, plus te­

nace que lui. Faut-il s'étonner s'ils voient avec bonheur 

les femmes s'affilier à leur Ordre , et s'ils déclarent 

hautement que « fonder des Loges de Dames, ce serait 

faire un pas de géant dans la voie du progrès huma­

nitaire » ? Ces paroles sont du Monde maçonnique (octobre 

1866 ). On sait que leur « progrès humanitaire », 

c'est tout simplement l 'antichristianisme. 



100 LES FRANCS-MAÇONS 

XXX 

Que l'Église a très-justement frappé d'anathème 
la Franc-Maçonnerie tout entière , 

sans aucune restriction. 

La Franc-Maçonnerie se dit innocente, calomniée, in­

justement condamnée par l'Église. 

Nous en savons assez pour apprécier et cette pré­

tendue innocence et cette prétendue injustice. 

La Maçonnerie croit-elle à l'autorité divine du Souve-

rain-Pontife de l'Église catholique? Se soumet-elle au 

Pape en toutes choses, comme D I E U l 'ordonne ? Non, mille 

fois non. Croit-elle en la divinité de Notre-Seigneur J É S U S -

CHRIST ? Non. Croit-elle en D I E U , Père, Fils et Saint-Esprit, 

tel qu'il est, tel qu'il s'est révélé au monde, tel qu'il veut 

être adoré? Non. Donc elle est, au premier chef, 

coupable de révolte, d'impiété, d'hérésie, de blasphème; 

donc elle est anticatholique, antichrétienne, athée. Donc 

elle est condamnable, et lorsqu'elle a été condamnée 

par-le Saint-Siège, elle a été justement et très-justement 

condamnée. 

À un autre point de vue, moins exclusivement chré­

tien, la Franc-Maçonnerie, non-seulement celle qui est 

occulte et que tous les honnêtes gens réprouvent , mais 

encore celle qui est publique et extérieure, celle dont 

les règlements sont connus et presque livrés au publ ic , 

est une institution dangereuse, perverse, immorale, con-



LES FRANCS-MAÇONS. 101 

traire aux lois les plus élémentaires (le la justice hu­

maine e t d u bon ordre des sociétés. Je n'en veux qu 'une 

seule preuve : c'est le serment maçonnique et la peine de 

mort qui en punit la violation. 

La Franc-Maçonnerie ne peut le nier : au premier pas 

de l'initiation, à l'entrée même des Loges par le grade 

d 'Apprent i , au moment où tombe le bandeau qui a 

couvert jusque-là les yeux du pos tu lant , celui-ci voit 

toutes les épées nues des assistants dirigées contre sa 

poitrine, et il entend tous les Frères s'écrier : « Que 

DIEU punisse le traître ! » Et le Vénérable ajoute, après 

l'avoir rassuré : « Si vous veniez à trahir la Franc-Ma­

çonnerie, aucun lieu de la terre ne vous offrirait un abri 

contre ses armes vengeresses.» Ceci est-il vrai, oui ou 

non? — Est-il vrai, oui ou non, que pour être Franc-

Maçon, pour être reçu à ce premier grade d'Apprenti, 

il faut prêter le serment exécrable que nous avons rap­

porté tout au long, et qui est textuellement tiré du. 

Rituel de l'ordre maçonnique 1 ? 

Il est impossible de nier ces deux faits. Or, je le de­

mande à tout honnête homme, à tout magistrat, qu'est-

ce qu'une société particulière, qui, en dehors de la sociéié 

civile, menace de mort, froidement et officiellement, tous 

ceux do ses membres qui ne seraient pas fidèles à ses 

lois ? Qu'est-ce qu'une société particulière qui ose dire : Si 

vous m'êtes infidèles, aucun lieu de la terre ne vous of­

frira un abri contre vies armes vengeresses ? Qu'est-ce que 

cette menace, sinon la menace du meurtre et de l'as-

1 Voir au ch. vin. 



102 LES FRANCS-MAÇONS. 

sassinat? Or, c'est là un crime qui tombe sous le 

coup de la loi dans tous les pays civilisés. 

Qu'est-ce, je le demande encore, que cet ignoble 

amas d'imprécations qui accompagnent, ou plutôt qui 

constituent le serment maçonnique? Un chrétien, un 

homme de bien, un honnête homme peut-il, en cons­

cience, se donner a ins i , corps et â m e , sous peine de 

mor t , à une société quelconque, en dehors de la sainte 

Église? La société qui impose à tous ses membres sans 

exception, et qui reçoit un pareil serment; une société 

particulière qu i , au mépris de toutes les lois divines et 

humaines, s'arroge des droits aussi exorbitants et en 

particulier le droit de vie et de mort sur les millions 

d'hommes qui la composent, est une société profondé-

ment, essentiellement immorale, et le glaive de l'Église 

la frappe justement toutes les fois qu'il la frappe. 

Ainsi, condamnable au double point de vue de la rai­

son et de la foi, la Franc-Maçonnerie a été justement 

condamnée par le Saint-Siège, qui , en cette circonstance 

comme en tant d 'autres , a rempli courageusement la 

mission salutaire que D I E U lui a confiée. Chargée d'en­

seigner tous les peuples, de proclamer et de défendre la 

véri té , de juger, de démasquer, de condamner et de 

poursuivre Terreur et le ma l , la sainte Église a solen­

nellement frappé de ses anathèmes la Franc-Maçonnerie, 

à tous ses degrés et sous toutes ses formes. Elle a ex­

communié, c'est-à-dire retranché de son se in , tous les 

chrétiens, quels qu'ils soient, qui oseraient s'y affilier, 

malgré sa défense formelle. 



LES FRANCS-MAÇONS. -103 

XXXI 

Des condamnations formelles portées par les Souverains-
Pontifes contre la Franc-Maçonnerie. 

Noire-Seigneur JÉSUS-CIIUIST a dit dans l'Évangile ; 

« Si quelqu'un n'écoute pas l'Église f qu'il soit pour vous 

comme un païen. » Or l'Eglise, par la grande voix des 

Papes , a solennellement et formellement condamné la 

Franc-Maconneric. 

Dès la première moitié du dernier siècle, lorsque la 

Maçonnerie s'organisa plus ouvertement en Europe , le 

Pape Clément XII la condamna par une Bulle datée du 

27 avril 1738. oc Réfléchissant, dit le Pape , sur les 

grands maux que ces sociétés clandestines nous don­

nent lieu de craindre , soit pour la tranquillité des États, 

soit pour le salut des âmes , après avoir pris conseil de 

Nos vénérables Frères les Cardinaux, de Notre propre 

mouvement et de la plénitude de la puissance Apostoli­

que, Nous avons statué et décrété que les dites sociétés, 

assemblées ou réunions de Francs-Maçons, quelque nom 

Tout Franc-Maçon est donc excommunié, et juste­

ment excommunié; les simples Apprentis comme les 

Grands-Orients et les Grands-Maîtres, les grands person­

nages comme les petits, les Maçonnes comme les Ma­

çons, les affiliés des Loges comme les adeptes des ar­

rière-Loges. 



104 LES FRANCS-MAÇONS. 

qu'ils prennent, doivent être condamnées et proscrites , 

ainsi que Nous les condamnons et proscrivons par la 

présente Constitution, dont l'effet doit durer à perpé­

tuité. » 

ce À ces lins, ajoute-t-ii, en vertu de la sainte obéissan­

ce , Nous défendons à tous les fidèles chrétiens et à cha­

cun d'eux en part iculier , de quelque é t a t , dignité ou 

condition qu'ils soient , clercs ou laïques, séculiers ou 

réguliers, d'établir., de propager, défavoriser la société 

dite des Francs-Maçons, de la recevoir dans leurs mai­

sons , de s'y agréger et d'assister à ses réunions , sous 

peine d'excommunication à encourir par le seul fait sans 

nouvelle déclaration} et spécialement réservée à Nous et 

à Nos successeurs, en sorte que personne ne puisse en 

absoudre sans Notre autorisation, excepté à l'article de 

la mort. » 

Du temps du Pape Benoît XIV, quelques personnes 

cherchaient à faire croire que la Constitution de Clé­

ment XII n'était plus, en vigueur, et que ceux qui alors 

s'agrégeaient à la société des Francs-Maçons n'encou­

raient pas la peine d'excommunication. Après avoir sé­

rieusement examiné la question, cet illustre Pontife s'em­

pressa de les détromper, et par sa Bulle du 18 mai 1751 

il confirma la Constitution de son prédécesseur dans tou­

tes ses dispositions. « Afin que personne ne puisse Nous 

accuser, dit-il, d'avoir manqué à ce que la prudence 

exige de Nous, Nous avons résolu de renouveler la Cons­

titution de Notre prédécesseur, en l 'insérant mot à mot 

dans les présentes Lettres; a ins i , agissant de science cer-



LES F R A N C S - M A Ç O N S . IOO 

taine et en vertu de la plénitude de la puissance Apos-

lique, Nous la confirmons, Nous la renouvelons, et Nous 

voulons et décrétons qu'elle soit dès aujourd'hui mise en 

vigueur comme si elle était publiée pour la première 

fois. » 

La société dite des Carbonari, q u i , au commencement 

de ce siècle, envahit toute l 'Europe et surtout l 'Italie, 

n'était, comme nous l'avons vu , qu 'une ramification de 

la Franc-Maçonnerie. Dans sa Bulle du 13 septembre 1821, . 

le Pape Pie VII en expose les principaux caractères; il 

montre sa connexion intime avec FOrdre maçonnique; il 

indique tous les maux qu'elle donne lieu cle craindre à la 

religion et à la société chrétienne ; et ces maux ne se sont 

que trop réalisés depuis lors jusqu'à nos jours. Par cette 

Constitution, le vénérable Pie VII porte la môme peine 

d'excommunication, spécialement réservée au Siège Apos­

tolique, contre tous ceux qui s'y agrégeraient ou qui la* 

favoriseraient d 'une manière quelconque. 

En 1825, le Pape Léon XII, considérant toutes les so­

ciétés secrètes dans leur ensemble, envisageait avec 

frayeur tous les maux que la Religion et l'État avaient à 

en redouter ; il voyait avec une profonde douleur qu'on 

y prêchait l'indifférence religieuse, qu'on y affiliait des 

hommes de toute religion et de toute croyance, qu'on 

s'attribuait le droit de vie et de mort sur ceux qui vio­

laient les secrets des Loges et sur ceux qui refusaient 

d'exécuter les ordres criminels qui leur étaient intimés ; 

il était effrayé du profond mépris qu'on y professait pour 

toute autorité. En conséquence, par sa Bulle du 13 mars 



106 LES FRANCS-MAÇONS. 

1825 , il renouvela d'une manière très-expresse les Cons­

titutions publiées contre les sociétés secrètes et en parti­

culier contre les Francs-Maçons par ses prédécesseurs 

Clément XII , Benoît XIV et Pie VII , et défendit, comme 

e u x , à tous les fidèles de s'y associer et d'en faire partie 

à un titre quelconque, sous peine d'excommunication à 

encourir de fait et spécialement réservée au Saint-Siège, 

en sorte que le Pape seul pût en absoudre excepté en 

cas de mort. 

Enfin, dans son Allocution du 25 septembre 1 8 6 5 , 

N. S. P. le Pape Pie IX déplore, comme ses prédécesseurs, 

tous les maux causés à la religion catholique et à la ci­

vilisation chrétienne par les sociétés secrètes en général 

et parcelle des Francs-Maçons en particulier. Il renou­

velle toutes les dispositions contenues dans les Consti­

tutions Apostoliques des Papes Clément XII , Benoît XIV, 

Pie Vil et Léon XII, et spécialement la peine d'excom­

munication qui s'y trouve portée contre tous ceux qui y sont 

affiliés ou qui les favorisent d'une manière quelconque. 11 

exhorte les fidèles qui auraient eu le malheur de s'y agré­

g e r , à les abandonner sans délai pour mettre leur salut 

en sûreté , et en même temps il exhorte vivement ceux 

qui ont eu le bonheur do s'en tenir éloignés jusqu'ici de ne 

jamais se laisser entraîner dans ce dangereux abîme. 

Donc plus de doute possible : tous ceux qui s'affilient 

à la société des Francs-Maçons encourent , par le fait 

même de cette affiliation, les peines portées contre eux 

par Clément XII , en 1738, par Benoît XIV en 1 7 5 1 , par 

Pie VII en 1821 , par Léon XII en 1825 et par le Pape 



LES FRANCS-MAÇONS. 107 

Pie IX le 25 septembre 1865. Ils sont formellement ex ­

communiés; ils n'ont plus part aux prières de l'Église; 

ils ne doivent plus assister an saint sacrifice de la Mes­

se, ni aux autres Offices publics, ni recevoir les sacre­

ments. S'ils meurent en cet é t a t , ils n 'ont plus droit à 

la sépulture ecclésiastique, parce que l'Église ne les 

compte plus au nombre de ses enfants. 

Ou catholique, ou Franc-Maçon ; il n 'y a pas de mi­

lieu, ce On ne peut être en même temps Franc-Maçon et 

catholique 1. » 

X X X I I 

Ce que nous devons faire en face de la grande conspiration 
antichrétienne. 

L'Église est si puissamment constituée, qu'elle n'a 

qu'à être elle-même pour déjouer tous les complots de 

'tous ses ennemis. Tous tant que nous sommes, soyons de 

vrais chrétiens, de sérieux catholiques, et cela suffira. 

L'union fait la force. Nos ennemis le comprennent; 

leur force est dans leur union , et leur union est dans 

leur obéissance. Soyons unis plus qu'eux, et pour cela 

obéissons mieux qu 'eux. Toute l'Église catholique se ré ­

sume en deux paroles : OBÉISSANCE et AMOUR. Obéissons 

en aimant; aimons en obéissant. 

D'abord et par-dessus tout, obéissons en toutes choses 

1 Le Monde maçonnique, mai 1866, p. 6. 



108 LES FRANCS-MAÇONS. 

au Chef de la sainte Église, à N. S. P . le Pape, Vicaire de 

JÉSUS-CHRIST , Pasteur et Docteur infaillible de tous les 

chrétiens. 

Pour être sûr d'obéir au Pape, obéissons à notre Évê-

que, à notre curé, à notre confesseur. En leur obéissant, 

nous n'obéissons pas à des hommes, mais à D I E U même, 

qui par eux nous enseigne, nous conduit , nous par­

donne et nous fait marcher dans la droite voie. Autant 

l'obéissance maçonnique est aveugle, folle, absurde, 

coupable, sacrilège; autant l'obéissance catholique est 

raisonnée,. raisonnable, légitime, noble, sainte et méri­

toire. Quoi de plus beau que d'obéir à D I E U ? 

A l'obéissance joignons l 'amour. L'âme de l'union, c'est 

l'amour. Aimons-nous les uns les autres, chrétiennement, 

efficacement; si nous sommes riches, aimons les pauvres : 

ce sont nos frères, et c'est JÉSUS-CHUIST que nous aimons, 

que nous assistons en leur personne. Aimons nos prêtres, 

et entourons-les* de toutes sortes de respects; aimons 

notre Evêque, qui est le père et le pasteur de nos âmes ; 

et plus encore, aimons le Pape. Voilà la vraie fraternité, 

dont la fraternité des Maçons est le travestissement impie, 

comme leur liberté et leur égalité sont le travestissement 

de la vraie liberté chrétienne et de la vraie égalité. Les 

hommes ne sont réellement égaux que devant D I E U ; ils 

ne sont réellement libres qu'en devenant les enfants de 

D I E U . 

La Franc-Maçonnerie nous attaque par la presse : te­

nons-nous sur nos gardes; ne lisons jamais les mauvais 

journaux; instruisons-nous à fond des vérités de la foi; 



LES FRANCS-MAÇONS. 109 

si nous le pouvons, répandons autour de nous les bons 

livres catholiques. Un bon livre est un petit missionnaire, 

qui bien souvent convertit celui qui le porte. 

La Franc-Maçonnerie veut nous ravir les âmes de nos 

enfants; réagissons énergiquement, et du mal faisons 

sortir le bien. Redoublons de zèle pour sauver et sancti­

fier les enfants, pour les instruire, pour préparer à l'Église 

de vaillants soldats. Pères et mères, n'oubliez pas que 

vous avez charge d'âmes, et qu'une éducation qui n'est 

pas foncièrement chrétienne serait aujourd'hui plus que 

jamais un immense danger pour vos enfants. 

Enfin, ranimons autour de nous l'esprit de famille, au­

quel les sectes maçonniques veulent substituer je ne sais 

quelle chimère soi-disant patriotique, qui n'est bonne 

qu'à exalter l'imagination et à faire perdre la tête. Soyons-

en bien convaincus : le remède de tout le venin maçonni­

que consiste uniquement à être des chrétiens véritables, 

à substituer à l'orgueil l'humilité, l'obéissance et la foi, à 

aimer véritablement Notre-Seigneur J É S U S - C H R I S T de tout 

notre cœur, de toute notre âme et de toutes nos forces. 

Si nous ne faisons point cela, nous avons tout à crain­

dre; oui, tout à craindre, et dans ce monde et dans l 'au­

tre. Si, au contraire, nous demeurons fidèles à DIEU et à 

son Église, nous n'avons rien à redouter : l'avenir esta 

nous. 

De deux choses Tune : ou la lutte qui se prépare est 

la lutte suprême de l'Église, ou bien elle ne l'est pas. 

Dans le premier cas, l'Église, ainsi qu'il est prédit, suc­

combera momentanément, comme le Christ au Calvaire ; 



HO LES FRANCS-MAÇONS. 

et nous succomberons avec elle ; mais, comme au Cal­

vaire, Satan sera vaincu, et toute sa troupe ira brûler 

avec lui en enfer, les Francs-Maçons tout comme les au­

t res ; nous au contraire, ressuscitant pour toujours clans 

la gloire, nous irons au ciel pour y régner éternellement 

avec Notre-Seigneur J É S U S - C I I I U S T . Dans le 'second cas, 

nous devons envisager la lutte avec une confiance plus, 

joyeuse encore ; car l'ennemi qui nous barre le chemin 

peut bien avoir quelques triomphes partiels, mais bientôt 

la tempête 'passera comme ont passé tant d'autres, et 

dès ce monde nous jouirons nous-mêmes, avec la sainte 

Église, delà victoire et de la paix. 

Dans l'un et l 'autre cas, nos devoirs sont les mêmes : 

union, obéissance, foi vive, charité fraternelle, zèle pour 

le salut des âmes et pour la sainte cause de l'Église. 

Tous, combattons le bon combat, sous la glorieuse 

bannière de la Vierge Immaculée et de saint Pierre. 



LA FOI 
D E V A N T 

LÀ S C I E N C E M O D E R N E 

Ce petit traite, compose en 1867 pour les étudiante, a été revu et corrigé d'après les ob­

servations de plusieurs savants professeurs. Il est malheureusement toujours une actua­

lité , Rrftcc à l'entêtement vraiment stupkle des chefs de la lihre-pensôc contemporaine. 

lesquels n'apprennent r ien, n'écoutent r ien , ne comprennent r i e n , et répètent toujours 

la même chose, comme des serinettes. En cinq années , il a eu cinq éditions représentant 

pris de vingt mille exemplaires. 





AVANT-PROPOS. 

Cet opuscule n'est pas une œuvre de science : c'est du 
simple bon sens. J'ose le présenter, à titre de préservatif, à 
tous les jeunes gens , à tous ceux qui s'occupent, directe­
ment ou indirectement, descience : ils y trouveront, je l'es­
père, le résumé et la solution d'un certain nombre de ques­
tions intéressantes, où les découvertes de la science sont 
ordinairement présentées comme opposées à la foi. Ils ver­
ront qu'il n'en est rien. 

Ce petit traité n'a d'autre mérite que de grouper ensem­
ble, et sous une forme familière, les principaux problè­
mes que l'on trouve çà et là dans les livres spéciaux, et 
d'en donner une solution facile à comprendre. Tout le 
monde sait à peu près ces choses ; mais on ne les sait qu'à peu 
près, et ce vague peut avoir, dans certains cas, des dangers 
sérieux pour la foi. 

Je ne demande au lecteur que de la bonne foi, de la droi­
ture et un esprit sincère. Je ne veux pas l'empêcher d'étu­
dier ni d'admirer la science : je voudrais seulement le pré­
venir contre la fausse science et l'affermir ainsi dans sa foi. 

8 septembre 1867, 

Fêle de la Nativité de la Sainte-Vierge. 

v, 8 



Ayant eu l'honneur de déposer aux pieds de N. T. S. P . le 

Pape PIE TX le présent opuscule, j'ai eu la joie de recevoir de Sa 

Sainteté les précieux encouragements contenus dans le Bref 

Apostolique dont voici la traduction : 

« Cher Fils, Salut et Bénédiction Apostolique! 

« Nous sommes charmé de voir le zèle avec lequel vous ne cessez 
de défendre la cause de la Religion et de combattre spécialement les 
erreurs qui, revêtant insolemment le manteau de la science, s'insinuent 
plus aisément dans les esprits et se répandent sur une plus vaste échelle. 

« Ces petits livres, qui sont à la portée de toutes les intelligences et 
qui peuvent être mis si facilement dans toutes les mains, démasquent 
les embûches des ennemis de l'Église ou réfutent leurs sophismes. Us 
sont d'autant plus opportuns dans ces temps-ci que, d'une part, les foi­
es erreurs des impies sont inculquées au peuple avec plus d'ardeur et 

d'insistance, et que, de l'autre, notre siècle est plus loger et moins 
capable de supporter la lecture d'ouvrages plus considérables. Aussi 
présageons-nous à vos travaux des fruits abondants; et, en attendant, 
comme gnge de la bénédiction divine, comme témoignage de Notre 
gratitude et de Notre bienveillance toute particulière, Nous vous don­
nons avec grand amour la Bénédiction Apostolique. 

« Donné à Saint-Pierre de Rome, le 5 février 1868, en la vingt-
deuxième année de Notre pontiiicat. 

a PIUS PP. IX. » 



L A F O I 
D E V A N T 

LA SCIENCE MODERNE 

I 

De l'abus qu'on fait aujourd'hui du mot SCIENCE. 

Un homme qui passe pour avoir de l'esprit a osé affir­

mer que devant les découvertes de la science moderne la 

foi devenait tout à fait impossible ; qu 'un homme raison­

nable et quelque peu instruit ne pouvait plus croire; que 

bon gré malgré il fallait en passer par la , dussent tous les 

prêtres s'indigner et crier au blasphème, dussent toutes 

les femmes gémir et pleurer toutes les larmes de leurs 

yeux. Un nouveau monde commence; la religion de Ta-



M 6 LA FOI 

venir apparaît; le règne du vrai D I E U , qui est l 'homme, 

va succéder au règne de l'ancien D I E U , qui est le Christ, 

la foi va passer au rang des contes de fées ; c'est le pro­

grès des lumières, la civilisation, etc. , etc. 

Ces assertions étranges, filles du rationalisme et de la 

franc-maçonnerie, ne reposent sur rien. La science n 'a 

rien découvert qui soit le moins du monde contraire à 

.la foi. Tous ces prétendus savants qui exaltent la science 

aux dépens de la Religion ne sont que des ballons 

gonflés, vides d'air respirable, en apparence .forts et 

redoutables, en réalité faits de simple baudruche et totale­

ment creux. Ils ont toujours à la bouche le mot science : s'ils 

attaquent l'existence de DIEU , c'est au nom de la science; 

ce n'est pas eux, c'est la science qui repousse la di­

vinité du Christ, qui rejette le miracle et le surnaturel ; 

c'est la science qui démontre que nous n'avons point d'âme, 

etc., etc. 

Au siècle dernier, c'était la Nature qui faisait tout cela. 

La Nature était la divinité, la dame des encyclopédistes. 

Qu'est-ce que c'était que la nature? où était-elle? Joseph de 

Maislre cherchait quelqu'un qui voulût bien le présen­

ter à cette dame-là. Mais on ne savait pas où la prendre. 

Quand on la rencontrait, ou bien elle ne disait pas ce 

qu'on voulait lui faire dire , ou bien elle disait précisément 

ce qu'on ne voulait pas qu'elle dît. L'embarras devint in­

soutenable, etles incrédules n'osèrent plus parjurer la na­

ture. 

A la place de la nature, les successeurs des encyclopé­

distes ont inventé la science. Mais dame. Science n 'étant 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 117 

pour eux que dame Nature vêtue à la moderne, la ques­

tion importune du comte de Maistre se dresse toujours : 

Qu'est-elle? d'où vient-elle? montrez-nous ses papiers. 

Un monsieur ou quelques messieurs s'avancent, il est vrai, 

sur le bord delà rampe et affirmentdoctoralementqu'elle 

est là derrière eux dans la coulisse, prête à se montrer, 

que c'est elle qui de sa bouche infaillible leur a dit ceci et 

cela; mais l'être mystérieux qu'ils annoncent toujours 

comme devant mettre fin à la vieille superstition c h r é : 

tienne ne paraît jamais. 

C'est que ce qu'ils osent appeler la science n'est pas 

la science. Si la science pouvait être discréditée, ils la 

discréditeraient. Heureusement, elle est au-dessus de 

leurs falsifications et de leurs calomnies ; l'Église en est la 

fidèle gardienne, car en éclairant sa marche et en l'em­

pêchant de s'égarer, elle la préserve du suicide, en même 

temps qu'elle l'empêche de lever la main sur sa sœur 

aînée., qui est la foi. 

Qu'est-ce donc en réalité que la science ? 

I I . 

Ce que c'est que la science. 

Sur cent incrédules qui se targuent de science, je suis 

sûr qu'on n'en trouverait pas deux qui sussent bien nette­

ment ce que c'est que la SCIENCE . Chose curieuse ! c'est 



118 LA FOI 

nous chrétiens, esprits arriérés, obscurantistes, qui de­

vons faire la leçon à ces prétendus maîtres. En général, 

quand on veut savoir ce qu'est l 'art militaire, on recourt 

aux militaires; quand on veut avoir des notions plus pré­

cises sur une spécialité quelconque, on s'adresse aux 

hommes spéciaux. Ici, ce n'est plus cela : les hommes 

spéciaux de ce qu'on appelle les sciences modernes 

ne peuvent pas nous dire ce que c'est que la science ; c'est 

une notion perdue pour eux. Leurs définitions sont en 

complète divergence, comme les fusées d'un bouquet 

d'artifice : cela s'en va de tous les côtés; cela fait du 

tapage et cela brille ; mais ce n'est qu 'un feu d'artifice, un 

éclat éphémère q u i , loin de dissiper les ténèbres, 

les fait apparaître plus épaisses. La vraie science vient de 

DIEU , comme la vraie foi : cesont les deux yeux de l'hom­

me parfait, c'est-à-dire du chrétien ; et comme l'accord 

des deux yeux produit l'optique, ainsi l'union de la foi et 

de la raison donne à l'homme la vérité, la vue et la con­

naissance de ce qui est. 

La science, dit saint Thomas, est la connaissance des 

choses par leurs causes1. Ce n'est pas simplement la con­

naissance des choses, c'est la connaissance des causes 

des choses; c'est la philosophie de toutes les connaissances 

humaines. Voilà ce que c'est que la science en général. 

Ainsi, l'astronomie n'est pas seulement la découverte 

des astres, la constatation de leur position respective et 

de leurs mouvements ; elle est la connaissance des lois 

1 ScienHa est cognitio rerumper causas. Sum. Thcol. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 119 

supérieures qui régissent le monde des astres, autant du 

moins que l'homme peut les pénétrer en cette vie. Il y a 

'là en effet de profonds mystères, auxquels Tordre surna­

turel est loin d'être étranger. Plus un astronome appro­

fondira ces lois, plus il sera savant. S'il ne les connaît 

pas ou s'il les connaît de travers, c'est un demi-savant, 

un savant de contrebande, un comédien de science. 

Ainsi encore, la médecine n'est pas seulement une 

longue série d'expériences, de faits constatés, ni la simple 

connaissance des remèdes qui guérissent le mieux telle 

ou telle maladie; c'est en outre la connaissance très-

difficile et très-mystérieuse de la santé et des maladies, 

de la cause intime des maladies. Un médecin qui ne re­

monte pas jusque-là peut être un empirique habile et 

très-utile; il n'est pas et il ne sera jamais un savant. 

Ainsi encore, l'histoire n'est pas la simple. connais­

sance des faits, ni l'enregistrement chronologique de tout 

ce qui s'est passé sur la terre depuis le commencement 

du monde ; elle est de plus la pénétration des causes se­

crètes de tous les événements, de toutes les luttes qui 

.tour à tour ont fait triompher le bien sur le mal, le mal 

sur le bien. La connaissance de ces causes (ou , pour 

mieux dire , de cette cause, car il n'y en a qu'une : la 

lutte de Satan et du monde contre le Christ et son Église), 

constitue la science de l'histoire, de l'historien, du savant, 

du philosophe. 

On pourrait en dire autant de toutes les autres scien­

ces : la physique, la géologie, etc. Toutes les connaissan­

ces qui n'exigent que de la mémoire, de l'analyse, de la 



120 LA FOI 

patience, de l'observation, ne sont point des sciences. Les 

hommes spéciaux qui s'en occupent, quel que soit leur 

savoir, ne sont jamais que des gens instruits : il manque * 

à leurs études le caractère essentiel de là science : la con­

naissance philosophique des causes de tous les phéno­

mènes qu'ils constatent. 

Cette seule observation enlève sans rémission le bonnet 

de savant à une quantité d'hommes plus ou moins ins­

truits, qui s'en font modestement honneur de nos jours. 

Ainsi, la chirurgie n'est pas et ne peut pas être une science; 

c'est un art. Il en est de même de la plupart des applica­

tions pratiques : de la physique, de la chimie et même 

des mathématiques. Les travaux qui appellent conti­

nuellement des applications matérielles ne peuvent être 

rangés au nombre des sciences. Toute science est essen­

tiellement philosophique, c'est-à-dire quelle réside, 

avant tout, dans l'intelligence, et qu'elle doit pouvoir 

s'y soutenir sans l'ombre d'une application pratique. 

Qu'on veuille bien réfléchir sérieusement à cela, et 

l'on verra combien fausse et orgueilleuse est la préten­

tion d'une foule d'hommes instruits de notre temps, à 

qui les abstractions mathématiques ont faussé le juge­

ment et fait perdre la foi. La fausse science enfle et aveu­

gle, tandis que la vraie science élève et éclaire. 

L'étiquette de savant ne suffit pas : pour être savant, 

il faut être homme de scier.C3 et non pas seulement 

homme de savoir. Nous recommandons aux méditations 

du lecteur l'admirable définition de la science donnée par 

saint Thomas. Bien comprise, elle éclaire pleinement la 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 121 

question, va jusqu'au fond et montre la science sous son 

vrai jour. Rien dép lus simple, rien de plus profond : 

La science est la connaissance des choses par leurs causes. 

JII 

Que les découvertes de la science moderne 
ne contredisent aucunement les vérités de la foi. 

Il y a malheureusement peu de vrais savants, et c'est . 

une ruse de l'ennemi de nos âmes que cette profusion de 

faux savants qui pullulent aujourd'hui de toutes parts, 

se moquant de l'Église et de la foi, et proclamant à tout 

propos des découvertes qui prouvent comme deux et deux 

font quatre qu'il n'y a pas de DIEU créateur; que la sainte 

Écriture, et par conséquent l'Eglise, se trompe grossiè­

rement; que les chrétiens n'ont pas le sens commun; et 

autres assertions non moins impudentes. 

Il est curieux, au milieu de toutes ces affirmations im­

pies de la fausse science, d'approfondir un peu ces gran­

des découvertes. A mesure qu'on s'en approche, on les 

v oi l disparaître, s'évanouir comme des monceaux de neige 

qui fondent au soleil. Elles disparaissent au double point 

de vue de la quantité et de la qualité; elles se réduisent 

à treize ou quatorze articles, et ces treize ou quatorze 

articles se réduisent à rien. Le père du mensonge et ses 

fils aînés, les faux savants, nous font la guerre, comme 

on dit que la font les Chinois. Pour faire peur à leurs 



m L A F O I 

ennemis, ils dressent devant eux de grandes figures de 

dragons, de monstres terribles : tout cela n'est effrayant 

que de loin ; de près, c'est du bois et du carton. Appro­

chons-nous de nos Chinois. 

Ils s'appellent au dix-neuvième siècle Saint-Simon, 

Broussais, Cousin, Fourier, Pierre Leroux, Enfantin, 

Considérant, Cabet, Guéroult, Bory Saint-Vincent, La-

mark, Quinet, Michelet, Reynaud, Michel Chevalier, 

Comte, Proudhon, Taino, Littré, Renan, Vacherot, .et 

quantité d'autres en France et à l 'étranger. 

Ils parlent tous de découvertes scientifiques incompa­

tibles avec la foi. Tous, ils se t rompent ; car de deux 

choses Tune : ou bien ces découvertes sont sérieuses, ou 

bien ce sont des hypothèses chimériques et sans preuve. 

Dans le premier cas, qui nous occupe ici, il est facile de 

leur montrer que la foi chrétienne n'est nullement en 

contradiction avec ce qu'ils ont découvert. Dans le se­

cond, nous ne prenons pas même la peine de leur répon­

dre, et nous leur demandons fort raisonnablement la 

permission de ne pas croire sans preuves à leur infailli­

bilité. Franchement, est-ce trop demander? 

Les faux savants aiment beaucoup ce dernier système, 

qui n'exige que de l'audace et de l'imagination. Ils pa r ­

tent d'une supposition qui n'adcréalité quedans leurs cer­

velles fiévreuses; de là ils tirent des conséquences à n'en 

plus finir : et quand on perd de vue l'inanité absolue de 

leur point de dépar t , on les prend pour des hommes 

sérieux, pour de profonds penseurs, pour des philoso­

phes, pour des savants. Qu'on y regarde de près, et l'on 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. d23 

verra ce péché originel, irrémissible, à la base de tous les 

systèmes de la science incrédule. Rousseau, Saint-Simon, 

Fourier, Cousin, Proudhon, Renan, n'ont pas d'autres 

ficelles que celles-là pour attraper le public, surtout le 

public des Écoles. 

Laissons de côté les hypothèses pures et simples ; mais 

examinons sérieusement les découvertes scientifiques qui 

semblent avoir en elles-mêmes quelque valeur et qu'on 

voudrait opposer à renseignement catholique. Ne crai­

gnons rien : une vérité ne peut en contredire une autre, 

et les vérités de la science viennent toutes, directement 

ou indirectement, rendre hommage à la vérité révélée. 

IV 

PREMIÈRE OBJECTION. 

Avec le sys tème de Laplace , 
il n'y a plus besoin d'un DIEU créateur 

pour expliquer la formation de la terre. 

Le géomètre, astronome et physicien Laplace formula 

h la fin du dernier siècle une théorie ingénieuse de la 

formation de notre système planétaire. Il la présenta à 

Napoléon I e r , lui disant qu'avec cela on pouvait désor­

mais se passer de DIEU. 

Notre système solaire (c'est-à-dire la réunion du soleil 

et des planètes) a dû former dans l'origine, disait Lapla­

ce, une immense nébuleuse, et la condensation de la 



124 LA. FOI 

plus grande masse de cette nébuleuse a formé le soleil, 

qui a continué, comme faisait originairement la nébu­

leuse entière, à tourner sur lui-même. Tout n'était pas 

condensé, et les simples lois de la mécanique ont exigé 

la formation autour du soleil d 'anneaux semblables à ce­

lui que l'astronomie constate encore autour de la planète 

Saturne. Ces anneaux venant à se condenser ont pris la 

forme sphérique et ont produit les planètes. Le même 

phénomène appliqué aux planètes a produit leurs satel­

lites ; ce que semble confirmer un fait remarquable, à 

savoir que toutes les planètes tournent dans le même 

sens, à peu près dans le même plan, ainsi que leurs sa­

tellites, et de plus qu'elles tournent sur elles-mêmes dans 

le même sens. Tout cela semble être une conséquence mé­

canique nécessaire de l'hypothèse première. — Voilà, 

en résumé, le système de Laplace, tel qu'on le trouve 

dans VEœposition du système du monde. 

Observons d 'abordque ce système n'est et ne peut être 

qu'une hypothèse, c'est-à-dire une simple supposition 

touchant un fait essentiellement inconnu; et qu'en bonne 

logique, une hypothèse, quelque ingénieuse, quelque 

plausible qu'elle puisse être, ne peut jamais servir de 

base à des conclusions absolues. Une hypothèse enfante 

tout au plus des probabilités. — Ce n'est pas à dire 

que ce genre de recherches soit défendu, ni même inu­

tile; pas plus que l'étude physiologique des différentes 

phases que traverse F embryon animal pour arriver peu 

à peu à son complet développement. L'animal n'est 

point conçu primitivement tel que nous le voyons nai-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. m 

tre : il par t d'un premier principe dans lequel aucun 

organe n'est encore visible, mais qui contient tout en 

germe; et ce n'est qu'en passant par une mystérieuse 

série de transformations qu'il atteint la plénitude cle son 

organisme. Cette lente formation, loin d'exclure l'acte et 

le mystère de la génération, le présuppose tout au con­

traire. Or il n'en est point autrement de l'acte et du mys­

tère de la création pour le monde entier. 

En secondlieu, remarquons que le système de Laplace, 

dont l'école matérialiste a prétendu s'appuyer pour nier 

le mystère de la création et même l'existence de DIEU, 

ne prouve pas du tout ce que prétendent les impies. 

En effet, que suppose Laplace? Qu'à l'origine notre 

système solaire (et non pas les autres étoiles, qui ont 

pu, chacune pour leur compte , être soumises à des lois 

analogues, mais dont il n'est pas question ici) se com­

posait d'une grande nébuleuse primitive tournant sur 

elle-môme. En quoi , je vous pr ie , cela exclut-il la créa­

tion et les lois du Créateur? La nébuleuse primitive, qui 

l'a faite? S'est-elle faite toute seule ? Si une montre ne peut 

se faire toute seule, et s'il est contre le bon sens de sup­

poser une horloge sans horloger, un livre sans impri­

meur, un tableau sans peintre, à combien plus forte 

raison une création aussi puissante, aussi immense que 

cette nébuleuse, ne peut-elle pas se concevoir sansCréa-

teur ? 

Il en est des lois que Laplace suppose dans la nébu­

leuse primitive comme de sa substance elle-même ; elles 

présupposent nécessairement une cause première créa-



m LÀ FOI 

trice. La nébuleuse s'est condensée assurément d'après 

une loi, la loi de la condensation ; mais cette loi qui l'a 

posée? qui l'a faite assez puissante pour que la nébuleuse 

y ait été absolument soumise? 

Il n'y a point d'effet sans cause. Les lois de la méca­

nique qui ont produit ces mouvements successifs de ro­

tation, ces anneaux gazeux tournant tous dans le même 

sens et dans le même plan, tout cet ensemble de lois et 

de phénomènes, qui en est Fauteur? Une fois notre terre 

condensée en forme sphérique, qui en a refroidi et soli­

difié la surface? Qui a fait le calorique? Qui a posé la 

loi du refroidissement, de la transformation successive 

des fluides et des solides? Qui a fait la lumière ? Qui a 

fait l 'hydrogène, ce fameux hydrogène auquel nos sa­

vants modernes nous renvoient toujours ? En un mot , 

qui a fait le ciel et la terre, avec leurs prodigieuses 

lois, avec l'unité merveilleuse et la non moins merveil­

leuse multiplicité des lois dont le produit forme l 'univers? 

I/incrédule qui veut tirer de l'hypothèse de Laplacc 

des conclusions athées et matérialistes est un aveugle : 

il ne voit pas qu'il ne fait que reculer la question et qu'il 

ne prouve rien du tout. 

Même en acceptant, comme le font plusieurs savants 

chrétiens fort distingués, cette théorie de la formation 

du monde, nous constatons jusqu'à l'évidence qu'elle 

laisse subsister la nécessité absolue et le mystère fonda­

mental d'une cause première, d'une puissance éternelle, 

préexistante, absolue, incrééc, infinie, qui a tou t fait de 

rien et qui n'a point été faite, créatrice de toutes les 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 127 

substances, de toutes leurs lois et de tous leurs phéno­

mènes, d'un Être qui est par lui-même et sans lequel 

rien n'existe. 

Cette puissance créatrice est nécessairement intel­

ligente et l ibre; car sans l'intelligence et la l iberté, 

nulle puissance ne peut agir : c'est elle que l 'humanité 

entière proclame et adore; c'est elle que nous adorons 

sous le nom de DIEU , mot dérivé du latin, puis antérieu­

rement du grec , et enfin de l 'hébreu. En hébreu, l'Être 

éternel et créateur s'est appelé lui-même JEHOVAH, c'est-

à-dire Celui qui est. 

DIEU , c'est donc Celui qui est, Celui qui est par lui-

même, et par qui existe tout ce qui existe. Il est tout en­

tier partout, un et indivisible ; il est tout entier à la fois; il 

est éternel, supérieur aux successions du temps, non 

moins qu 'aux divisions de l'espace; il est esprit p u r , -et 

nulle créature ne peut par sa lumière naturelle voir sa 

divine essence : mais lu i , l'Infini et le Tout-Puissant, il 

voit tou t , il sait tout , il peut tout. 

Nous pouvons le connaître, bien que nous ne puis­

sions pas le comprendre. Nous connaissons son exis­

tence et ses attributs généraux, par la contemplation de 

ses œuvres ; comme nous connaissons l'existence, l'in­

telligence, l 'habileté, la patience de l'horloger par l'exa­

men de son travail et de l'admirable mécanisme sorti de 

ses mains. Rien donc de plus ridicule, rien d é p l u s 

effronté que l'assertion de je ne sais quel franc-maçon 

contemporain, qui déclarait naguère que ce DIEU n'est ni 

démontré ni démontrable. » 



128 LA FOI 

1 Corres. gèit.. 17o3j t . ïv, p. 463. 
2 Diction, philos., art. Religion, 

Si notre jugement lui parait suspect, qu'il écoute du 

moins celui d'un Frère, d'un maître en franc-maçonnerie 

et en incrédulité, qu'il en croie Voltaire : « Il me paraît 

absurde, disait Voltaire, de faire dépendre l'existence de 

DIEU d'À -h B divisé par Z . Où en serait le genre humain s'il 

fallait étudier la dynamique et l'astronomie pour connaître 

l'Être suprême? Il ne faut que des yeux , et point d'algè­

b re , pour voir le jour \ 

« Je méditais cette nuit, disait-il encore; j 'étais absorbé 

clans la contemplation de la nature, j 'admirais l'immen­

sité, le cours, le rapport de ces globes infinis : j ' a d ­

mirais encore plus l'intelligence qui préside à ces vastes 

ressorts. Je me disais : il faut être aveugle pour n'être 

pas ébloui de ce spectacle, il faut être slupide pour n'en 

pas reconnaître l 'auteur, il faut être fou pour ne pas 

l 'adorer 2 . » 

Pour en revenir à la nébuleuse du marquis de 

Laplace, disons donc qu'on est libre de l'adopter ou de 

ne l'adopter point : la foi catholique n 'y est intéressée 

en rien. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 129. 

V 

DEUXIÈME OBJECTION. 

Aux yeux de la science moderne, 
11 est démontré que la Bible se trompe 

quand elle nous dit que la création est l'œuvre de s ix jours . 

La première découverte positive que les incrédules 

ont voulu opposer aux données de la foi, concerne l'œu­

vre des six jours. 

La Genèse nous rapporte que le Seigueur DIEU , tout-

puissant et éternel, voulant créer le monde, l'a fait en 

siœ jours; qu'au premier jour il a créé la lumière; au 

second, l'air et les eaux; au troisième, la terre ferme avec 

le règne végétal; au quatrième, le soleil, la lune et les 

étoiles; au cinquième, les êtres animés dans l'eau et 

dans Pair; au sixième .enfin, tous les animaux de la 

terre, et comme couronnement, aux confins du sixième 

et du septième jours l 'homme, le fils acloptif et l'image 

de DIEU au millicu de la création. 

Les géologues sont venus nous dire : Ce récit n'est 

pas vrai; nous en avons la preuve matérielle. Par l 'exa­

men des différentes couches superposées qui forment la 

croûte de la terre , nous constatons quil a fallu des 

siècles et des siècles pour que la terre arrivât à son état 

actuel. Il est vra i , nous constatons, autant que la chose 

se peut faire, que le récit de l 'Écriture est conforme à l'or-



J30 LÀ, FOI 

1 Ép, H/chap. ni v:8 . 

dre de superposition que nous remarquons dans les 

débris fossiles qu'elles contiennent; mais nous n'admet­

tons point, nous ne pouvons scientifiquement admettre 

que ce soit là l 'œuvre de six jours. 

Soit, vous répond l'Église, j 'admets comme certaines 

vos observations ; elles n'ont rien de contraire à la foi 

proprement dite. L'Apôtre saint Pierre n'a-t-il pas dit en 

effet « : Sachez-le bien; pour le Seigneur-un jour c'est mille 

« ans, et mille ans sont un jour* ? » La parole hébraïque, 

que la Genèse a traduite par le mot jour, peut parfaitement 

s'entendre d'une époque indéterminée, et les paroles 

soir et matin, dont elle use en ce passage, s'inter­

prètent également dans le sens de commencement et de 

fin* Saint Augustin dit expressément que les jours de 

la Genèse peuvent être des périodes plus ou moins lon­

gues. 

Donc, même en admettant sans restriction votre hy­

pothèse et la certitude des données de votre science, 

mon enseignement demeure intact devant vos assertions. 

Nous pourrions ajouter ici quelques observations fort 

sérieuses qui ébranleraient peut-être la certitude de l'hy­

pothèse de ces incommensurables périodes; celle-ci entre 

autres : on ne peut dire ce que furent, sous l'action incal-

culabledn feu central de la terre, et le travail des éléments, 

et la rapidité de la végétation, et la vigueur des plantes et 

des arbres, le développement, la rapidité et la puissance 

de la vie animale. En bonne logique, peut-on conclure de 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 131 

l'état actuel des choses à un autre état qui n'est plus 

et dont on n 'a pas même l'idée? Pourquoi, pa r exemple, 

sous une action mille fois, dix mille fois plus puissante, 

tel ou tel phénomène géologique qui exige, dans l'état 

actuel des choses, un siècle pour s'accomplir, n'aurait-il 

pas pu se parfaire en un jour , ou même en quelques 

heures? Si le principe de la pousse d'un arbre était mille 

fois plus actif alors qu'il ne Test aujourd'hui, pourquoi 

cet arbre qui n'atteint maintenant sa pleine croissance 

qu'en cinquante ans, n 'y serait-il point parvenu pr imi­

tivement en dix-huit ou vingt jours, c'est-à-dire en la 

millième partie des cinquante ans? Même raisonnement 

pour lia formation et la vie des animaux. Il n'y a là évi­

demment aucune impossibilité scientifique. 

Une seconde observation , tirée celle-là de Tordre 

surnaturel, qui nous montre les esprits ou anges comme 

lés forces motrices de la matière : tous les éléments qui 

formèrent l 'œuvre des six jours étaient, par suite de 

l'action et de la réaction des bons et des mauvais anges 

qui les régissaient, dans un état surnaturel et dans une 

lutte gigantesque, qui modifiaient profondément leurs 

lois naturelles, les seules que puisse constater la science ; 

et ainsi, des formations, des efflorescences impossibles 

dans l'état naturel, devenaient fort possibles sous cette 

action extraordinaire. — Je ne dis pas que les choses 

se soient passées ainsi ; je dis seulement que les choses 

ont pu ainsi se passer, et que dès lors les impossibilités] 

constatées par la géologie, ne sont plus que relatives. 

Mais ces observations, tout intéressantes qu'elles 



132 LA FOI 

peuvent être en elles-mêmes, sont inutiles pour répondre 

victorieusement à la fausse science qui cherche à nous 

confondre. La première réponse suffit amplement : quelle 

que soit la durée des jours du récitdela Genèse, la science 

géologique n'est pas ici en désaccord avec la foi. 

J'ajouterai, quant à moi, que jusqu'à preuve absolue 

du contraire, je croirai et je dirai : que les jours de la 

Genèse sont des périodes beaucoup moins étendues que 

ne le réclament les observations d'une science qui fait 

abstraction du surnaturel et du miracle; d'abord parce 

que cette opinion se rapproche davantage de la lettre 

même de la parole sainte, lettre dont il n'est permis de 

s'écarter que lorsque Y évidence nous en fait une loi; et 

puis, parce que le Saint-Esprit, en nous racontant par 

la bouche du grand Moïse les mystères de la création, 

semble nous y montrer le miracle, non-seulement .par 

l'action toute-puissante de DIEU faisant tout de rien, mais 

encore par la forme surnaturelle et la rapidité de cette 

grande œuvre. 

• Quoi qu'il en soit, la foi n'est intéressée en rien dans 

la question que nous venons de résumer. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 133 

V I 

TROISIÈME OBJECTION. 

D'anciens monuments découverts en Egypte ot dans l'Orient 
renversent totalement l a chronologie de la Bible 

en ass ignant au monde habité 
une antiquité infiniment plus grande. 

Ils ne renversent rien, parce qu'ils n'assignent rien. 

La demi-science a triomphe un moment en croyant avoir 

trouvé dans ces monuments la preuve authentique d'une 

antiquité fabuleuse du monde habité, absolument con­

tredite par les Livres saints; mais la vraie &cience est 

venue, et la lumière s'est bientôt faite. 

Nous ne ferons ici qu'indiquer cette objection, parce 

que c'est une question pour ainsi dire vidée par la 

science. 

L'Écriture sainte nous donne soigneusement le nombre 

des années qu'ont vécu les premiers Patriarches, depuis 

Adam jusqu'au .déluge, et depuis le déluge jusqu 'à 

Abraham et jusqu'à Moïse. Elle joint à ce comput 

plusieurs dates très-nettes et très-précises, entre autres 

la date du déluge et celle de plusieurs autres grands 

événements. D'après ces chiffres et ces dates, elle nous 

donne un peu plus de4 ,000 ans avant Père chrétienne, 

pour la durée totale de l'existence de l'humanité depuis 

la création du premier homme. Je dis environ, car les 



' 1.34 LÀ FUI 

années lunaires de l'antiquité ne sont pas tout à fait 

semblables aux années solaires dont on se sert universelle­

ment depuis plusieurs siècles. 

Or, les archéologues ont cru découvrir, surtout en 

Egypte, dans l'Inde et dans la Chine, des monuments 

qui attesteraient, s'ils étaient authentiques, une antiquité 

infiniment supérieure à celle que l 'Écriture assigne au 

monde habité. On parlait de 20,000 ans, de 30,000 et 

même de 40,000 avant l'ère chrétienne et depuis le 

déluge. A Denderah, dans la haute Egypte, on avait 

découvert un certain zodiaque qui devait remonter, 

d'après, plusieurs indications, à plus de 20,000 ans 

avant JÉSUS-CHRIST. Volney et Dupais, athées de profession, 

absurdes s'il en fut, avaient échafaudé, au dernier siècle, 

tout un système soi-disant historique contre la parole 

de l'Écriture, système qui réduisait en poussière la Bible, 

la foi et l'Église. Rien que cela, 

Malheureusement, ce géant avait des pieds d'argile, 

et vers 1830, des savants sérieux examinèrent le terrible 

zodiaque, et il fut démontré, clair comme le joiir, qu'il 

remontait tout au plus au temps des Ptolémées, c'est-à-

dire deux siècles avant l'ère chrétienne et, plus proba­

blement encore, au temps de l'empereur Aurélien, c'est-

à-dire au troisième siècle de l'ère chrétienne. Maintenant 

personne n'ose plus parler du zodiaque de Denderah. 

Mais l'idée, ou plutôt l'impiété de Volney, de Dupuis 

et des encyclopédistes se retrouve encore par ci, par là, 

revêtant diverses formes et s'abritant dans 1-obscurité 

propice des « langues sémitiques. » Les langues sémi-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. L3ti 

tiques apprennent donc à ces profonds savants que la 

Perse, l 'Inde, la Chine se glorifient de dynasties royales, 

s'enchaînant les unes aux autres, et remontant sinon à 

40,000 ans, du moins à une antiquité beaucoup plus 

considérable que ne l'enseigne la Bible. Donc la Bible 

est fausse-. 

Malheureusement encore pour la cause des impies, 

rien de tout cela n'est prouvé. Les savants sérieux lèvent 

les épaules devants les affirmations de Voltaire et de ses 

compères,' de Michelet, de Quinet, de Renan. Ceux des 

documents sémitiques et égyptiens qui allèguent ces cen­

taines de dynasties interminables ne sont revêtus d'aucun 

caractère d'authenticité; un examen attentif y découvre 

souvent le sceau d'une grossière imposture, et il n'y en a 

pas un seul que l'on puisse raisonnablement faire r e ­

monter au delà du neuvième ou dixième siècle avant 

l'ère chrétienne. Il est prouvé que les Vêdas,' livres 

sacrés des Hindous, attribués à Brahma, datent du 

quatrième siècle environ avant JÉSUS-CHRIST ; que le Zend-

Avesta, livre sacré des Persans, attribué à Zoro.astre, 

date à peine du sixième; que les Kings, livres sacrés 

des Chinois, rédigés par Confucius, datent à peu près de 

l'an 300 avant Notre-Seigneur ; enfin que les hiéroglyphes 

égyptiens, où l'on croyait trouver un argument contre 

la foi chrétienne, ne contiennent rien qui vaille la peine 

d'être discuté : la fausse science y a pris des noms de 

rois pour des dynasties, et, bien que les Pharaons d 'E­

gypte soient en effet bien antérieurs à toutes les dynasties 

européennes et môme aux dynasties asiatiques, aucun 



m Ï A F O I 

VIL 

QUATRIEME OBJECTION. 

Le phénomène de la génération spontanée, 
constaté par la science moderne , 

explique parfaitement l'existence de l'homme, 
sans qu'il soit besoin de remonter au Créateur. 

Chacun sait que dans l'eau croupie et surtout dans le 

vinaigre, naissent, sans qu'on sache d'où ils viennent, 

monument ne leur assigne et ne peut leur assigner une 

antiquité qui contredise les données des Livres saints. 

Que reste-t-il de tout ce tapage et de cette accumu­

lation de siècles imaginaires ? Rien qu'une honteuse 

déception pour les ignorants qui attaquaient la foi en 

usurpant les dehors de la science, et une démonstration 

nouvelle de l'immuable solidité de la vérité révélée. 

Combien les Livres saints, si certainement authentiques, 

brillent et resplendissent au milieu de ces traditions 

insignifiantes des peuples égarés loin du vrai DIEU ! Qui 

pense aujourd'hui à nier, au nom de la science, l'au­

thenticité des livres de Moïse, de David, des Prophètes? 

Plus on examine de près la vérité, et plus elle éclate; 

plus on examine de près Terreur, plus elle s'évanouit. — 

Donc la prétendue antiquité du monde habité, que Ton 

a voulu opposer aux enseignements de l'Église, est une 

chimère et laisse intact l'édifice de la foi. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 437 

une quantité d'animalcules, savamment nommés in-

[moires. Ces petites bêtes naissent toutes seules, ont dit 

certains observateurs ; donc l'existence de tous les 

animaux et même de l'homme peut s'expliquer par une 

puissance occulte de la matière, par une certaine force 

génératrice de la terre, de l'eau, de l'air, etc. Donc la 

création des êtres organisés, surtout la création de 

l'homme , n'est pas un acte libre de la volonté de D Í E Ü , 

mais bien un développement fatal de la matière, laquelle 

contient en elle-même la puissance génératrice. 

Cette théorie ne nie pas directement l'existence de 

D I E U ; mais çlle attaque ouvertement l'œuvre des six 
m 

jours , le récit de l 'Ecriture, et par conséquent la 

révélation chrétienne tout entière. 

Elle pèche par la base, et suppose incontestable le fait 

de celte génération spontanée des animalcules. Or, ce fait 

est non-seulement contestable et contesté, mais des 

expériences récentes faites par plusieurs chimistes, entre 

autres par les illustres professeurs Chevreul et Pasteur, 

ont absolument démoli le svstème. 

Ces expériences ont démontré que les animacules nés 

dans le vinaigre ou dans l'eau croupie ne sont pas plus 

le résultat d'une génération spontanée que le premier de 

nos poulets ou de-nos canards. Ces petites bêtes naissent 

de germes imperceptibles, d'espèces d'œufs en suspen­

sion dans l'air et se développant dans les milieux qui leur 

sont favorables. La preuve de ce fait est des plus simples : 

la chimie organique a acquis la certitude (pour le coup , 

c'est une vraie certitude) que la vie animale est absolu-



iJ8 LA FOI 

ment impossible dans une atmosphère dont la tempéra­

ture dépasse 80°. Sous deux cloches de verre, on a expo­

sé deux bassins contenant du vinaigre : la première clo­

che renfermait de l'air ordinaire ; la seconde, privée d'air 

par le piston d'une machine pneumatique, avait été en­

suite remplie par de l'air qui avait passé à travers un tu­

be embrasé. Sous la première cloche, les animalcules ap­

parurent, et le prétendu phénomène de la génération 

spontanée eut lieu, comme d'habitude; sous la seconde, 

pas la moindre petite bête ne vint troubler la limpidité 

du vinaigre. En passant par l'atmosphère ardente, les 

germes avaient été brûlés, et l'albumine qui constitue en 

grande partie.toute substance animale s'était desséchée 

totalement. La même expérience, répétée nombre de fois, 

donna invariablement le mênie résultat, soit sur l'eau crou­

pie, soit sur le vinaigre, soit sur le lait , ou tout autre 

liquide contenant en dissolution des matières animales. 

Enfin, pour compléter la certitude de l'expérience, on 

employa le froid comme on avait employé la chaleur, l'ex­

périence ayant également donné la certitude qu'une cer­

taine intensité de froid étant donnée, la vie animale n'est 

pas plus possible qu'à une certaine intensité de chaleur. 

Le résultat fut le même : les petits germes se congelèrent 

et moururent d'un côté, tandis que de l'autre ils produi­

sirent leur effet naturel, et donnèrent des infusoires. 

Donc il n'y a pas de génération spontanée; donc les 

animaux et l'homme n'ont pu naître tout seuls de la 

terre, comme le disaient triomphalement les doctes cher­

cheurs de nos petites bêtes, fort innocentes de leurs sys-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. m 

V J H 

CINQUIÈME OBJECTION. 

L'homme n'est qu'un s i n g e perfect ionné. 

On a eu l'air de le dire sérieusement, et certains étu­

diants en médecine mai vivants donnent leur parole 

d'honneur que c'est vrai. « 11 est évident, disent-ils, après 

les encyclopédistes et à la suite d'un certain Lamark, d'un 

certain Palchal Grousset, d'un certain Darwin, il est 

évident qu,e les êtres vont en se perfectionnant physique-

tèmes impies. Donc, rien ne prouve scientifiquement que 

la création des poissons, des oiseaux, des animaux et en­

suite de l 'homme, ne se soit point passée comme le 

rapporte l 'Écriture et n'ait pas été un acte libre de la vo­

lonté du Créateur. 

Bon gré mal gré il faut toujours remonter à une pre­

mière poule faisant un œuf ou à un premier œuf faisant 

une poule; or, il faut une puissance infinie pour faire la 

moindre poule et même le moindre œuf. C'est cruel à 

constater; mais c'est comme cela. Cette puissance infinie 

s'appelle le bon DIEU , et la Genèse raconte comment de 

rien Elle a créé tout ce qui existe, et comment Elle a for­

mé divers ordres de créatures, échelonnées depuis la der­

nière jusqu'à la première, qui est l 'homme. 



•140 LÀ FOI 

ment ; ils imitent en cela la foi morale, qui est le progrès 

humanitaire continu. Le polype est devenu huî tre; l 'huî­

tre est devenue pieuvre; la pieuvre est de venue anguille 

de mer ; l'anguille est devenue poisson ; le poisson, pho 

que ; le phoque, castor; le castor, sarigue; le sarigue est 

devenu le singe de deuxième classe; le singe de deuxiè­

me classe est devenu l 'orang-outang; enfin, à force de 

temps, d'efforts de la nature, à force de progrès et de 

vertus, l'orang-outang perdit sa queue, est devenu nè­

gre ; le nègre, Chinois; le Chinois, homme tout de bon, 

« homme blanc, parlant français et lisant le Siècle. » 

Oui, cela a été dit, et qui mieux est, cela a été cru et 

acclamé. J'ai vu quelques hommes qui affirmaient sans 

sourciller cette généalogie, et qui se proclamaient pure­

ment et simplement des bêles (ce qu'ils étaient beau­

coup plus qu'ils ne le pensaient. ) 

Des voyageurs anglais allèrent jusqu'à dire qu'il exis­

tait encore en Abyssinio des hommes à queue (a beau 

mentir qui vient de l à ) , appelés Niams-Niams, tenant le 

milieu entre le simple nègre et le simple singe. Cette dé­

couverte était importante. Le savant M. Mariette, de l'In­

stitut, alla au fond de cette question étrange, et décou­

vrit que ces nègres à queue étaient tout bonnement des 

nègres revêtus de la peau de bêtes qu'ils avaient tuées et 

dont la queue pendait par derrière. Et ainsi la vraie scien­

ce a fait une fois de plus la queue à la fausse. 

Les naturalistes sérieux constatent, au point de vue 

purement physique, entre le singe le plus humain et 

l'homme le plus bête, non des nuances, mais des diffé-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. I4f 

renées essentielles; entre autres cette fameuse queue que 

nos libres penseurs voudraient bien retrouver; puis la 

forme des mains, sans compter la tête et certains autres 

détails qu'il serait puéril d'énumérer. 

Non, la science n'a rien découvert contre la grandeur 

divine de l'intelligence et de la vocation de F homme. Elle 

s'accorde avec le bon sens, avec la conscience et avec la 

foi, pour découvrir dans l'homme ce qui ne se trouve que 

chez lu i : je veux dire une âme, pur esprit , capable de 

connaître DIEU , d'aimer DIEU , de servir DIEU , de le possé­

der ici-bas par la grâce, là-haut dans la gloire, de vivre 

de sa vie sainte et éternelle. A cause de cela, il y a plus 

de différence entre le moins instruit des Cafres ou des 

Hottentots et le singe ou le chien le plus intelligent, le 

plus développé, qu'entre ce dernier .e t l 'huitre, et la 

plante, et même le minéral. Qu'est-ce après tout que 

cette vie organique de l'animal, qui finit avec lui, parce 

que dans le dessein du Créateur elle n'a pas d'autre 

objet que des appéti ts , des instincts et tout un en­

semble de fonctions qui se bornent à la terre? Quant à 

l'homme, roi du monde, il est fait pour l 'éternité, et son 

but dans la vie, c'est la vérité, le bien, l 'amour, la sain­

teté. 

Encore un mot sur cette prétendue perfectibilité des 

animaux. C'est une affreuse plaisanterie, démentie par 

l'expérience, par l'évidence. Chaque animal, chaque pois­

son, chaque oiseau, chaque serpent, chaque moucheron 

naît dans un état dont il ne sort pas, parce qu'il n 'en 

peut pas sort ir : état physique, constitution organique; 



142* LA FOI 

état instinctif, constitution passionnelle, comme ils di­

sent (non pas les animaux, mais leurs apôtres) , tout 

chez l'animal reste invariable, et chaque génération 

se meut nécessairement dans la même orbite que la géné­

ration précédente. Les rossignols d'aujourd'hui chantent 

comme les rossignols du temps d'Abraham et de Mathu-

salem ; les chiens aboient après les voleurs, au dix-neu­

vième siècle après l'ère chrétienne, comme mille, deux 

mille et trois mille ans avant; les castors bâtissent leurs 

maisons avec la même perfection depuis le déluge et 

même auparavant ; il en est de même des fourmis, des 

abeilles, des araignées, des chats, des chevaux, des cha­

meaux. Les pères et mères de ces honorables bêtes" ne 

leur ont rien appris ; et elles-mêmes, malgré les encou­

ragements de leurs savants amis, n'apprendront rien à 

leur progéniture. Jusqu'à la fin du monde, les petits oi­

seaux feront leur nid avec la même perfection; les chiens 

s'attacheront à l'homme avec la même fidélité; les chats, 

à la souris avec le même amour ; et les ânes, au râtelier 

avec la même perspicacité. 

Je serais curieux de savoir jusqu'à quel point l'homme 

peut arriver à croire qu'il n'est qu'un singe. — J'espère 

que tous ceux qui le disent ressemblent à ce professeur du 

muséum de Turin, M. de Filippi, qui avait enseigné 

publiquement le plus hideux matérialisme et avait même 

consacré plusieurs séances de ses cours à démontrer que 

l'homme descendait du singe en droite ligne. Il vient de 

mourir en chrétien repentant, détestant ses folles impié­

tés et recevant avec 'bonheur , à deux reprises, en via-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. J43 

t ique, le Corps adorable de Notre-Seigncur JÉSUS-CHRIST. 

— Devant la mor t , 

Le masque tombe, l'homme reste 
Et... le singe s'évanouit. 

IX 

SIXIÈME OBJECTION. 

La physiologie a découvert 
que. la pensée n'est qu'une sécrétion du cerveau. 

Ils le disent aussi ; on désirerait presque qu'ils lé crus­

sent, comme punition. 

Un certain M. Taine, qui s'improvise physiologiste, 

pose cette théor ie , et avec lui plusieurs professeurs de 

l'École de médecine, accompagnés d'une foule de ca­

rabins et de mauvais sujets. 

C 'est l 'enveloppe du cerveau , disent-ils, c'est la pie-

mere, qui sécrète plus ou moins de phosphore, selon 

qu'elle est plus ou moins ébranlée par tel ou tel lobe du 

cerveau, lequel est inlluencé (sic) à son tour par les fils 

électriques qu'on appelle les nerfs. Chaque sensation est 

une secousse portée par les dits nerfs aux dits lobes, et 

par les dits lobes à la dite p ie -mère ; le phosphore se 

dégage plus ou moins activement dans toutes les direc­

tions : en avant , c'est une pensée majestueuse , philoso­

phique, scientifique, métaphysique, ontologique, c'est la 

pensivitê qui jaillit ; par en hau t , c'est la piété, la mer-



144 LA FOI 

veillosité; à gauche, c'est l'envie de t romper , de voler et 

de se battre, Vacqitisivitéet la combattimlè; par derrière, 

c'est la bonté, la tendresse, le dévouement, le besoin d'ai­

mer, Vamalivité. Bon D I E U , quel admirable phosphore! 

Bien assurément ces ignorants de chrétiens s'y brûleront 

les doigts ! Voyons un peu. 

Personne ne nie que les nerfs ne portent très-mysté­

rieusement les sensations extérieures jusqu'à certains lo­

bes du cerveau, et que la pie mère ne contienne ou ne 

sécrète du phosphore ; mais à qui persuadera-t-on que 

les hautes conceptions du génie, les splendeurs de l'élo­

quence, la profondeur des conceptions philosophiques, 

le dévouement de la charité et de la tendresse, sont du 

phosphore ? Charlemagne, saint Louis, Bayard, Condé, 

Napoléon étaient de grands capitaines : le phosphore ! 

Saint Augustin, saint Ambroise, saint Bernard , saint 

Vincent Fcrrier, Bossuet, le P. Lacordaire, étaient de 

grands orateurs : le phosphore, le phosphore ! Raphaël 

était un grand peintre ; Pérugin, Titien, Nicolas Pous­

sin, Rubens, van Dyk, Horace Vernet, Ingres, Flandrin : 

c'était le phosphore, tout simplement le phosphore. Ori-

gène, saint Thomas d'Aquin, saint Bonaventure, Albert 

le Grand, Suarez, Pascal, Leibniz, de Maistre, étaient 

de profonds penseurs : le phosphore ! Saint Vincent de 

Paul était charitable ; saint François de Sales, doux et 

innocent; saint Charles Borromée, énergique et austère ; 

saint Ignace, prudent; saint Louis de Gonzaguc et saint 

Stanislas Kotzska étaient chastes : c'était tout bonne-

ment du phosphore! 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 145 

Egalement, Mandrin et Cartouche, Cromwell et Robes­

pierre , Marat et Lacenaire étaient fort indélicats; Mes­

saline, la Brinvilliers, la Dubarry étaient d'affreuses co­

quines; Juarez, Mazzini, Garibaldi, sont de francs scélé­

rats : le phosphore, l'éternel phosphore! Le phosphore 

explique tout : c'est la clef de l'histoire. 

Je crains q u e , pour les braves gens qui lui font jouer 

un si grand rôle, ce phosphore ne soit tout simplement 

la clef de Charenton : leur phosphore, déjà en révolution 

évidente, finira par s'épancher si abondamment, qu'ils en 

seront tout noyés et qu'ils perdront la tête à force d'avoir, 

non de l'esprit, mais du phosphore. La preuve de cela 

est bien claire : les fous ne disent-ils pas toujours qu'ils ont 

la tête en feu ? 

C'est le sens commun, le simple gros bon sens uni ­

versel qui seul peut répondre à ces prodigieuses inepties. 

La science n'a rien à faire ici, le raisonnement non plus : 

il ne peut descendre jusqu'à des bas-fonds pareils ; et 

devant l 'homme qui oublie sa dignité à ce point, on n 'a 

qu'à lever les épaules et à se détourner avec dégoût. 

L'homme, le baptisé, qui ose dire à un public civilisé et 

chrétien que ce le vice et la vertu sont simplement des 

produits, comme le sucre et le vitriol, » devrait être con­

damné comme un malfaiteur public, renfermé comme 

un' fou, attaché au milieu de vrais fous, certes moins fous 

que lui. 

Ces infâmes doctrines i^ont pour unique soutien, pour 

unique aliment et pour unique résultat que les passions 

abjectes. Elles ont pour père l'orgueil et pour mère Fira-
v. 10 



146 LA FOI 

X 

SEPTIÈME OBJECTION 

Pour la science moderne il n 'y- a pins de v i c e s , ni de vertus , 
mais simplement des bosses et des tempéraments. 

Certains rêveurs, assez observateurs, du res te , et ne 

manquant ni de savoir ni de finesse, imaginèrent, il y a 

enviroç.un demi-siècle, un autre système non moins ingé­

nieux : c'est le système des bosses. On l'habilla en grec, 

suivant l'usage de la docte Faculté, qui depuis longtemps 

tâche de suppléer par rinintelligibilité de la formule à 

l'inanité du fond : on appela donc ce système la phréno-

logie, c'est-à-dire la science du cerveau. L'inventeur fut 

le docteur Gall, fort brave homme d'ailleurs, et qui disait 

un jour les larmes aux yeux à un grand seigneur russe 

auquel il avait beaucoup d'obligations : « Ah! mon cher 

pure té , pour filles les révolutions. Elles viennent de l'en­

fer, elles y retournent., emportant avec elles les gros­

sières créatures qui ne rougissent pas de les prêcher ou 

de les accepter. 

Combien les médecins honnêtes, et surtout les méde­

cins chrétiens, doivent rougir de compter dans leurs rangs 

des hommes qui galvaudent de la sorte leur savoir - et 

quelquefois même leurs talents, et qui veulent rendre l'ana-

tomie, la chirurgie et la médecine responsables de leurs 

criminelles aberrations ! 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. d47 

comte, vous ne sauriez croire combien je vous aime! Aussi, 

si vous mourez avant moi, j ' aurai votre crâne dans ma col­

lection, dussé-je aller moi-même le chercher en Russie! » 

Le cerveau et le crâne, disent donc les phrénologues , 

ont des bosses : les ultramontains ne peuvent le nier ; la 

science l'affirme. Ces bosses, c'est un monde nouveau,, 

c'est une révolution dans la morale. On avait cru jusqu'ici, 

ô ignorance du moyen âge! que c'était l 'âme-qui don­

nait à l'homme ses facultés bonnes ou mauvaises, son in­

telligence, sa mémoire, les qualités de son esprit et de son 

cœur, son caractère, ses penchants, ses vertus, ses vi­

ces; on avait cru qu'on était libre de diriger sa vie com­

me on le voulait , d'être religieux ou de ne point l 'ê tre , 

d'être doux, d'être colère, d'être bon ou d'être méchant, 

de travailler ou d'être paresseux, d'être chaste ou d'être 

impudique : chimère que tout cela ! ce sont les bosses qui 

décident de tout ! 

Tout à l 'heure c'était le phosphore; maintenant ce sont 

les bosses. Vous avez de l'esprit? c'est que vous avez la 

bosse de l 'esprit; elle est placée au-dessus du nez. Vous 

êtes un saint? regardez au-dessus de votre tête la bosse 

de la religiosité. Vous avez beaucoup de mémoire? re­

gardez ( si vous le pouvez ) au fond de vos yeux, et vous 

y trouverez la bosse de la mémoire. Vous êtes un fripon, 

un fourbe? tâtez derrière l'oreille, vous avez la bosse de 

Yapproprivité. Vous avez bon cœur, vous aimez vos en­

fants, vous êtes dévoué et miséricordieux ? tâtez par der­

rière (à la tête ) , vous sentirez la tendre bosse de l 'amour. 

Ainsi de suite, pour toutes les facultés, tous les penchants, 



148 LA FOI 

toutes les passions. J'ai chez moi un crâne, classifié par 

Gall lui-même, avec plus de quarante petites étiquettes 

se rapportant toutes à des spécialités de bosses. C'est in­

comparable ! 

Il résulte de là que l'homme n'est pas libre; que nous 

n'avons que des instincts qui nous entraînent fatalement 

comme les animaux; que les mauvais penchants nous 

viennent, comme les bons, de la nature, c'est-à-dire de 

DIEU , et pour arriver à la conséquence logique, quoique, 

non immédiate, que nous n'avons point d'âme spirituelle, 

raisonnable et libre ; que la loi de DIEU , et même toute loi, 

est une absurdité ; que s'il y a un DIEU , il n'existe guère. 

Tout cela est une grossière confusion de l'instrument 

et de l'ouvrier. Que diriez-vous, je vous prie, si je préten­

dais que c'est votre plume qui écrit, et non pas vous? Le 

fait me semblerait cependant facile à établir scientifique­

ment. Voyez plutôt. N'est-il pas évident que lorsque vous 

tenez votre plume et que vous la trempez dans l 'encre, 

vous pouvez écrire aussitôt? que vous écrirez bien avec 

une bonne plume, mal avec une mauvaise? N'est-il pas 

également évident que si je viens à vous arracher votre 

plume, vous ne pouvez plus écrire du tout ? Que si je viens 

à vous retirer l'encre, vous êtes également dans l'impuis­

sance d'écrire ? et même, chose remarquable ! si je coupe 

seulement un des deux becs de votre plume, vous pour­

rez à peine tracer quelques lignes informes? De ce double 

fait, je conclus scientifiquement ; Donc, ce n'est pas vous 

qui écrivez, c'est votre plume ; oui , votre plume dans de 

certaines conditions; enlevez-les-lui, elle ne peut plus 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 149 

écrire, ou bien elle écrit d'une manière tout à fait incom­

plète. Jusqu'ici, vous vous imaginiez que c'était vous qui 

écriviez ; illusion ! Au nom de la science moderne, je viens 

vous apporter la lumière. 

Le cerveau, c'est la p lume; l ' âme , c'est l 'écrivain, 

c'est l'intelligence, c'est la volonté libre. Enlevez la tête à 

un homme, enlevez-lui la plume : il cesse immédiatement 

de penser; l'écrivain ne peut plus écrire. Lésez telle ou 

telle partie de l'organe de sa pensée, qui est le cerveau, et 

aussitôt,-l'instrument n'étant plus dans son état no rmal , 

l'âme ne peut plus opérer régulièrement. Elle ressemble 

alors à un musicien qui n'aurait plus pour exprimer ses 

compositions mélodieuses qu'un instrument détraqué, ré ­

sonnant faux ou ne résonnant pas du tout. Ce désordre 

prouve-t-il, dites-moi, que le musicien n'existe pas ou 

bien qu'il ne sait pas la musique? 

Tel est le raisonnement matérialiste et grossièrement 

absurde de certains phrénologues qui, armes de leurs bos­

ses, attaquent sinon l'existence, du moins la spiritualité 

et la liberté de l 'âme. Le plus humble chrétien en sait 

plus long qu 'eux. Il sait que DIEU nous a créés à l'image 

de son Fils unique, Notre-Seigneur JÉSUS-CIITUST, et que 

pour cette raison il a donné à chacun de nous une âme 

et un corps ; une âme spirituelle, intelligente et libre qui 

a pour double mission sur la terre d'adorer, d'aimer, de 

louer et de servir son DIEU, et d'animer le corps qui lui 

est uni. Il sait que le corps n'a par lui-même aucune vie, 

aucune puissance, aucune qualité, aucune propriété, et 

que tout ce qu'il a lui vient de l'âme qui l'anime, le meut 



150 LA FOI 

et le fait vivre. Il sait que l'âme pense par le cerveau, voit 

par les yeux, parle par la bouche, entend par les oreil­

les, aime par le cœur, respire par les poumons, digère 

par l'estomac, sent par les nerfs; l'âme et le corps, c'est 

l'ouvrier et l'instrument nécessaire de son travail ; c'est le 

peintre et son crayon ou son pinceau ; c'est le trompette 

et sa trompette. C'est l 'âme qui pense , qui veut, qui 

aime,, qui agit; mais DIEU l 'ayant ainsi réglé, elle ne 

fait tout cela que par les organes de son corps. 

Ce qu'il y a de vrai dans le système des bosses, c'est 

que la perfection ou l'imperfection du cerveau, organe 

principal de la vie, donne plus ou moins de puissance na­

turelle aux hommes, pour concevoir, pour travailler, 

pour faire le bien et pour faire le mal ; niais ces disposi­

tions ne font qu'incliner la liberté humaine, sans la for­

cer ; la grâce de DIEU est donnée à chacun en propor­

tion de ses besoins, et ainsi, tous, sans exception, nous 

pouvons et nous devons faire le bien, éviter le mal ; ceux 

qui auront eu davantage à combattre seront récompensés 

davantage. Les pauvres gens qui ont de mauvaises bos­

ses ne sont donc p a s , en définitive, plus maltraités que 

ceux qui en ont de bonnes, et la justice infinie de DIEU 

rendra à chacun selon ses œuvres. 

Ne l'oublions j ama i s , seules, les substances spirituel­

les sont actives et principes de mouvement : la matière, 

quelle qu'elle soit, est inerte de sa nature , absolument 

passive, etsa vocation est d'être régie, mue, animée, vivi­

fiée par l'esprit. 

Ce que nous disons ici des bosses peut se dire égale-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. ibi 

ment des tempéraments et des influences climatériques. 

Un tempérament sanguin et bilieux prédispose à la colère, 

mais il ne fait qu 'y prédisposer : il n'est pas la vraie 

cause de la colère. Un tempérament lymphatique p r é ­

dispose à la mollesse, à la paresse, à la négligence, aux 

sensualités, mais il ne fait qu'y prédisposer. Un tem­

pérament ardent et passionné porte à la luxure; mais ce 

n'est qu'une impulsion, à laquelle la volonté peut toujours 

et doit toujours résister. Les vices et les vertus ne sont 

pas des défauts naturels et des qualités naturelles, que 

Ton apporte en naissant et qui viennent du tempérament; 

non : cë sont des états spirituels, des habitudes de l 'âme 

contractées librement, et par conséquent coupables ou 

méritoires. Saint François de Sales, si doux, si mer­

veilleusement pacifique, était par tempérament porté à 

la violence. Saint François d'Assise, si humble, si pénitent, 

si pauvre, était par tempérament porté aux plaisirs et 

aux joies mondaines. Saint Bernard, saint Augustin,saint 

Jérôme, saint Ignace, saint Dominique et tant d'autres 

qui brillèrent comme des lis par leur angélique chas­

teté, passèrent leur vie à triompher de leurs penchants 

et à dominer par la force de l'âme un tempérament 

incliné aux plus violentes passions. 

• Les influences climatériques ne sont pas davantage 

une excuse pour l'intempérance, la paresse, la volupté, 

la vengeance : elles peuvent développer en nous de bons 

ou de mauvais instincts ; mais ce ne sont jamais que des 

instincts, des dispositions que nous devons énergiquement 

mbattre avec la grâce de notre divin Sauveur. 



152 LA FOI 

X I 

HUITIÈME OBJECTION. 

Quoi qu'en dise la Genèse , le déluge n'a pas été universel . 

. Commençons par distinguer : Si par un déluge non 

universel on entend un déluge qui a détruit toute la race 

humaine existant alors sur la terre, sauf Noé et les 

habitants de. l 'arche, il n'y a rien là qui soit contraire 

à la foi. Si, au contraire, on entend un déluge qui aurait 

laissé subsister un seul homme en dehors de l 'arche, ce 

serait tout autre chose. 

L'Écriture nous dit que ce châtiment épouvantable 

s'étendit à toute la terre, ce in universa terra p) que ce fut 

là, non un phénomène naturel, mais un acte libre de 

la volonté et de la justice de DIEU punissant les pécheurs; 

que les eaux du déluge furent des eaux surnaturelles, 

non quant à leur essence, mais quant à leur quantité et 

à leur chute, et tout système qui donnerait au déluge un 

autre caractère serait certainement contraire à l'enseigne­

ment de l'Église. 

Le fait du déluge est acquis à la science, non moins 

qu'à la révélation; on en a mille preuves matérielles: 

des terrains tout particuliers déposés par les eaux, que 

Von trouve partout et que les géologues désignent sous 

le nom même de diluvium, terrains du déluge; des -

palmiers fossiles et d'autres débris végétaux ou animaux 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE.. 153 

des zones équatoriales, trouvés dans nos terrains et 

jusque dans les glaces des pôles; des coquillages, soit 

d'eau douce, soit d'eau salée, incrustés en grand nombre 

dans les flancs des montagnes et sur des plateaux fort 

élevés; des poissons également fossiles trouvés su? le 

sommet des plus hautes montagnes ; des ossements fossiles 

d'ours, de cerfs, de loups, de chevaux, etc., trouvés 

pêle-mêle dans les cavernes à de grandes hauteurs ; 

poursuivis par les eaux, ces animaux éperdus auront 

cherché, ensemble contre les eaux toujours montantes 

un impuissant asile. On a découvert récemment dans les 

environs d'Àbbeville, au milieu du diluviam, des débris 

fossiles d'ossements humains : on a reconnu plusieurs 

squelettes. Tous ces antiques débris sont, aux yeux de la 

science non moins qu 'aux yeux de la foi, des témoins 

irrécusables du grand fait du déluge. 

Dans les découvertes géologiques relatives au déluge, il 

n'y a donc rien qui infirme de près ou de loin les ensei­

gnements de l 'Écriture sainte ni de l'Église : au contraire-

XII 

NEUVIÈME OBJECTION. 

Le soleil ne tourne pas autour de la terre ; 
cela détruit par la base le miracle de Josué 

et tout le système chrétien. 

L'Écriture parle aux hommes le langage des hommes. 

Elle dit' qu'à la voix de Josué, ce le soleil s 'arrêta, » 



iS4 LA FOI 

comme nous disons nous-mêmes à chaque instant que 

« le soleil se lève et qu'il se couche ». — Les illusions des 

sens, répétées chaque jour, finissent par entrer dans les 

idées et dans la langue. Un astronome qui voudrait 

parler autrement serait souverainement ridicule ; et bien 

que F Esprit-Saint ail eu toutes sortes de droits d'exprimer 

toutes sortes de vérités en toutes sortes de langages, il a 

voulu parler aux hommes comme parlent les hommes, et 

il a dit : Le soleil s'arrêta. Cette difficulté, soulevée par 

l'école de Voltaire, est aujourd'hui tombée à plat, comme 

tant d'autres. Nous n'en parlerions même pas ici, si elle 

ne se rattachait à la fameuse question de Galilée, niai­

sement ravivée dans ces derniers temps par l'impiété 

d'un poëte franc-maçon et révolutionnaire. Les savants 

de l'Opinion nationale et du Siècle, suivant les doctes 

traces de leurs savants confrères de la Revue des Deux 

Mondes, du Journal des Débats et de VAlmanach de 

Matthieu Laensberg, attachent une grande importance à 

la découverte scientifique du système, non de Galilée, 

mais de Copernic. Ils croient que c'est là un argument 

sans réplique contre la religion chrétienne, contre le 

mystère de l'Incarnation. « Comment en effet supposer, 

•disent-ils, que le Fils de DIEU ait choisi pour s'incarner 

une petite planète non centrale, qui gravite comme une 

humble servante autour du soleil, en compagnie de six 

ou sept autres? A la bonne heure, dans l'ancien système!." 

dans le système chrétien, où la terre était regardée 

comme le centre de tout ; mais nous, avons changé tout 

cela, et la foi s'est en allée avec son système. » 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 155 

Consolons ces excellentes gens, et disons-leur bien 

vite qu'ils se trompent du tout au tout ; qu'il n'y a pas 

de système planétaire chrétien; que le système de Co­

pernic et de Galilée n'est pas plus contraire à la foi que 

le système de Ptolémée et que les autres systèmes admis 

autrefois par les savants de l'Egypte, de l'Asie et de la 

Grèce, et qu'ainsi ils peuvent admettre tant qu'ils vou­

dront l'hypothèse scientifique de Copernic, sans cesser 

d'être orthodoxes. 

« Mais la raison de convenance indiquée tout à l'heure? » 

Cette raison de convenance n'est nullement péremptoire. 

Elle est contre-balancée par une autre raison de con­

venance non moins plausible, à savoir que le soleil, étant 

sans contredit, dans le symbolisme de l'Écriture et de 

la Tradition catholique, l'image céleste, la représentation 

visible de la très-sainte humanité du Christ, Roi des 

cieux, et cette humanité adorable étant pour toutes les 

créatures la source de vie, le centre de grâce et le sacrement 

de la divinité, il est tout simple que la terre, qui porte 

tous les serviteurs du Christ, gravite autour du soleil, 

et non que le soleil gravite autour de la terre, x 

Une raison de convenance du même genre se rencontre 

dans le rapport de la lune et de la terre : d'après le 

symbolisme chrétien, la lune est l'image de l'Église. 

Comme la lune, qui reçoit toute sa lumière du soleil 

et qui ne nous éclaire qu'en le reflétant, l'Église reçoit 

toute sa vérité, toute sa puissance divine et toute sa 

beauté de son céleste Roi, Notre-Seigneur JÉSUS-CHIUST ; 

elle ne nous éclaire, elle ne nous vivifie, elle ne nous 



156 LA FOI 

commande qu'an nom de JÉSUS-CHRIST et par la puissance 

que JÉSUS-CHRIST lui communique; l'Église-n'est pour nous 

ici-basque la manifestation et le reflet de JÉSUS-CHRIST-

Or, l'Église est pour le monde; le Pape , son Chef 

visible, est le serviteur des serviteurs de DIEU ; il en est 

de même de tous les Évêques et de tous les prêtres. Il 

est donc tout naturel que la lune, destinée à symboliser 

l'Église, tourne autour de la terre. 

Je sais que ces raisons de convenance ne sont pas ab­

solues, mais elles sont plus que suffisantes pour répon­

dre à une raison contraire de convenance. . 

Ajoutons en terminant deux observations : la pre­

mière, que la certitude physique semble acquise aujour­

d'hui à l'hypothèse, ou plutôt au système planétaire de 

Copernic; des observations multipliées paraissent l'avoir 

définitivement établi, et les lois de la mécanique ne per­

mettent plus guère un doute raisonné à cet égard. Ce 

n'est pas que Ptolémée et les anciens savants d'Egypte, 

de Perse, de Chaldée et de Grèce fussent des hommes 

sans valeur scientifique ; mais le talent, le génie même ne 

suffisent pas quand il s'agit de constater les faits de ce 

genre : il faut de plus des lunettes, il faut des instruments 

de précision. Sans cela, point d'exactes mesures, et par­

tan t , point de données numériques. Or, les lunettes ne 

datent que du temps de Copernic et de Galilée; et les ad­

mirables instruments dont se servent aujourd'hui nos as­

tronomes sont le fruit de ce progrès industriel qui, depuis 

un siècle surtout, surexcite à un si haut degré tous les 

esprits. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 157 

Il faut le reconnaître néanmoins, il y a des degrés dans 

la certitude physique, cortime il y a des degrés dans la 

splendeur de la lumière ; or il me semble évident que 

pour étudier le monde des astres, même avec les meil­

leurs télescopes, nous ne sommes pas dans des condi­

tions aussi favorables que pour étudier le monde maté­

riel qui nous entoure. Il me semble qu'il y a une nuance, 

une nuance marquée , entre l 'assurance que nous pou­

vons avoir de la vérité des observations astronomiques 

modernes, et la vérité des faits que nous touchons de 

nos mains et que nous constatons immédiatement à l'aide 

de nos sens. Je me méfie instinctivement, non du sys­

tème1 de Copernic, q u i , je le répète, est tout à fait in­

différent aux dogmes de la foi, mais de ce penchant, si 

général aujourd'hui, à conférer l'infaillibilité à toutes sor­

tes de découvertes scientifiques, et à les prendre pour 

des bases absolues, pour des points de départ auxquels 

l'enseignement de l'Église doit s'accommoder de gré ou 

de force. Il y a au fond de cette tendance une sorte de 

matérialisme grossier, mille fois indigne d'intelligences 

éclairées par le soleil du christianisme et par lui élevées 

à des hauteurs que la raison humaine ne saurait attein­

dre par ses seules forces. Devant les prétentions souvent 

hasardées de la science, nous ne sommes pas assez fiers 

de la vérité absolue de notre foi, 

La deuxième observation, que je ne fais qu'indiquer 

ici , c'est que la fameuse condamnation de Galilée au com­

mencement du dix-septième siècle portait bien plus sur 

là forme que sur le fond ; que ce Galilée, qui était un 



158 LA FOI 

mauvais coucheur, avait voulu faire le théologien en mê­

me temps que l 'astronome, et que le tribunal de l'Inqui­

sition , chargé des intérêts de la foi, a dû empêcher Ga­

lilée de dogmatiser. L'Église connaissait depuis long­

temps le système de Copernic, antérieur de plus d'un 

demi-siècle aux affaires de Galilée; elle le laissait passer 

comme toutes les autres données des sciences humaines, 

sans l'approuver, sans le condamner. Dans l'antiquité 

d'ailleurs, ce même système avait été enseigné à diver­

ses reprises, ainsi qu'en font foi les anciens livres où les 

Juifs recueillent les traditions de leurs docteurs. 

Dans la théorie de la rotation de la terre autour du 

soleil, il n'y a donc rien qui soit contraire à l'enseigne­

ment catholique. 

Josué n'a pas arrêté le soleil ; il n'a pas même arrêté 

la terre : il a obtenu du Seigneur que la lumière du 

jour continuât miraculeusement autant qu'il lui fût n é ­

cessaire pour mettre en fuite les ennemis du peuple de 

DIEU. C'est un miracle très-grand sans cloute, mais qui ne 

présente rien de contradictoire ni d'impossible. 

XIII 

DIXIÈME OBJECTION. 

Le fait très-probable de la pluralité des mondes habités 
ne se concilie guère avec le mystère de l'Incarnation. 

C'est encore là une hypothèse, et une hypothèse beau­

coup moins démontrée que la précédente , mais assez sé-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. i Bu 

rieuse pour fixer l'attention. Je connais un jeune homme 

très-intelligent, qu'elle a arrêté pendant plus d'une an­

née dans son retour à la foi. Au fond, nous allons le 

voir, elle n'a aucune portée. 

Cette hypothèse de la pluralité des mondes habi tés , si 

elle est v ra i e , quelques-uns la regardent comme incon­

ciliable avec le mystère de l'Incarnation et de la Rédemp­

tion. Examinons de près cette difficulté. 

Remarquons d'abord que l'habitation des splières cé­

lestes par des créatures intelligentes, capables comme 

nous d'aimer, de connaître, deservi r DIEU et d'aller au 

ciel, est loin d'être certaine. Je dirai môme qu'elle est 

peu probable, et ce sentiment me semble raisonné. En 

effet, rien n'est logique comme de conclure du connu 

à l ' inconnu, du certain au douteux. Or, c'est mainte­

nant un fait acquis à la science que la lune n'est pas ha­

bitée. Elle n'a point d'atmosphère, cela est cer ta in; 

et par conséquent aucun être organise, soit an i ­

mal soit végétal , ne peut y exister. L'air et l'eau sont 

absolument nécessaires à la vie d'un être organique 

quelconque ; et de plus c'est l 'atmosphère ambiante, ain­

si que l'attraction centripète, qui nous empêchent d'être 

b royés ,anéant i s , dispersés, dans l'espace 

Le fait de l'absence d'atmosphère pour la lune est une 

vérité démontrée. Malgré les 96,000 lieues qui la sépa­

rent de la terre, nos télescopes nous font voir la lune 

à une distance de 16 lieues seulement, comme, de Genè­

ve, on voit le mont Blanc. Un savant astronome, de l 'Ins­

titut, depuis vingt ans appliqué à celte étude, me disait 



Î(i0 LÀ FOI 

naguère que s'il y avait des villes ou seulement des grou­

pes de maisons dans la lune, on pourrait les distinguer. 

On n'y aperçoit que des volcans éteints, des vallées nues, 

et quelques montagnes. La lune n'est donc point habitée. 

N'est-ce pas déjà une probabilité très-sérieuse en fa­

veur de la non-habitation des autres sphères célestes? Si 

elles sont habitées, pourquoi la lune ne le serait-elle point 

également, et absolument pour la même raison? 

En outre, la physique et l'astronomie calculent que 

les planètes de notre système qui se trouvent plus rap­

prochées que nous du soleil, sont exposées à une inten­

sité de chaleur dont nous ne pouvons même nous faire 

une idée : ce sont des milliers et des milliers de degrés de 

calorique, qui rendent absolument impossible la vie d'un 

être organisé quelconque. E t , au contraire, les planètes 

qui sont plus éloignées que nous du soleil se trouvent, se­

lon les calculs de la science, dans une intensité de froid 

non moins incalculable. Là non plus la vie organique 

n'est pas possible. 

Ces observations, faciles à saisir, me semblent conclu­

antes en faveur delà non-probabilité de l'existence d'êtres 

organiques vivant dans les autres planètes. Les plantes 

même n'y sont pas possibles. 

Cependant, n'exagérons rien : l'habitation des autres 

sphères célestes par des créatures composées comme nous 

d'esprit et de matière n'est pas en elle-même contraire à 

la foi, si on l'entend bien. Voici ce qui est de foi, à ce 

sujet : 

D'abord, il est de foi que tous les hommes descendent 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. UH 

d'Adam et d'Eve, et qu'il n'y a point d'autres hommes que 

•nous. Si les sphères célestes sont habitées, elles ne le 

sont point par des hommes. Elles ne peuvent l'être non 

plus par de purs esprits, par des âmes, parce que des 

esprits n'ont' pas besoin d'habitations matérielles. En­

suite, il est de foi que le Fils éternel de DIEU s'est fait 

homme, et que nulle créature, soit au ciel, soit sur la 

terre, n'est sauvée et sanctifiée que par lui. L'Écriture est 

formelle sur ce point. Si les mondes sont habités, à l'ins­

tar de la terre, les créatures qui y vivent sont obligées 

comme nous, pour aller au ciel, de croire à la divinité 

daVerbe fait chair, d'adorer ITIOMME-DIEU, de l'aimer et 

de le servir. 

ce Mais, direz-vous, comment peuvent-ils le connaître? » 

Allez le leur demander. Ce que nous pouvons dire, c'est 

que la révélation du mystère de l'Incarnation et de la 

Rédemption a pu se faire dans des milliers de mondes 

soit par le ministère des Anges, soit par toute autre voie 

connue de DIEU seul. 

Plusieurs, qui partagent ce sentiment, expliquent gra­

cieusement'dans ce sens la parabole du Bon Pasteur qui 

laisse dans la paix et dans la sécurité du bercail les qua­

tre-vingt-dix-neuf brebis fidèles, pour s'abaisser jusqu 'à ' 

la brebis perdue, se fatiguer et se meurtrir à sa poursuite, 

et la rapporter en triomphe au bercail où il a laissé 

les autres. Cette pauvre petite brebis infidèle, ce serait 

l'humanité pécheresse égarée loin de DIEU sur la terre ; 

les quatre-vingt dix-neuf brebis fidèles seraient la multi­

tude des créatures organiques, peuplant tous les mondes. 



1G2 LA LOI 

Quant à moi, je dois dire que, jusqu'à preuve bien po­

sitive du contraire, je ne regarde point comme sérieuse 

l'hypothèse moins probable, quoique possible et môme 

grandiose, de l'habitation des sphères célestes. Adorant 

avec un humble amour et une foi certaine mon Seigneur, 

mon Rédempteur et mon Dieu JÉSUS-CHRIST, je m'occupe 

de ce que je sais, et je ne veux pas me lancer dans l'in­

connu, risquant de perdre à ce sublime métier et la foi 

et la tête. 

Un mot encore cependant. A ceux qui demanderaient 

pourquoi.cclteinfinité d'astres, de soleils, de planètes, etc., 

s'ils ne sont point habités, nous répondons d'une part, 

qu'il n'en coûte pas plus à la toute-puissance de DIEU 

de créer des millions de mondes qu'un tout petit grain 

de sable ; et de l 'autre, qu'il est parfaitement digne de son 

infinie sagesse de nous donner, par cette immensité mer­

veilleuse, une idée de sa grandeur et aussi de l'inef­

fable magnificence du véritable ciel, que sa miséricorde 

nous prépare pour l'éternité. 

. Le ciel des astres n'est certes 1 pas trop beau pour ser­

vir de dôme à la terre, où habitent les enfants de DIEU 

et où réside corporellement, dans le sacrement de l'A­

mour, ce Seigneur JÉSUS adorable et adoré, vrai DIILU 

avec le Père et le Saint-Esprit, qui a tout fait de rien et 

qui soutient par sa toute-puissance toutes les créatures 

de la terre et des cicux. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 

XIV 

ONZIÈME OBJECTION. 

La science ne trouve nulle part la place du ciel , de l'enfer 
et du purgatoire. 

Je le crois bien : ce n'est pas à la science, mais à la foi 

qu'il est donné de les découvrir. La science ne peut pas 

plus découvrir les choses surnaturelles, que la foi ne peut 

découvrir les choses naturelles. Le domaine de la science, 

c'est la nature : or le ciel, l'enfer et le purgatoire n 'ap­

partiennent point à Tordre de la nature. 

La foi, qui est la science divine, nous apprend qu'a­

près la mort, l 'âme, complètement pure ou purifiée, 

en Ire immédiatement en possession de DIEU, pour vivre 

éternellement de sa vie ineffable et bienheureuse ; et 

c'est ce qu'on appelle le ciel. Elle nous apprend que l'âme 

en- péché mortel entre immédiatement dans l'éternité 

malheureuse, dans la séparation totale de DIEU, dans la 

perte irréparable du bonheur et dans la souffrance du 

feu, punition redoutable du péché; et c'est ce qu'on ap­

pelle l'enfer. Elle nous apprend enfin que l'âme en état 

de grâce, mais dont les fautes n'ont pas été suffisamment 

expiées, passe dans le feu et dans les souffrances de l'en­

fer, pour un temps plus ou moins long, proportionné aux 

exigences de la justice et de la sainteté divines, avant 

d'entrer dans la béatitude céleste : et c'est ce qu'on ap­

pelle le purgatoire. 



164 LÀ KOI 

Le ciel, l'enfer et le purgatoire appartiennent à cet 

ordre de réalités qu'on nomme spirituelles, par opposi­

tion aux réalités corporelles et visibles. Us appartiennent 

aux grandes réalités surnaturelles, que l'œil n'a point le 

droit de voir ici-bas, que l'oreille n'a point le droit 

d'entendre, que l'homme peut connaître et connaît sur 

la terre, mais qu'il ne peut comprendre; et il ne peut les 

comprendre pour la raison très-simple qu'étant surnatu­

relles, elles dépassent la compréhension de sa raison na­

turelle. Ces grandes réalités ne sont point de l'ordre ter­

restre, qui se voit, qui se touche, qui se découvre sous' 

Je scalpel, au bout du microscope ou du télescope : les 

chercher par ces moyens grossiers, c'est folie et stupidité. 

Le ciel, l'enfer et le purgatoire sont avant tout des 

états, des états spirituels et surnaturels, où la créature se 

trouve placée par la volonté libre et positive de DIEU. 

Tout homme venant en ce -monde, toute créature raison­

nable, est appelée, qu'elle le veuille ou non, à vivre ici-

bas de la vie de DIEU qui est la grâce : si elle correspond 

à sa vocation, elle est sur la terre dans l'état surnaturel 

de la grâce, germe de l'état surnaturel de la gloire; elle 

est dans la voie du ciel et elle entrera dans le ciel, c'est-

à-dire dans l'état surnaturel de la béatitude, de la sain­

teté et de la joie éternelles. Si elle n'y correspond pas, 

ou si elle y correspond imparfaitement, elle est ici-bas 

dans l'état surnaturel aussi de péché mortel, ou bien 

d'alternative entre le péché et la grâce, entre la mort sur­

naturelle et la vie surnaturelle; et, comme conséquence 

nécessaire, elle entre, au moment de la mort, dans l'état 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. lfi.H 

surnaturel de punition douloureuse, éternelle ou tempo­

raire, qu'on appelle l'enfer ou le purgatoire. 

Le ciel, l'enfer et le purgatoire sont donc avant tout 

un étal. Ils sont aussi un lieu, mais un lieu d'une na­

ture et d'une expansion absolument autres que ce que , 

sur la te r re , nous appelons un lieu. Le ciel est un lieu 

indivisible, à la fois supérieur et intérieur, qui est abso­

lument au-dessus de la création visible (laquelle est finie), 

et en même temps à la portée du chrétien, près de l'âme 

fidèle. C'est comme l'âme et le corps : l'âme est bien 

au-dessus du corps; elle est dans le corps; répandue 

dans tout le corps, qui la limite et la localise, elle n'y 

occupe cependant aucun lieu spécial; elle y est partout 

tout entière, bien que partout elle n'y remplisse pas les 

mêmes fonctions. On peut dire en toute vérité que le 

corps est le lieu de l 'âme; et avec autant de vérité, que 

Tâme, en sa qualité de pur esprit , n'occupe point de 

lieu. Il y a une union, une intimité incompréhensible 

entre l'âme et le corps, et tout à la fois il y a un abîme 

infranchissable entre la substance du corps, qui est ma­

térielle, et la' substance de l 'âme, qui est spirituelle. 

Ainsi est le ciel par rapport à la terre. . 

Les âmes pures et chrétiennes atteignent donc, inté­

rieurement, par la grâce, le ciel, et le Roi du ciel; elles 

entrent dans un état surnaturel, qui est céleste dès ce 

monde, et qui s'épanouira dans l'éternité d'une manière 

absolue : « Le royaume des cieuœ est AU DEDANS de vous, » 

nous dit l'Évangile. Il est également au-dessus de nous 

et au-dessus de toute la nature. 



m LA FOI 

Ce que nous disons du ciel, il le faut dire de l'enfer et 

du purgatoire : ce sont des lieux à la fois inférieurs et 

intérieurs; des lieux bas où descendent les âmes abaissées 

par le péché, les créatures infériorisées. Le pécheur 

trouve en lui-même, en sa méchante âme, le germe de 

l'enfer; s'il n'y souffre pas encore la peine du feu, il y 

souffre déjà, presque toujours, la peine du remords, de 

la crainte et de la honte. 

Le feu de l'enfer et du purgatoire est un terrible mys­

tère ; nous savons par l 'Évangile, par toute la révélation 

de l'Ancien et du Nouveau Testament, et par la tradition 

unanime de tous les peuples, l'existence de ce feu ; nous 

savons, par la foi divine, non par la science humaine, 

que ce feu est réel, véritable, éternel, ténébreux, hor­

rible; qu'il dévore, sans les consumer, les esprits aussi 

bien que les corps. Mais quel est-il? DIEU ne nous l'a 

point fait connaître. Malheur à qui le connaîtra par 

expérience 1 ! 

Ce feu de l'enfer est, selon "toute apparence, le même 

que celui du purgatoire ; seulement, dans le purgatoire, il 

est transitoire et temporaire. C'est un passage et non plus 

un état immuable. 

Quant aux corps des Saints et des Bienheureux, ils ne 

jouiront du bonheur céleste qu'après la résurrection ; de 

1 Le P. Ventura, dans son bel ouvrage de la Raison catholique et'la 
raison philosophique, a consacré deux conférences admirables à l'exa­
men raisonné du dogme de l'enfer. J'y renvoie le lecteur désireux 
d'approfondir cette grave question. —Voir également les Études phi­
losophiques de M. Nicolas. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 167 

même les corps des réprouvés ne partageront la peine de 

leurs âmes qu'après cette même résurrection. Dans l 'é­

ternité, bienheureuse ou malheureuse, les corps ne se­

ront plus dans l'état où nous les connaissons maintenant; 

la théologie nous apprend que, sans devenir esprits, ils 

participeront au mode d'exister des substances spiri­

tuelles, qu'ils ne seront plus sujets à la loi terrestre du 

temps, ni du Heu ni de l'espace : ce ils seront, nous dit 

Noire-Seigneur, comme les Anges de DIEU . » Ils ne seront 

point des esprits, mais ils seront comme les esprits. 

« Notre corps ressuscitera spirituel, » ajoute saint Paul. 

Les élus seront comme les saints Anges; les réprouvés, 

comme les démons. Saint Thomas dit là-dessus des choses 

admirables, dans la troisième partie do la Somme. 

Dans Tordre des choses sensibles, le ciel, le royaume 

de là-haut, est représenté par le ciel matériel, incom­

mensurable, magnifique, qui domine la terre; et le pur­

gatoire et l'enfer sont représentés et comme localisés dans 

les profonds abîmes de la ter re , que nous savons dé­

vorés par un feu, matériel inconcevable, et par des té ­

nèbres éternelles. Ces brûlants abîmes sont à l'enfer et 

au purgatoire ce que le corps est à l 'âme; c'est leur lieu, 

bien que cette manière de parler soit très-inexacte. Le 

ciel est là où est le Christ. Sur la terre, le ciel est là où est 

le Saint-Sacrement, là où le Christ agit et opère, là où est 

Tâme juste et fidèle. . 

Tout cela appartenant, je le répète, à un autre ordre 

que celui de la nature, seul domaine de la science, il est 

tout naturel et même nécessaire que la science humaine, 



i№ \A F O I 

laissée à ses seules forces, ne puisse ni les découvrir, ni 

les atteindre. Il n'est donc pas étonnant qu'elle ne sache 

pas où est le ciel, où est l'enfer, où est le purgatoire. 

Nous autres chrétiens, nous savons d'une manière cer­

taine qu'ils existent; et si les données de la théologie 

n'écartent pas toutes les obscurités sur le comment de ces 

grandes et redoutables réalités, nous comprenons facile­

ment que nous ne pouvons pas tout comprendre, et 

même que nous ne devons pas tout comprendre. Ici-bas, 

nous croyons ce que nous verrons là-haut; et là-haut , 

nous verrons ce que nous aurons cru ici-bas. Les savants 

incrédules et les impies verront de près l'enfer, parce 

qu'ils n'y auront pas cru : il ne sera plus temps d'y croire. 

XV 

DOUZIÈME OBJECTIOX. 

Le christianisme 
n'est qu'un dérivé et un perfectionnement 

des antiques religions sémitiques. 

« Dans les anciennes religions de l 'Egypte, de la 

Perse, de l'Inde, on retrouve," disent certains philologues 

et certains archéologues, des traits généraux qui in­

diquent une sorte d'identité. C'est évidemment une même 

idée qui s'est défigurée, altérée dans ses détails en pas­

sant d'un peuple à un autre, et en traversant les siècles. 

On y voit, par exemple, les linéaments généraux de l'u­

nité de DIEU et de la Trinité des chrétiens, une déchéance 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 109 

originelle où la femme et le serpent jouent un rôle, un 

libérateur promis, attendu, puis apparaissant sur la terre 

' et adoré comme un Dieu; on y voit une Vierge, mère de 

ce libérateur. Des peines et des flammes éternelles y ap­

paraissent comme punition des méchants; des délices 

éternelles, comme récompense des bons. On y voit des 

demi-dieux, bons ou mauvais, protecteurs ou ennemis 

des hommes, présidant aux éléments matériels. On y 

trouve un culte, des sacrifices, une hiérarchie sacerdo­

tale; eu un mot, la base des dogmes chrétiens. II est 

donc plus que probable que le fondateur du christianisme 

n'a fait que reprendre en sous-œuvre, en les épurant 

toutes, ces données primitives, et que le christianisme 

n'est que le dérivé et le perfectionnement des vieilles 

religions sémitiques. » Voilà ce qu'ils disent. 

Le christianisme n'est pas plus le dérivé ou le per-

fectionnement des vieilles religions sémitiques, que la 

monnaie véritable n'est le dérivé ou le perfectionnement 

de la fausse. Rien déplus vrai que ce fond de croyances 

communes qiii se retrouve à la base de toutes les religions 

fausses : les anciens mystères d'Osiris et d'Isis en Egypte, 

de Brahma et de Wishnou , et des autres divinités de 

l'Inde, ceux de Mithra en Perse , des druides dans les 

Gaules, d'Odin en Scandinavie ; et même les mystères de 

la mythologie grecque et romaine; tout annonce une 

sorte d'unité dans ces fables aussi grossières qu ' impures . 

Cette conformité, naturellement inexplicable, la foi 

chrétienne en rend admirablement raison : elle nous en­

seigne , en effet, qu'à l'origine même du genre humain, 



170 LA FOI 

DIEU se révéla lui-même surnaturellemenl; à l 'homme, 

ajoutant ainsi aux lumières et aux connaissances de la 

raison naturelle d'Adam d'autres lumières, d'autres con­

naissances d'un ordre supérieur ; illui révéla, lui enjoignant 

dele croire^ qu'en l'unitéde son essence divine, éternelle, il 

y avait trois personnes distinctes : le Père, le Verbe, et 

le Saint-Esprit; que le Verbe devait s'incarner et se faire 

homme au milieu des temps pour être le Seigneur, le Roi 

et le Pontife visible de la création; que toute créature, 

pour être sauvée, devrait croire à cette révélation et au 

Christ avenir, lui rester fidèle, le servir et l 'aimer; que 

le feu éternel *de l'enfer serait la punition des prévarica­

teurs, et la béatitude divine du Paradis, la récompense 

des fidèles; il ordonna à l'homme de rendre à son DIEU 

un culte intérieur et extérieur; d'autres vérités encore 

dont l1 ensemble forma la religion patriarcale. Cette reli­

gion était la même que celle de Moïse, la même que la 

nôtre, quant à la substance : elle était chrétienne, en ce 

qu'elle se rapportait tout entière au Christ ; elle était ca­

tholique, en ce qu'elle était universelle et faite pour tous 

les hommes, sans exception. 

Noé, dépositaire de cette religion sa inte , et second 

père du genre humain, la transmit à ses fils : à Sem, son 

fils aîné, dont les descendants la portèrent dans l'Asie; 

à Japhet, qui la porta dans notre Europe; à Cham, le fils 

maudit, qui la porta ou ne la porta guère en Afrique, pa­

trie delà race déchue. L'Amérique fut peuplée selon toute 

probabilité par les descendants de Sem. 

Mais l'orgueil de l'esprit, uni à lacorruption des moeurs, 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 471 

altéra peu à peu dans la plupart des peuples les vérités 

primitives de la Religion du vrai DIEU ; chaque peuple, 

sous l'influence de son climat et de ses goûts particuliers, 

les altéra insensiblement; et ainsi l 'erreur naquit ou sor­

tit pour ainsi dire de la vérité, conservant les traces évi­

dentes de l'origine commune, au milieu de la déprava­

tion des formes et des détails. Là est l 'explication, seule 

scientifique, de l'étrange ressemblance que Ton constate 

dans les fondements de toutes les religions, aussi bien que 

de toutes les. langues. C'est l'altération de la religion 

primitive, l'altération de la langue primitive. 

Abraham, puis Moïse, furent choisis de DIEU pour 

conserver intact au milieu de la dépravation universelle 

le dépôt de la révélation et de la vérité chrétiennes ; car 

la vraie religion a toujours été chrétienne, le Christ étant 

le centre lumineux auquel tout se rapportait . Le peuple 

hébreu demeura seul fidèle au Seigneur, et mérita, pour 

cette raison, d'être appelé le peuple de DIEU. Il accomplit 

fidèlement sa mission jusqu'à l'àvénement du Christ-

Rédempteur, lequel confia ce même dépôt, enrichi de 

nouvelles lumières et de nouvelles grâces , au sacerdoce 

catholique et principalement aux Pontifes romains, suc­

cesseurs de Pierre, jusqu'à la fin des temps. Depuis Adam 

jusqu'au Christ , et depuis le Christ jusqu'au dernier 

Pape, jusqu'au dernier chrétien, la révélation nous ap­

paraît ainsi dans une unité splendide et inaltérable. 

Notre-Sefgneur JÉSUS-CHIUST n 'a rien pris à ces vieilles 

sectes qu'il trouva répandues sur la face du monde. 11 

révéla plus explicitement au monde ce qu'en qualité de 



172 LA FOI 

Verbe, de Parole de DIEU , il avait daigné révéler déjà à 

Adam, aux Patriarches, à Moïse et aux Prophètes. Le 

christianisme est le parachèvement de la révélation pre­

mière, le développement, non des fables païennes, mais 

des vérités religieuses conservées chez les Hébreux, hé­

ritiers des Patriarches. 11 dérive du ciel et non de la terre, 

et les prétendus savants sémitiques qui vont pêcher dans 

l'eau, plus que trouble, d'une antiquité qu'ils ne connais­

sent pas , d'un sanscrit qu'ils ne connaissent guère, d'un 

hébreu qu'ils connaissent mal, sont d'impudents person­

nages dont l'impiété fait le seul mérite. 

Donc, les traits de ressemblance qui se manifestent 

très-réellement dans les anciennes sectes religieuses de 

l'Asie (car on ne devrait pas décorer cela du nom incom­

municable de RELIGION), loin de prouver la thèse de nos 

modernes rationalistes, attestent au contraire la réalité 

d'une révélation primitive et la sainteté divine du chris­

tianisme qui fait briller d'un éclat incomparable tout ce 

qu'il y avait de v ra i , de pur et de divin dans ces reli­

gions, altérées. 

XVI 

TREIZIÈME OBJECTION. 

Selon les calculs de la science , 
le monde doit finir par le froid 

dans soixante-dix ou soixante-douze mille ans. 

Cette science-là compte sans son hôte. Il est possible 

q u e , suivant certains calculs plus ou moins aventurés, 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 173 

des géologues arrivent à cette conclusion réfrigérante; 

mais, outre que leurs conclusions sont loin d'être certai­

nes, ces braves gens, tout absorbés dans l'observation de 

la nature, oublient qu'ici comme en tout le reste , la na­

ture n'est pas seule en j eu , et qu'il y a deux chevaux 

pour tirer le carrosse : le cheval de droite, le principal, 

c'est l'ordre de la grâce, c'est l'ensemble du mystère du 

Christ et de la révélation chrétienne; le second cheval , 

celui de gauche, qui tire aussi , mais dont les forces sont 

subordonnées à l 'autre, c'est l'ordre de la nature, auquel 

la science.humaine borne ses observations. Et, de même 

que l'optique est la résultante de la vue des deux yeux 

réunis, de même la science totale, la science complète, est 

la résultante des lumières de la science surnaturelle qui 

est la raison. Encore cette comparaison cloche-t-elle en ce 

qui concerne l'union de la foi et de la science humaines ; 

car les deux yeux sont ordinairement de même force 

ou à peu de chose près, et l'un vaut l 'autre; tandis qu'ici 

la foi prime tout naturellement la raison, sa lumière étant 

à la fois supérieure et revêtue d'un caractère de certitude 

absolue. Cela ne veut pas dire qu'une vérité scientifique 

est détruite par une vérité de foi : elle n'est pas détruite, 

elle est complétée. Si c'est une simple hypothèse, comme 

il arrive dans la plupart des cas, la lumière divine de la 

foi en fait voir clairement les cotés défectueux , ou au 

contraire les côtés véritables, quelquefois l'entière faus-

selé. 

Ainsi en est-il de la question de la fin du monde. La 

foi nous montre comme absolument fausse l 'hypothèse, 



174 LA FOI 

ou la conclusion scientifique de la fin du monde par la 

congélation. Elle nous apprend que le monde sera, non 

pas anéanti, mais transformé et purifié par le feu. 

Saint Pierre le dit en toutes lettres dans sa seconde Épî-

tre : « Les cieux et la terre qui sont maintenant, ont été 

reconstitués (après le déluge) par le Verbe divin et réser­

vés pour le feu au jour du jugement. » Ce feu sera surna­

turel dans son intensité et dans son expansion, comme le 

furent jadis les eaux du déluge, pour la punition de 

l'ancien monde. Saint Paul nous dit que cet embrase­

ment suprême aura lieu en « un clin d'œil, in ictu oculiy>. 

Le monde ne finira donc ni naturellement, ni par le froid ; 

il finira surnaturellement et par le feu. Ce n'est pas tout 

à fait la même chose. 

Quant aux soixante-dix mille ans, laissons-les dormir 

en paix, avec ceux qui les supputent si gravement. 

Personne ne sait, et, d'après l'Évangile, personne ne 

saura d'une manière précise l'époque du second avène­

ment de JÉSUS-CHRIST, qui précédera immédiatement le 

feu redoutable. 

Il est très-permis cependant de faire à ce sujet des 

conjectures, mais de simples conjectures; Notre-Seigneur 

nous les commande même, lorsque, prédisant les signes 

avant-coureurs delà venue de l'Antéchrist et de la fin du 

monde, il dit expressément : « Prenez garde de vous 

laiser séduire... Quant à vous, soyez attentifs: voici que 

je vous ai prédit tout ce qui arrivera... Observez bien, 

veillez et priez; car vous ne savez pas quand viendra le 

temps... y> Enfin il ajoute, en terminant le récit prophe-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. m 

tique des dernières épreuves : <c Et vous autres, lorsque 

vous verrez arriver toutes ces choses, sachez que le Christ 

est proche, et qu'il est à vos portes; quand ces choses com­

menceront, regardez, et levez la tête parce que votre ré­

demption approche. » Pour ce qui regarde les signes pré­

curseurs, le divin Mallre les énumère tout au'Iong, au 

vingt-quatrième chapitre de saint Matthieu, au vingt et 

unième de saint Luc et au treizième de saint Marc. Il faut 

lire et relire ces importants passages. 

Les Apôtres parlent sans cesse dans leurs Épîtres de 

cette fin des temps, comme d'un événement relativement 

peu éloigné;'et saint Paul dit, entre autres, que le com­

mencement de la iin n'arrivera qu'après « Vapostasie des 

nations ». 

Or cette apostasie, que saint Thomas d'Aquin décla­

rait être déjà commencée de son temps, semble sur le 

point de se consommer par le triomphe des doctrines ré ­

volutionnaires qui envahissent de plus en plus le monde 

et ont fait apostasier presque toutes les sociétés, en tant 

que sociétés. Il ne reste pour ainsi dire plus de puissance 

catholique dans le sens rigoureux du mot : il y a des rois 

et des pays catholiques, au point de vue des individus; 

mais il n'y a plus ou presque plus de rois catholiques en 

tant que rois, de nations catholiques en tant que for­

mant un corps de nation, un État, un gouvernement. 

Un autre signe que nous donne le Sauveur dans l 'E­

vangile, et qui semble également près de se réaliser, c'est, 

d'une part, l'affaissement universel de l à foi, et, de l'au­

tre, la prédication de l'Évangile à tous les pays de la terre. 



176 LA FOI 

XVII 

La science moderne n'admet point le miracle : 
le miracle est physiquement 

et scientifiquement impossible. 

Pourquoi donc ? 

Le miracle est très-possible du moment qu'il y a un 

ce Cet évangile du règne [de DIEU) sera prêché dans tout 

l'univers en témoignage à tous les peuples, et ALORS arri­

vera la fin. » Or, la foi n'a-t-elle pas été prêchée dans 

presque tout l'univers? Toute l'Océanie avec ses îles in­

nombrables, les deux Amériques ont entendu la prédi­

cation de nos missionnaires; le plateau central de la haute 

Asie et le milieu de l'Afrique restaient seuls privés de 

la nouvelle du salut : depuis quinze ou vingt ans, les 

voici entamés l'un et l'autre par les apôtres de la sainte 

Église; et un demi-siècle ne se passera certainement pas 

sans que tous ces peuples aient reçu le témoignage du 

Christ et de son Eglise. 

Je ne suis pas prophète et ne veux point faire le pro­

phète; mais j'affirme, et pour peu qu'on ait la foi on sera 

démon avis, qu 'entredeux probabilités, celle de la proxi­

mité relative des derniers temps est d'un sentiment 

plus conforme aux oracles infaillibles de l'Écriture. Ce 

qui est certain, c'est que le monde ne finira pas d'une 

manière naturelle ni par le froid. 



DEVANT LA SCIENCE MODEKNE. 177 

DIEU créateur et souverain Maître du monde. La science 

quiniela possibilité du miracle est celle qui nie l'existence 

de DIEU. Il est bien certain que s'il n'y avait pos de DIEU, 

ou, ce qui revient au môme, si DIEU ne s'occupait pas de 

ses créatures, le miracle serait physiquement impossible. 

Dans ce système (qui est celui de M. Renan et de toute 

l'école rationaliste moderne), la nature entière étant DIEU, 

les lois de la nature seraient des lois immuables, qu'.au­

cune volonté supérieure ne pourrait arrêter. Celui-là seul 

en effet qui a posé les lois du monde a le pouvoir de les 

interrompre. Comme on le voit, ce système croule par la 

hase : il suppose qu'il n 'y a pas de DIEU ; il suppose l'ab­

surde. 

Un miracle est un fait évidemment, divin, évidemment 

supérieur aux lois connues de la nature. Pour qu'il y ait 

miracle, il faut cette évidence. Le miracle est l'interven­

tion extraordinaire et évidente de la bonté ou de la jus­

tice de DIEU , dans les affaires de ce monde. 

Le miracle est un fait, un fait extérieur, que les sens 

peuvent constater avec certitude, un fait d'où il résulte 

d'une manière absolument certaine que le doigt de DIEU 

est là. Par exemple, la résurrection d'un mort. Voici un 

homme certainement mort : la mort a été constatée; la 

putréfaction commence. D 'autre part, voici qu'à la simple 

parole et sur Tordre d'un autre homme, sans qu'aucun 

moyen secret ait pu être employé, ce mort redevient 

tout à coup vivant, se lève, marche, se met à parler, à 

manger, à faire ce que nous faisons tous. Le double fait 

de la mort véritable et de la résurrection véritable étant 
v. 12 



178 LA FOI 

constaté, il y a évidemment miracle : DIEU seul, en effet, 

Maître de la vie et de la mort, peut ressusciter un mort. 

Si l'homme qui a ressuscité ce mort l'a fait au nom de 

DIEU , il est évidemment l'envoyé de DIEU , et il le faut 

croire; c'est ce qui a eu lieu pour les miracles des Saints 

et des Apôtres. S'il a agi en son propre nom et par sa 

propre puissance, il faut évidemment reconnaître que cet 

homme est DIEU lui-même, revêtu d'une forme humaine. 

C 'est ce qui a eu lieu par rapport à Noire-Seigneur JÉSUS-

CHRIST. 

Une fois reconnue l'existence d'un DIEU personnel et 

vivant, le miracle, loin d'être physiquement et scientifi­

quement impossible, me semble être, au contraire, une 

chose fort simple. N'est-il pas tout simple que dans des 

cas extraordinaires DIEU se manifeste extraordinairement ? 

qu'il console extraordinairement ceux qui l'aiment et le 

servent avec un amour et une fidélité extraordinaires? 

qu'il frappe extraordinairement ceux qui violent avec 

une malice extraordinaire les lois saintes qu'il a données 

au monde ? DIEU agit en cela comme tous les pères de 

famille et comme tous les Supérieurs justes, bons et vi­

gilants. 

Il a posé telle loi pour le bien des hommes ; pour un 

bien supérieur dont il est seul juge, il l'interrompt par­

fois. Qu'y a-t-il là de si étrange, surtout qu'y a-t-il là 

d'impossible? La science prétend n'admettre que ce 

qu'elle peut constater : soit. Est-ce qu'elle ne peut pas 

constater un miracle? est-ce qu'elle ne peut pas consta­

ter le fait de la mort d'un homme ? de Lazare, par exem-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. J7îl 

pie ! Est-ce qu'elle ne peut pas constater ensuite le 

fait de la vie de cet homme qui a été réellement mort? 

Enfin, est-ce qu'elle ne peut pas constater avec le sim­

ple bon sens et la droite raison, qu'un mort en putré­

faction ne peut pas ressusciter naturellement, et qu'il y 

a dans l'union de ces deux faits, pleinement constatés, 

l'intervention évidente d'une puissance infinie, supérieure 

à la nature et à toutes ses lois ? La science ne peut exiger 

davantage, et voilà un miracle de premier ordre physique­

ment et scientifiquement constaté. 

Les miracles de l'Évangile, ceux des Apôtres et plu­

sieurs autres miracles célèbres de l'histoire de l'Église ont 

eu ce caractère d'authenticité absolue. Ils ont été physi­

quement, évidemment, absolument, scientifiquement et 

parfaitement constatés. Leurs témoins ont été pleinement 

convaincus; ils n'ont pas toujours été convertis, parce que 

plusieurs étaient orgueilleux et de mauvaise foi, mais 

là n'est point la question, « Cet homme fait des miracles, 

disaient de Notre-Seigneur Caïphe et les Pharisiens après 

la résurrection de Lazare, et tout le monde court après 

lui ! Il faut le faire mourir, sans cela les Romains vont 

venir et nous maltraiteront. » — « Ces hommes font des 

-miracles, disaient les mêmes impies en voyant le cul-de-

jatte de naissance que saint Pierre et saint Jean venaient 

de guérir, au nom de JÉSUS-CHRIST, à la porte du Temple; 

ces hommes font des miracles, et nous ne pouvons le nier. 

Que leur ferons-nous ? » Voilà bien, si je ne me trompe, 

l'entière conviction, l'évidence de l 'esprit, mais en 

même temps voilà la révolte de la volonté. C 'est le se-



180 LA FOI 

cret de l'incrédulité obstinée de la plupart des impies : ils 

ne veulent point croire. Cette révolte va quelquefois jus­

qu'au délire. « Si tout Paris , disait Diderot, venait m'af-

firmer avoir vu ressusciter un mort, j 'aimerais mieux 

croire que tout Paris est devenu fou. » Renan et son école 

en sont là ! Ils sont fous d'orgueil. 

Je disais que le miracle est un fait extraordinaire. Il 

diffère én cela de tous les mystères dont se composent les 

phénomènes de la nature ; mystères incompréhensibles, 

mais ordinaires, c'est-à-dire se renouvelant tous les jours. 

11 faut cinquante ans pour qu'un gland devienne un 

grand chêne : cette végétation est un mystère incom­

préhensible , mais c'est une loi ordinaire de l'ordre végé­

tal ; ce n'est donc pas un miracle. Mais, si en une heure, si 

en une minute , au nom de DIEU , je faisais d'un petit 

gland sortir un grand chêne, il y aurait évidemment mi­

racle. Vextraordinaire est un caractère essentiel du mi­

racle. Le miracle est à la loi qu'il interrompt ce que l'ex­

ception est à la règle. 

QL Mais, dira l ' incrédule, je n'en ai jamais vu. Si je 

voyais un miracle, je croirais ; montrez-m'en un, un seul. » 

Grande illusion que de s'imaginer qu'il suffit de voir un 

miracle pour croire et se convertir ! L'exemple des Juifs 

rappelé tout à l 'heure le démontre jusqu'à l'évidence ; 

et Notre-Seigncur le déclare en toutes lettres dans la pa­

rabole du mauvais riche et de Lazare : « S'ils ne veulent 

pas croire Moïse et les Prophètes, dit-il, Us ne croiraient pas 

davantage lors même qu'ils verraient ressusciter un mort. )> 

De plus, si DIEU , condescendant aux caprices des 



D VANT LA SCIENCE MODERNE. m 

hommes, faisait chaque jour des miracles, Texception de­

viendrait la règle ; il n'y aurait plus que des miracles dans 

le monde. Les lois qui régissent la nature seraient sans 

cesse et capricieusement bouleversées, et les forces qui r é ­

gissent la matière, présentées par vous comme immuables, 

obéiraient au caprice, à la fantaisie du premier-venu. 

Vous dites qu'il n 'y a plus de miracles ? Vous vous 

trompez très-fort; allez à Rome, consultezles dossiers, les 

procédures de la canonisation des Saints, et vous verrez 

qu'il y a encore des miracles, beaucoup de miracles, des 

miracles certains, des miracles parfaitement constatés. 

En outre, vous vous convaincrez que l'Église est vingt 

fois plus difficile que toutes les académies et que tous les 

Instituts du monde pour décernera un fait juridiquement 

constaté le titre divin de miracle. L'examen loyal d'un 

seul dossier de béatification a suffi pour convertir un il­

lustre protestant au dernier siècle, sous le pontificat de 

Benoît XIV. Il avait trouvé pleinement démontrés plu­

sieurs miracles que Rome avait néanmoins écartés comme 

ne présentant pas toutes les garanties voulues. 

Oui, il y a eu des miracles, il y a encore des mira­

cles dans l'Église, parce que D I E U est D I E U , et parce que, 

malgré les ridicules négations de la fausse science, le 

Christ, souverain Maître du ciel et de la terre, ne peut 

abdiquer son droit royal de paraî tre, quand il lui plail, 

au milieu de son empire, et d'anticiper le jour de l'éter­

ni té , pour manifester sa gloire, pour venger l 'honneur 

de son Église, pour glorifier et consoler ses serviteurs. 

La vraie science admet les miracles, parce qu'elle rc-



182 LA TOI 

connaît DIEU et sa providence ; elle les constate avec l 'É­

glise, aussi parfaitement et scientifiquement que possible. 

X V I I Ï 

De la prétention de la science moderne 
à n'admettre que ce qu'elle comprend. 

ce La science exclut la foi, et la foi exclut la science. » 

Telle est la formule de l'étrange prétention des demi-

savants à n'admettre que ce qu'ils comprennent. C'est 

une énorme aberration; que l'ignorance et l'irréflexion 

peuvent seules excuser un peu. 

Au nom delà science, vous n'admettez, dites-vous, que 

ce que vous comprenez ? Cela n'est pas vrai ; vous pas­

sez votre.vie à admettre, avec une certitude complète, 

une succession continue de faits que vous ne comprenez 

pas, de phénomènes que vous constatez, que vous croyez 

sans les comprendre, même sans pouvoir les compren­

dre. C'est là de la foi au premier chef: la foi, en effet, 

consiste à admettre une vérité que l'on connaît, que l'on 

constate, mais que l'on ne comprend pas en elle-même. 

Vous passez votre vie à faire des actes de foi naturelle; 

plus que cela, vous vivez de foi et dans la foi. Croyez-

vous, oui ou non, à la vie de votre corps? Est-il pour 

vous rien de plus certain et de plus constaté que ce fait? 

Le comprenez-vous, diles-moi? Comprenez-vous comment 

votre âme est unie à votre corps? Comprenez-vous le 

fait de l'action vitale de chacun de vos organes ? Compre­

nez-vous comment vos cheveux poussent ? comment votre 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 183 

sang circule ? comment vous digérez votre déjeuner 

et votre dîner, vous assimilant si bien la substance des 

corps étrangers que vous avez fait entrer dans votre es­

tomac, que le pain, le vin, les légumes, les fruits, etc., 

se transsubstantient en quelques heures en votre chair, 

en vos os, en votre sang, en vos nerfs, en vous-même ? 

Comprenez-vous ce mystère? 

Comprenez-vous en lui-même le phénomène de la vue ? 

le phénomène de l'acoustique ? Je ne dis pas le méca­

nisme , la fonction de vos organes : je dis le comment du 

phénomène * lui-même ; le fait que vous ne songez même 

pas à mettre en doute ; le hit que vous croyez et que vous 

ne comprenez pas. 

Corn prenez-vous comment naissent, grandissent, meu­

rent les animaux ? Comment poussent et meurent les 

plantes? Comprenez-vous comment d'un gland sort un 

chêne, et comprenez-vous comment il meurt ? 

La mort est un fait aussi mystérieux que la vie; 

et, comme la vie, la mort est un phénomène qu'il faut 

croire, bien qu'il soit totalement incompréhensible. 

Cherchez bien et vous verrez avec stupéfaction que 

toutes les œuvres de D I E U , quelles qu'elles soient, petites 

et grandes, sont incompréhensibles en elles-mêmes ; ce 

sont des mystères, des mystères proprement dits. Le sa­

vant diffère de l'ignorant uniquement en ce qu'il pé­

nètre un peu plus avant dans le mécanisme organique des 

êtres. Nous sommes tous myopes; seulement quelques-

uns le sont un peu moins que les autres; voilà tout. II 

n'y a pas de quoi être si fier. 



m LA FOI 

Je le répète : la substance de toutes les, créatures, 

de tous les fluides, de tous les gaz, de tous les miné­

r a u x , de tous les végétaux, de tous les animaux est 

un mystère impénétrable à l'esprit humain. Le mystère, 

c'est-à-dire la vérité incompréhensible en elle-même, est 

le cachet de tout ce qui est sorti des mains de DIEU. 

L'homme comprend tout ce que fait l 'homme, mais il est 

obligé d'admettre sans le comprendre tout ce que fait 

DIEU. 

La foi naturelle est le fondement de la vie humaine, 

comme la foi surnaturelle est le fondement de la vie chré­

tienne. L'une et l'autre sont souverainement raisonnées 

et raisonnables. Les mystères de la foi sont comme les 

mystères delà nature : des vérités, des faits absolument 

certains, qu'il faut croire et que l'on ne peut compren­

dre. On peut les connaître avec une certitude raisonnée 

et complète ; on les constate, mais on ne' les comprend 

pas. 

Dans l'ordre de là nature, celui qui ne voudrait point 

admettre le fait constaté, le mystère connu, s'appellerait 

un fou; dans l'ordre de la religion, celui qui ne veut 

point admettre le mystère révélé, connu, certain, s'ap­

pelle un incrédule. L'incrédule est un fou dans l'ordre 

spirituel ; c'est de plus un grand coupable ou un grand 

ignorant. 11 est coupable, si c'est par orgueil et rébellion 

qu'il refuse de soumettre son esprit; il est un misérable 

ignorant et un pauvre aveugle, si son manque de foi 

vient de ce qu'il ne sait pas ce qu'il devrait savoir. 

On raconte que le P. Lacordaire dînant à côté d'un 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 18o 

étudiant qui avait posé fièrement le fameux principe de 

la science moderne : ce J'ai ma raison, et je n'admets 

que ce que je comprends, » se contenta de lui demander 

s'il admettait les omelettes. On en servait une à ce mo­

ment, ce Les omelettes ? répliqua le jeune homme éton­

né. — Oui, les omelettes. — Sans doute, j 'admets les 

omelettes. — Pourriez-vousme dire, monsieur, comment 

le même feu qui fait fondre le plomb, fait durcir les œufs 

et vous prépare ainsi votre omelette? — Ma foi, non, 

répondit l 'étudiant, qui s'en administrait une large por­

tion. — Je vois avec plaisir, répliqua finement le P. La-

cordaire, que cela ne vous empêche pas de croire aux 

omelettes. » 

La prétention de la demi-science à n'admettre que ce 

qu'elle comprend est tout simplement un certificat d'ir­

réflexion et de faiblesse d'esprit. L'incrédule, savant ou 

non, est un esprit débile qui n'a pas la force de porter le 

poids divin delà vérité : c'est un œil malade qui se ferme 

à la splendeur de la lumière ; c'est un poltron qui se 

sauve devant D I E U , et qui tout en se sauvant faille brave. 

Use met sur le dos , en guise de bouclier, quelques lam­

beaux du manteau royal de la science, espérant par là 

faire illusion à son vainqueur. 

Pour croire, il faut de l'énergie, de l'intelligence et 

du cœur. L'acte de foi catholique est un acte de vertu, 

c'est-à-dire un acte de force, un triomphe sur l'orgueil 

de l'esprit propre et sur les passions du cœur. 

La science, elle aussi, est une force; elle est donnée à 

l'homme pour le faire monter plus puissamment vers son 



18li • LA FOI 

D I E U . Voilà pourquoi la science, la vraie science, est mo­

deste et instinctivement religieuse, expérimentant de plus 

en plus, à mesure qu'elle grandit, la vérité de la célèbre 

parole de Bacon : « La demi-science éloigne de la religion, 

mais la vraie science en rapproche. » 

La prétention, soi-disant scientifique, de n'admettre 

que ce que l'on comprend, est donc rationellement insou­

tenable. 

XIX 

Que la connaissance des causes secondes ne suffit pas 
pour constituer un vrai savant . 

La connaissance des causes secondes est de la demi-

science, s'il en fut: elle éloigne de la foi plutôt qu'elle 

n'en rapproche. 

On appelle cause seconde, par opposition à la cause pre­

mière, ce qui produit, plus ou moins immédiatement, un 

phénomène naturel quelconque. Ainsi la cause seconde 

de la foudre, sa cause immédiate, c'est le dégagement 

de l'électricité latente des nuages ; la cause seconde d'une 

épidémie, c'est tel ou tel courant méphitique, tels ou tels 

animalcules microscopiques qui infectent l'air ; la cause 

seconde d'une révolution, c'est l'ensemble des événements 

qui l'ont préparée, etc. 

La Science, ou plutôt le savoir de la plupart de nos sa­

vants modernes, s'arrête aux causes secondes. Il faut 

avouer que, depuis un siècle, on a fait sous ce rapport 

des progrès merveilleux : grâce au perfectionnement des 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. i87 

instruments dont se servent les savants, principalement 

en astronomie, en physique et en chimie, on a découvert 

mille et mille causes secondes extrêmement intéressantes. 

Quelques savants ont même remonté très-haut dans la 

pénétration des causes secondes, et nous les entendons 

avec autant de plaisir que d'admiration nous expliquer le 

pourquoi et le comment immédiat d'une quantité de phé­

nomènes naturels. Ils expliquent la pluie, l 'orage, le ton­

nerre, la grêle, les phénomènes de la lumière et de l'a­

coustique, le cours des astres, leurs révolutions et leurs 

lois spéciales; ils expliquent des phénomènes anatomi-

qnes et physiologiques; .ils pénètrent dans l'intime de 

beaucoup de choses naturelles inconnues ou peu connues 

jusqu'ici. C'est du savoir, du vrai savoir; et l'Église est 

la première à leur rendre hommage. 

Mais, pour avoir soulevé le voile qui couvre les causes 

secondes, est-on véritablement savant? Cette connaissance 

est-elle vraiment de la science? Oui et non. Oui, si par 

science on entend simplement une forte dose de savoir et 

une quantité d'observations intelligentes, bien faites, 

groupées ensemble comme un beau bouquet. Non, si par 

science on entend la pénétration, la connaissance des 

choses jusqu'à leur cause première. La science imparfaite 

des causes secondes est à la science vivante et propre­

ment d i t e , ce qu'est un bouquet de Heurs détachées 

de leurs t iges, aux belles plantes elles-mêmes sur les­

quelles on a pris ces fleurs. Le bouquet, tout charmant 

qu'il est, n 'a plus de vie; la plante, au contraire, est 

avec ses fleurs, ses feuilles, ses liges, sa sève, sa ra-



188 LA FOI 

cinej l'œuvre complète, F œuvre vivante du Créateur. 

Il y a trois catégories de savants ou d'hommes réputés 

tels : les matérialistes, les déistes et les chrétiens. Les 

matérialistes peuvent avoir de la science; mais ils n'ont 

jamais la science, la science entière qui atteint le fond 

des choses, qui s'élève jusqu'à la cause 'première. Les 

déistes, qui arrivent jusqu'à D I E U , jusqu'à l'Être suprême 

et nécessaire, ont une science sans vie, une science es­

sentiellement imparfaite, parce que le dieu qu'ils re ­

connaissent n'est point le DIEU vivant, le seul vrai D I E U , 

Créateur et Seigneur du monde : leur dieu est le dieu 

philosophique, ou, si Ton veut, c'est le vrai D I E U , mais 

uniquement connu par l'extérieur, d 'une manière tout 

à fait insuffisante. 

Les chrétiens seuls peuvent être savants, dans toute 

l'acception du mol, parce que seuls ils atteignent le DIEU 

vivant, qui est JÉSUS-CHRIST . Le monde de la nature qui 

est le domaine de la science, existe par J É S I S - C H K I S T et 

pour JÉSUS-CHRIST ; la foi vient compléter la science, en 

lui faisant connaître pleinement l'Auteur de la nature , 

qui est en même temps l'Auteur de la grâce. Dans cette 

union de la science et de la foi, la distinction du domaine 

naturel et du domaine surnaturel demeure entière : il 

n'y a ni confusion ni division; mais distinction dans 

l 'union, et union dans la distinction. 

Sans la foi, nous ne saunons trop le répéter, la science 

humaine ne peut atteindre la cause première de rien. 

Sans la foi, elle demeure superficielle, même quand elle 

semble profonde; elle reste terre à terre et ne s'élève ja -



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 18!) 

1 Apoe.j chap. xx. 

mais bien haut. La foi seule révèle à l'intelligence hu­

maine la cause première de tout. Cette cause, qu'il faut 

retrouver sous peine de demeurer étranger à la science 

complète et vivante, c'est d'abord le mystère universel 

du Christ, type fondamental de toutes les œuvres exté­

rieures de D I E U ; puis, plus profondément, ou , si Ton 

veut, plus haut encore, c'est le mystère de l'unité de 

DIEU dans la Trinité du Père , du Fils et du Saint-Es­

prit. 

Toute connaissance qui n'aboutit point au mystère 

de JÉSUS-CHKIST et au mystère de la vie de D I E U dans 

l'adorable Trinité, n'est point la science proprement 

dite. 

Quelle supériorité la foi donne aux savants sur ceux 

qui ne l'ont point! Elle leur donne la clef de la science, 

en leur donnant JÉSUS-CHRIST. Cette clef ouvre, dit l'É­

criture, et personne ne peut fermer; elle ferme et personne 

ne peut ouvrir. » Il est beau de voir que , pour garder 

sa couronne, la science humaine est obligée d'incliner 

son front devant celui qui a dit*: « Je suis le Principe 

et la Fin 1 ; » et que pour pénétrer les mystères de la 

nature, le génie de l'homme a besoin de la foi. D I E U 

merci, le nombre des savants chrétiens augmente de 

jour en jour : ce sera le salut de la science, et' c'est son 

avenir. 



L À F O L 

XX 

Que trop souvent, 
en mstière de religion, 

les savant s sont des prodiges d'ignorance. 

11 se rencontre assez souvent des savants sérieux, qui 

ne sont pas chrétiens. Quelques-uns même sont fran­

chement incrédules. Cette incrédulité, nous sommes les 

premiers à le reconnaître, ne détruit point leur savoir; 

mais est-elle, comme plusieurs se l 'imaginent, un ar­

gument valable contre la foi? 

Pas le moins du monde. Pour que la parole d'un 

savant fasse autorité, il faut que ce savant parle de ce 

qu'il sait; n'est-ce pas évident? Quelle autorité ont les 

assertions d'un chimiste, en matière d'histoire? d'un 

mathématicien, en matière de médecine? d'un astro­

nome, en matière d'histoire naturelle? Raphaël est le roi 

de la peinture : en fait de dessin , de coloris, de goût , 

son autorité primerait toutes les autres; mais , si Ra­

phaël venait nous parler de médecine ou d'astronomie, 

ou de quelque autre connaissance absolument étrangère 

à son a r t , son témoignage n'aurait p lus , on le com­

prend, qu'un poids très-ordinaire. l i e n est ainsi, je ne 

dis pas de la plupart, mais de tous les savants incrédules. 

Que l'on soit bien convaincu qu'un savant sérieux qui 

attaque la Religion ne la connaît pas, ou, ce qui est pis 

encore, ne la connaît que sous un faux jour . Dès lors, 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. JtM 

son témoignage n'est plus celui d'un savant, c'est celui 

d'un ignorant. 

Combien, hélas! n'y a-t-il pas de savants qui ont pâli 

pendant toute leur vie sur leurs livres, sur leurs instru­

ments, sur leurs cornues; qui ont appliqué avec une 

patiente ténacité leur belle intelligence aux problèmes 

des sciences exactes, de la physique, de Vastronomie, 

même de la philosophie, et qui n'ont jamais su un mot 

de catéchisme! On se rappelle la naïve mais t rès-pro­

fonde parole du bon curé d'Ars, répondant à un homme 

fort instruit qui lui disait : « J'ai le malheur de n'avoir 

point la foi. — Vous n'avez pas la foi? voilà qui est sin­

gulier, lui dit le saint homme; je croyais être bien 

ignorant, mais je vois que vous êtes encore plus igno­

rant que moi. Au moins, moi je sais ce qu'il faut croire 

et ce qu'il faut faire. » 

Que de savants en sont là par rapport à leur curé ! 

Nés et élevés dans des époques malheureuses, ils n'ont 

point été initiés à la connaissance de DIEU et de sa reli­

gion; et depuis, emportés par le tourbillon du monde et 

par la passion de la science, ils ont été absorbés tout 

entiers. Le monde surnaturel, le monde chrétien est pour 

eux un monde inconnu; ou, s'ils le connaissent, ce n'est 

que par les dédains et les railleries des gens au milieu 

desquels ils vivent presque toujours. J'en connais plu­

sieurs de la sor te , aussi profondément ignorants des 

choses divines que savants des choses terrestres. 

Quant à l'impiété proprement dite, elle est inexcu­

sable chez les savants, plus encore que chez les autres ; 



192 LA FOI 

en général, un savant est un esprit supérieur, et DIEU 

demandera certainement un compte plus rigoureux de 

ses pensées et de ses jugements à un esprit élevé qu'à 

un esprit vulgaire. 

Si le nombre des savants chrétiens augmente nota­

blement, nous devons également constater que le nombre 

des savants impies diminue de plus en plus. Nous ne 

voyons plus guère de ces furieux qui attaquent la Reli­

gion à tort et à travers, dans les chaires, dans les écoles, 

dans les livres, comme il y en eut plusieurs dans les 

trente ou quarante premières années de ce siècle. Celte 

rage est passée comme une vieille épidémie causée par 

les miasmes révolutionnaires de 9 3 . Depuis quelques 

années cependant il y a une espèce de recrudescence 

d'audace de la part de certains professeurs matérialistes 

et de la part aussi de certains écrivains : il est vrai qu'il 

n'y a peut-être point parmi eux un seul savant digne de 

ce beau titre. 

Mais, ce qui tend à prévaloir aujourd'hui et ce qui est 

peut-être plus dangereux encore que l'audacieuse bruta­

lité de nos anciens professeurs d'athéisme, c'est le ra­

tionalisme douceâtre, aux formes modérées, déférent pour 

le christianisme, soi-disant respectueux pour la Religion. 

C'est le serpent qui succède à Tours, plus habile, plus 

fin, plus dangereux, plus civilisé. Le Journal.des Débats 

est le journal de ce monde-là, et MM. Cousin, Taine, 

Littré, Renan, etc., sont des types de cette dangereuse 

espèce de docteurs. On ne saurait dire les ravages que 

fait cette méthode d'incrédulité hypocrite! Le torrent 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 193 

est redoutable sans doute, mais « il n'est pire eau que 

l'eau qui dort ». Que les souriceaux de nos Écoles pren­

nent bien garde aux chats de la science moderne! 

Non, l'absence de la foi ne prouve rien contre la foi, 

même lorsqu'elle se présente escortée de la science. Elle 

prouve seulement qu'on peut être très-savant sons un 

rapport, et très-ignorant sous un autre. 

J'appelle sur cette observation l'attention des jeunes 

gens qui ont le malheur d'avoir pour maîtres des hom­

mes de mérite sans religion. Qu'ils prennent garde de 

confondre ce qui est essentiellement distinct, le savoir 

naturel et le savoir surnaturel, la science humaine et la 

science divine, le savant et le chrétien. Honorons la 

science du savant, rien de plus légitime; mais plaignons, 

comme elle le mérite, son ignorance religieuse, et, s'il a 

le malheur d'être impie, délestons son impiété parce 

qu'elle est détestable. 

Quelle responsabilité devant DIEU et devant les famil­

les que celle d'un maître d'erreurs qui n'use de la scien­

ce, ce don sublime de DIEU , que pour éloigner de DIEU 

une jeunesse trop confiante! 

X X I 

Pourquoi les sciences exactes 
faussent souvent le jugement et éloignent de la foi. 

On appelle sciences exactes toutes les connaissances 

qui sont susceptibles d'une démonstration mathémati-



194 LA FOI 

que. Toutes les branches des mathématiques sont des 

sciences exactes; je ne vois même pas qu'on dehors des 

mathématiques il y ait d'autres sciences exactes. 

Mais, pas de jeux de mots. Toute science vraie est 

exacte, parce que exactitude et vérité sont une seule et 

même chose. Toute vérité clairement établie, de quelque 

ordre qu'elle soit, es t ime connaissance exacte. Les hom­

mes se contentent bien souvent de formules et de paroles : 

rien que cette dénomination de sciences exactes, de véri­

tés absolues, appliquée aux seules connaissances mathé­

matiques, induit une foule d'esprits superficiels à croire 

que les mathématiques ont un privilège de vérité que 

n'ont point les autres sciences; que pour être absolu­

ment vraie, une connaissance doit se démontrer mathé­

matiquement ; que les mathématiciens sont par excel­

lence les hommes de la vérité, supérieurs aux autres. 

Les mathématiciens eux-mêmes en sont trop souvent 

convaincus; trop souvent ils sont roides, absolus, tran­

chants, et posent en infaillibles. Tout cela est souverai­

nement ridicule et absolument faux. Il n'est pas difficile 

de le comprendre : 

L'intelligence humaine est une; elle perçoit la vérité 

au moyen de cette lumière absolue, souveraine, supé­

rieure à toute preuve, que l'on appelle Vévidence. Quand 

une vérité est réellement évidente, l'intelligence doit l'ad­

mettre, sous peine de folie. Tout homme, savant ou 

non, qui ne voudrait point admettre.une vérité évidente, 

serait purement et simplement un fou. Ce qui est évident 

est absolument certain ; l'évidence est, comme disent les 



DEVANT LÀ SCIENCE MODEUNE.. ]\)o 

philosophes, le critérium de la certitude. Tout le monde 

admet cela. 

Mais voici par où pèchent bon nombre de mathémati­

ciens. Habitués à ne se nourrir l 'esprit que d'abstrac­

tions et de démonstrations mathématiques, ils se rendent 

peu à peu incapables de comprendre et de respecter les 

autres branches des connaissances humaines. Ce sont des 

sens qui finissent par s'atrophier en eux. 

Nourris de safran, ils deviennent tout jaunes ; ils ne 

comprennent plus que le jaune ; ils n'estiment plus que 

le jaune ; tout ce qui n'est pas jaune n'est rien pour eux. 

C'est, du reste, recueil intellectuel de presque tous les 

hommes spéciaux : rien de plus naturel. 

Pour les mathématiciens perdus dans la sublimité ap­

parente de leurs abstractions et de leurs conceptions à 

perte de vue , où l'on ne peut guère les suivre, il y a en 

outre le danger si redoutable de l'orgueil. Ils se croient fa­

cilement des intelligences puissantes, parce qu'en effet, il 

faut une certaine force de conception et de mémoire pour 

suivre des séries de démonstrations abstraites ; ils se croient 

supérieurs aux autres hommes, parce qu'ils ont une cer­

taine supériorité qui n'empêche nullement une parfaite 

infériorité sous d'autres rapports beaucoup plus impor­

tants. Cet orguei l } joint à l'écueil inhérent à la nature 

même de leurs é tudes , est la vrraie raison pour laquelle 

les mathématiciens perdent , plus souvent que d'autres ,-

la foi et le bon sens. 

Chez les jeunes gens, il y a un motif de plus qu'il 

est facile de deviner : ces féroces mathématiques, mal-



196 LA KOI 

gré toute leur sublimité, laissent néanmoins toute liberté 

aux passions. C'est une religion commode que celle des 

chiffres et des figures, du calcul infinitésimal, de l'al­

gèbre et de l'analyse. 

L'évidence mathématique produit la certitude mathé­

matique; personne ne pense à nier la réalité de cette 

certitude. 11 est absolument certain que deux et deux 

font quatre ; que les trois angles d'un triangle sont égaux 

à deux droits ; que ce qui est démontré mathématique­

ment est vrai. Mais à côté de cette forme de la certitude 

et de l'évidence, il y en a beaucoup d'autres, tout aussi 

importantes, tout aussi réelles; et c'est ce .qu'on oublie 

souvent dans le pays des mathématiques. Par exemple : 

il v a l'évidence et la certitude des sens. Quand vous 

venez à mo i , que nous nous parlons, que nous nous 

voyons, que nous nous serrons la main, je suis aussi 

absolument certain de ce fait, de cette vérité, que je suis 

absolument certain que deux et deux font quatre. C'est 

évident; c'est au-dessus de toute démonstration ; c'est une 

vérité absolue. Et cependant celte vérité est d'un tout 

autre ordre que la vérité mathématique. 

Il en est de môme de la certitude historique : il est 

absolument certain, il est évident qu'au commencement 

de ce siècle l'empereur Napoléon I e r a existé, a fait telle et 

telle campagne, a gagné telle et telle victoire ; que Louis 

XIV, Henri IV, saint Louis, Charlemagne ont existé, ont 

été de puissants souverains ;Ont accompli telles ou telles ac­

tions qui ont illustré leur règne; qu'il y a eu un grand Doc­

teur d'Afrique nommé saint Augustin au quatrième siècle, 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 107 

un autre grand Évêqueà Milan, saint Àmbroise, contem­

porain de saint Augustin; que la Religion a été prêchée dans 

le monde par saint Paul, saint Jean, saint Pierre et les 

Apôtres ; que César, Platon, Socrate, Alexandre, ont fait 

ce que raconte l 'histoire, etc. Ce sont là des faits certains, 

donc des vérités; et aucun homme de bon sens ne pen­

sera à les nier. Lorsqu'un fait historique quelconque est 

revêtu de certains caractères, sa réalité devient certaine, 

évidente. Un fait historique certain est aussi absolument 

certain que deux et deux font quatre, n'en déplaise à 

messieurs les mathématiciens. Une vérité historique est 

une vérité démontrée. 

Après la certitude historique, se présente à nous la 

certitude de conscience. Elle comprend tous les phénomènes 

intimes de l 'esprit , ou du cœur, ou de la volonté. Qui 

pourra jamais au monde me persuader que je ne pense 

pas à telle ou telle chose, quand je sens que j ' y pense ? 

que je ne veux pas telle chose, quand je sens que je la 

veux ? que je n'aime pas telle personne, quand je sens 

que je l'aime? C'est encore là de l'évidence , s'il en fut. 

Ce sont des faits absolument certains ; et je suis à leur 

égard dans une certitude aussi complète qu'à l'égard des 

autres vérités que nous venons de dire. 

Il en est de même de la certitude morale. Qui jamais 

pourra me persuader qu'il n'y a pas de différence entre le 

bien et le mal ? que ce n'est point mal d'assassiner ou de 

voler ? que l ' impure courtisane est aussi pure que la Sœur 

de Charité?que saint François de Sales et saint Vincent 

de Paul ne valaient pas mieux que Cartouche et Mandrin ? 



1118 LA. F O I 

Disons la même chose de la certitude du témoignage, 

toujours, bien entendu, quand il est revêtu de certaines 

conditions exigées par le bon sens et par la saine philoso­

phie. — N'ètes-vous pas absolument certain qu'il existe 

dans le monde tel ou tel pays que vous n'avez jamais vu 

et que vous ne verrez jamais ? qu'il y a un empereur de 

Chine? que tel Pape gouverne actuellement l 'Église? 

qu'on voit à Rome la magnifique basilique de saint 

Pierre, le Capitole, le Colisée, les ruines du Forum? 

Qu'on essaye de vous démontrer que cela n'est pas vrai ; 

pour toute réponse, vous lèveriez les épaules ou bien 

vous penseriez qu'on se moque de vous, et vous auriez 

mille fois raison. Donc, ici encore, évidence et par con­

séquent certitude absolue. 

La certitude métaphysique ou philosophique se présente 

à nous avec le même caractère d'autorité souveraine. S'il 

est évident pour ma raison que deux et deux font quatre, 

il n'est pas moins évident pour cette même raison 

qu'il n'y a point d'effet sans cause; que deux idées con­

tradictoires ne peuvent être également vraies ; et ainsi 

de toutes les vérités philosophiques. 

On pourrait peut-être trouver encore d'autres formes 

de l'évidence et de la certitude. Celles-ci sont les prin­

cipales. Leur ensemble forme les connaissances de l'esprit 

humain ; elles sont toutes aussi vraies, aussi utiles et aussi 

respectables les unes que les au t res ; elles aboutissent tou­

tes, comme les rayons d'un même cercle, à ce point central 

et unique qu'on appelle la raison et qui fait que l'homme est 

un homme. La raison, éclairée par toutes ces formes de 



. DEVANT LA SCIENCE MODERNE. . *90 

l'évidence et.dB la certitude, peut être comparée à un 

revolver à plusieurs coups. Le revolver n'a qu'une seule 

poignée et une seule détente , et néanmoins il tire cinq, 

six, sept coups de feu ; chacun des canons a la même 

puissance, la même portée que l 'autre. Le mathémati­

cien, habitué" à ne se servir que d'un seul de ces canons, 

dédaigne les autres, et s'en sert si peu, que le mécanisme 

se rouille et que les six autres canons, tout chargés 

qu'ils sont, ne peuvent plus tirer. 

On pourrait encore comparer le phénomène intellectuel 

de la certitude à la lumière et au prisme : à travers le 

prisme, la lumière, qui est une, revêt différentes nuances 

qui forment le spectre solaire. L'œil, qui perçoit une des 

nuances du spectre solaire perçoit la lumière, mais ce 

n'est pas la lumière tout entière; de même, Phomnie spé­

cial qui perçoit un ordre de vérités, perçoit bien la vé­

rité, mais il ne la perçoit pas tout entière. S'il en vient 

à nier les vérités d'un autre ordre , il ressemble à un 

homme qui nierait la réalité du bleu, du rouge, du vio­

let, du vert, e t c . , parce qu'il ne regarde que la cou­

leur jaune. 

Il faut que la raison et le bon sens dominent tout, 

môme la science; sans cela, la science elle-même devient 

un écucil; e t , au lieu d'éclairer, elle aveugle. 

C'est le danger de nos grandes Écoles spéciales ; de 

l'Ecole polytechnique, avant toutes les autres ; de l'Ecole 

centrale, de l'École normale, de l'École de médecine, etc. 



200 LA FOï 

XXII 

De rat»us que Ton fait aujourd'hui 

d e s é tudes scienti f iques , m a t h é m a t i q u e s , e t a u t r e s . 

Tout le monde est d'accord pour rendre hommage à 

la science, et les plaisanteries que peuvent s'attirer les 

savants n'empêchent pas qu'on ne les estime. Mais il y a 

deux grands dangers dans l'étude des sciences : c'est 

d'abord de les apprendre bassement, ce qui mène a les 

posséder orgueilleusement; puis, c'est d'en prendre t rop , 

c'est d'en prendre tellement, qu'il ne reste plus de place 

pour rien , pas même pour le bon D I E U . 

Ce double abus est à l'ordre du jour depuis plus d'un 

siècle. Il est né de l'incroyance et des aberrations soi-di-

sant philosophiques de l'école voltairienne, laquelle a 

voulu remplir par la science le vide immense produit dans 

les âmes par l'exclusion de la foi. On a imaginé un nou­

veau système d'éducation diamétralement opposé à celui 

de l'Eglise : l'Eglise, mettant toutes les vérités à leur place, 

les surbordonnait avec une sagesse et une logique mer­

veilleuses; la science divine, la foi et la théologie domi­

naient, comme il est juste, toutes les sciences purement 

humaines. Le philosophisme mit de côté et l'Église et la 

foi, et il inventa, contre l'Eglise et contre la foi, tout un 

système d'éducation et d'enseignement révolutionnaires, 

qu'on pourrait appeler l'éducation scientifique. 

Ceux qui, au dernier siècle, ont adopté ce système , se 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 201 

sont cruellement trompés. Ils se sont imaginé que l'édu­

cation scientifique était l'éducation, tandis qu'elle n'en est 

que la partie , sans comparaison , la moins importante, 

puisqu'elle n'a de prix qu'autant qu'elle repose sur l'édu­

cation morale. On a tourné tous les esprits vers la science, 

et l'on a fait de la morale une espèce de hors- d'œuvre , 

un remplissage de pure convenance. Cette éducation 

scientifique et antichrétienne a produit en moins de trente 

ans les épouvantables ruines de 8 9 , de 93 et de la 

Terreur. 

Elle a surexcité et porté, à son comble la passion qui 

dévore aujourd'hui notre société, à savoir la fièvre des 

jouissances, l'aspiration au bien-être matériel et au 

luxe. 

Elle tend à changer le monde en un peuple d'indus­

triels, d'ouvriers habiles à faire des machines, des ponts ? 

des chemins de fer, des tissus, des cotons, des draps. 

Mais est-ce là tout l 'homme? L'homme est-il une ma­

chine, un outil destiné à gagner le plus de salaire, à pro­

duire le plus de résultats matériels possibles dans un 

temps donné ? L'homme n'a-l--il qu'une fin matérielle , 

industrielle, terrestre? Quelle aberration ! 

C'est que la morale est nécessaire pour arrêter l'action 

dangereuse et très-dangereuse de la science dès qu'elle 

marche seule. Qu'est-ce, en effet, que la morale, sinon 

la haute direction de la vie? Et qu'est-ce que cette direc­

tion, sinon la connaissance et le service de DIEU, OU, en 

d'autres termes, la connaissance et la pratique de la Re­

ligion? La Religion seule nous fait vivre de la vie réelle, 



202 LA FOI 

laquelle se résume en ces trois points fondamentaux : le 

service de D I E U , les devoirs d'état, les devoirs de famille. 

L'éducation scientifique, telle que l 'entend le monde mo­

derne, n'est pas seulement impuissante à atteindre ce 

triple but ; elle l'ignore et le méconnaît; elle l'ignore et 

se glorifie de l'ignorer. Elle jette l'enfant, et par consé­

quent l 'homme, et par conséquent la société dans un 

moule faux; elle le fait vivre en dehors de la vie réelle, 

et c'est là un désordre immense. 

Elle apprend à notre intelligente jeunesse ce qu 'au 

fond un parfait homme de bien peut impunément ignorer. 

Combien une araignée a de pattes, combien pèse la lune 

ou le soleil; à combien de millions et de millions de lieues 

se trouve de nous telle ou telle étoile; quels sont les or­

ganes où se forme le venin cle la vipère; comment se-

fait le travail de la digestion dans l'estomac du ver; de 

combien d'éléments se compose, la patte d'un canard , ou 

la feuille d'un arbre, ou la peau d'une grenouille; quel­

les sontles mœurs des hannetons, etc. ; nos jeunes sauanIs 

le savent. Comment leur âme se souille et se régénère ; 

ce que DIEU nous a révélé, ce qui est la base de la vie , 

le secret du devoir et du bonheur : ils ne le savent pas. 

Si l'homme a une âme immortelle , ils ne s'en occupent 

pas; souvent ils en doutent ou môme ils le nient. Leur intel­

ligence et leur cœur grandissent en dehors de Celui qui 

est la Lumière, et la Vie et l'Amour ; ils vivent sans D I E U , 

étrangers à J É S U S - C H R I S T et à l'Église. On les a si bien 

remplis de l'accessoire, qu'il n 'y a plus de place pour le 

principal. Rien de mieux que d'apprendre l'accessoire, 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 203 

mais à la condition qu'on sache d'abord, qu'on sache so­

lidement le principal, Tunique nécessaire. Chez nous, 

depuis près d'un siècle, c'est tout l'opposé qui a lieu. 

Dans notre France, l'Université repose tout entière 

sur cette base essentiellement fausse : l'éducation scien­

tifique et rationaliste est de plus en plus son système; 

qu'elle le veuille ou non, l'Université est l'ennemie in­

time de l 'Eglise, la mère nourrice et la congrégation 

enseignante de la société révolutionnaire; elle est la 

puissante machine pneumatique qui enlève à nos jeunes 

générations, sinon la foi, du moins l'esprit chrétien, 

l'esprit catholique, l'esprit de la foi. Malgré les vertus 

privées et le savoir incontestable de beaucoup de ses 

membres, l'Université est, par son essence même, le 

ver rongeur de la France catholique : elle est un prin­

cipe délétère posé à la racine même de cette noble 

plante. 

De l'éducation scientifique et sans foi nous est venu 

ce débordement de doctrines insolentes qui jugent D I E U 

sans façon et lui demandent compte de ses décrets; de 

là aussi, cette phalange si nombreuse qu'on appelle trop 

facilement les savants, lesquels ont usurpé une in­

fluence sans bornes. Souvent l'éducation scientifique les 

a si bien dévoyés, qu'ils n'admettent plus même la pos­

sibilité de leur erreur : ce sont des infaillibles. Les 

sciences mathématiques surtout sont devenues pour eux 

une sorte de religion ; ils ont de la dévotion aux ma­

thématiques, e t , punis par où ils pèchent, ils tirent, de 

connaissances essentiellement vraies, non-seulement un 



204 LA FOI 

orgueil qui les aveugle, mais même des erreurs , de 

graves erreurs, qui les font tomber dans des abîmes. 

Sous prétexte que les mathématiques apprennent à 

l'homme à raisonner sûrement sur les rapports des 

grandeurs et fournissent un merveilleux instrument de 

solution pour toutes les questions dont on connaît et 

dont on peut mesurer tous les éléments; sous prétexte 

que , dans tout un ordre d'idées, les mathématiques ré­

solvent, avec une certitude rigoureuse, toutes sortes de 

problèmes, on veut tout résoudre à l'aide des mathéma­

tiques; on veut traiter par leur secours une foule de 

questions d'un tout autre ordre et dont on ne possède 

pas tous les éléments. 

Or, les mathématiques, qui rendent les plus grands 

services quand on les applique bien,égarent complète-

lement quand on les applique mal; et elles égarent d'au­

tant plus, que n'ayant pas vu la fausseté de son point 

de départ, le mathématicien se croit à couvert sous la 

rigueur incontestable de ses déductions. Il fait, en ma­

tière de science, ce qu'a fait Rousseau en matière de 

théories sociales : partant d'un principe faux, le grand 

sophiste, père de la Révolution, tirait à perte de vue 

les conséquences logiques dont l'ensemble forme l 'É­

vangile ou pour mieux dire le Coran de ce qu'on ap ­

pelle la société moderne. 

C'est ce qu'ont fait aussi et avec plus d'éclat les Saint-

Simoniens, les Fouriéristes et tant d'autres idéologues, 

à la fois très-savants et très-absurdes, parmi lesquels on 

voyait un grand nombre de mathématiciens distingués. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. '2US 

Celaient des utopistes, des esprits fausses, des têtes à 

œ9 des gens impossibles, souvent droits et sincères dans 

leurs erreurs, mais privés de sens commun. 

C'est encore, au fond, Terreur d'une quantité de po­

lytechniciens, de savants et d' ingénieurs, à qui l'on 

reproche avec raison un incroyable absolutisme. Il est 

vrai, ce ne sont ni les mathématiques ni les sciences 

qui sont responsables de ces aberrations; c'est l 'éduca­

tion rationaliste où l'étude de ces sciences a été déré­

glée; voilà la grande coupable. 

C'est elle qui fait sortir l 'homme, et par conséquent 

la société, des voies, seules vraies, seules fécondes, de la 

vie réelle ; c'est elle qui bat en brèche et la foi, et la raison 

publique, et la vraie science, et le bon sens; c'est elle 

qui rend inhabile aux affaires et aux grandes entre­

prises vraiment civilisatrices; elle rend l 'homme clispu-

teur, entêté de ses propres opinions, novateur par es­

sence, contempteur de l'autorité et des saines traditions. 

Elle enfante l'affreuse race des demi-savants, esprits 

faux ; orgueilleux, révolutionnaires, dégoûtés de ce 

qu'ils ont , idolâtres des goûts et des idées étrangères, 

toujours prêts à renverser ce qu'ils méprisent, c'est-à-

dire tout. Ils ont l'orgueil de la science sans en avoir 

la substance. 

Contre ce déplorable système d'éducation, il nous 

faut tous réagir énergiquement et suivant la mesure de 

notre influence. Il faut, à tout p r ix , remettre l'ensei­

gnement et l'éducation sur leur vraie base : l 'enseigne­

ment religieux, la morale chrétienne. Il faut, par la foi 



LÀ FUI 

et par la pratique de la foi, contre-balancer d'abord, 

puis, s'il se peut , réformer totalement l 'œuvre absurde 

et impie des idéologues du siècle dernier. Plus que dans 

aucun autre temps, il faut à nos jeunes générations, 

surtout à celles qui s'appliquent aux sciences exactes 

et mathématiques, le contre-poison d'une piété éclairée, 

très-solide, très-pratique. L'habitude de la pr ière, qui 

élève Tâme; la confession fréquente, qui- l 'humilie, la 

purifie et la redresse; la fréquente communion, qui lui 

apporte la force et la lumière, avec la suavité vivifiante 

de l'amour de JÉSUS-CHRIST ; les œuvres de miséricorde et 

de charité : voilà ce qu'il leur faut plus que jamais , 

pour les faire rentrer à tout instant dans la vie réelle, 

c'est-à-dire dans la vie de l 'esprit, de l'intelligence, du 

cœur et de tout ce qui fait l'homme et le chrétien. Si, 

à une piété vive, ils peuvent joindre la vie de famille, 

ils échappent en grande partie aux dangers du fétichisme 

moderne des sciences. 

On ne saurait trop le répéter : l'éducation rationa­

liste et scientifique est le fléau le plus redoutable peut-

ê t re , et de l'Église, et de la France , et de l 'Europe, en 

ce temps-ci. 

Un mot maintenant sur le second abus que nous avons 

signalé plus haut , sur l'excès de ces études. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 207 

XXI I I 

D'un autre abus de l'éducation scientifique moderne, 
qui est l'excès et le trop-plein. 

Il ne faut pas seulement étudier chrétiennement; il 

faut en outre étudier sagement. Et ici nous trouvons en­

core un vice radical dans le système moderne de l'édu­

cation scientifique. Ce vice, c'est l'excès insensé, c'est 

Je trop-plein. On ne nourrit pas la jeunesse : on la 

bourre; on ne charge pas le canon : on le remplit jusqu'à 

la gueule. 

D'abord on pousse tout le monde aux sciences; puis à 

ceux-là même qui doivent y être poussés, on leur en 

donne tant , qu'ils en ont une indigestion. 

On pousse tout le monde aux études scientifiques, 

mathématiques et autres ; on veut couler tout le monde 

dans le même moule; on veut apprendre tout à tous. 

C'est là de l'idéologie au premier chef. C'est la destruc­

tion de la société, laquelle est l'ensemble harmonieux 

d'une quantité d 'organes, essentiellement unis les uns 

aux aut res , mais essentiellement différents les uns des 

autres. La vie de la société est, comme la vie du corps 

humain, une résultante de mille fonctions diverses, 

toutes excellentes en leur genre , les unes très-modestes, 

les autres très-relevées, mais toutes nécessaires, toutes 

subordonnées et se complétant par une mutuelle assis­

tance. Le système moderne suppose qu'il est bien plus 



208 LA FOI 

parfait que tous les membres se transforment en autant 

de têtes et qu'il n'y ait plus dans le corps ni pieds, iii 

jambes, ni bras , ni aucun autre membre, victime de 

l'orgueilleux privilège du cerveau. 11 faut que chacun 

sache tout, puisse parvenir à tout, aspire légitimement 

à tout. C'est absolument l'égalité révolutionnaire, appli­

quée à l'éducation. 

Qu'en résulte-t-il? qu'en résultera-t-il déplus en plus? 

Une société de bacheliers, de gens déclassés, ambitieux 

et médiocres, vaniteux et inutiles, qui meurent de faim, 

qui assiègent tous les emplois, qui méprisent l'agricul­

ture et le vrai travail, qui n'ayant rien à perdre, our­

dissent et font des révolutions. Tous ces gens-là, parfai­

tement ignorants en matière de religion, n'ont que du 

mépris pour l 'Église, qu'on leur a représentée comme 

une ennemie du progrès et des lumières. 

Qu'on pousse aux sciences et aux études spéciales 

tous ceux qui en sont capables et dont la vocation re ­

quiert ce genre d'études : c'est tout naturel. Mais qu'on 

y pousse indistinctement tout le monde, c'est de la folie. 

Quel besoin desavoir la chimie pour être bon militaire? 

les mathématiques et l'algèbre, pour être avocat? la phy­

sique, l'astronomie, l'histoire naturelle, pour être ma­

gistrat? le grec, pour être ingénieur? Qu'un jeune homme 

ait de la figure, de l'adresse, un n o m , du courage et de 

l'honneur, mais nulle disposition pour les sciences, faut-

il que toutes les carrières lui soient fermées parce qu'il 

n'entend ni la littérature grecque, ni l'algèbre? Ce n'est 

pas ainsi que l'Église traitait les hommes. Le plus grand 



DEVANT LA SCIENCE MODEKNE. 20U 

service que Ton pourrait rendre à notre pauvre société 

serait de faire main basse sur ce tas extravagant de 

sciences accumulées par un système qui n'a pas su ou 

n'a pas voulu distinguer les connaissances utiles à tout 

le monde, de ces sciences spéciales qui ne sont néces­

saires qu'à certaines professions. 

Quant au nombre essentiellement restreint de ceux 

que leurs aptitudes dirigent plus spécialement vers l'é­

tude des sciences, l'éducation scientifique moderne les 

surmène et finit par les épuiser. Pour toutes lès grandes 

écoles spéciales, qui seules ouvrent les carrières, il faut 

un bagage de connaissances impossibles. Le jeune 

homme qui arrive aux examens est obligé, à lui tout 

seul, de tenir tête à huit ou dix hommes spéciaux qui 

ne plaisantent pas ; et cet infortuné doit être ferré sur 

tout, sur la littérature, sur le latin, sur le grec , sur 

l'histoire, sur la géographie, sur l 'arithmétique, sur la 

géométrie, sur l 'algèbre, sur la physique, sur la chimie, 

sur l'histoire naturelle, sur la géologie, sur la cosmo­

graphie, sur l 'astronomie!!! Il n'y a pas de méthode 

plus sûre pour dégoûter à jamais delà science une mal­

heureuse jeunesse, dont la tête se trouve embarrassée 

et, pour ainsi d i re , obstruée par cet amas de connais­

sances indigestes. 

C'est surtout dans l'étude des sciences mathématiques 

que cet abus est plus palpable, parce que ce sont des 

études plus abstraites et qui exigent une tension d'esprit 

plus, continuelle. La plupart des pauvres jeunes gens 

que, pendant trois, quatre , cinq années de suite, on 
v. i i 



210 LA LOI 

X X I V 

Gomment l a cer t i tude de l a foi e s t a b s o l u e , 
ra i sonnée e t profondément sc ient i f ique. 

.11 en est de la certitude de la foi comme de toute 

autre certitude : elle est raisonnée et par conséquent 

raisonnable; elle est scientifique, c'est-à-dire démontrée 

nourrit ainsi exclusivement d'abstractions, font peine à 

voir: leur jeunesse s'étiole; leur intelligence s 'atrophie, 

épuisée qu'elle est par ce piston mortel. Leur santé s'al­

tère non moins que leur esprit; et usés par le travail 

forcé, comme d'autres le sont par la débauche, on en 

voit qui meurent à la fleur de l'âge. Daos l'argot des 

écoles, on les appelle les abrutis. 

L'étude rationaliste et exagérée des sciences, telle 

qu'on la.pratique aujourd'hui, est donc un abus criant, 

contre lequel réclament ensemble et la foi et le bon 

sens. Elle abaisse le niveau des âmes; elle courbe 

l'homme vers la te r re , et le détourne de ses éternelles 

destinées. Les Anges de la montagne des Oliviers di­

saient aux Apôtres et aux cinq cents disciples qui ve­

naient de voir Notre-Seigneur monter corporellement 

au ciel : « Pourquoi restez-vous ainsi les regards fiœés 

vers le ciel? » Aux hommes de notre temps on doit 

dire tout le contraire : « Qu'avez-vous donc ainsi à re­

garder toujours la terre, à ne penser qu 'à la terre? Re­

gardez en haut ; vivez là ouest votre véritable vie. » 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 2 i i 

aux yeux de. la raison; elle est absolue., comme toute 

vérité est absolue. Voyez en effet : 

L'édifice entier de la foi chrétienne et catholique re­

pose sur des faits, a Ce n'est pas en suivant de savantes 

théories, disait aux premiers chrétiens l'Apôtre saint 

Pierre, que nous vous avons annoncé Vavènement de Noire-

Seigneur J É S U S - C H R I S T ; c'est à titre de témoins oculaires de 

ses grandeurs \ » Et saint Jean proclamait également ce 

caractère essentiellement historique de la prédication 

évangélique : « Ce que nous avons entendu, ce que nous 

avons vu de nos yeux, ce dont nous avons pu nous co.n-

vaincre par nous-mêmes , ce que nous avons-, touché de nos-

mains au sujel'flxi Verbe de vie (c'est-à-dire du Christ )^ 

voilà ce qxte nous vous attestons el ce que nous .vous annon­

çons2^ » Et comme si ce n'était pas assez formel, l'A-? 

pôtre répète : « Oui> ce que nous avonsvu, ceque-nous avons 

ENTENDU , c^est là çe que nous prêchons, afin que vous, y 

ayez tous paf:l avec nous., >> Les Apôtres , premiers pré­

dicateurs .de la foi, ont, été des témoins, et rien de plus; 

.. Le christianisme repose donc sur des faits, sur les faits 

du Christ dans l'Évangile, et secondairement sur ceux 

des Apôtres. t 

Or, rien de,plus simple ^t à la fois de plus rationnel 

de plus scientifique, et dç plus absolu que la certitude 

d'un fyitj. .C'est la. certjtudp historique dpnt. nous parlions 

tout à l 'heure. La certitude des faits évangéliques est tel-

i IIe Épîtrc, chap. j , v. 16. 
3 l r e Épîtrc, chap, i, v. I. 



212 LA TOI 

iement lumineuse, et ces faits sont entourés de telles 

garanties de certitude q u e , dès qu'on veut les combat­

t re , il faut immédiatement sortir de toutes les règles 

connues de la logique, de la droite raison et du bon sens. 

Ceux qui les nient sont obligés de poser des règles de 

critique si évidemment absurdes ou de se réfugier dans 

des suppositions si évidemment impossibles, que la réfu­

tation de leurs impiétés est plutôt l'affaire du ridicule que 

de la critique sérieuse. 

Les efforts de l'incrédulité contemporaine contre la 

véracité des faits et des miracles cle l'Evangile en sont 

la preuve frappante. Strauss, Salvador, Renan, ne sont 

certes pas des ignorants ; ils savent beaucoup et ont tra­

vaillé de longues années ; ils ont sué sang et eau.pour 

aboutir à leurs fameux livres ; et ces livres, que sont-ils ? 

Un ramassis d'allégations sans preuves, de négations im­

pudentes, d'incroyables puérilités; la mauvaise foi y 

perce à chaque alinéa, toujours escortée du blasphème. 

Les contradictions abondent, et, de p lus , se combattent 

victorieusement les unes les autres , ainsi que l'a spiri­

tuellement fait voir le P. Lacordaire, dans trois confé­

rences auxquelles nous renvoyons le lecteur \ 

c< Les faits de Socrate et de César, dont personne ne 

doute, disait Rousseau, sont moins attestés que ceux 

1 Voir également plusieurs chapitres d'une logique merveilleuse 
consacrés à cet important sujet par M. Nicolas dans son livre de h 
Divinité de JÉSUS-CHRIST* 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 213 

de JÉSUS-CHRIST. y> On serait absurde si Ton voulait dou­

ter des faits, au moins des faits principaux, de la vie 

de Socrate et de César. On serait absurde si Ton voulait 

douter de ces grands faits évangéliques qui ont eu pour 

témoin un peuple entier, composé d'ennemis encore plus 

que d'amis ; des faits dont les témoins se sont fait tuer 

pour attester à toute la terre la vérité de leur témoi­

gnage, et sur lesquels repose endéfinitive notre foi raison-

née en la divinité du Seigneur J É S U S . 11 est impossible 

qu'un homme sensé, étudiant avec droiture la résurrec­

tion de Lazare, par exemple, ou bien la multiplication 

des pains dans le désert, ou la guérison de l 'aveugle-né, 

ne soit pas convaincu de la réalité historique de ces faits. 

Je défie qui que soit, pour peu qu'il ait de la cons­

cience, d'étudier impunément le grand fait de la résur­

rection du Christ et le fait non moins divin de son ascen­

sion visible au ciel, en présence de plus de cinq cents 

témoins. Son cœur pourra ne pas être converti , parce 

que la conversion n'est pas un phénomène purement 

intellectuel, comme la simple conviction scientifique; 

mais il sera convaincu et n'aura rien de sérieux à objec­

ter à la réalité matérielle des faits. 

Ni autrefois, ni aujourd 'hui , les ennemis du chris­

tianisme n'ont pu rien trouver de plausible , de rationnel 

à opposer à la certitude des faits évangéliques, et par 

conséquent à la certitude raisonnée de notre foi. Les dents 

du serpent n 'ont jamais pu entamer l'acier redoutable 

de cette l ime, et la lime a régulièrement usé et brisé ses 

dents venimeuses. Le dernier coup de dent, celui de Re-



214 LA KOI 

nan, a e u l e s o r t de tous les autres, et déjà les dents brisées 

du serpent jonchent la terre sous nos pas. Cet impie di­

sait en parlant de Notre-Seigneur : « Pour le coup, il est 

mort et enterré. » Et c'est lui-même,"le pauvre esprit, qui 

s'est trouvé presque aussitôt enterré sous le ridicule, et 

écrasé sous le mépris de la vraie science. 

Mais la certitude de la foi né repose pas seulement sur 

la certitude historique; elle Tôpose en outre sur la cer­

titude morale et sur la certitude dé conscience : celles-ci 

nous font sentir la sainteté de l 'Évangile; ' elles nous 

donnent l'évidence du cœur, pendant que l'autre nous 

donne l'évidence de l'esprit ; elles nous font sentir ce que 

l'autre nous fait connaître. 

Je disais tout à l 'heure qu'on peut être convaincu sans 

croire. Rien n'est plus vrai. La foi en effet est, avant tout, 

une grâce de D I E U . Mais quand on est droit et sincère 

devant D I E U , quand on a le cœur pur et quand on aime 

généreusement la vérité, le bon D I E U ne refuse jamais 

le.don de sa grâce, et la lumière surnaturelle de la foi 

vient se joindre à la conviction naturelle que l'esprit 

s'est formée par une étude consciencieuse. Au travail de 

l'homme vient se joindre celui de JËSUS-CIIRIST ; à la 

lumière naturelle s'unit la lumière Surnaturelle ; et la 

raison, éclairée de D I E U , se voit couronnée et déifiée 

par la foi. 

C 'est une erreur profonde et malheureusement trop 

répandue, de croire que la foi et la science ne peuvent 

s'accorder. Rien n'est plus faux : la foi est une lumière 

surnaturelle qui se marie merveilleusement avec la 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 2ii> 

science naturelle. C 'est le télescope qui vient se surajou­

ter à l'œil nu. La lumière de la foi reste tout à fait dis­

tincte de la lumière de la science, bien qu'elle lui soit inti­

mement unie ; et le fruit de cette union, c'est le chrétien, 

le savant chrétien. 

Rien de raisonnable comme un savant chrétien, rien 

de raisonné comme sa foi. Rien de sublime comme la 

théologie, qui est le travail de la raison sur les lumières 

divines de la foi. Rien de puissant comme la raison d'un 

philosophe chrétien ; rien de logique et de splendide 

comme la science d'un vrai théologien. 

D ' au t re part, rien de plus illogique, et partant rien de 

plus faible et de moins respectable que la fausse science 

qui, séparant du manteau sacre de la véritable, marche 

de contradictions en contradictions, d'erreurs en erreurs, 

et n'est pas moins contraire à la science qu'à la foi. 

Notons en terminant que notre raison étant une et in­

divisible, ainsi que nous l'avons dit , elle doit, sous peine 

de1 se suicider, admettre les vérités certaines sur lesquel­

les repose la certitude raisonnée de la foi, au même titre 

qu'elle doit admettre les vérités mathématiques ou les véri­

tés du témoignage des sens. Cela est bien évident. Et ainsi 

notre raison est aussi certaine des vérités de la foi que de 

toute autre vérité. I I est aussi absolument certain que 

J É S U S - C H R I S T est D J E U ; que le Pape est son Vicaire; que 

l'Eucharistie est son Corps; qu'il y a un Enfer éternel et 

un Paradis éternel, qu'il est certain que deux et deux 

font quatre, que Louis X I V a existé, qu'il y a une ville 

appelée Rome, etc. La même certitude absolue est pro-



216 LA FOI 

duite par la même évidence, et c'est la même raison qui 

reçoit, bougre mal gré, cette évidence et cette certitude. 

Pour se refuser a cette conséquence logique, il faut 

s'abonner à tomber dans le scepticisme absolu, à douter 

absolument de tout, à mettre sa raison dans sa poche, 

c'est-à-dire à devenir totalement fou. À défaut de cette 

folie, qui n^est pas possible 3 il y a la mauvaise foi, qui 

est très-possible et très-fréquente; ôn détourne les yeux 

de vérités gênantes, qu'on ne veut pas voir. On les nie , 

parce qu'on en a peur ; et on eu a peu r , parce qu'on sait 

qu'elles existent. 

Donc la certitude de la foi n'est pas le moins du monde 

arbitraire ni superstitieuse ; elle est au contraire pleine­

ment raisonnée et souverainement raisonnable ; elle a le 

caractère logique qui doit présider à toutes" les opéra­

tions de la raison et de la vraie science ; elle est absolue, 

parce qu'elle est LA VÉRITÉ. 

X X V 

Qu'au dix-neuvième s i è c l e , 
l'Église n'exclut pas plus la science 

que dans les temps passés . 

Les rationalistes modernes admettent volontiers que 

dans les temps passés, jusqu'à Voltaire, jusqu'à 89, l 'É­

glise a éclairé l 'humanité et lui a fait du bien, lis dai­

gnent l'avouer: le christianisme l'a tirée de la barbarie, 

a civilisé les moeurs, et préparé les temps modernes; 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 217 

l'Église a enfanté les Bénédictins, les Docteurs, les sa­

vants du moyen âge. Saint Augustin, saint Bernard, Al­

bert le Grand, saint Thomas d'Aquin sont certainement 

de grands noms qui ont honoré F humanité , non moins 

que la Religion. Mais, ajoutent-ils, nous autres hommes 

du progrès moderne, nous sommes bien au-dessus de ce 

passé relativement glorieux. Nous avons saisi la couronne 

de la science que l'Église a trop longtemps possédée, et 

nous ne la lâcherons point. Désormais c'est nous qui som­

mes la lumière, la science, le p rogrès , la civilisation, 

l'affranchissement de l'esprit. L'Église, bonne pour nos 

pères, n'est plus bonne pour nous ; elle a fait son temps ; 

qu'elle nous laisse la place l ibre , a nous enfants de l'a­

venir, hommes du progrès indéfini ! 

Tout cela est bel et bon ; mais c'est de la poésie révo­

lutionnaire, et rien déplus . La question n'est pas là ; elle 

est tout entière en ces trois points fondamentaux : 1 ° Y 

a-t-il un D I E U vivant et personnel, Créateur et Provi­

dence du monde ? 2° JÉSUS-CHRI*T a-t-il fait des miracles 

pour prouver qu'il était DIEU incarné? Est-il ressuscité ? 

est-il Ditu ? 3° l'Église catholique est-elle la dépositaire 

de la loi de D I E U et de son Christ ? Le Pape et ses Évoques, 

successeurs de saint Pierre et des Apôtres, sont-ils les 

envoyés de JÉSUS C H R I S T , chargés d'enseigner l 'huma­

nité, de nous apprendre à tous les vérités qu'il faut croire 

et les devoirs qu'il faut pratiquer pour atteindre sûrement 

notre destinée éternelle ? 

Voilà la question, très-simple et très-positive. Nos 

bavards, avec les plis et les replis de leurs grands mots , 



218 LA FOI 

font tout ce qu'ils peuvent pour s'y soustraire; mais 

nous, hommes logiques et sérieux, nous ne nous payons 

point de belles paroles et nous exigeons qu'ils nous ac­

compagnent au fond des choses. Si l'tëglise est de D I E U , 

qu'est-ce, dites-moi, que cet ensemble confus de demi-

vérités, d'hypothèses douteuses, d'affirmations mal prou­

vées , de découvertes incohérentes qui , sous le nom 

pompeux de sciences modernes, s'insurgent contre 

l'Église et lui déclarent la guerre ? Si l'Église est de DIEU, 

comment est-il possible qu'elle exclue la science , la vraie 

science, qui est aussi de D I E U ? Or l'Eglise est de D I E U ; 

donc, a priori, il est impossible que l'Eglise exclue la 

science. 

L'Eglise a été dans tous les temps la mère, la pro­

tectrice et la gardien ne de la science. Elle l'est 

encore aujourd'hui, elle le sera toujours. Elle éclaire 

les pas de la science, et l'empoche de s'égarer ; ce qui a 

fait dire aii célèbre Bacon : «. La religion est l'arôme qui 

empêche les sciences de se corrompre. » La science, en 

effet, n'a pour se guider que le flambeau vacillant d'une 

raison faillible , tandis que l'Église tient en main la lu­

mière infaillible de D I E U même, « Je suis la Lumière du 

monde, a dit le Roi de l'Église ; celui qui me suit ne mar­

che point dans les ténèbres. » 

II est vrai, depuis un siècle, beaucoup d'hommes igno­

rants ou pervers ont voulu, comme l'enfant prodigue, 

emporter la science par manière de bagage , et lui faire 

déserter avec eux la maison paternelle ; mais la science, 

fille de DIEU , ne s'est pas laissé-enlever par ces coupables 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 21» 

imprudents. Les enfants prodigues qui prétendent l'avoir 

avec eux et lui faire partager leurs criminels désordres, se 

trompent grossièrement : ils ont enlevé une méchante ser­

vante, traîtreusement revêtue des habits royaux de la fille 

delà maison; et leur maîtresse n'est pas plus la science, 

que l'erreur n'est la vérité. Punis par où ils ont péché , 

les savants incrédules sont perdus par leur science 

même: elle les aveugle, elle les enivre, elle les empoi­

sonne, elle les corrompt , elle les tue. 

Mais pourquoi donc tant de personnes s'imaginent-

elles que l'Église est l'ennemie de la science? Pour plu­

sieurs raisons très-faciles à comprendre : 

D ' abord , parce que les gens du monde confondent ai­

sément la science avec les apparences de la science. 

Comme l'Église redoute souverainement la demi-science, 

dont nous signalions tout à l'heure le danger ; comme elle 

condamne énergiquement la fausse science, source de 

mille erreurs, les esprits superficiels jettent les hauts cris, 

nous accusent d'obscurantisme et déclarent carrément 

(jue nous sommes ennemis de la science. Répétons-le 

pour la centième fois : nous sommes ennemis de la fausse 

science, non de la vraie. 

En second lieu, on confond souvent la science avec les 

savants : ce n'est pas la même chose. Voici un savant, un 

grand savant, mais c'est un impie, un hérétique, un 

révolutionnaire, un homme qui se sert de son savoir pour-

attaquer la Religion : avons-nous tort de le traiter en en­

nemi? Et , pour cela, repoussons-nous la science ? 

En troisième lieu, ce qui nous donne l'air parfois de 



220 LA FOI 

ne pas aimer la science, ce sont les craintes légitimes que 

nous manifestons au sujet des abus multipliés qu'on en 

fait. Beaucoup de belles découvertes, indifférentes en 

elles-mêmes, profitent au mal beaucoup plus qu'au bien, 

vu la perversité humaine ; telles sont, entre autres, l'im­

primerie et la vapeur. Assurément, la faute n'en est point 

à ces découvertes, ni aux savants qui les ont faites, en­

core moins à la science qui en est la source ; et néan­

moins , à cause du.résultat final, qui est généralement 

mauvais au point de vue des âmes , l'Église n'envisage 

qu'avec une certaine appréhension ces conquêtes de 

l'industrie, à qui elle ne refuse pas d'ailleurs une juste 

admiration. 

. Enfin, il ne faut pas oublier les calomnies gratuites, 

incessantes, des hérétiques et des impies , q u i , depuis 

deux ou trois siècles, ourdissent contre l'Église la redou­

table conspiration du mensonge. <x Mentons, mentons 

hardiment, écrivait Voltaire ; il en restera toujours quel­

que chose. » On nous croit ennemis de la science, parce 

qu'on Ta dit, parce qu'on Ta répété , parce que tous les 

échos de la presse impie ne cessent de le répéter. — Et 

voilà d'où vient l 'absurde préjugé que l'Église repousse la 

science. 

D'ailleurs les faits sont là. Est-ce que Bacon, Copernic, 

Leibnitz, Newton, Pascal, Kepler, Descartes, ne croyaient 

pas en D I E U , n 'adoraient pas JÉSUS-CHRIST ? Certes, 

c'étaient là des savants, et des savants de premier 

ordre. 

E t , dans ce siècle même, la foi chrétienne ne compte-



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 221 

t-elle point parmi ses enfants mille noms que la science 

a illustrés? Cauchy, Ampère, les deux Champollion, 

Biot, Marcel de Serres, Élie de Beaumont, Cuvier, Blain-

ville, Le Verrier, le docteurSepp, le célèbre archéologue 

de Rossi, Caumont, e t c . ; et dans les rangs mêmes du 

clergé, les savants Cardinaux Maï, Mezzofante, P i t ra ; 

le P. Secchi, le P . Patrizi, le P. Joubert, l'abbé Moigno, 

l'abbé Gorini, et tant d'autres. —Bien loin d'exclure la 

science, l'Église la cultive donc elle-même et l 'honore, 

maintenant comme toujours. 

L'Eglise n'exclut pas plus la science que la science 

n'exclut l'Église : c'est la mère et la fille; c'est la grâce 

et la nature ; c'est la foi et la raison ; D I E U veut qu'elles 

soient unies, bien que subordonnées. L'Eglise doit tou­

jours marcher la première parce qu'elle est du ciel et 

qu'elle mène au ciel, tandis que la science est de la 

terre ; mais ce que DIEU a uni, personne n'a le droit de 

le séparer. Prétendre que l'Église et la science sont deux 

ennemies, c'est blasphémer ; c'est faire preuve ou d'igno­

rance ou de mauvaise foi. 

La foi est devant la science comme la lumière de D I E U 

devant la lumière de l'homme : toutes deux sont lumières. 

Loin de craindre la science, la foi l'appelle et l'honore ; 

et de son côté la science, la vraie science, loin de crain­

dre la foi, lui rend hommage et s'agenouille avec elle de­

vant Notre-Seigneur JÉSUS-CHRIST , que l'Écriture appelle 

« le DIEU des sciences ». 



LA FOI 

Je crois rendre service au lecteur désireux d'approfondir ces 
questions si importantes et si actuelles, en lui indiquant quel­
ques sources auxquelles il pourra puiser avec fruit. J'ose donc 
lui recommander, entre autres : 

Les conférences sur la Raison catholique et la raison philoso­
phique du savant P. Ventura; 3 vol. in-8°. 

Le Cours de philosophie chrétienne du même auteur; 3 vol. 
in-8°. • 

Les Etudes philosophiques sur le christianisme, de M. Auguste 
Nicolas, et tout spécialement le-4 e volume; 4 vol. in-8° et in-*2. 

L'Art de croire, du même auteur; 2 vol. in-8° et in-12. 
L'Art d'arriver au vrai, par Balmès; 1 vol. in-12. 

* Les magnifiques Conférences de Notre-Dame, du P. Lacor-
daire;' 6 vol. in-8°. 

Les conférences de Notre-Dame, du P. Félix; 8 vol. in-8'\ 
Les Discours du cardinal Wisevian sur les rapports entre la 

science et la Religion révélée; 1 vol. in-12. 
L'Histoire des sciences, de Blainville. 
Discours sur les révolutions du globe, deCuvier. 
Les ouvrages géologiques de Marcel de Serres. 
Le Traité de la connaissance de Dieu, du P. Gratry; 2 vol. 

in-8°. 
Les Sources, du môme auteur; 1 vol. in-8°. 
Les Œuvres de M9r Pie, Évêque de Poitiers, 6 vol. în-8°;,en 

particulier les trois célèbres Instructions synodales sur les erreurs 
du temps. 

Le beau Traité du Saint-Esprit, par M g r Gaume; 2 vol. in-8°. 
Les Livres saints vengés, de M. l'abbé Glaire; 2 vol. in-8°, 
La Divinité de Jésus-Christ démontrée par les attaques de 

l'incrédulité contemporaine, de M. Auguste Nicolas; 1 vol. 
in-8° et in-12. 

La Vie de Notre-Seigneur Jésus-Christ, par M. Louis Veuillot; 
1 vol. in-8°. 

Les Saints Évangiles de M. Wallon, de l'Institut; 2 vol. in-8°. 
Les quatre Évangiles, par M. Crampon; 1 vol. in-8°. 



DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 223 

Le Traité du composé humain, par le P. Liberatore. 
Le Traité d'anthropologie, du docteur Frédautt. 
La grande Histoire de VÉglise de M. l'abbé Darras, bien qu'elle 

ne soit pas encore terminée. 
Le beau livre de M. l'abbé Gorini sur les erreurs historiques 

de MM. Guizot, Augustin Thierry, etc.; 2 vol. in-i2. 
L''Histoire de l'Infaillibilité,*par M. l'abbé Constant; 2 vol. 

in-8\ 
Enfin, dans l'ouvrage si remarquable et si calomnié 1 de 

M. L. Vcuillot, les Odeurs de Paris, je signalerai le chapitre in­
titulé la Science, véritable chef-d'œuvre de bon sens, de profon­
deur et de finesse. 

Il y aurait certes encore beaucoup d'excellents ouvrages à 
recommander au lecteur sérieux; mais cequej'ose lui deman­
der par-dessus tout, ce qu'aucun livre ne peut remplacer, c'est 
d'aller en toute franchise et simplicité, comme il convient à un 
esprit droit, exposer ses difficultés, s'il lui en reste, à quelque 
prêtre, à quelque Religieux docte et pieux. Rien n'est plus ef­
ficace pour arriver à la vérité quand on la cherche de bonne foi. 

Je ne dis pas seulement un prêtre, un bon prêtre; je dis un 
prêtre docte et versé dans ces matières. Tous ne le sont pas en 
effet, et tous ne peuvent l'être, .absorbés qu'ils sont pour la plu­
part par les travaux de leur ministère apostolique. Quelques 
conversations intimes avec un de ces vénérables prêtres que je 
viens de dire sont le moyen le plus simple et à la fois le plus 
puissant pour dissiper toutes les obscurités, pour discerner le 
vrai du faux et pour acquérir tout ensemble le double trésor 
de la conviction de l'esprit et de la conversion du cœur. 

Je prie Notre-Seigneur de daigner bénir tous les lecteurs 
de ce petit écrit et de leur accorder la grâce d'une foi pro­
fonde. Je le supplie de leur faire éviter recueil mortel de la 
fausse science, celui non moins dangereux de la science or­
gueilleuse, et cette espèce de culte dont la science humaine 
est aujourd'hui l'objet. 

L'adoration de la science n'est après tout que l'adoration delà 
matière perfidement combinée avec l'adoration denotre propre 



22 î LA FOI DEVANT LA SCIENCE MODERNE. 

esprit. Cette idolâtrie subtile est encore plus dangereuse que 
l'ancienne idolâtrie; elle est une des manifestations les plus 
frappantes de l'abaissement de la foi et de la raison produit par 
la prétendue Renaissance, par le protestantisme, par la franc-
maçonnerie, par le Césarisme et la Révolution, en un mot par 
ce que l'on appelle l'esprit moderne. 

Que Notre-Seigneur daigne, par sa sainte grâce, nous pré­
server de la contagion, et nous faire croître chaque jour dans 
la science de la vérité, qui est avant tout la science de la foi ! 



LA LIBERTÉ 

Ce travail a paru'dans urr marnais moment, quelques mois à peine avant l'ouverture 

du grand Concile du Y a l i c a n , au milieu des agitations religieuses qui préparaient Ja 

scandaleuse campagne contre l'infaillibilité pontificale et le Concile œcuménique. A cause 

de cela, et plus encore peut-être, à cause des passions et des aigreurs libérales, il n 'a pas 

eu la diffusion que méritait l ' importance du sujet . Il renferme quant i té île documents pré ­

cieux, et présente au lecteur de bonne foi un ensemble d ' a rguments que le libéralisme ne 

réfutera certainement jamais. Tl a fait une impression profonde sur beaucoup d 'espri ts 

honnêtes, entachés de la grande erreur de ce temps-ci : le libéralisme soi-disant catho­

lique. 

Depuis son apparition, la question a été singulièrement éclairée par les terribles leçons que 

la Providence a infligées â la France. Elle ne tardera sans doute pas à être résolue défini­

tivement par une autorité supérieure à celle des événements et d'une manière plus expli­

cite encore. 

La Liberté a été traduite en Italie et en Espagne, où la question du libéralisme, moins 

usée que ebez nous, est absolument à Tordre du jour. 

15 





AU L E C T E U R 

Je dédie cet opuscule à tous les esprits honnêtes qui aiment 
la vérité et qui la cherchent sincèrement. Je ne l'ai point fait 
pour les gens, passionnés, pour les hommes de partis. Il s'a­
dresse uniquement aux chrétiens dévoués de cœur à l'Église et 
qu'une étude un peu approfondie de ces difficiles matières pré­
servera plus efficacement des erreurs qui ont cours aujour­
d'hui. 

Cet opuscule est un petit préservatif, tonique et fortifiant, 
contre l'épidémie qui atteint tant d'esprits, d'ailleurs honnêtes. 
C'est une exposition de droclrine très-simple, et, si je ne m'a­
buse, tout à fait conforme à la saine théologie et à l'esprit de 
l'Église. Comme la question de la liberté touche à lout, et 
comme notre Ltemps a vu naître à son sujet une foule de 
théoriesnon moins erronées que dangereuses,]*! me semble très-
important d'avoir sur ce point de doctrine de solides principes 
et des lumières précises. C'est là ce que j'ai tâché de résumer en 
ces quelques pages. Elles auraient pu être écrites il y a trente ou 
quarante ans; mais comme la vérité est de tous les temps, la vé ­
rité sur la liberté est bonne à dire aujourd'hui comme hier, 
comme avant-hier; au dix-neuvième siècle comme au moyen âge. 

Tout le monde croit connaître la question de la liberté ; au 
moins, tout le monde en parle. Est-ce parce qu'on l'a étudiée ? 



228 AU LECTEUR. 

.Hélas! on n'en parle que parce que tout le monde en parle, et 

parce que . de nos jours surtout, on ne peut guère n'en pas par­

ler. De longues études, des discussions très-sérieuses, m'ont con­

vaincu que parmi ceux-là môme qui en parlent le plus il y en 

a bien peu qui se donnent la peine d'approfondir ce grave sujet. 

Pour moi, sans nie flatter d'avoir levé toutes les difficultés, je 

puis du moins me rendre le témoignage d'avoir cherché la vérité 

avec grand amour et sans parti pr i s , e t d'apporter ici aux 

difficultés qui se présentent ordinairement une solution 

capable de satisfaire et la foi et la raison. 

Je demande au lecteur sa bienveil lance et son attention la 

plus-sérieuse ; et au bon DIEU sa meil leure bénédiction pour le 

cher lecteur et pour le pauvre auteur. 



LA LIBERTÉ 

I 

Sur quel terrain il est nécessaire de portsr-
et de maintenir notre discussion. 

Avant tout, il faut bien s'entendre. Nulle part, peut-

être, il ne se rencontre autant de malentendus que 

dans les discussions relatives à la liberté. 

Parlons-nous de la liberté à des rationalistes, à des 

libres-penseurs? ou bien, est-ce entre chrétiens, entre 

catholiques que se traite la question ? La discussion devra 

être tout autre ; car chez le libre-penseur le mot de 

liberté n'a pas du tout le même sens que chez le ca­

tholique. Dès lors poiut de base commune ; impossible 

de raisonner. 

Le libre-penseur porte et maintient la discussion sur 

le terrain de la simple raison et de Tordre naturel ; et 



230 LA LIBERTÉ. 

franchement on ne peut lui demander autre chose. Le 

catholique, au contraire, unit nécessairement la lumière 

de la foi à celle de la raison, l'ordre surnaturel à l'or­

dre naturel; or, ni la foi ni l'ordre surnaturel ne font 

autorité pour son adversaire. Il n'y a pas moyen de 

s'entendre, et c'est ce qui arrive dans les débats publics 

auxquels nous assistons depuis bientôt un siècle. 

Qu'on le sache bien : la grande question de la li­

berté, telle du moins qu'elle est posée dans le monde 

moderne, est une question essentiellement relative, qui 

ne peut se résoudre directement et par elle-même. Pour­

quoi cela? Parce qu'elle est subordonnée à la solution 

d'un autre problème encore plus fondamental, à savoir 

la connaissance certaine de la vraie destinée de l'homme 

et de la société. Avant tout il faut examiner et résou­

dre cette question-là; sans quoi on bâtit sur le sable, on 

attelle la charrue devant les bœufs, on tente l 'im-

. possible. 

Or, personne ne le contestera, la religion chrétienne 

apporte au monde sur le problème de la destinée de 

l'homme et de la société une solution très-précise, très-

catégorique et très-absolue; solution telle que si elle est 

vraie, elle est seule vraie. 

Donc, avant de discuter sur la liberté avec qui que 

ce soit, il faut s'enquérir si celui à qui l'on parle est 

catholique ou non. S'il Test, la discussion peut commen­

cer à coup sûr; et si de part et d'autre on est sincère, 

on pourra bientôt s'entendre. S'il ne l'est pas, il faudra, 

si l'on ne veut perdre son temps et sa peine, lui prou-



LA LIBERTE. 231 

ver préalablement les trois grandes vérités qui portent 

l'homme et le 'monde : l'existence d'un D I E U personnel, 

Créateur et Providence; le fait divin de la révélation, et 

principalement la divinité de J É S U S - C H R I S T ; la mission 

divine de l'Église catholique et l'autorité doctrinale du 

Souverain-Pontife, Vicaire du Christ et Chef de l'Église. 

Tant que vous n'aurez point amené votre contradicteur 

sur le terrain de la vérité catholique, vous n'aurez rien 

fait, et toute discussion logique, sérieuse et fructueuse 

sur la liberté, demeure impossible. Le seul succès que 

vous pourrez avoir auprès de lui sera un succès d'es­

t ime; vous pourrez facilement, s'il est loyal , lui faire 

avouer que vous êtes parfaitement logique, et que vos 

conclusions sont non-seulement raisonnables, mais vraies 

et seules pratiques si (ce qu'il n 'admet pas) l'Église 

catholique est vraiment l'Envoyée de D I E U au milieu des 

hommes. Mais ce succès ne touche en rien le fond même 

de la discussion. 

Dans ce petit travail, c'est donc sur le terrain catho­

lique que nous nous plaçons. Nous parlons entre chré­

tiens, et nous supposons absolument démontrées comme 

vérité évidente, comme point de départ indiscutable, 

l'autorité enseignante du Saint-Siège et l'obéissance 

pleine et entière due à tous les enseignements de 

l'Église, 

Que si le lecteur ne veut point dès l'abord accepter cette 

base, je lui demande de fermer un livre qui ne s'adresse 

point à lui et dont il ne peut encore porter la doctrine. 

S'il est de bonne foi, s'il cherche sincèrement la vérité 



232 LA LIBERTÉ. 

sur la liberté, qu'il aille trouver d'abord quelque prêtre 

distingué, quelque docte théologien ; qu'il lui demande, 

avec droiture et simplicité, les preuves si lumineuses 

des trois grandes vérités que nous venons de dire 1 ; à 

cette enquête et à ce travail de son esprit qu'il joigne 

la prière pour obtenir la grâce de la foi ; et quand il sera 

devenu catholique, qu'il vienne à nous, qu'il prenne, 

qu'il lise et qu'il conclue. Rien de plus raisonnable, ce 

nous semble; rien de plus logique. 

Il 

Des divers sens du mot L I B E R T É ; et d'abord 
du L I B R E A R B I T R E . 

Afin de prévenir toute confusion, distinguons d'abord 

les divers sens que l'on peut donner à cette grande pa­

role : la liberté. 

Il y en a trois, très-distincts. La liberté, c'est d'abord 

la puissance radicale de choisir; puis c'est l'exercice 

de cette puissance, l'acte de Têtre intelligent et libre qui 

choisit; enfin, c'est l'étal où il se trouve lorsque ceux 

qui l'entourent lui facilitent l'exercice de sa volonté, 

ou du moins lorsqu'ils n'y apportent point d'entraves. 

Dans le premier sens, la liberté s'appelle plus dirce-

tegient le libre arbitre. Toute créature intelligente est 

douée du libre arbitre, et c'est par là que les Anges 

1 J'oserais lui recommander en particulier la lecture réfléchie de 
l'Art de croire et des Études philosophiques sur te christianisme, par 
M. Auguste Nicolas, 



LA LIBERTE. 233 

et les hommes se distinguent des bêtes et des machi­

nes* ; c'est le libre arbitre qui les rend capables de mé­

riter et de démériter, de faire le bien et de faire le mal. 

Nier le libre arbitre, c'est nier tout Tordre moral ; c'est 

tomber dans le fatalisme ou dans le matérialisme. 

La plupart des hérésies ont attaqué le libre arbi t re ; 

Luther, entre autres, a composé un traité spécial, inti­

tulé De servo arbitrio, pour démontrer à sa façon que la 

grâce divine nous enlevait le libre arbitre. Il fut suivi 

dans cette voie insensée par Calvin et par l'école jan­

séniste. Nos panthéistes modernes en sont tous là, du 

moins en théorie. Le sens commun, la conscience et la 

foi s'unissent pour les confondre. 

Nulle créature au monde ne peut nous enlever le 

libre arbitre. Nous pouvons le perdre : oui, sans doute ; 

mais alors nous ne sommes plus des hommes, des êtres 

raisonnables et responsables. Tels sont, entre autres, les 

pauvres fous, les idiots, les imbéciles. La terreur peut 

jusqu'à un certain point paralyser momentanément 

notre libre arbitre. Les passions et l'ignorance peuvent 

le diminuer, Taltérer, Témousser, sans toutefois le dé­

truire tout à fait. 

En ce monde, à cause de Total d'épreuve, qui est un 

1 Les bètcs choisissent, il est vrai; mais elles ne sont pas guidées 
dans leur choix par l'intelligence ; elles ne font que suivre tout un en­
semble d'instincts, c'est-à-dire d'impulsions involontaires, non raison-
nées, que le bon DIEU met en elles pour leur faire accomplir leur 
destinée et pourvoir à leur conservation, à Icur.rcproductionct à leur 
bien-être. 



234 LA LIBERTE. 

état d'imperfection, notre libre arbitre est essentiel­

lement imparfait; et de cette imperfection découle la 

possibilité de faillir et de pécher. Dans le ciel, notre libre 

arbitre sera plein et parfait : notre intelligence sera si 

totalement éclairée, notre volonté si complètement 

fixée dans le bien et dans l'amour, q u e , tout en choi­

sissant volontairement le vrai et le bien, nous serons, 

comme les Anges et les Saints, dans l'heureuse impos­

sibilité de faillir. Durant leur vie mortelle. JÉSUS et MARIE 

avaient la plénitude de leur libre arbitre, bien qu'ils 

fussent impeccables, l'un par nature, l'autre par grâce; 

ils n'étaient pas en effet, comme nous, dans un état 

d'épreuve, mais simplement in via, en voyage sur le che­

min du ciel. Ils ne pouvaient pécher; ils choisissaient 

volontairement et librement le bien et même le plus par­

fait, sans y être nécessités par rien ni par personne, 

uniquement parce qu'ils le voulaient. 

Notre libre arbitre, à nous autres enfants d'Adam pé­

cheur , n'a pas et ne peut avoir cette perfection. Dans 

l'état d'innocence, le libre arbitre de notre premier père 

était beaucoup plus parfait que le nôtre ; car Adam n'était 

pas comme nous, <c vulneratus in naturalibuss blessé 

dans ses facultés naturelles, » selon la belle expression 

du Concile de Trente ; tout incliné au bien, il pouvait ce­

pendant faillir. Et chacun sait comment il a failli. 

Tel est le résumé de la doctrine de l'Église touchant 

la liberté contemplée dans sa rac ine , qui est le libre 

arbitre. 



LA LIBERTE. 235 

I I I 

De la liberté contemplée dans son second sens, 
c'est-à-dire dans l'exercice intérieur du libre arbitre. 

Dans le second sens, la liberté est le libre arbitre, non 

plus seulement enr puissance, mais en ac te ; ce n'est 

plus seulement l 'arbre, c'est le fruit ; ce n'est plus seule­

ment la faculté de choisir, c'est le choix, effectué. 

Selon que ce choix a ou n'a pas d'effets extérieurs, 

selon qu'il reste au fond de la volonté ou qu'il se ma­

nifeste au dehors par un acte sensible, la liberté est 

ultérieure on extérieure. Ainsi, les bonnes et les mauvaises 

pensées, les bons et les mauvais désirs, les projets que l'on 

médite, etc. , sont des actes de liberté purement intérieure ; 

au contraire, les paroles qu'on profère, les projets qu'on 

exprime ou que l'on exécute, toutes les bonnes actions, 

toutes les mauvaises appartiennent à la liberté extérieure. 

Le libre arbitre est la racine de l'une et de l'autre. 

Les hommes ne peuvent rien sur l'essence de notre 

libre arbitre : personne ne peut m'empècher de préférer 

intérieurement le bien au mal, le mal au bien; de croire 

ou de ne pas croire à l'enseignement de l'Église; d'aimer 

mon prochain ou de le haïr ; en un mot, de penser et de 

vouloir à ma guise. L'Église elle-même n'étend point 

sa juridiction jusqu'au for intérieur ; » de in ternis non ju-

dicaty » comme dit l'axiome du droit. 

Ce n'est pas que nous puissions indifféremment et im-



236 LA LIBERTÉ. 

punément choisir ainsi au fond du cœur le mal, au lieu 

du bien : non certes. Notre-Seigneur est le souverain 

Juge de notre â m e , comme de toutes choses; et sa 

loi, promulguée par son Église, oblige la conscience, at­

teint la volonté jusque dans ce qu'elles ont de plus intime. 

Mais cette obligation toute spirituelle ne lèse en rien la 

puissance radicale .de choisir; et devant la vérité et le 

bien que D I E U nous propose, notre libre arbitre demeure 

toujours maître de son choix. 

La vérité et le bien nous sont à la fois proposés et im­

posés ; proposés, dans le sens que nous venons de dire ; 

imposés en ce sens que si nous avons le pouvoir de les 

repousser, nous n'en avons pas le droit. Tout en pouvant 

faire le mal, nous devons faire le bien. Quand nouscho-

sissons le mal, nous abusons du libre arbitre; quand 

nous choisissons le b ien , nous en usons légitimement, 

et notre liberté, unie à la sainte volonté de D I E U , demeure 

dans Tordre, et « pratique la vérité » selon la profonde 

parole de l'Évangile : facientes veritatem. 

La grâce du bon DIEU aide, élève, surnaturalise, sanc­

tifie notre liberté, c'est-à-dire l'exercice de notre libre 

arbitre ; bien loin de la détruire, elle l'éclairé, elle la 

dirige et la forti/ie divinement ; comme la foi, qui, bien 

loin d'étouffer ou de paralyser la raison, l'illumine de 

merveilleuses splendeurs en étendant son horizon jusque 

dans les cieux. Et , dans le sens opposé, les tentations 

du démon, les séductions du monde et les suggestions des 

concupiscences ne peuvent pas davantage détruire notre 

liberté intérieure : elles attaquent la liberté de notre cous-



LA LIBERTÉ. 237 

cien ce, sans pouvoir jamais l 'entamer malgré nous. Elles 

peuvent la fatiguer, l 'opprimer cl même l'altérer dans 

une mesure ; mais l'anéantir, jamais. Pour le mal comme 

pour le bien, nous demeurons toujours maîtres de l'acte 

intérieur de notre volonté. S'il en était autrement, notre 

acte ne serait plus un acte moral; nous cesserions (Valve 

responsables. 

Donc, prise dans ce second sens, la liberté est un phé­

nomène purement intérieur, un phénomène de cons­

cience, un acte de pure volonté qu'aucune puissance ne 

peut entraver ; D I E U lui-même, en nous créant intelligents 

et libres, se contredirait si ses miséricordieuses influen­

ces lésaient en nous celte puissance. 

Quant à l'exercice extérieur de notre liberté, qui a 

ou jours lieu au milieu des mille et une créatures qui 

nous entourent, il nous constitue dans un état de liberté 

qui peut varier à l'infini ; et c'est le troisième sens du 

mot liberté. Exposons-le brièvemenl. 

I V 

De la liberté contemplée dans les conditions extérieures 
et accidentelles de son développement. 

Prise dans ce sens, essentiellement relatif, la liberté 

est le pouvoir de développer extérieurement l'exercice 

du libre arbitre, relativement à ce qui nous entoure. Ce 

n'est plus la liberté considérée dans sa racine et dans son 

essence ; c'est la liberté contemplée par le dehors et dans 



23S LA LIBERTE. 

les conditions extérieures où les sympathies ou les oppo­

sitions des créatures viennent modifier son développe­

ment légitime. C'est plutôt la condition extérieure et 

accidentelle de la liberté que la liberté elle-même. 

Ainsi, plus je trouve au dehors de facilités à faire ce 

que je veux, plus je suis libre; plus ma liberté per­

sonnelle rencontre d'obstacles au dehors, moins je suis 

libre. 

Ces obstacles viennent d'abord des concessions mu­

tuelles qu'exigent nécessairement mes rapports avec tous 

ceux qui m'entourent; puis de la puissance et de la 

malice du démon, des pécheurs et du monde. Sur la 

terre, ma liberté extérieure, plus encore que ma liberté 

intérieure, est ainsi toujours plus ou moins restreinte, et 

par conséquent plus ou moins imparfaite : extérieure­

ment, je ne serai dans un état de liberté parfaite que 

dans le ciel. 

Notre divin Sauveur lui-même s'est soumis à cette 

oppression extérieure de sa liberté si sainte , si bien­

faisante : dans l'exercice de son bon vouloir à l'égard 

de ses créatures, il a été constamment combattu et par 

le démon, son ennemi mortel, et par toutes les mauvaises 

passions, par les ignorances, par les folies de ces pauvres 

pécheurs pour lesquels il venait se sacrifier; ils l'ont 

persécuté, ils Font oblige de fuir ; ils ont fini par le lier 

et par le crucifier. Et son Église, qui est sa continuation 

à travers les siècles, partage le même sort. Comme JÉSUS, 

elle ne peut être forcée dans sa liberté intérieure, mais 

elle peut l'être, elle l'a toujours été, elle l'est terri-



LA LIBERTE. 233 

blement et le sera toujours dans l'exercice extérieur de 

ses œuvres de salut et de santification. Tant qu'elle sera 

militante, l'Église sera combattue au «dehors dans sa li­

berté ; comme JÉSUS et avec JÉSUS , son Chef adorable, 

elle n'aura la plénitude de sa liberté extérieure que 

lorsqu'elle triomphera avec lui pour toujours. 

Tels sont les trois sens, fort distincts quoique unis, du 

mot liberté : la puissance radicale de choisir; l'exercice 

de cette puissance, considéré en lui-môme ; l'exercice de 

cette puissance considéré dans les conditions extérieures 

et accidentelles de son développement. 

Ces notions préliminaires sont un peu métaphysi­

ques; mais elles me semblent indispensables pour bien 

comprendre le beau et grand sujet qui va faire ici l'objet 

de notre étude. 

V 

En quoi la licence diffère de la liberté. 

Considérée sous les trois aspects que nous venons d'in­

diquer, la liberté est bonne en elle-même ; comme la pa­

role, comme la force, comme toutes les puissances que le 

bon DIEU nous a départies. L ' abus que nous pouvons en 

faire ne saurait leur enlever leur caractère intrinsèque de 

bonté. Ici, l'abus s'appelle licence; à l'usage, à l'usage 

légitime doit seul être donné le beau nom de liberté. 

Mais qui dira avec certitude où finit l'usage, où corn-



240 LA LIBERTÉ. 

mence l'abus ? En d'autres termes, comment distinguer la 

licence de la liberté, l'abus cle l'usage ? 

Saint Thomas, témoin et organe de la Tradition catholi­

que non moinsque de la saine philosophie, nous donne le 

secret de cette importante distinction. Il nous dit que c'est 

la fin dernière d'un être raisonnable, individuel ou collec­

tif, qui détermine, en fait de liberté , et l'usage légitime 

et l'abus toujours coupable. Et comme, selon l'enseigne­

ment infaillible de l 'Église, la fin de l'homme, de la fa­

mille, de la société civile ou religieuse , et en général de 

toutes les créatures, est l'accomplissement de la volonté 

de DIEU , le grand Docteur nous donne les éléments certains 

de la vraie notion de la liberté, intérieure et extérieure, 

individuelle et sociale, domestique, civile, religieuse. 

La liberté, la vraie, la seule vraie liberté, c'est la puis­

sance que possède un être raisonnable de réaliser sa fin der­

nière, de faire ce qu'il doit faire, d'accomplir sa destinée ; 

ou , pour parler plus clairement encore, d'accomplir plei­

nement et en toutes choses la très-sainte volonté de D I E U . 

Voilà ce que c'est que la liberté ! La liberté intérieure et 

spirituelle est la puissance que D I E U nous donne de le con­

naître, de l'aimer, de le servir ici-bas, d'accomplir aussi 

parfaitement que possible ses volontés adorables, d'obser­

ver fidèlement sa loi , d'éviter le mal, et, par ce moyen, 

d'arriver à la vie, à la liberté éternelle. Auteur de la na­

ture, il nous donne le libre arbitre , la raison , la volonté 

et tout ce qu'il faut pour choisir le bien , de préférence 

au mal; auteur de la grâce, il joint à la lumière de la 

raison les lumières mille fois plus splendides de la foi, à la 



LA LIBERTÉ. 24] 

force de la volonté la force véritablement divine de l'espé­

rance et de l'amour surnaturels. Outre cela, il daigne 

nous donner incessamment ses secours, que la théologie 

appelle (/racés actuelles; e t , ainsi armés de pied en cap, 

nous pouvons et nous devons combattre le bon combat, 

vivre saintement, mériter et gagner le ciel. 

La liberté extérieure est l'état où D I E U veut que nous 

soyons, quant à l'exercice extérieur de notre vraie liberté, 

c'est-à-dire de l'accomplissement de sa très-sainte volonté ; 

et par conséquent c'est l'état où doivent nous mettre ou 

nous maintenir toutes les créatures, et surtout celles qui 

sont revêtues de l'autorité. Toute créature, quelle qu'elle 

soit, par cela seul qu'elle est créature de D I E U , doit res­

pecter une puissance qui s'exerce pour la gloire de D I E U et 

pour l'accomplissement de sa loi. Attenter à la liberté 

d'un être quelconque, c'est commettre une sorte de sa­

crilège ; c'est s'opposer à D I E U , c'est se révolter contre la 

loi de D I E U , contre la volonté de DIEU. 

On voit dès lors ce que c'est que la licence. Dans l'or­

dre spirituel et personnel, la licence c'est le péché : c'est 

l'abus détestable, plus ou moins coupable selon les cir­

constances, de la puissance que DIEU nous donne d'être 

nous-mêmes les artisans de notre sainteté et de notre bon­

heur, et de réaliser par nous-mêmes notre destinée ma­

gnifique, avec la dignité et la souveraineté qui conviennent 

à des êtres raisonnables, à des enfants de D I E U , à des chré­

tiens. 

Dans l'ordre extérieur et public, la licence est la vio­
lation non moins détestable de la volonté de D I E U , qui or-

v, 16 



ï'\ï JA LIBEUTE. 

donne que le bien soit favorisé, protégé, encouragé par 

tous et en toutes choses ; qui ordonne que le mal soit pré­

venu, réprimé et poursuivi, aussi parfaitement que le com­

porte l'infirmité de la vie présente. 

Dans Tordre spirituel et personnel, la licence, c'est le mal 

préféré au bien, par un acte volontaire ; dans Tordre pu­

blic et extérieur, la licence, c'estla tolérance du mal, qu'on 

peut empocher; c'est la sympathie et la protection accor­

dées au mal, contre la volonté divine. 

La liberté, c'est donc Tordre, la vérité, le bien, la paix, 

le bonheur; et la licence est le désordre, l'illusion, le men­

songe, le mal, la ruine. La liberté est absolument et essen­

tiellement sainte: elle vient de DIEU , elle est pour DIEU, 

elle mène à DIEU ; la licence est absolument et essentiel­

lement mauvaise : elle vient du démon, père du péché; 

elle détourne de DIEU; elle déshonore et perd ceux qui s'y 

abandonnent. Chez Satan la licence a été purement et 

simplement le péché, c'est-à-dire l'abus volontaire et cou­

pable du libre arbitre; chez nous elle est en outre l'effet 

de la séduction qu'exerce sur nous le tentateur, soit par 

lui-même, soit par le monde, soit par nos concupiscences. 

La licence est à la liberté ce que les ténèbres sont à la 

lumière, ce que le mal est au bien, ce que la mort est à 

la vie, ce qu'est Satan àNolre-Scigneur JÉSUS-CHRIST. Aussi 

la licence est-elle l'ennemie mortelle de la liberté. Incom­

patible avec liberté, le mensonge est icompaliblc avec 

l'obéissance, la licence tue la liberté et nous fait passer du 

pur et noble service de DIEU à l'ignoble et impur esclavage 

du démon. 



LA LIBERTE. ¿43 

Autant nous devons aimer la liberté, autant nous devons 

détester la licence. Demandons à Notre-Seigneur de 

nous accorder cette double grâce dans toute sa plénitude. 

On peut étudier la liberté au point de vue de la sanc­

tification chrétienne et personnelle, ou bien au point de 

vue de la polémique et de la défense de la foi : nous 

n'allons ici nous occuper que du second, renvoyant le lec­

teur, en ce qui concerne le premier, à un petit traité où cet 

important sujet est exposé fort en d é t a i l 1 . 

Je ferai remarquer, en outre, que dans le présent tra­

vail il" sera question, non pas exclusivement, mais prin­

cipalement, de la liberté extérieure, de l'état de liberté 

dont nous avons parlé au chapitre précédent. Cette ob­

servation ne me paraît pas inutilodans un débat où Ton est 

habitué à tout confondre. 

VI 

Pourquoi l a pos s ib i l i t é de faire le m a l n'entre pour rien 
dans l a not ion ESSENTIELLE de l a l i b e r t é parfa i te . 

Beaucoup de gens s'imaginent aujourd'hui qu'il est de 

ï*essence de la liberté de pouvoir faire le bien ou le mal. 

C'est là une erreur fondamentale, <c Le pouvoir de faire 

le mal n'est ni la liberté, ni une partie de la l iberté 2 , » dit 

saint Anselme. Ce qui est de l'essence de la liberté, c'est, 

1 Nos grandeurs en JÉSUS, IIIe partie, chap. n< 
* In dialog. De liber, arbitr.. i. 



244 LA LIBERTÉ. 

ajoute saint Thomas, le pouvoir d'agir ou de ne pas agir; 

mais laisser le bien pour faire le mal n'est nullement de 

P essence de la l iberté: c'en est au contraire la défail­

lance, defectus libertatis \ 

Cette conclusion ressort de la définition même de la 

liberté. 

À priori, nous en sommes certains; car la foi nous 

apprend que dans le ciel nous serons pleinement, parfai­

tement libres : or, il est également de foi que dans le ciel 

nous n'aurons plus la triste possibilité de faire le mal. 

<c Soit, dira-t-on peut-être; mais sur la te r re , dans 

l'état d'épreuve, en est-il de même?» — Sur la terre , il 

est vrai , la possibilité de faire le mal est inhérente à no­

tre état et à notre liberté ; mais elle n'est point de l'es­

sence de la liberté. L'imperfection d'une puissance a-t-elle 

jamais fait partie de l'essence de cette puissance? La pos­

sibilité de faire le mal est accidentelle et non essentielle 

dans notre liberté, même ici-bas. 

Pourquoi cela? D'abord, parce que la liberté, même 

imparfaite, est une puissance, une force;, et ensui te , 

parce qu'elle est donnée, et à l'individu et à la société, 

uniquement pour réaliser sa fin dernière. 

I. « La liberté, dit S. Thomas, est une puissance, po-

lestas. » Le mal, sous toutes ses formes, est au contraire une 

faiblesse, une défaillance, une négation. Il use , ou plu­

tôt il abuse des forces, spirituelles ou matérielles, qui 

constituent notre v ie ; mais , en lui-môme, le mal n'est 

'Sum. ThcoLj I a. q. LXII, a. 8, ad 3. 



LA LIBERTÉ. 245 

qu'une négation : ce nihil quod factum est » ; c'est ainsi 

que le définit S. Augustin 1 . La liberté est une puissance, 

un don de DIEU , donc l'idée du mal n 'entre pour rien dans 

son essence; et s i , dans l'état présent , la possibilité de 

faire le mal lui est inhérente, elle ne lui est pas plus essen­

tielle que la possibilité de mourir n'est essentielle à la vie. 

II. En second l ieu, la liberté est essentiellement « la 

puissance donnée à l'individu ou à la société de réaliser 

1 Dans ses admirables commentaires sur l'Évangile de saint Jean, 
le grand Docteur explique fort au long cette notion profondement 
philosophique du mal et çlu péché. Glosant la phrase de saint Jean : 
« Sine ipso factum est nihil quod factum est. In ipso vita erat, etc., » il mon­
tre comment, outre le sens généralement reçu, elle en présente un 
autre, également vrai, suivant qu'on met le point d'arrêt après nihil, 
ou bien après factum est ; on sait en effet que les anciens manuscrits 
ne portaient pas de ponctuation, non plus que d'alinéas; c'était le sens 
et non les mots qui indiquaient au lecteur le commencement, la fin 
et les nuances de chaque phrase. 

La première ponctuation donne le beau sens que nous rapportons 
ici : sans le Verbe, qui est DIEU, a été fait le rien, factum est nihil; 
c'est-à-dire a été commis le péché, a été fait le mal. Le mal n'est en 
effet qu'un rapport faussé entre l'agent et l'objet, de son acte; c'est 
une réalité, mais non pas une entité, une créature. C'est un defectus 
qui vient altérer l'acte, le fausser, le corrompre et le mettre en oppo­
sition avec la loi de DIEU, qui est toujours vérité et justice. Aussi l'É­
vangile dit-il, en parlant de celui qui le premier a fait le mal, du 
démon : « In veritate non stetit. » Et ainsi, malgré sa triste réalité, le 
mal peut et doit être appelé : « le rien, le néant qui a été fait, factum 
est nihil. » Au contraire, le bien, c'est ce qui est, c'est ce qui vient 
de DIEU, source éternelle et vivante de tout bien : « Quod factum est 
in ipso vita emí, » ce qui a été fait, c'est-à-dire toute créature de DIEU 

était vie en lui, avait sa vie dans le Verbe, dans l'idéal parfait, éter­
nel, infini, où DIEU contemple éternellement toutes ses œuvres. — 
Telle est, en abrégé, l'explication profonde que saint Augustin donne 
au texte de saint Jean ; et dans ses écrits il revient souvent sur 
cette essence négative du mal. 



Un LA L1BËU1E. 

sa fin. » La fin, la fin dernière : voilà la raison d'être de 

la liberté. Pour avoir droit à ce don divin, il faut avant 

tout être destiné de DIEU à une fin, toujours bonne cl 

sainle, puisqu'elle vient de DIEU. 

Or, le mal , toléré de DIEU uniquement comme consé­

quence possible de notre imperfection durant l'épreuve, 

n'a point de fin dernière; non-seulement il n'est point 

voulu de DIEU , mais il est repoussé de lui , détesté, con­

damné, comme chacun soit. Quelle fin dernière, dites-

moi, quelle fin légitime peut-on assigner au péché, 5 l'er­

reur, à l 'hérésie, au mal sous toutes ses formes? Je ne 

parle pas de la joie criminelle que Ton peut trouver 

dans le fruit défendu; je ne parle ici du mal qu'en tant 

qu'il est le mal. Or, au point de vue de la fin dernière , 

aussi bien qu'au point de vue de la puissance, le mal ne 

vient point de DIEU . Le mal n'a point de fin dernière ; 

donc le mal reste complètement en dehors de la pure et 

sainte notion de la liberté parfaite. Le mal , c'est la 

mort; c'est la négation pratique du bien, de la vér i té , 

de l 'ordre, de la vie; en un mot , de tout ce qui est de 

DIEU. Loin d'être une puissance, le mal n'est qu 'une dé­

faillance , et loin d'être partie essentielle de la l iber té , il 

en est l 'ennemi, et même le seul ennemi. Plus un ê t r e , 

individuel ou social, est étranger au mal', plus il est l ibre, 

plus il jouit de la puissance d'atteindre sa fin, d'accom­

plir la volonté de DIEU. 

La possibilité de faire le mal, de sortir de la vérité, 

n'entre ni directement ni indirectement dans la notion 

essentielle de la liberté parfaite. La liberté est le pouvoir 



LA L l B B R T f i . 2 4 7 

do faire le bien, comme l'entendement est là faculté de 

connaître le vrai. La possibilité de faire le mal n'est pas 

plus de l'essence de la liberté, que la possibilité de se trom­

per n'est de l'essence de l 'entendement, que la possibi­

lité d'être malade n'est de l'essence de la santé. Il est 

vrai, je le répète : dans l'état d 'épreuve, tout cela est in­

hérent à notre pauvre nature , à cause de Timperfeotion 

même do cet é ta t ; mais cela ne fait point partie de l'es­

sence de notre entendement, de notre volonté, de notre 

santé, L'impeccabilitéestla perfection delà liberté, comme 

l'infaillibilité est la perfection de l 'entendement; comme 

l'impossibilité d'être malade est la perfection delà santé 

La liberté est comme la lumière, comme la beauté, 

comme la vie, auxquelles les ténèbres, la laideur, la 

mort, sont non-seulement étrangères, mais diamétrale­

ment opposées. Quelle pure et sainte chose que la liberté ! 

et sur ce point, comme sur tous les au t r e s , combien la 

doctrine catholique est noble, grande , digne de l 'homme, 

digne de D I E U ! 

VII 

Si la liberté n'est que le respeet des droits de chacun. 

« La liberté, disent quelques-uns, est le respect des 

droits de chacun. » Non pas : le respect des droits de cha­

cun est une condition indispensable pour que chacun soit 

1 Voy. le Traite du Saint-Esprit, par WT Gaume, tome ï, chap. xvir. 
— On ne saurait assez recommander aux esprits sérieux la lecvurr 
pt la méditation dec*1 savant travail. 



248 LA LIBERTE, 

effectivement l ibre, c'est-à-dire pour qu'il puisse, sans 

obstacles, tendre à sa fin; mais ce n'est pas là l'essence 

de la liberté. 

Dans nos rapports avec les autres , nous devons bien 

évidemment respecter les droi ts , les vrais droits de cha­

cun. Mais avant tout , nous devons respecter le droit sou­

verain et absolu de D I E U , qui déteste le m a l , quel 

qu'il soit, qui ne le tolère dans le temps que parce qu'il 

le châtiera dans l 'éternité, qui n'est patient avec ceux 

qui le commettent que pour leur laisser le temps dese con­

vertir. Tout droit vient de D I E U , et le mal, qui ne vient 

pas de D I E U , n'a pas , ne peut pas avoir de droits. Les 

hommes qui le font peuvent avoir des droits en tant qu'ils 

sont hommes, mais non en tant qu'ils sont les hommes 

du mal : incrédules, impies, hérétiques, ennemis de l'É­

glise, libertins, etc. Personne n'a le droit d'être incré­

dule : tous en ont le pouvoir, aucun n'en a le droit. Per­

sonne n'a le droit d'être hérétique, d'être schismatique. 

d'être impie , rationaliste. Personne, personne au monde 

n'a le droit de mettre au service de l'erreur ou du mal ce 

que DIEU donne uniquement pour le service de la vérité 

et du bien : la pensée, l 'amour, la mémoire, la force, 

le pouvoir, la fortune, la science. Je Y ai déjà dit , nous 

en avons tous ici-bas le triste pouvoir, mais aucun de 

nous n'en a le droit. Seules, la vérité et la justice ont des 

droits, les droits que DIEU leur donne. 

Toutes ces notions sont d'une extrême importance. El­

les s'appliquent à tout : à la vie privée et à la vie publi­

que, à la conscience, aux affections du cœur, à l'intel-



Í.A LIBERTE. 2W 

ligenee, aux sciences, à l'éducation , à l'ordre religieux, 

à l'ordre civil, à l 'ordre domestique. Oui, en toutes cho­

ses, pour tous et pour chacun, la liberté consiste à pou­

voir accomplir la sainte volonté de DIEU. 

Le droit est inséparable du devoir; et en toutes choses 

le devoir consiste à faire ce que DIEU veut. Les chrétiens, 

qui aiment tant à parler de leurs droits et des droits des 

autres , glissent, sans s'en apercevoir, sur le terrain pu­

rement naturel , sortent de la véri té, oublient le droit 

souverain, imprescriptible, universel, de JÉSUS-CHRIST et 

de son Église -, et ainsi ils perdent de vue le premier de 

tous les devoirs de l'homme et de la société ici-bas, le de­

voir d'être catholiques, d'obéir à Notre-Seigneur, de se 

laisser guider par la sainte Église. 

lia vraie définition de la liberté est celle que donne 

saint Thomas et que domine la notion de la fin surnatu­

relle. 

VIII 

Pourquoi et comment la liberté du libre-penseur 
est tout l'opposé de la liberté telle que l'entend l'Église. 

Nous comprendrons davantage encore l'importance de 

la notion chrétienne de la liberté si nous considérons ce 

qu'est logiquement la liberté en dehors des données de 

la foi. 

Pour celui qui n'a point la foi il n 'y a pas de fin der­

nière surnaturelle, n'est-il pas vrai ? Pour lui, JÉSUS-CHRIST, 

l'Église, le Pape n'ont aucun droit à enseigner et à diriger 



5oO LA UIWRTÉ. 

soit l'homme , soit la société. L'homme et la société n'ont 

d'autre maître qu 'eux-mêmes; e t , sauf l'impossibilité 

matérielle, ils ont le droit , je dirai presque le devoir de 

faire tout ce qu'ils veulent, de suivre tous leurs instincts 

naturels. Pour eux la liberté sera l'indépendance ab­

solue, la puissance de faire tout ce qu'ils veulent. C'est 

la conséquence logique du système. 

Observons d'abord que cette notion rationaliste de la 

liberté confond tout simplement l'homme avec DIEU . Seul 

on effet, le bon DIEU est absolument indépendant ; il n'a 

d'autre maître que lui-même ; sa volonté, c'est son droit ; 

il fait tout ce qu'il veut, comme il le veut et parce qu'il le 

veut. Mais la créature n'est point DIEU ; elle dépend néces­

sairement de son Créateur ; elle reçoit de lui et l 'exis-

tence, et la loi , et la lin dernière qui doit dominer sa des­

tinée ; elle a donc pour première règle de faire, en toutes 

choses, non ce qu'elle veut, mais ce que DIEU veut. En 

dehors de la foi, la liberté n'est que le cri de révolte du 

premier pécheur : « Je n'obéirai pas ! non serviam ! » 

La notion rationaliste de la liberté n'est pas seulement 

fausse; elle est impie et blasphématoire. 

En second lieu, comme la nature humaine est déchue, 

quoique les libres-penseurs l'ignorent ou le nient, il en 

résulte que la liberté, telle qu'ils l 'entendent, se met au 

service de la nature corrompue , c'est-à-dire de toutes les 

erreurs et de toutes les passions. La raison , telle que DIEU 

nous l'a donnée , est assurément excellente; mais la rai­

son déchue, altérée par l'ignorance et par les illusions, 

est bien loin d'être aussi excellente qu'ils le disent : il en 



LA LIBERTE. 231 

est de même de la volonté, de l 'amour et de toutes les 

autres puissances de l'homme : tout cela est bon et très-

bon en soi ; mais le venin du péché originel a non pas 

détruit, mais altéré tous ces dons naturels ; de sorte que 

maintenant prendre pour règle la nature et ses instincts, 

c'est s'assujettir à toutes les corruptions de l'esprit et du 

cœur; c'est prendre pour règle l'orgueil, l'ignorance, les 

passions brutales, la cupidité, tous les vices et toutes les 

faiblesses. Voilà, au fond , la liberté du libre-penseur, la 

liberté en dehors de la foi. 

Le plus souvent on n'a pas l'intention d'aller jusque-là: 

l'honnêteté naturelle et un petit reste de christianisme re­

tiennent sur la pente ; et d'ailleurs ces gens éclairés ne 

soupçonnent pas l'abîme qui les attend. Riais la logique 

est là, et toujours les théories de la pure nature abouti­

ront aux excès des impures passions. Toujours 89 pro­

duira son 93 . Dans notre monde moderne, qu'est-ce qui 

enfante ruines sur ruines, révolutions sur révolutions? 

n'est-ce pas la fausse notion de la liberté? Tant qu'on en 

vivra, on en mourra. 

Enfin, notons encore l'antagonisme fondamental de 

la liberté, telle que l'entend le monde moderne, et de la 

liberté telle que l'entend l'Église : la liberté moderne est 

systématiquement indifférente à la vérité et à l 'erreur, 

au bien et au ma l ; elle ne se soucie ni de D I E U , dont 

elle fait abstraction, ni du CHRIST , en qui elle ne croit 

pas, ni de l'Église, qu'elle regarde nécessairement comme 

une puissance non-seulement étrangère, mais opposée à 

l'ordre et au bien publics. Si elle se contente de laisser 



252 LA LIBERTÉ. 

vivre l'Eglise à côté d'elle, et si parfois elle va même jus­

qu 'à lui témoigner quelque bienveillance, c'est unique­

ment parce que les hommes sont moins mauvais que leurs 

principes et qu'ils ne tirent heureusement pas du mal et 

de l'erreur toutes les conséquences logiques. Quand ils 

sont logiques jusqu'au bout, les libres-penseurs pur sang 

avouent la haine profonde que leur inspirent JÉSUS* 

CHHIST et l'Église. Un de leurs journaux disait naguère : 

<c Si les athées arrivaient au pouvoir, ils ne devraient 

accorder aucune tolérance, et ils devraient imposer leurs 

idées à la manière de la Commune de Paris en 1793. 

Tout le monde prêche la tolérance, mais personne ne 

l'exerce. Nous aimons mieux être francs, et dire que 

nous ne la demandons pas plus pour n o u s , que nous ne 

sommes prêts à la donner à nos ennemis. » 

Oui, la liberté rationaliste est diamétralement l'opposé 

de la liberté chrétienne. C'est tout simple : elle est une er­

reur ; et l'erreur est toujours contraire à la vérité. La li­

berté, telle que l'Église l'enseigne et la pratique est pour 

l'individu, comme pour la société, la délivrance des igno­

rances et des illusions, des corruptions, des abus de tous 

genres qui nous arrêtent dans l'accomplissement de notre 

vraie destinée et dans l'acquisition de notre vrai bonheur ; 

l 'autre, au contraire, est une force ennemie, qui nous ar­

rache au bon DIEU et qui nous détourne des voies de la 

vérité , de la justice, de Tordre, de la paix et du bonheur 

véritable, auquel DIEU nous appelle. Quel abîme entre ces 

deux conceptions ! C'est le jour et la nuit. 



LA LIBERTÉ. 253 

I X 

Gomment en cette matière on abuse perfidement des mots 
pour séduire les masses . 

Avant d'aller plus loin, il nous faut prolester, et pro­

tester énergiquement contre une perfidie de langage qui 

n'a pas peu contribué à brouiller les idées et a séduire les 

masses. Je veux parler du détournement calculé, systé­

matique, des mots les plus chrétiens, au profit de l'er­

reur. 

Signalons, en premier lieu, le mot même de liberté, si 

sympathique à tous les cœurs élevés. Il a été volé à l'É­

vangile et à la sainte Église par l'hérésie d'abord, puis par 

l'incrédulité et la Révolution. Le nom de liberté, aussi 

bien que la grande chose qu'il exprime, est du domaine 

du christianisme; car c'est l 'Église, et l'Église seule (nous 

le verrons tout à l 'heure) qui a rendu la liberté à l 'huma­

nité , asservie presque entièrement sous le joug avilissant 

du vice et des hommes du vice. Le mot liberté fait partie . 

de la langue chrétienne. Dans le vocabulaire du protes­

tantisme et de la Révolution, liberté ne signifie plus li­

berté ; cela signifie indépendance, révolte, licence. 

Il en est de même du mot libéral, belle et noble expres­

sion qui veut dire généreux, grand, magnanime; être li­

béral , c'est avoir Târne élevée, largement ouverte à tou­

tes les grandes aspirations. Rien n'est chrétien, et, ajou­

tons-le avec une fierté légitime, rien n'est français, 

comme le noble sentiment qu'exprime le mot libéral. 



2 ¿ 4 LA LIBERTE. 

Eh bien, ils nous l'ont p r i s , ils nous l'ont pris, comme 

ils nous ont pris le mot de liberté; et le mettant au ser­

vice de leurs préjugés anticalholiques, de leurs erreurs 

et de leurs blasphèmes, ils sont parvenus à rendre le mot 

libéral synonyme d'esprit-fort et de libre-penseur. Pour 

eux et chez eux, un esprit libéral n'est autre chose qu'un 

esprit dégagé des liens et des préjugés religieux, qui ne 

tient plus compte des décisions de l'Église, et qu i , du 

haut de sa sagesse et de son impartialité, juge la foi et la 

révélation chrétienne, comme tout autre système, comme 

toute autre hypothèse. Et si l'on ne va pas jusque-là, être 

libéral, c'est au moins ne pas être aussi affirmatif que le 

sont les vrais catholiques, en ce qui concerne les décisions 

>du Saint-Siège, les règles et les traditions de la doctrine. 

Dans la langue moderne, le mot libéral, détourné de 

son véritable sens, exprime donc quelque chose de mau­

vais en soi : l'indépendance à l'égard de la foi et de l'É­

glise, et un rationalisme plus ou moins modéré. 

Aussi notre langue française, inexorable dans sa lo­

gique, a-t-elle créé, pour exprimer cette transformation, 

un mot nouveau, qui sonne mal , le libéralisme. Ce n'est 

plus la liberté, parole à double sens et trop chrétienne 

encore; c'est le libéralisme, c'est-à-dire la liberté nou­

velle, la liberté moderne, révolutionnaire. Autant l'Église 

aime la liberté, autant elle repousse le libéralisme ; autant 

elle est libérale dans le vrai et vieux sens , autant elle est 

antilibérale dans le sens nouveau. 

Pour se mieux faire accepter, la Révolution s'est ainsi 

revêtue de nos beaux habits chrétiens : liberté, progrès , 



LA LIBERTL. 235 

lumière, civilisation etc. Nous revendiquons la propriété 

de ces trésors. Ils lui servent de passe-port ; grâce au 

charme secret des nobles idées qu'ils expr iment , grand 

nombre d'honnêtes gens s'y sont laissé facilement pren­

dre, et ils accueillent encore aujourd'hui les idées révolu­

tionnaires à cause des noms sous lesquels on les leur pré­

sente. Attention au loup caché sous la peau de l'agneau ! 

Gomment, par son É g l i s e , Notre-Seigneur J É S U S - C H R I S T 

apporte au monde la vraie liberté. 

Nous l'avons vu, pour être vraiment libre, il faut d'à-

boni que nous connaissions notre fin dernière véritable, 

laquelle est surnaturelle ; il faut, en second lieu, que nous 

connaissions par quelle voie, par quels moyens nous pou­

vons y parvenir; ilfaut, enfin, que nous ayons le pouvoir 

de prendre ces moyens et la force d'écarter tous les obs­

tacles. Or, JÉSUS-CHRIST, notre Seigneur et notre Sauveur, 

nous donne et cette connaissance et ce pouvoir. Il nous 

les donne p a r l e ministère de son Église; cl si nous ve­

nons à les pe rd re , il nous les rend avec une bonté iné­

puisable, JÉSUS est donc l'auteur et le sauveur de notre 

liberté, et sa sainte Église est l'instrument vivant de cette 

grande œuvre de salut, 

Notre-Seigneur s'unit à son Église, et la constitue au 

milieu de l 'humanité la grande libératrice des âmes et des 

peuples, la mère et la gardienne de la liberté. Par elle, 

avec elle et en elle, il est le Libérateur universel. 



m LA LIBERTÉ. 

Depuis le péché originel, la vie clc l'humanité a été pour 

ainsi dire une course de plus en plus folle dans les voies 

de l'esclavage. La pauvre humani té , prisonnière du dé­

mon se sentait emportée par lui là où elle ne voulait ni 

ne devait aller, aux abîmes de la honte, du péché et enfin 

de la damnation. Elle ressemblait à une reine qu'un puis­

sant ravisseur aurait enfermée dans un carrosse attelé de 

chevaux fougueux et pris de vertige ; en tête le postil­

lon, qui aurait dû servir d'éclaireur, et le cocher, qui sur 

son siège aurait dû conduire l'attelage, sont pris de vin 

et ne font plus leur office ; le postillon n'y voit plus clair, 

et le cocher, aussi fou que ses chevaux, frappe à tort et 

à travers, ne sait plus où il va : la voiture heurte les pier­

res, frise à chaque instant les précipices ; la catastrophe 

est imminente. 

Ainsi allait le monde; ainsi périssait l 'humanité, lors­

que le Fils de DIEU , arrêtant cette course fatale, sauva la 

vie de l'humanité et la délivra en mourant pour elle. Il la 

fit descendre du char de la servitude, et avec elle la rai­

son, la conscience, l'autorité et la société, toutes meur­

tries et plus mortes que vives. Il confia ces chères déli­

vrées aux bons soins de son Église; ket désormais, rassuré 

sur leur sort, le bon Samaritain put reprendre la route de 

Jérusalem : il remonta de la terre aux cieux. 

L'Église a donc reçu du divin Libérateur la mission 

souveraine de délivrer le monde , d'appliquer à tous les 

hommes le bienfait de la délivrance consommée par JÉSUS 

sur le Calvaire. C'est ainsi qu'elle se présenta sous les 

traits des Apôtres, et c'est ainsi qu'elle continua à parler 



L A L I B E R T E . 2Í» 

eL à agir en la .personne de ses Pontifes, de ses Saints et 

de tous ses ministres. Comme JÉSUS , elle a délivre et elle 

délivre le monde à ses propres dépens ; elle souffre el 

meurt chaque jour pour ressusciter le monde et pour l'ar­

racher à la servitude du mal. 

L'Église délivre le monde par sa doctrine, qui est loiit 

lumière, vérité, just ice, charité. Elle le délivre par see 

institutions de tous genres, qui sont toutes destinées à faire 

entrer et à maintenir chaque chose à sa place, et à écar­

ter les obstacles qui empêchent les individus et les socié­

tés d'atteindre paisiblement leur fin- Elle a rendu la liberté 

et par conséquent l'honneur, la dignité, le bonheur à la 

femme, qui, en punition du péché, avait été réduite à l'hu­

miliante condition que chacun sait et que l'Église seule e 

la puissance de transformer ; elle a rendu la liberté à l'en-

faut, au pauvre, à tous ceux qui souffrent. 

Elle a rendu la liberté aux peuples, courbés partout , 

comme de vils troupeaux, sous la domination brutale de 

ceux qui s'appelaient leurs rois et qui n'étaient que leurs 

tyrans; elle les a relevés, elle leur a fait comprendre de 

magnifiques vérités sociales, ignorées jusque-là; elle a 

changé leur servitude honteuse en une sainte et volon­

taire obéissance ; elle les a délivrés du joug^de l 'homme. 

Car en dehors de JÉSUS-CIIIUST et de son Église il n'y a 

que la domination de l'homme sur l 'homme; et à cause 

de la corruption originelle, cette domination dégénère 

fatalement en despotisme et en arbitraire. 

Pendant que d'une main l'Église délivrait les peuples, 

de l'autre elle délivrait les Souverains eux-mêmes, en 



268 LA LIBERTÉ. 

Le docte Évoque de Tulle, M g r Bcrthaud, disait un 

jour : a Quand il consacre une église, le Pontife dit cette 

leur apprenant ce qu'est réellement l'autorité, combien 

elle est sainte et à quoi elle oblige. À la place des tyrans 

et des Césars, elle a créé les rois chrétiens, peres de 

leurs peuples, serviteurs et défenseurs de la cause de JÉ­

SUS-CHRIST, serviteurs des petits, prolecteurs-nés de toutes 

es institutions bienfaisantes de la sainte Église de telle 

sorte que tout prince , tout peuple qui veut écouter la 

voixde l'Église est assuré de jouir simultanément de deux 

biens inappréciables, presque disparus aujourd'hui de 

la face de la terre : une autorité ferme et paternelle, 

sage et bienfaisante; et une liberté aussi paisible qu 'é­

tendue, aussi joyeuse que respectueuse. Dans le sein de 

l'Église, l'autorité ne fait que le bien, la liberté ne fait 

que le bien. Quel merveilleux idéal les hommes pour­

raient réaliser, et bien facilement réaliser, s'ils avaient le 

sens commun! Mais, hélas! c'est là ce qui manque ; c'est 

là ce qui manque de plus en plus, à mesure que l'on s'é­

loigne de la foi ; et c'est ce que l'Église voudrait réaliser 

le moins imparfaitement possible de nos jours , comme 

elle l'a fait jadis au milieu des païens et des barbares . 

Et ainsi l'Église, envoyée de DIEU , apporte au monde 

l'inappréciable trésor de la vraie liberté. 

X I 

Beau témoignage d'un de nos Évêques à ce sujet. 



LA LIBERTE. 2o9 

grande parole' : Mon DIEU! que les fidèles viennent ici ap­

prendre la véritable liberté. C'est fort à propos que l'Église 

dit cela, et ce n'est pas d'hier qu'elle le di t ; elle a dit 

cela dans toute la longueur des siècles, pour les besoins 

<le tous les temps. Donc vous venez ici, dans nos églises, 

apprendre la vraie l iberté; oui, la vraie liberté, sous 

l'ampleur divine. 

<c DIEU est souverainement libre, parce qu'il est le plus 

ample, le plus riche d'éléments substantiels. Aucune 

lumière ne lui fait défaut, aucune limite ne le cerne. C'est 

pourquoi il est l'amplitude par excellence, il est le grand 

Libre. 

« Eh bien, pour nous , comme pour tout être créé, la 

vraie liberté consiste à se rapprocher de ce grand Libre-

C'est ici, dans l'Église, qu'on apprend la vraie liberté. 

Ce petit enfant qui vient au catéchisme vient prendre pos­

session delà vraie liberté; il vient apprendre à être libre. 

Ceux-là qui sont si fous do liberté, ne savent pas que 

l'Église fabrique des libres. Elle dit aux pères de famille ; 

Amenez-moi vos enfants, afin que je leur enseigne la li­

berté; je veux en faire des êtres très-beaux, qu'aucune 

ténèbre n'enveloppe, des êtres affranchis des chaînes de 

toute servitude; amenez-moi tous, ces enfants, je veux 

leur apprendre la liberté. 

« C'est la l iberté, cette grande liberté qu'on vient ap­

prendre dans l'Église. Nous ne voulons pas des esprits 

qui nous ramènent aux abaissements du paganisme *, 

nous voulons la lumière, nous voulons le grand air. Il 

faut que l'homme soit constitué à l'état de liberté: c'est 



200 LA LIBERTE. 

à-dire, il faut qu'il sache d'où il vient et où il va, et 

qu'il connaisse et puisse prendre encore le chemin qui 

conduit à la lin à laquelle il est appelé. 11 faut enfin 

qu'il sache prendre le poste où il doit servir à sa fin. 

« Il y a aussi les nations. 11 faut que l 'humani té , la 

grande famille des nattons soit constituée à l'état de li­

berté , c'est-à-dire délivrée de toute ténèbre et affranchie 

de tout mal » Et l'éloquent Évoque montre comment 

l'Église est pour les sociétés, non moins que pour les in­

dividus, la mère, la seule mère de la liberté véritable : 

« Oui, chrétiens, vous êtes libres, s'écrie-t-il en termi­

nant; vous êtes constitués libres ; vous avez vos moyens 

pour gagner les rivages éternels. Allons! ne vous gênez 

pas ; marchez fermement et le front haut. » 

Qu'aucun de nous ne soit donc assez insensé, assez en­

nemi de lui-même pour redouter la main libératrice delà 

sainte Église ! Si l'Église nous invite à entrer dans son 

sein, comme dans un asile de l iberté, sachons bien qu'il 

ne s'agît point pour nous d'une prison, mais d'une cita­

delle de refuge. On peut adresser à chacun et à tous ce 

que disait autrefois si gracieusement saint Ambroise ; 

« Ne crains point l'hameçon de saint Pierre, ô bon et cher 

poisson ! Il ne tue pas ; il sanctifie et il consacre. Ne crains 

point les filets de Pierre, à qui JÉSUS a commandé d'a­

vancer en pleine mer et de jeter ses filets; il ne les jette 

pas à gauche, mais à droite, selon l'ordre du Christ. Ne 

crains point le giron de Pierre ; car c'est à lui qu'il a été 

1 Sermon proche à Paris, en 1804, à la fèle de la Dédicace. 



LA. LIBERTE. 261 

dit : « Désormais tu porteras la vie aux hommes 1 . » 

Toujours vivant dans ses successeurs, saint Pierre, chef 

de l'Église, est le Vicaire du Libérateur éternel ; il con­

damne et veut briser toutes les servitudes, toutes sans ex­

ception; et la barque de Pierre qui porte l'Église a seule 

le droit de porter d'une manière absolue cette glorieuse 

devise : LIBERTÉ. 

Dans sa bouche , liberté veut dire salut, sainteté, bon­

heur ; sur les lèvres du monde moderne, liberté veut dire 

folle indépendance et révolte. 

X I I 

Des préjugés déplorables qui courent le monde 
contre Vamour de rÉgl i se pour la liberté. 

Par ses Papes , par ses Évêques et par tous ses disci­

ples, le fils de DIEU répand dans le monde la vie et la li­

berté : par ses suppôts de tous genres, Satan contredit 

sans cesse et combat cette action bienfaisante ; et à force 

de calomnies, à force de mensonges, il est parvenu à 

faire croire à un nombre infini d'honnêtes gens que la 

Papauté, que l'Eglise est l'ennemie intime de la liberté ; 

que partout où elle règne , elle en fait litière; qu'elle ne 

connaît, qu'elle ne prêche que I1 autorité brutale , et que 

pour être bon catholique il faut mettre au sac toute li­

berté, intellectuelle, morale, politique. Depuis un siècle 

surtout, depuis les mensonges effrontés et permanents delà 

1 H o x œ m . 1. V, c a p . v i . 



2G2 L \ MltâKTti . 

secte vollairienne, ce préjugé s'est enraciné profondé­

ment dans les esprits. C'est là un odieux mensonge. 

Parmi les hommes qui s'en vont aujourd'hui, cherchant 

en dehors de l'Église, e£meme contre l'Eglise, des solutions 

aux maux présents, combien de cœurs généreux, com­

bien d'esprits sincères séduits par des préjugés, trompés 

par des chimères ! Dès leur enfance, on leur a présenté' 

l'Église comme la cause de tous les malheurs sociaux. En 

leur enseignant l'histoire, on leur a présenté la Papauté 

comme l'ennemie des rois et des peuples, et toutes les 

institutions catholiques, les Ordres religieux, la plupart 

des Saints, les bons Souverains, tout ce qui était catholi­

que, comme rétrograde, ami de l 'ignorance, ennemi de la 

science, de la civilisation et du progrès; au contraire f 

tous les hérésiarques et tous les sectaires, tous les enne­

mis de la Papauté et de la foi leur ont été montrés comme 

des esprits généreux, précurseurs des émancipa leurs mo­

dernes, des gens d'intelligence et de cœur, amis des 

peuples, ennemis de là tyrannie et des ténèbres. Qu'on 

ose le nier! n'est-ce point là la quintessence de l'histoire, 

telle que l'ont faite le protestantisme, le césarisme, la 

Révolution; de l'histoire, telle qu'on renseigne encore 

aujourd'hui dans la plupart des chaires et des livres uni­

versitaires? C'est une formidable conspiration contre la 

vérité. 

Méconnaissant ainsi le véritable rôle de l'Église dans le 

monde, nos générations modernes se sont tout naturel­

lement laissé prendre h ces allégations. Elles ont cru, elles 

continuent à croire que l'Eglise es t , sinon la cause un i -



LA LIBERTE. 363 

que , du moins la complice responsable des tyrannies et 

des abus de tous genres qu'elle-même n'a jamais cessé de 

combattre. La liberté est leur idéal : on leur a dit que 

l'Église était l'ennemie de toute liberté. 

L'Église, ennemie de la liberté ! N'est-ce pas elle , elle 

seule qui dans tous les siècles a maintenu avec une iné­

branlable fermeté, enseigné avec l'inflexibilité du dogme, 

la grande doctrine delà liberté de l 'homme, base et source 

nécessaire de toute liberté? Les fausses religions , la plu­

part des hérétiques et presque tous les rationalistes sont 

plus ou moins fatalistes ; le matérialisme d'aujourd'hui est 

la négation radicale de la liberté. Cette observation tran­

che la question ; l'Église seule est libérale. 

L'Église, ennemie de la liberté ! N'est-ce pas elle, elle 

seule qui Ta établie dans le monde? N'est-ce pas elle 

qui l'a ramenée dans le cœur de l'homme en brisant les 

chaînes du péché et le joug de toutes les passions ? L'E­

glise, ennemie de la liberté! N'est-ce pas elle qui a ré ­

tabli la liberté de la famille, en renversant le triple des­

potisme du p è r e , du mari et du maître ? N'est-ce pas 

elle qui a introduit la liberté dans l'État, en niant lepou-

voir absolu de César, en lui disant en face qu'il vaut 

mieux obéir à DIEU qu'aux hommes? 

N'est-ce pas la Papauté, n'est-ce pas l'Église catholique 

qui a formé, élevé, constitué ces nations chrétiennes qui 

possèdent incomparablement plus de lib2rté que toutes 

les civilisations antiques, si vantées par nos païens mo­

dernes? L'Église ne leura-t-cllc pas donné, avec les prin­

cipes oubliés de la justice , du droit et de la fraternité 1m-



264 LA LlBUnTK. 

maine, le modèle de sa propre constitution; merveilleuse 

Hiérarchie, où tous les droits sont respectes , où tous les 

devoirs sont définis, et qui renferme tant de vraie liberté, 

qu'aucune constitution politique n'en pourrait supporter 

pareille dose? Enfin, en luttant à la fois, comme elle le 

fait, contre le césarisme moderne et contre cette volonté 

populaire qu i , depuis un siècle, veut s'ériger en maî­

tresse suprême, source de toutes les lois et de tous les 

les droits , n'est-ce pas encore pour la liberté que l 'E­

glise combat, et ne la défend-elle pas , au péril de son 

existence, contre l'ennemi le plus terrible peut-être qui 

yait jamais menacée ? 

Non-seulement l'Église n'est point l'ennemie de la li­

berté, mais elle en est la vraie mère , la plus fidèle gar­

dienne, la seule protectrice efficace ; elle n'est l'ennemie 

que du mal. De grâce, qu'on la juge sur ses actes, sur 

ses actes véritables, et non sur ses actes supposés ou fal­

sifiés. Au lieu de la haïr sans' la connaître, qu'on l'étudié 

de bonne foi ; cl l'on apprendra à la respecter, a l 'a imer, 

à la servir. 

XIII 

De la vraie notion de l'autorité. 

L ' au tor i té , telle que DIEU la veut, telle que l 'entend 

f Église, tchèque les hommes sensés la réclament, est une 

délégation divine et un don plus parfait encore que la 

Hberlé. On pourrait la définir « la puissance déléguée 



LA LIBERTÉ- 205 

par DIEU à certains hommes pour proléger, aider et acti­

ver la liberté des autres. » 

L'autorité est une puissance déléguée par DIEU . En eff et 

<c toute puissance vient de DIEU, » dit saint Paul : direc­

tement ou indirectement, peu importe ; mais elle vient tou­

jours de DIEU et par conséquent du Christ, qui est D i tu in­

carné. La raison de cela est très-simple : JÉSUS-CHRIST est le 

Seigneur, le seul souverain Maître des hommes et du 

monde; pour qu'un homme devienne légitimement sei­

gneur et maître, il faut qu'il reçoive ce qu'il n'a point 

et ce que le Christ seul possède : l 'autorité, le droit de 

commander et de diriger. Dans Tordre religieux, dans 

Tordre civil, dans Tordre domestique, l'autorité est une 

délégation divine ; elle a le pouvoir d'obliger la cons­

cience de ceux sur lesquels elle est appelée à s 'étendre; 

et elle-même est au premier chef, pour celui qui en 

est revêtu, une affaire de conscience extrêmement sé­

rieuse , dont Notre-Scigneur demandera un compte ri­

goureux. 

Le but de Tautorité est le règne du Christ et le bien 

public. La liberté est la puissance, donnée à chaque 

membre d'une société, d'atteindre sa fin et d'accomplir 

les volontés divines; en d'autres termes, la puissance de 

faire le bien ; Tautorité est la puissance, donnée aux 

chefs de cette société, de faire le bien ; ou , ce qui revient 

au même, de sauvegarder et de servir avec dévouement 

la liberté de chacun. L'autorité, soit religieuse, soit civile, 

soit domestique, est pour la liberté, et non la liberté pour 

Tautorité; c'estun service public, un ministèresacrê, qui fait 



26.0 LA LIBERTE. 

participer liiomnie au caractère du divin Seigneur JÉSUS, 

lequel, toutSeigncur, Roi et souverain Maître qu'il était, 

aditsolennellemenl: «Je ne suis point venu pour être servi, 

mais pour servir. » Le Pape, l'Évèque, le prêtre, les mi­

nisires de l'Église, tout revêtus qu'ils sont de l'autorité di­

vine d e J É s u s - C H R i s T , n ' e n sont pas moins les serviteurs de 

DIEU et des âmes ; les rois et les magistrats, tels que les a 

faits le christianisme, sont les serviteurs des peuples, et ils 

savent que les peuples ne sont point faits pour eux, mais 

bien eux pour les peuples. Enfin, dans la famille chré­

tienne, telle que DIEU Ta constituée et reconstituée, le 

père n'exerce son autorité que pour le bien de la mère , 

des enfanls et des serviteurs ; et la mère également, sous 

la direction du père. Le père et la mère sont pour la 

famille, et non la famille pour le père et la mère. On le 

voit : l 'égoïsme, l'orgueil, l'arbitaire sont absolument 

étrangers à la notion chrétienne et véritable de l 'auto­

rité, force essentiellement bonne et sainte, qui conserve 

entre les mains de la créature son caractère divin de 

justice, de bonté, d'amour, de sacrifice. 

L'autorité a une double mission, par rapport à la li­

berté des sujets : d'abord elle doit la respecter et la laisser 

se développer dans toute sa belle énergie ; l'étouffer serait 

un crime ; et si, pour remplir la mission qu'elle lient de 

DIEU, elle est obligée de donner des règles à l'exercice 

de la liberté, ces règles doivent toujours être inspirées par 

l'intérêt général et p a r l e vrai bien de la société; ap­

préciation qui n'est point laissée aux caprices du chef, 

mais que règle l'enseignement infaillible de la sainte 



LA LIBERTE. 267 

Eglise. L'Eglise est en effet au milieu des hommes la gar 

dienne de toute justice et de toute véri té, même dans 

Tordre naturel; il est de foi qu'elle est l'infaillible inter­

prète du droit naturel comme du droit surnaturel. 

En second lieu, l'autorité a pour mission, et par consé­

quent pour devoir proprement dit de faire faire le bien ; 

elle ne doit passe contenter d'empêcher le mal et de lais­

ser les gens faire le bien s'ils le veulent ; elle doit, dans la 

mesure du possible et selon les circonstances, s'employer 

tout entière, avec un zèle infatigable, à aider, à fortifier, 

a exciter la volonté de chacun et de tous, afin que JÉJUS-

CHR'IST règne le plus parfaitement possible, et dans l'or­

dre directement religieux, et dans l'ordre civil et politi­

que, et dans l'ordre domestique et privé. Ce caractère actif 

de la mission de l'autorité est fort méconnu aujourd'hui ; 

il est cependant le plus brillant fleuron de sa couronne. 

C'est une si grande et si sainte chose que de faire faire le 

bien aux hommes ! 

X I V 

S'il est vrai que l'autorité est l'ennemie 
de la liberté. 

L'Église, disions-nous plus haut, a pour devise : LI­

BERTÉ. Mais à côté de cette devise, elle en a une autre, 

qui la complète ; c'est la grande parole qui effarouche 

si fort tous nos libres-penseurs : AUTORITÉ. 

Esprits peu éclairés, et confondant l'autorité avec la 

tyrannie, ils croient bonnement que l'autorité et la li-



268 LA LIBERTE. 

1 Sermon pour lavature d'une Postulante bernardine. 

bcrlô sont ennemies l'une de l'autre, et que Tune exclut 

l 'autre. C'est justement le contraire qui est la vérité : l'au­

torité, avons-nous dit, est la puissance divinement délé­

guée à certains hommes, afin d'aider les autres à con­

server intacte la puissance que DIEU leur donne pour qu'ils 

atteignent leur fin, et pour qu'ils accomplissent sa sainte 

volonté. « Ce n'est pas s'opposer à un fleuve, dit Bos-

suet, ni bâtir une digue en son cours pour rompre le fil 

de ses eaux, que d'élever des quais sur ses rives, pour 

empêcher qu'il ne se déborde et ne perde ses eaux dans 

la campagne ; au contraire, c'est lui donner le moyen de 

couler plus doucement dans son lit, et de suivre plus cer­

tainement son cours naturel \ » 

L'autorité est donc le quai dont la force protectrice 

empêche le débordement du fleuve de la liberté. Elle est le 

garde-fou, le parapet du pont : ce garde-fou n 'empêche 

personne de passer; il est seulement là pour empêcher les 

gens de tomber à l'eau. 

La liberté est la v ie ; l'autorité est l'ordre qui règle et 

protège la vie. Loin qu'il y ait antagonisme entre la 

vraie liberté et la vraie autorité, il existe entre el les, 

au contraire, une union intime, tellement in t ime, que 

Tune appelle l'autre. 

Si la liberté est la puissance d'atteindre notre fin par 

les moyens qui conviennent, l'autorité est la puissance, 

également instituée de DIEU , destinée à nous faire attein­

dre cette fin, à nous aider à l 'atteindre, à nous en faciliter 



LA LIBERTE. 20U 

1 Ad Rom., xin, 4 

les moyens ; en un mot, à aider, à protéger notre liberté. 

L'autorité est à la liberté ce qu'est la coquille d'un 

œuf au petit oiseau qu'elle renferme : elle ne le renferme 

pas pour l'étouffer, mais au contraire pour protéger sa fai­

blesse , pour le faire vivre, pour lui faire atteindre sans 

péril le jour de Téclosion. Sans la coquille, pas d'oiseau : 

l'union des deux constitue l'œuf, et réalise ainsi la vo­

lonté do DIEU , créateur de ce petit oiseau. 

Notre coquille en ce monde, la force protectrice qui 

nous permet d'arriver vivants au jour bienheureux de 

notre naissance à la vie éternelle, c'est JÉSUS-CHRIST, notre 

grand et doux Sauveur; par lui-même ou par ses délégués 

et représentants, il nous apprendà connaître ce q u e D / E u 

veut de nous ; il nous donne les moyens et Tordre de 

l'exécuter ; il nous fait faire le bien ; il nous fait attein­

dre notre fin parles moyens qui conviennent ; en d'autres 

termes, loin do détruire en nous la puissance cle la 

liberté, il la protège, la développe et la conserve jusqu'au 

bout. 

Cela doit s'entendre non-seulement de l'autorité directe 

de Notre-Seigncur, mais de l'autorité de tous ceux qu'il 

délègue pour nous faire faire le bien, pour nous empêcher 

de faire le mal, soit dans Tordre religieux, soit dans Tor­

dre civil, soit dans Tordre domestique et individuel. Le 

dépositaire, quel qu'il soit, de l'autorité du Seigneur, est 

toujours; comme dit saint Paul, « le minisire de DIEU 

pour le bien, DEI minxster in bonum*, » et nous devons lui 



270 LA LIUEKTÉ. 

obéir comme à DIEU même, avec respect et amour. Et 

ainsi , loin de gêner notre liberté, l'autorité en est la sau­

vegarde, la protectrice et le salut. 

Oh! que nous devons donc, nous, enfants de la liberté 

véritable, aimer et vénérer la véritable autorité sous tou­

tes ses formes ! L'autorité, ou la loi, qui en est l'expression, 

ne nous lie que pour nous délier, dit gracieusement saint 

Augustin. L'autorité n'est pas moins digne d'amour que 

la liberté : l'une et l'autre viennent de DIEU par JÉSUS-

CHRIST, et ont un seul et même but , souverainement bon, 

souverainement désirable, à savoir, de nous faire réali­

ser, le plus possible, notre destinée sur la terre. 

XV 

De la liberté de l'esprit humain dans la foi catholique. 

Ici vient se poser tout naturellement la fameuse ques­

tion de la liberté de penser. C 'est la formule favorite de 

l'incrédulité moderne : « L'Église enlève à l 'homme la 

première de ses libertés, la liberté de penser! » 

L'Église n'enlève rien à l 'homme. Qu'on applique à 

son autorité doctrinale et infaillible ce que nous venons 

de dire de l'autorité en généra l , et l'on verra immédia­

tement que, dans sa soumission à l'Église, la pensée hu­

maine n'est ni détruite, ni gênée , mais simplement gui­

dée dans la voie de la vérité, éclairée d'une lumière plus 

pure , et préservée des erreurs qui pourraient la désho­

norer. 



LA LIBERTÉ. 271 

Par suite des négations impudentes q u i , depuis 

trois siècles, et surtout depuis le siècle dernier ont été 

jetées à la face de l'Église, les intelligences se trouvent 

aujourd'hui tellement déchristianisées, que beaucoup d'es­

prits sérieux et sincères croient voir un antagonisme radi­

cal entre la liberté de l'esprit humain et la soumission 

de la foi catholique. Ils s'imaginent que pour croire il faut 

abdiquer sa raison, et qu'au point de vue de la science, 

de la philosophie et de la liberté intellectuelle , la foi est 

pour le catholique ce que la cage est pour l'oiseau : une 

prison. Ce préjugé est au fond de bien des têtes, et il im­

porte d'en montrer la fausseté. 

Avant tout voici un fait, brutal et inexorable, comme 

tous les faits : Vous avez entre les mains les écrits de 

nos grands hommes catholiques ; de saint Augustin, par 

exemple, de saint Thomas , de saint Bernard, de Suarez, 

de Bossuet , de Fénelon, de Pascal et de tant d'autres. 

Dites-moi, ces hommes-là étaient-ils, oui ou non , des 

hommes de génie? Étaicnt-ce, comme on dit aujour­

d'hui , des penseurs, de profonds penseurs ? La foi a-t-elle 

gêné l'essor de leur magnifique intelligence ? Ces grands 

hommes dédaignaient-ils la science, la science humaine, 

la philosophie, les sciences naturelles? Si, clans Tordre de 

la pensée et du savoir, vous occupiez la place de l'un de 

ces beaux génies, vous croiriez-vous humilié? Et la cage 

qui leur a permis de déployer ainsi leurs ailes pour voler 

si haut et pour dépasser tous les autres hommes, cette 

cage vous scmble-t-elle une prison pour l'intelligence? 

El sans remonter jusqu'à ces géants de la foi et de la 



272 LA LIBERTÉ. 

science réunies, trouvez-vous que nous autres, chrétiens 

d 'aujourd'hui, nous ayons beaucoup moins d'esprit que 

vous, moins de vrai savoir, moins d'intelligence philoso­

phique, moins d'amour pour la vraie science, pour les 

a r t s , pour les lettres ? Trouvez-vous que vous ayez plus 

de bon sens que l'Église? Trouvez-vous que vos théories 

de gouvernement vaillent les siennes ? que vos professeurs 

vaillent nos Docteurs ? 

Nous avons plus de vrai savoir que vous; nous ai­

mons la vérité et la science plus que vous ; nous connais­

sons mieux que vous les grands monuments du génie hu­

main dans les siècles passés, et nous les admirons avec en­

thousiasme ; nous puisons dans les lumières de la foi une 

force merveilleuse pour soutenir et pour éclairer les tra­

vaux de notre raison, pour discerner cl démasquer vos 

erreurs ; nous nous sentons libres, forts etj joyeux dans 

l'atmosphère divine dont l'Église nous enveloppe. Que 

venez-vous donc nous dire : ce La foi étouffe la raison? » 

Vous parlez de ce que vous ignorez. 

L'immutabilité des vérités de la foi ne gêne pas plus 

la liberté de l'esprit humain , que l'immutabilité des 

axiomes de la géométrie ne gêne la liberté des raisonne­

ments mathématiques. Bien plus , la fixité de ces axiomes 

est tout le secret de la force irrésistible du raisonnement 

qui les prend pour point d'appui. Notre foi aide notre 

raison, bien loin d'en paralyser l'essor ; elle la délivre de 

l'ignorance et du doute , bien loin de l'asservir. La vé­

rité délivra toujours. 

L'expérience l'a démontré mille fois : en dehors des 



LA LIBERTÉ, 273 

lumières de la foi catholique, la science arrive promp-

tement aux incertitudes, au doute, et va se perdre dans 

les abîmes du scepticisme. C 'est l'état de la science al­

lemande; c'est Pétai où en sont réduits bon nombre de 

nos esprits forts, philosophes, médecins, astronomes, 

mathématiciens, chimistes. « Je ne crois plus à r ien , » 

disait un jour amèrement l'un d 'eux. A ce point de v u e , 

le protestantisme et le voltairianisme ont tué la science. 

Le projugé que nous combattons ici est vraiment inex­

plicable. Depuis quand une plus grande lumière , ajou­

tée à une peti te , a-t-elle empêché un homme d'y voir 

clair ? La lumière naturelle de la raison, tout excellente 

qu'elle es t , toute nécessaire que la proclame l'Église , 

est à la lumière surnaturelle de la foi, ce qu'est la lu­

mière d'une lanterne à la lumière du soleil. J'ai ma lan­

terne à la main, aussi lumineuse, aussi brillante que vous 

voudrez la supposer ; je marche à sa lumière; mais je 

ne vois pas loin devant moi, autour de moi, derrière moi, 

et, quel que soit son éclat, l'espace qu'elle éclaire est tou­

jours bien restreint. Vienne le jour : à la lumière terrestre 

de ma lanterne, que la lumière du soleil n'éteint p a s , 

j ' a i le bonheur de voir se surajouter une lumière cé­

leste, mille fois plus parfaite, mille fois plus claire; 

à une lumière inférieure est venue s'adjoindre une lu­

mière supérieure ; ma marche n'en est que plus assu­

r ée , car je vois bien plus clairement la voie que je dois 

suivre, les obstacles que je dois éviter; mon horizon s'est 

grandement élargi. Parce que je suis plus éclairé , je suis 

plus libre, plus fort , plus sûr de moi-même, plus heu-

v, 18 



Ti i LA LlBEHTli. 

reux. Tel est l'esprit humain quand il marche à la lumière 

de la foi : Il garde toute sa liberté, et même il la décuple. 

« Mais, dira-t-on , si la science , et principalement la 

géologie, l 'astronomie, la physique venaient à faire quel­

que découverte qui fût en contradiction avec les ensei­

gnements de la foi, est-ce que la foi ne nous empêcherait 

pas de l'admettre ? Et cependant , dans l 'hypothèse, cette 

découverte serait une vérité. La foi dès lors ne serait-

elle pas manifestement l'ennemie de la vérité , l 'ennemie 

de la science ? « — En effet, si la science humaine faisait 

une découverte, une découverte absolument certaine, in­

dubitable , évidente, qui fût évidemment opposée aux 

données de la foi, nous serions acculés dans une impasse, 

et nous verrions, chose absurde, une vérité contredisant 

une vérité. Mais de quel droit fait-on une semblable hypo­

thèse? Supposer l'absurde est-ce.raisonner? Une vérité as­

tronomique a-t-elle jamais détruit une vérité géologique ? 

Une vérité géologique a-t-elle jamais contredit une vérité 

historique, une vérité mathémat ique, etc. ? N'ayez pas 

peur : il n'arrivera pas davantage qu'une vérité scientifi­

que quelconque vienne jamais contredire une vérité ré­

vélée. 

Depuis dix-huit siècles, la science profane faille pos­

sible et l'impossible pour trouver en défaut la doctrine 

révélée et pour mettre en contradiction la Bible et les scien­

ces naturelles, la foi et la raison, et elle n'aboutit qu 'à des 

déceptions. Il n'y a pas de siècle où elle ne chante victoire 

trois ou quatre fois; dans le nôtre, c'a été le système de 

-la Place, le fameux zodiaque deDendérah, la génération 



LA LIBERTÉ: 275 

spontanée, les hiéroglyphes de l'Egypte et de l'Inde, les 

fossiles, e t c . , e tc . ; pendant deux ans, trois ans, cinq 

ans, ils ont cru en avoir fini ce avec le Galiléen; » ils ont 

dit avec Renan : « Pour le coup, il est enterré! » Et 

un rayon de vraie science a suffi pour mettre à néant 

ces prétendues découvertes, contraires à la parole de 

DIEU 1 . 

Il est impossible que les sciences naturelles fassent 

des découvertes réelles, réellement opposées à la foi, 

parce que la nature et la foi viennent toutes deux du 

même auteur, du DIEU de vérité, du DIEU de lumière, du 

DIEU des sciences. Quoique inférieures par leur objet, les 

vérités naturelles n'en sont pas moins des vérités, filles de 

DIEU ; et lorsque la VÉRITÉ incarnée est apparue au milieu 

du monde sous le nom adorable de JÉSUS, la raison comme 

la foi, la nature comme la grâce, ont eu à l'adorer comme 

leur principe unique et comme « la lumière véritable qui 

éclaire tout homme venant en ce monde ». La lumière na­

turelle est le rayonnement de JÉSUS-CHRIST, auteur de la na­

ture; la lumière surnaturelle est le rayonnement de ce 

même Christ, auteur de la grâce : entre elles deux, il y a 

distinction mais union, union mais subordination ; jamais 

de contradiction. Donc, a priori, l'hypothèse en question 

est impossible, absurde, chimérique,, contradictoire dans 

1 Voir, pour de plus amples détails, un résumé de ces prétendues 
découvertes avec une courte réponse, dans le petit traité intitule : 
ta Foi devant la science moderne. —Voir encore le beau livre du car­
dinal Wiseman : les Sciences naturelles dans leurs rapports avec la reli­

gion révélée. 



276 LA LIBERTÉ. 

les termes, et c'est une des raisons pour lesquelles, a pos-

terioriy elle ne s'est jamais réalisée, et risque fort de ne 

se réaliser jamais. 

Terminons, en faisant remarquer que les enseigne­

ments de la foi nous venant directement de DIEU par 

FÉglise, ne sont pas seulement plus clairs, plus lumineux 

que tous les autres, mais de plus qu'ils sont absolument 

certains et infaillibles. Nous pouvons, nous devons les 

prendre pour des points de départ immuables, de la 

vérité desquels nous sommes totalement surs; il n'y a là 

matière à aucune hésitation, à aucun doute. Aussi sommes-

nous forts de la force même de la vérité dans notre lo­

gique chrétienne; et c'est précisément cette force qui 

donne à notre esprit une magnifique liberté. Pendant que 

les aut res , à la lueur de leur lanterne géologique, 

astronomique, chimique, scientifique, tâtonnent et hési­

tent, nous autres au grand soleil du Christ qui brille au 

firmament de l'Église, nous avançons , fiers [et joyeux, 

sans crainte et sans hésitation, comme de vrais enfants 

de la lumière et de la vérité. 

Donc l'esprit humain est admirablement libre clans la 

foi catholique. Il n'est pas indépendant, mais il est libre. 

XVI 

Comment les prescriptions de TÉgl i se , si astreignantes 
en apparence, ne font que garant ir notre liberté. 

Le joug des prescriptions de l'Église parait lourd quel­

quefois. L'ignorance et la tiédeur murmurent en présence 



LA LU r i . 277 

de ces lois multipliées qui chaque semaine, presque chaque 

jour, viennent s'imposer à la volonté, gêner ses mouve­

ments et lui dire, avec l'autorité même de DIEU : Tu feras 

ceci; tu ne feras point cela. Tu vas faire maigre ; tu vas jeû­

ner ; tu vas laisser là ton travail, parceque c'est aujourd'hui 

dimanche, parce que c'est aujourd'hui fête d'obligation; 

tu vas aller à la messe et sanctifier ce jour. Voici Pâques 

qui approche : tu vas faire ton carême ; tu vas aller le 

confesser; tu communieras au moins une fois Tan; etc. 

Ce n'est pas tout : l'Église entre bien plus avant dans 

le détail de notre vie de chaque jour. Semblable à une 

mère vigilante, bonne mais ferme, qui veille de près 

non-seulement à la nourriture de ses enfants, mais à 

leurs vêtements, à leurs jeux et à leurs récréations, à 

leurs lectures, à tout ce qui les touche, l'Église veille de 

même au salut et à la sanctification de ses enfants, et pour 

les préserver du mal, qu'elle connaît et qu'ils ne connais­

sent pas assez, elle leur défend tout ce qui pourrait nuire à 

leur foi, à leurs mœurs et à leur véritable bien. Elle leur 

défend délire tels et tels livres, tels et tels journaux; de se 

livrer à tels et tels plaisirs dangereux, auxquels les mon­

dains s'abandonnent tout à leur aise. Elle leur ordonne 

de ne pas fréquenter cette compagnie, amusante mais cor­

ruptrice ; de ne pas lire ce roman, quoiqu'il soit fort à la 

mode ; de ne pas faire de la nuit le jour, et de ne pas s 'ex­

poser follement aux séductions du monde, comme un pa­

pillon à la flamme qui dévore. Elle lui impose une quantité 

de lois, soit positives, soit prohibitives ; et il faut recon­

naître qu'il n'est pas toujours commode d'observer ces lois. 



278 LA LIBERTÉ. 

Est-ce là de la liberté? se demandera-t-on peut-être. 

Quelle "vie ! les mondains ne sont-ils pas bien plus libres, 

et partant bien plus heureux? Cette sujétion n'est-elle 

pas pénible, et même humiliante? 

Pénible, cela se peu t ; mais humiliante, mais ennemie 

de la liberté, non. 

L'obéissance catholique est pénible parfois, parce 

qu'elle est un combat opiniâtre, une lutte de tous les 

jours. L'Église, qui n'est pas une idéologue comme la 

Révolution, nous prend tels que nous sommes, et non pas 

tels que nous devrions être ; elle nous prend avec nos 

concupiscences et nos passions, dont le Baptême ne dé­

truit pas le germe et qui subsistent en nous ici-bas, 

comme punition de la déchéance originelle et comme 

épreuve de la vertu chrétienne ; elle sait que ces concu­

piscences et ces passions, de connivence avec la perver­

sité du monde, nous empêcheraient infailliblement d'at­

teindre notre fin dernière, et par conséquent le bonheur : 

elle vient donc à nous, avec sa grande et maternelle 

charité, avec le courage 'que donne l 'amour, et nous 

impose tout un ensemble d'observances dont le but uni­

que est de nous rappeler sans cesse à nous-mêmes, de 

nous empêcher d'oublier JÉSUS-CHRIST, l 'éternité, le salut, 

les grandes réalités de la vie; de nous rappeler la néces­

sité de la pénitence, la nécessité de la prière, la nécessité 

de vivre d'une autre vie que de la vie de la terre ; en un 

mot, de nous rappeler incessamment que nous sommes 

chrétiens et que nous avons une âme à sauver. 

Minutieuses en apparence, ces observances catholiques 



LA LIBERTÉ. 279 

sont en réalité très-importantes et très-sensées. Elles ne 

sont pas seulement utiles, elles sont nécessaires : elles 

sont aux. commandements de DIEU et aux vertus chré­

tiennes, ce que sont aux organes de notre corps les os du 

squelette. Les os ne sont que de la chaux, matière in­

sipide et sans vie; et cependant ne sont-ce pas les os q u l 

soutiennent tout le corps? Sans eux, nos organes les plus 

délicats, nos muscles, notre chair ne seraient plus qu 'un 

amas informe. Le squelette, dur et inflexible, est comme 

le soutien de toute la vie organique et la raison d'être 

des formes, du mouvement et de la beauté du corps. Lui 

aussi, il impose une certaine contrainte à tous les or­

ganes qu'il soutient; car il les maintient chacun à sa 

place. 

Tel est le rôle bienfaisant des prescriptions de l'Église 

au milieu de l'organisme de la vie et des ver tus. chré­

tiennes. Prescriptions matérielles et tout extérieures, elles 

semblent aux esprits peu éclairés être non-seulement 

inutiles, mais fatigantes, mais nuisibles; prescriptions 

intellectuelles et morales, elles semblent n 'être que de 

la servitude : il n'en est rien. Elles n'entravent en réalité 

que les révoltes du vieil homme; elles ne lient et n'em­

pêchent que la licence ; elles ne retranchent que ce qui 

est mauvais ou du moins dangereux ; elles apportent à 

l'âme la liberté, bien loin de la courber sous un joug. 

Aussi un vrai catholique, bien loin de rougir de son 

obéissance à l'Église, s'en fait-il gloire ; et presque tou­

jours, il faut le dire, il n'en est que plus estimé des im­

pies eux-mêmes. J'ai connu quatre ou cinq étudiants en 



280 LÀ LIBERTÉ. 

droit , chrétiens dans l ' âme, qui, les jours maigres, al­

laient exprès prendre leurs repas dans les restaurants 

les plus fréquentés par leurs camarades j ils y deman­

daient, haut et ferme, des aliments maigres et faisaient 

leurs beaux signes de croix avant et après le repas, 

ce Jamais, me disait dernièrement l'un d'eux, jamais per­

sonne ne nous a rien dit ; au contraire, tous nous res­

pectaient ; et comme nous n'étions pas précisément les 

plus bêtes, notre fermeté donnait du courage à beaucoup 

d'autres. » 

Et puis, il en est, pour nous, de l 'autorité de l'Église 

comme de l'autorité de Notre-Seigneur : par un effet de 

la grâce divine, nous l 'aimons, nous la voulons, nous 

l'acceptons spontanément et librement, comme le plus 

grand bien qu'il nous soit donné de recevoir ici-bas ; 

nous la vénérons, parce qu'elle est divine ; et nous sa­

vons qu'elle ne nous commande jamais rien que de sage, 

de juste et de bon ; nous obéissons à l ' É g l i s e c o m m e 

des enfants à leur mère. Aussi, ne voit-on jamais un bon 

et vrai chrétien murmurer contre les saintes prescriptions 

catholiques. Ceux-là seuls se plaignent et murmurent qui 

n'ont pas le courage de les observer ou qui ne veulent 

pas les comprendre. Pauvres esclaves du respect humain 

ou de l'ignorance ! 



LA LIBERTÉ 

XVII 

De la fausse autorité, qui est l'ennemie mortelle 
ds la l iberté. 

Ce que nous venons de dire s'applique exclusivement 

à la vraie autorité, à l'autorité légitime, qui s'exerce lé­

gitimement et qui ne fait qu'accomplir les volontés tou­

jours bienfaisantes de Celui de qui elle émane. Il en est 

tout autrement de la fausse autorité, qui n'est qu 'une 

odieuse caricature de la véritable. 

La vraie autorité vient de DIEU et mène l 'homme à 

DIEU ; la fausse vient de l'homme et sacrifie l 'homme 

à l 'homme. La première est un mandat sacré, où le dé­

positaire de la puissance divine ne commande aux hom­

mes que pour obéir lui-même à DIEU -, et ainsi tous obéis­

sent ; tous, chefs et sujets, gouvernants et gouvernés, ac­

complissent la volonté du souverain Maître de tous : la 

seconde, l'autorité fausse, est, ou bien un mandat sans 

valeur donné par des gens qui n'ont pas le pouvoir de 

le donner, ou bien une usurpation plus ou moins b ru -

taie ; le possesseur du pouvoir commande pour dominer ; 

il courbe l'homme sous le joug arbitraire de l 'homme ; il 

se constitue le maître, le supérieur de celui dont il n 'est 

que l'égal ; et quand même il commande le bien, il n 'a 

pas le droit de le commander. Rien ne règle l'exercice 

de sa puissance ; et le droit de la force remplace la force 

du droit. C'est l 'homme qui règne sans DIEU ; et non plus 

DIEU qui règne, qui gouverne par l 'homme. La fausse 



282 LA LIBERTÉ. 

liberté s'appelle la l icence; la fausse autorité s'appelle la 

tyrannie : elles sont abominables Tune et l 'autre : mais 

entre les deux, la plus abominable sans contredit et la 

plus sacrilège, c'est la tyrannie. Dans le plan divin du 

gouvernement du monde, l'autorité est, en effet, une 

puissance plus sainte encore, s'il se peut, que la liberté : 

c'est un don supérieur ; la liberté n'est que la puissance 

de faire le bien, tandis que l'autorité est la puissance de 

le faire faire ; l'une réalise un bien individuel ; l 'autre, 

un bien public et universel. L'autorité est une force ajou­

tée à une force, une grâce ajoutée à une grâce ; voilà 

pourquoi sa corruption est un mal plus grave. 

Nous constations plus haut qu'en dehors de la foi il 

ne pouvait point y avoir de liberté véritable, parce que 

seule la foi fournit à l 'homme et à la société les éléments 

surnaturels qui constituent la vraie liberté. Il en est de 

même de l'autorité : en dehors de la foi l'autorité ne 

peut pas connaître la fin suprême pour laquelle elle est 

instituée au milieu des hommes; elle ne peut pas con­

naître les moyens de réaliser cette fin, qui, après tout, 

est surnaturelle -, enfin, elle manque de la force néces­

saire pour écarter les mille obstacles qui se dressent de­

vant elle ; et, pour conduire les hommes, elle ne dis­

pose que de la force brutale ou de la séduction. 

Le monde moderne ne connaît pour ainsi dire plus 

l'autorité chrétienne ; par son fatal principe de la sépara­

tion de l'Église et de l'État, de la foi et de la raison, de 

la révélation et de la science, de l'ordre surnaturel et de 

l'ordre naturel, il est sorti des voies de DIEU , et a perdu 



LA LIBERTE. 283 

du même coup la vraie notion de l 'autorité et la vraie no­

tion delà liberté. L'axe de la société, telle qu'il la rêve, 

n'est plus en équilibre ; cet axe ne pose plus sur ses deux 

pivots nécessaires et providentiels, l'autorité et la liberté 

véritables ; et c'est pour cela que rien ne marche. Nous 

allons de Charybde en Scylla : d'un excès nous tombons 

dans un autre excès ; d'une e r reur , dans une autre er­

reur ; l 'anarchie, qui est la fausse liberté parfaite, nous 

rejette dans le despotisme, qui est la fausse autorité par­

faite; et du despotisme nous retombons dans l 'anarchie. 

D'un côté comme de l'autre, nous sommes dans le f aux , 

et le démon se moque de nos angoisses. Quand donc les 

révolutions nous ouvriront-elles les yeux? 

XVIII 

De l a fausse autorité, et des abus de pouvoir 
dans Tordre re l ig ieux . 

La fausse autorité pénètre partout, comme la fausse li­

berté : c'est la tête et la queue du vieux Serpent. Avant 

tout, elle cherche à bouleverser la société religieuse, la 

plus sainte et la plus importante de toutes. Dans Tordre 

religieux, la fausse autorité, c'est l'homme imposant, 

sans mandat divin, à d'autres hommes des vérités à 

croire, des devoirs à pratiquer, des règles arbitraires de 

conscience. 

En matière de religion, Notre-Seigneur est, plus direc­

tement encore que dans le reste, le seul Hiérarque et le 



284 LA LIBERTE, 

seul Seigneur, charge par le Père céleste d'enseigner et 

de gouverner les hommes. Si le bon Pasteur communi­

que son autorité sainte à certains hommes qu'il daigne 

choisir à cet effet entre tous, ce n'est point pour abdi­

quer, ni pour que ces hommes, faillibles et imparfaits, 

se substituent à lui ; sa volonté expresse est, au con­

traire, qu'ils s'identifient à lui par une obéissance pleine 

et entière, et que ce ne soit plus eux, mais lui, lui seul, 

qui enseigne par eux les fidèles, qui les dirige dans les 

voies de la vérité et de la sainteté, qui les gouverne et 

qui leur fasse accomplir les volontés de son Père. « Je vis, 

non plus moi, mais le Christ en moi ; » cette grande règle 

apostolique s'applique aux ministres de DIEU , plus intime­

ment, plus totalement encore, s'il se peut, qu'aux au­

tres chrétiens. 

Jugez par là du rôle qu'assume le prêtre ou l'Evoque, 

qui, oublieux de sa mission toute divine z se substitue à 

Notre-Seigneur et se met à enseigner aux peuples autre 

chose que la doctrine de JÉSUS-CUKIST ; qui parie en son 

nom propre, et non plus au nom du seul Seigneur et du 

seul Docteur ; qui, foulant aux pieds la liberté des cons­

ciences, ose leur imposer ses pensées personnelles, ses 

doctrines, ses erreurs, ses volontés, son j o u g ! Tels 

ont été tous les hérésiarques, depuis Ar ius , Nestorius, 

Eutychès, Photius, etc. , jusqu'à Luther, Calvin et tous 

les modernes novateurs. Tels sont, de nos jours encore, 

les Évêques schismatiques et hérétiques d'Angleterre, de 

Russie, et des vieilles sectes dont les honteux débris cou­

vrent T Orient. 



LA LIBERTÉ. 28o 

Tels sont tous ceux qui , en dehors de la sainte Église, 

se donnent à eux-mêmes la mission d'enseigner et de 

prêcher. Tous les ministres protestants, sans exception, 

qu'ils soient ou non de bonne foi ; tous les popes russes , 

tous les prédicants schismatiques, tous les chefs de la 

franc-maçonnerie (qui est une véritable secte antichré­

tienne) pratiquent la fausse autorité en matière de reli­

gion. Ce sont des tyrans dans l'ordre spirituel. L'autorité 

qu'ils s'arrogent est fausse et nulle ; loin de venir de JÉ­

SUS-CHRIST, elle est contre lui; elle vient du démon, père 

du mensonge, docteur des hérétiques et ennemi acharné 

des véritables pasteurs de l'Église. A plus forte raison en 

est-il ainsi des chefs de sectes ou d'Eglises séparées ; en 

Angleterre, en Russie, etc. 

Mais, dans le sein- de l'Église elle-même, la fausse au­

torité peut , du moins dans une mesure , se glisser dans 

le gouvernement spirituel du peuple chrétien : c'est le 

côté humain clc la Papauté, de l'Épiscopat et du Sacer­

doce. Ce côté humain existera toujours ; car toujours les 

Papes, les Évoques et les prêtres seront des h o m m e s ; 

mais l'autorité ecclésiastique, toujours sainte et parfaite 

en elle-même, réprimera, réformera incessamment ces a-

bus ; de sorte q u e , dans l 'Église, les abus de la fausse 

autorité ne sont jamais trés-considérables, ni surtout ir­

rémédiables. 

Le Pape , en tant que Pape et pour le bien général 

de l 'Église, est divinement sauvegardé, par l 'Esprit-

Saint, des abus d'autorité dans l'enseignement de la doc­

trine et dans le gouvernement général de l'Église. Ce 



280 LA LIBERTÉ. 

n'est p a s , en effet, pour lui personnellement, mais bien 

pour nous , pour l'Eglise entière, pour tous les Evoques, 

pour tous les prêtres, pour tous les fidèles, même pour le 

monde non encore chrétien , qu'il est infaillible. Par lui, 

Notre-Seigneur prévient ou réprime les abus d'autorité 

qui pourraient s'introduire dans l'administration des É-

glises particulières-, chaque Évêque , en effet, peut fail­

lir dans l 'exercice si difficile, si compliqué, de son au­

torité sacrée ; il peut enseigner de fausses doctrines, ainsi 

que cela s'est vu dans tous les siècles ; il peut abuser de 

son autorité pour maltraiter les prê t res , pour lancer d'in­

justes ordonnances et poser des règles contraires au droit 

canonique; il peut diriger son clergé et son peuple dans 

des voies qui ne sont point celles du Siége-Àposlolique. 

Bien qu'ils soient revêtus d'une autorité aussi réelle que 

vénérable, nos Évêques ne sont point infaillibles, et 

n'ont pas besoin de l'être : il suffit, en effet, d'un seul 

principe absolu de vérité, de justice et cle sagesse, au 

centre de l'Église, qui a , pour premier caractère, l'u­

nité. 

Confirmé par l'infaillibilité du Chef, chaque Évêque 

dans son diocèse surveille à son tour , réforme et réprime 

les abus de pouvoir que l'infirmité humaine suscite né­

cessairement de temps à autre dans les rangs du clergé: 

si un curé , un prédicateur, un prêtre quelconque abuse 

de l'autorité de son ministère pour enseigner quelque er­

reur, pour faire quelque chose de répréhensible au point 

de vue des mœurs ou de la discipline, l'Évêque intervient, 

rétablit le droit et remet toutes choses en place. Si la 



LA LIBERTE. 287 

douceur ne suffît point , il s év i t , - e t , semblabe au divin 

Maître, il domine par la justice ceux qui refuseraient de se 

laisser diriger par la bonté et par l 'amour. 

Et ainsi, dans l'Église , les abus de pouvoir, les excès 

de. la fausse autorité ont leur remède immédiat; et le 

mal ne peut entamer la vie du co rps entier. 

Dans l'Église seule , par un effet de l'institution d i ­

vine, fait positif qui s'impose au monde entier, JÉSUS-

CIIIUST a déposé la seule véritable autorité religieuse ; et, 

par cela seul qu 'un prédicant religieux quelconque n'est 

point catholique, il est certain a priori qu'il n 'a aucune 

autorité légitime. Le degré d'erreur n'y fait rien : imans 

turcs, bonzes chinois ou japonais , lamas du Thibet , der­

viches et faux prêtres des Indes, fétiches des peuples sau­

vages, prêtres mormons , ministres anabaptistes, cal­

vinistes, luthériens, anglicans, presbytériens, vaudois, 

protestants de toutes nuances; évêques, prêtres et diacres 

russes ou grecs ; tous , quels qu'ils soient, du moment 

qu'ils ne sont point ministres de la sainte Église catholi­

que, apostolique , romaine, sont des loups, et non point 

des pasteurs; leur autorité apparente n'est que tyrannie 

et despotisme religieux ; loin d'obliger la conscience, 

cette fausse autorité doit être pour tout fidèle un objet 

d'horreur. 

Rien n'est détestable comme le despotisme religieux. 



288 LA LIBERTE. 

XIX 

Du droit de chacun à la liberté dans le service de DIEU. 

Nous n'avons pas le droit de servir DIEU comme nous 

l'entendons ; il veut être servi à sa façon, et non à la nô­

t re , qui est faillible et aveugle; trop souvent la liberté 

de servir DIEU comme on l'entend soi-même n'est autre 

chose que la liberté de ne pas le servir. L'autorité de 

l'Église nous est précisément donnée pour écarter le 

caprice de celte grande et souveraine chose qu'on appelle 

le service de DIEU . Tous et chacun nous devons servir 

DIEU comme DIEU veut être servi et comme l'Église nous 

prescrit de le servir. C'est dans cette vaste sphère de vé­

rité et de bon ordre que s'exerce notre liberté en matière 

de religion : en dehors, ce ne serait plus de la l iberté; 

ce serait de la licence. Du moment que naus ne sortons 

pas de cette sphère, nous avons droit à une pleine et en­

tière liberté. 

L'Église étant la mère de cette sainte l iberté, chacun 

de ses enfants est appelé, de droit divin, à en jouir, non-

seulement dans sa vie publique, mais encore , et avant 

tout, dans sa vie privée. Nous devons être libres dans le 

service de DIEU ; et l'autorité , soit religieuse, soit domes­

tique , qui nous régit immédiatement, ne doit jamais 

comprimer, encore moins entraver l'essor de notre cons­

cience. 

Ici, comme par tout , l'autorité et la liberté ont le même 

objet : l'autorité est instituée pour éclairer la l iberté , pour 



LA LIBERTÉ. 289 

l'empêcher de s'égarer, pour la protéger, et aussi pour 

l'activer, pour la faire avancer plus rapidement dans les 

voies de DIEU . Le rôle de l'autorité est un rôle essentiel­

lement actif : c'est la force tutélaire qui fait faire le bien. 

La liberté est la force qui fait le bien sous la direction et la 

protection de l'autorité. L'une et l 'autre sont mariées en­

semble; elles doivent demeurer très-unies, s'accorder 

pleinement et tendre au but unique de leur institution : le 

plein accomplissement des volontés de DIEU et la conquête 

de la fin dernière. 

Or, il est beaucoup plus rare qu'on ne pense que , dans 

le service de DIEU , on jouisse pleinement de la liberté ; 

et cela par la faute ou du moins par le fait de ceux qui 

ont en main l'autorité et qui en abusent au lieu d'en user. 

On abuse de l'autorité du moment que Ton en use selon 

son caprice, selon ses idées personnelles. Nous ne som­

mes pas les maîtres des directions que nous donnons à 

ceux que D/EU a places dans notre dépendance : celle au ­

tori té, quelle qu'elle soit, appartient en propre à Notre-

Seigneur; e t , qui que nous soyons, nous n'en sommes que 

les dispensateurs. Or, la première qualité requise en cette 

dispensation est qu 'elle se fasse comme le veut Notre-Sei-

gneur, ni plus ni moins; et cette volonté de JÉSUS-CHBIST, 

nous la connaissons certainement par les directions de 

l'Église , par les décrets du Saint-Siège , par les règles 

de la sainte théologie catholique, apostolique, romaine. 

Hélas ! hélas ! combien souvent l'ignorance ou le 

parti-pris, ou parfois quelque chose de pire encore, ne 

vient-il .pas violer ce principe salutaire, protecteur de 
v. 19 



290 LA LIBERTÉ. 

la liberté des consciences! C'est une espèce de sacrilège; 

car l'autorité dont on abuse et la liberté qu'on viole 

sont toutes deux des choses saintes, éminemment sa­

crées. On en répondra bien sérieusement devant DÏEU. 

Combien de fois un bon enfant, attiré par la grâce 

de Notre-Seigneur, ne se voit-il pas contrarié, entravé 

de' mille manières dans l'accomplissement de ce que 

DIEU demande de lui ! Le père, la mère, le maître ou 

la maîtresse, qui ont pour devoir de lui faire faire la volonté 

de DIEU , se posent devant lui et l'empêchent d'avancer. 

Il aimerait à prier, à aller à l'église : on le lui défend, 

ou du moins on lui suscite mille difficultés. Il a quelque 

chose sur la conscience, et il voudrait aller se confesser : 

on le remet aux calendes grecques, et sa pauvre petite 

âme reste ainsi en mauvais état. Par cet abus de pou­

voir, on contrarie les meilleures inspirations de la 

grâce; on décourage cette piété naissante, et bientôt 

ce petit germe, que Notre-Seigneur destinait peut-être 

à devenir un grand arbre sur les rameaux duquel les 

oiseaux du ciel pourraient s'abriter un jour, se des­

sèche, s'atrophie et meurt. Pourquoi? Parce qu'on Ta 

privé de sa liberté. Quelle responsabilité ! 

Et les abus d'autorité de tant de maîtres à l'égard 

de leurs serviteurs? de tant de patrons à l'égard de 

leurs ouvriers ou de leurs apprentis ? Je mets en fait 

que parmi les petites gens, sur mille qui vivent loin 

de DIEU , plus des trois quarts ne l'auraient jamais 

abandonné, ou du moins reviendraient facilement à lui, 

si leurs Supérieurs leur en donnaient et la facilité et 



LA LIBERTÉ. 291 

l'exemple. On a vu des régiments presque entiers remplir 

leurs devoirs religieux, dès qu'un colonel chrétien se t rou­

vait placé à leur tête. On en a vu d'autres cesser toute 

pratique sous la compression morale, quelquefois même 

devant des menaces d'officiers impies. Pauvres gens ! que 

fait-on de leur liberté ? 

Ce que l'on en fait? On la détourne de son but légi­

time, et on la convertit en une affreuse licence. Ces 

hommes, ces jeunes gens que l'on empêche, directement 

ou indirectement, de prier, de fréquenter l'église, d'assister 

à la messe et aux instructions religieuses, de se confesser 

et de communier, de suivre les appels de DIEU 'et les 

attraits de sa grâce, on leur laisse toute facilité pour 

mal faire; liberté de penser, de dire à peu près tout 

ce qu'ils veulent, quand il ne s'agit que de DIEU , de 

JÉSUS-CHRIST, de la sainte Église, du Pape, des Évêques, 

des prêtres, des Religieux, de la foi, des choses sain­

tes ; c'est cette liberté-là qu'on ose appeler la liberté de 

la conscience, et comme on la respecte profondément, 

on se garde bien d'y toucher. On a moins de respect 

pour les consciences et pour les convictions, du moment 

qu'il s'agit de politique : qu'un de ces libres essaye de dire 

le moindre mot contre le gouvernement, immédiatement 

l'autorité se dresse, et sait le mettre à la raison. En 

d'autres termes, liberté de servir le démon, et non point 

de servir DIEU ; liberté de se perdre, et non point de 

se sauver : voilà l'état où en sont réduites aujourd'hui 

non des milliers, mais des millions de consciences; 

cela crié vengeance au ciel. 



202 LA LIBERTÉ. 

La sainte liberté de la conscience, la liberté des âmes 

est le vœu le plus cher de l'Eglise, et son cœur ma­

ternel veut, exige que les dépositaires de l'autorité, 

quels qu'ils soient, protègent et favorisent toujours cette 

liberté sacrée. S'ils la violent ou l'entravent d'une ma­

nière quelconque, ils manquent au premier de leurs 

devoirs, et ils se perdent en perdant les autres. 

Proclamons-le donc bien haut : dans les limites que 

l'Église nous trace de la part de DIEU , tout homme 

a un droit strict à la liberté de sa conscience, à toute 

sa liberté dans le service de Notre-Seigneur. 

XX 

De la fausse autorite dans Tordre civil . 

Dans l'ordre civil et politique, comme dans l'ordre 

religieux, la fausse autorité se résume dans la substi­

tution de Pnomme à DIEU ; c'est l'homme qui vient 

mettre ses volontés arbitraires et ses caprices à la place 

d e l à volonté, toujours bienfaisante, du Roi des rois, 

du Maître des maîtres , JÉSUS-CHRIST. 

Par lui-même, l'homme n'est pas plus que l 'homme; 

dans Tordre civil, aussi bien que dans l'ordre religieux, 

toute autorité vient de DIEU , et aucun homme n'a le droit 

de commander aux autres hommes, si ce n'est en vertu 

d'une délégation divine. Dans la société civile et poli­

tique, cette délégation est indirecte, mais elle est réelle, 

aussi réelle que dans l'ordre religieux; elle est indirecte, 



LA LIBERTÉ. 293 

et se transmet soit par l'élection, soit par l 'hérédité, 

suivant la constitution spéciale de chaque peuple. La 

forme des gouvernements n'y fait rien : qu'une société 

soit constituée en monarchie, en aristocratie ou en 

république, le pouvoir qui la régit légitimement n'est 

qu'une délégation directe ou indirecte de D I E U . De là 

uniquement il tire sa légitimité, son autorité, son droit 

de faire des lois qui obligent en conscience, son droit de 

diriger et de gouverner ses sujets. 

La légitimité d'un pouvoir souverain, monarchique 

ou autre, est quelquefois évidente; d'autres fois elle est 

douteuse. Elle est évidente lorsqu'elle découle tout 

naturellement de l'ordre établi et de la constitution d 'une 

nation : ainsi, à Rome la légitimité de la souveraineté 

des Papes; ainsi, en France la légitimité de nos anciens 

rois. Elle est encore évidente dans le cas où un pouvoir 

sérieux ramasse l'autorité gisant à terre, sans possesseur, 

et qu i , avec l'assentiment de la nation, rétablit l 'ordre 

sur les débris de l'anarchie. 

D'autres fois, la légitimité est douteuse, et alors ce 

grand cas de conscience nationale doit être porto au 

tribunal du seul Juge, constitué au milieu des hommes 

et des peuples, pour leur apprendre ce qui est juste et 

ce qui est injuste, ce qui est selon la volonté d iv ine , 

ou ce qui lui est contraire; au tribunal du chef de l ' É ­

glise, du Vicaire de D I E U , gardien et dispensateur infail­

lible de la morale publique et privée. Les peuples qui 

ne veulent point de ce tribunal, n'ont plus à leur service 

que la force du sabre et les sanglantes révolutions. 



294 LA LIBERTÉ. 

Tout pouvoir séculier qui ne présente point l'un de 

ces caractères de légitimité est illégitime en soi; celui 

ou ceux qui l'exercent ne sont que des usurpateurs ; 

ils ne sont point les mandataires ni les délégués de JÉSUS-

CHRIST, et la conscience des sujets n'est point liée. Les 

qualités personnelles de l 'usurpateur ne changent rien 

à ce caractère illégitime; et s'il arrive qu'on marche 

d'accord avec lui, c'est uniquement pour éviter un plus 

grand mal, et en attendant des temps meilleurs. C'est 

ainsi qu'agit l'É glise avec les pouvoirs de fait, que ces 

bons rapports sont bien loin d'absoudre et de légiti­

mer. 

Telle est, dans Tordre civil et politique; la fausse au­

torité considérée en son origine. 

XXI 

Des abus de pouvoir dans l'ordre civil et politique. 

L'autorité légitime peut s'exercer d'une manière fort 

illégitime; de là les abus de pouvoir de tous genres, les 

tyrannies, les caprices qui désolent les sociétés et les fa­

milles. 

Le plus effrayant exemple de cet abus d'un pouvoir 

légitime en soi a été donné au monde pendant trois 

siècles par les Césars païens ; car, en dehors de l 'Église, 

il y a des sociétés et des pouvoirs légitimes qui, bien que 

purement naturels, relèvent, comme nous le dirons plus 

tard, de Tordre surnaturel, et lui doivent être unis. Eni -



LA LIBERTE. 29o 

vrés de puissance, les empereurs romains ne se servirent 

de leur pouvoir que pour imposer au monde entier toutes 

les folies qui leur passaient par la tête; ils centralisèrent 

tout l'empire dans leurs mains, et cette centralisation in­

sensée a pris leur nom : le césarisme. 

-Le césarisme est l'abus suprême de l'autorité. Avec des 

apparences plus brillantes, il est peut-être plus délétère 

encore que l 'anarchie. Il tend à annihiler toutes les forces 

vives d'une nation, à asservir ou à détruire tout ce qui ne 

dépend pas de-lui personnellement, l'Église en t ê t e ; 

son argument suprême n'est point la justice, mais la 

force; aussi Tâme d'un gouvernement césarien est-elle 

F armée ; divinité nouvelle qui, en son unité brutale, pré­

sente une trinité bien connue : infanterie, cavalerie, ar­

tillerie, 

La formule du césarisme est ce blasphème antichré-

tien, antinational : « l'État, c'est moi! » Plus un Souve­

rain est puissant, plus il risque de verser de ce côté, et 

de commettre le crime de l'asservissement de son peuple, 

de la destruction des libertés légitimes, et avant tout de 

la liberté religieuse. 

Il n'y a que la foi et l'obéissance à l'Église qui puis­

sent empêcher pleinement un Souverain d'abuser de son 

pouvoir. Seule, en effet, l'Église lui apporte la lumière 

totale sans laquelle il ne peut gouverner selon DIEU , et la 

force surnaturelle sans laquelle il ne peut dominer l 'or­

gueil du commandement, remplir tous ses devoirs de Sou­

verain, réprimer le mal et favoriser le bien. Le premier 

devoir d'un Souverain , c'est d'être chrétien , trôs-chré-



291 LA LIBERTÉ. 

lien, plus chrétien que les autres. Sans cela, je le répète , 

l'abus du pouvoir est là, toujours prêt à entrer. 

Toute loi contraire à la doctrine ou au bien de l'Église, 

toute loi contraire à la volonté de DIEU et par conséquent 

au bien public, est un abus de pouvoir, un acte illégitime 

et nul en soi, de quelque forme légale et solennelle qu'on 

ait pris soin de le revêtir. La loi n'est pas, en effet, comme 

Font rêvé les idéologues de 89, l'expression d'une vo­

lonté purement humaine ; elle doit être avant tout l 'ex­

pression delà volonté du souverain Maître des hommes, 

de Celui que nous appelons par excellence Noire-Sei­

gneur. 

Qu'on juge par la des abus de pouvoir de tous genres 

qui, depuis trois ou quatre siècles sur tout , encombrent 

nos histoires nationales! Avec la renaissance des théories 

païennes et du droit païen, avec les révoltes protestantes, 

d'où est sorti le gallicanisme parlementaire et politique, 

et plus encore avec l'omnipotence militaire, le césarisme 

a peu à peu remplacé dans le monde la monarchie chré­

tienne, la monarchie baptisée et soumise au Christ et à 

son Église. Mortel à la vraie autorité non moins qu'à la 

vraie liberté, cet odieux système tend partout à prévaloir. 

Que DIEU daigne écarter ce péril, par quelque coup ines­

péré de Providence, et qu'il ne permette pas que des na­

tions chrétiennes s'affaissent sous ce joug abrutissant! 

L'Église n'a pu le briser que par de longs siècles de lutte, 

de tortures, de sacrifices de tous genres. 

Et qu'on ne s'imagine pas que l'abus du pouvoir in­

fecte seulement les monarchies : les républiques, les aris-



LA LIBERTÉ. 297 

tocraties, les pouvoirs les plus parlementaires et constitu­

tionnels ne sont pas à l'abri de ces petites faiblesses;-té­

moin chez nous les extravagances de 8 9 , les horreurs 

de la Convention ; témoin tout ce qui se pratique sous nos 

yeux en Italie, en Espagne, en Belgique, en Suisse, en 

Autriche, au Mexique, aux États-Unis, un peu partout. 

Au lieu d'un grand vampire public, personnel et respon­

sable, vous en avez une collection de petits, plus ou moins 

enragés, plus ou moins distingués, suivant votre mérite 

ou vos capacités : voilà tout. Si cela ne s'appelle pas du 

césarisme, c'est uniquement parce qu'il n 'y a pas de Cé­

sars ; au fond, cela ne vaut pas mieux ; le résultat est le 

même : c'est du despotisme délayé, qui pèse presque au­

tant sur l'Église, sur les familles, sur les vraies libertés; 

c'est de la tyrannie plus ou moins déguisée; c'est de l'ar­

bitraire. Ce n'est plus cette chose sainte et bienfaisante 

qu'on appelle l'autorité. 

XXII. 

De la fausse autorité et des anus de pouvoir 
dans la société domestique. 

Le bon DIEU ne donne au père de famille son autorité 

sur la mère , les enfants et les serviteurs ; à la mère son 

autorité sur les enfants et les serviteurs, et enfin aux en­

fants leur part d'autorité sur les serviteurs, que pour r é ­

gner sur eux tous et sanctifier, les uns par les autres, tous 

les membres de la famille. La même hiérarchie se r e ­

trouve dans les trois ordres , avec le même but final : 



298 LA LIBERTÉ. 

dans l1 Église, le Pape, l 'Évêque, le prêtre, le fidèle ; dans 

l'État, le Souverain, les pouvoirs et influences secondai­

res, les sujets;.dans la famille, le père,-la mère, l'enfant, 

le serviteur. Tout cela est voulu de D I E U , et n'est insti­

tué que pour le bien de tous , pour le bien surnaturel et 

pour le salut éternel de tous , au moins comme but su­

prême. 

Le père de famille abuse de l'autorité et fausse sa mis­

sion sainte lorsqu'il donne à son épouse de mauvais 

exemples, de mauvaises directions; lorsqu'il l'oblige ou à 

faire ce que DJEU défend, ou à ne pas faire ce que DIEU or­

donne; quand, d'une manière quelconque, il la détourne 

du devoir. Si par négligence il ne la soutient pas, et de la 

parole et de l'exemple dans la bonne voie, il pèche néga­

tivement; il manque à son devoir de chef de famille, et 

ne remplit pas dignement le poste d'honneur et d 'auto­

rité qui lui est confié. Noire-Seigneur lui en demandera 

compte; car, nous l'avons vu, l'autorité n'est pas seule­

ment donnée pour empêcher le mal, mais encore pour 

protéger et faire faire le bien. 

Le père et la mère de famille abusent de leur pou­

voir lorsque, d'une manière ou d'une autre, ils font du 

mal à leurs enfants et à leurs serviteurs, au lieu de leur 

faire du bien ; quand ils leur commandent, quand ils 

leur conseillent quelque chose de contraire à la volonté de 

Notre-Seigneur; quand ils les exposent à perdre la foi; 

quand ils les détournent d'une vocation sainte ; quand ils 

approuvent, ou même quand ils tolèrent, dans le sein de 

la famille, des scandales, des abus qu'ils ont pour mission 



LA LIBERTÉ. 299 

d'empêcher. Que d'enfants perdus, sinon par la faute pro­

prement dite, du moins par le fait de leurs parents 1 Que 

de femmes détournées du service de DIEU par leurs ma­

ris ! Que de pauvres domestiques, que d'ouvriers gênés , 

pour ne pas dire tout à fait empêchés dans l'exercice 

de leur liberté religieuse, la plus sacrée de toutes les 

libertés ! 

Les père et mère abusent encore, et d'une manière-

grave, de leur autorité lorsqu'ils confient l'éducation et 

l'enseignement de leurs enfants à des maîtres, à des maî­

tresses sans religion, plus indignes encore qu'incapables 

d'élever ces enfants comme DIEU et l'Église veulent qu'ils 

soient élevés. Ainsi, c'est un abus flagrant de l'autorité 

paternelle que de mettre un enfant en pension dans ce 

lycée, dans ce collège, dans cette école ou sa pauvre pe­

tite âme fera presque infailliblement naufrage. On ne 

doit pas compter sur des miracles de préservation, et 

l'on est responsable devant DIEU des chutes dont on a 

soi-même posé la cause. Cet abus d'autorité est malheu­

reusement ce qu'il y a de plus commun aujourd 'hui , la 

plupart des maisons d'éducation dirigées par des laïques 

étant des écoles d'immoralité, des manufactures de libres-

penseurs et de petits révolutionnaires en herbe. 

Et quelle responsabilité pour les maîtres, pour les pro­

fesseurs ! La pauvre jeun esse qu'ils enseignent est comme 

livrée aux bêtes : autrefois c'étaient des coups de dents 

et de griffes , aujourd'hui ce sont des coups de langue, 

des blasphèmes, les plus pernicieuses erreurs. C'est en­

core p is ; car maintenant ce sont les âmes qui périssent, 



300 LA LIBERTÉ. 

et c'est toute la société que Ton corrompt et qu'on ruine 

par la base. 

Telle est, en abrégé, la fausse autorité ; tels sont les 

abus de l'autorité légitime : dans la société religieuse, 

civile, domestique, c'est la violation la plus détestable de 

l'ordre providentiel ; c'est la violation de (la liberté hu­

maine à tous les degrés. Aussi la sainte Écriture nous 

déclare-t-elle « qu'un jugement très-rigoureux attend 

ceux qui ont autorité sur les autres 4 ». Autant le bon 

usage de l'autorité prépare une couronne magnifique 

dans le ciel, autant les abus de l'autorité préparent des 

châtiments terribles. 

X X I I I 

De la fausse liberté que le démon cherche à substituer 
à la véritable. 

Nous avons vu ce qu'est la vraie liberté et ce qu'est la 

vraie autorité. Nous venons de voir en quoi consiste la 

fausse autorité, ainsi que les abus de l'autorité véritable. 

Un mot maintenant sur la fausse liberté et sur les 

bouleversements qu'elle engendre. 

L'homme n'a rien depluscher quesa liberté: la liberté, 

c'est son salut; c'est la loi fondamentale de sa destinée, 

et par conséquent de son bonheur. L'amour passionné de 

1 Judicium durissimum bis qui procsunt fiet. (Sap., vi, 6.) 



LA LIBERTE. 301 

la liberté est comme un besoin instinctif du cœur hu­

main. Le vieux Serpent le sait bien, lui qui a perdu pour 

toujours le bonheur, avec la puissance d'atteindre sa Gn 

dernière; il a perdu la liberté et le bonheur; et, dans sa 

rage jalouse, il veut nous la ravir à nous-mêmes. Mais 

comment faire pour enlever à l'homme son cher trésor? 

Il n'a pas osé l'attaquer en face : s'il lui eût dit que la 

liberté était mauvaise, qu'il fallait la rejeter, il n'aurait 

eu aucune chance de succès. II a été plus habile : il s'est 

présenté à l'homme sous le masque et avec le nom magi­

que de la liberté elle-même. La pauvre humanité s'y est 

laissé prendre; elle s'y laisse prendre aujourd'hui plus 

que jamais , et elle lâche la proie pour l 'ombre. 

Qu'il y ait une fausse liberté, une liberté menteuse et 

purement apparente, c'est ce cpii résulte de la parole de 

l'Évangile : ce Si le Fils de DIEU VOUS délivre, vous serez 

vraiment libres1. » ce Le Fils de DIEU ne nous dirait pas 

qu'il veut nous rendre vraiment libres, si, en nous faisant 

espérer une liberté véritable, il n'avait dessein de nous 

faire entendre qu'il y en a aussi une fausse 2? » 

Or, quelle est cette liberté fausse? C'est tout simplement 

l'esprit d'indépendance, ou, pour parler plus nettement en­

core, l'esprit de révolte contre l'autorité légitime; c'est le 

fameux Non serviam, que le démon transmet à l 'homme. 

« Cette affectation de l'indépendance, c'est la liberté de 

Satan et de ses rebelles complices qui ont voulu s'élever 

eux-mêmes contre l'autorité souveraine. Loin de nous une 

1 Ev. Joan., vin, 36. 
9 Bossuet ; sermon pour une vêture. 



302 LA LIBERTÉ. 

liberté si funeste, qui a précipité ces esprits superbes 

dans une servitude éternelle \ » 

La vraie liberté se résume dans l'accomplissement 

fidèle des volontés de DIEU sur nous : l ' indépendance, la 

liberté fausse, est la révolte contre DIEU et contre tous 

ceux qui le représentent ici-bas; de sorte que , au lieu 

que Tune nous fait atteindre notre fin, l 'autre nous la fait 

perdre. La liberté vénère et aime l'autorité, parce qu'elle 

voit en elle sa protectrice dévouée ; l'indépendance déteste 

l'autorité, la méprise et cherche à s'en débarrasser comme 

d'une ennemie personnelle. La liberté fausse crieinstinc-

. tivement : ce A bas l'autorité ! » et dans sa bouche impie, 

le cri de : « Vive la liberté ! » si fort à la mode depuis 

trois siècles , ne veut pas dire autre chose que : « Plus 

d'autorité! vive l 'indépendance! » C'est ce que Bossuet 

appelle la liberté des rebelles. 

Ce que les protestants, les savants incrédules, les ra­

tionalistes et les politiques modernes appellent libertó n'est 

pas autre chose. Leur liberté, à eux, n'est que le voile de 

leur espritde révolte. Ce n'est qu 'un masque, creux et men-

teur comme tous les masques. Je ne veux pas direque tous 

les sectateurs de la liberté fausse soient des impies ; non 

certes ; il y a parmi eux une foule innombrable de pauvres 

égarés, dont l'ignorance s'est laissé prendre aux apparen­

ces. Comme il est naturel, ils aiment d'instinct la liberté ; 

et, croyant que ce que Satan leur présente est la liberté, 

ils s'y attachent; ils poursuivent cette chimère avec 

1 Bossuet; sermon pour une vèture. 
* Ibid. 



LA LIBERTÉ. 303 

ardeur, et, ne connaissant pas la vraie liberté, ils s'indi­

gnent contre nous qui faisons la guerre à leur prétendue 

liberté, et ils nous accusent de tyrannie et de bassesse 

d'âme. Pauvres esclaves! que le démon a réduits en cap­

tivité en leur promettant la liberté, et qui s'imaginent 

que nous leur apportons la servitude. 

Au fond, et malgré ses beaux airs d'impartialité et de 

modération, la fausse liberté, la liberté telle qu'on la prône 

aujourd'hui, est au service du mal, comme la liberté véri­

table, telle que l'enseigne l'Eglise, est au service du bien. 

L'une donne à toutes les erreurs et à toutes les passions 

toute facilité pour triompher aux dépens du bien; 

l'autre met au service de la vérité et du bien toutes les 

forces des créatures, et assure ainsi le règne de Notre-

Seigneur sur la terre; , or, ce r è g n e , c'est la paix et le 

bonheur du monde. 

La vraie liberté a , comme nous l'avons dit, pour loi 

suprême la vérité, la just ice, la charité ; la fausse, 

qui met sur la même ligne la vérité et l 'erreur, le bien et 

le mal, repose sur la négation du devoir, lequel consiste 

essentiellement à aimer et à faire le bien, à n'aimer, 

à ne faire que le bien. La fausse liberté n'a pas, comme 

il convient, l 'horreur du mal, c'est-à-dire de l'hérésie, 

de l'incrédulité, de l'impiété, de l'indifférence, etc. Elle 

ressemble à la fausse mère du jugement de Salomon ; 

elle consent volontiers au partage de l'homme entre l'É­

glise et le monde, entre JÉSUS-CHRIST et le démon. 

La fausse liberté est le suicide delà vraie liberté, comme 

la fausse autorité est le suicide de la vraie autor i té ; 



304 LA LIBERTÉ. 

comme la fausse science, les fausses religions, les faux 

principes, etc., sont la mort et le suicide de la vraie 

science, de la vraie religion, des vrais principes. 

Méfions-nous extrêmement des hommes et des livres 

qui, sous prétexte de tolérance, prônent cette liberté men­

teuse, fille de la renaissance païenne, du protestantisme 

et 'de la Révolution : qu'ils le veuillent ou non, qu'ils 

soient ou non de bonne foi, ils n'en sont pas moins ce ces 

faux frères qui £ insinuent parmi les fidèles pour surpren­

dre notre liberté, la liberté que nous avons dans le Christ 

JÉSUS, et pour nous réduire en servitude 1 . » Et quelle servi­

tude, grandDiEu ! celle de l'erreur, celle de l'indifférence 

religieuse, celledu père du mensonge, plus délétère mille 

fois que la servitude des esclaves proprement dits. 

11 y a quatre siècles , la fausse liberté, drapée à 

l'antique, s'est appelée la renaissance ; un peu plus tard, 

elle s'est faite protestante et s'est appelée le libre examen; 

au siècle dernier, pour mieux en imposer au vulgaire, 

elle a pris le nom emphatique de philosophie; de nos 

jours, elle s'appelle la science, la libre-pensée, l'esprit mo­

derne, le libéralisme. Naturalisme, césarisme, libéralisme, 

voilà les trois grandes erreurs du dix-neuvième siècle. 

XXIY 

Que la fausse liberté bouleverse tout, et est un mal 
universel. 

La liberté, Ja vraie, la bonne, s'étend à tout , comme 

Ad Gai., ii, 4. 



LA LIBERTE. 305 

nous l'avons indiqué en la définissant. Pour la conscience, 

pour chacune de nos facultés, pour la vie privée comme 

pour la vie publ ique, pour loulcs les œuvres de DIEU , 

elle est la puissance deréaliser la volonté du Seigneur, et 

de prendre les moyens d'atteindre la fin pour laquelle 

elles existent. La vraie liberté est un bien universel. 

Par contre-, la fausse est un mal universel, qui s'é­

tend également à tout et s'insinue dans la vie publique et 

privée, comme l'eau qui mine un édifice s'insinue entre 

toutes les pierres, dans les jointures, dissolvant peu à 

peu les murailles, préparant insensiblement et certaine­

ment la ruine. Analysons-la dans quelques-unes de ses 

applications plus pratiques, et nous acquerrons la cer­

titude de la réalité de l'immense danger qui menace 

aujourd'hui l'Église et la société. 

Ce qu'il y a de plus intime en chacun de nous, c'est la 

conscience. La vraie liberté de la conscience, nous dit 

l'Eglise, c'est pour chaque homme, quel qu'il soit, iepou-

voir de connaître, de servir et d'aimer JÉSUS-CHKIST, le 

seul vrai DIEU ; de n'être pas gêné dans l'exercice quo­

tidien de ce droit et de ce devoir; de pouvoir sanctifier et 

sauver éternellement son âme. Voilà ce que c'est que la 

liberté de la conscience ou la liberté religieuse. — C e 

n'est pas v ra i , répond la fausse liberté. La liberté r e ­

ligieuse, la liberté de conscience, c'est lafaculté laissée à 

chaque homme de servir DIEU comme il l 'entend, et 

même de ne pas le servir du tou t ; d'être, à son gré, 

catholique, hérétique, déiste, rationaliste, incrédule, 

athée; de croire, non ce que DIEU veut qu'on croie, 
v. 20 



306 LA LIBERTE. 

mais ce qu'il plaît à chacun de croire. La liberté reli­

gieuse, c'est la libre-pensée. 

L'autorité religieuse, dit l'Église, est la puissance, le 

droit et le devoir donnés par le Christ, seul vrai D I E U , 

aux Pasteurs légitimes de l'Église de faire connaltrela loi 

divine à tous les hommes cl de la leur faire pratiquer le 

plus exactement possible, ainsi que le Saint-Siège l'a for­

mellement défini : a Toute créature humaine est soumise, 

sous peine de damnation, au Pontife Romain » c'est-à-

dire à l'autorité du .Chef de l'Église, qui est l'autorité 

même de JÉSUS-CHRIST : et Tous les Souverains chrétiens 

doivent être soumis au successeur de Pierre , au Vicaire 

du Christ, au Pontife Romain, comme àNotre-ScignQur 

JÉSUS-CHRIST lui-même 2 .» —Cela n'est pas vrai, s'écrie 

la liberté fausse : il n'y a pas d'autorité religieuse légi­

t ime; le Pape et les Évoques se mêlent de ce qui ne les 

regarde pas; le droit qu'ils veulent exercer sur nous 

n'est que la tyrannie des consciences. 

L'Église dit encore : Dans l'ordre temporel et civil, la 

libcrtéesfla puissance donnée à tous et à chacun d'attein­

dre la fin de la société civile, qui est la paix, l'ordre et la 

1 Voy. la Bulle Unam sanctam, de Boni face VIIL — Les théologiens 
gallicans et césariens ont ose, de leur autorité privée, supprimer 
cette Bulle dogmatique, qui fait partie du droit catholique et qui se 
trouve dans toutes les éditions du Corpus juris, sauf celles imprimées 
rn France depuis les révoltes des parlements et du gallicanisme. Cette 
Bulle est une règle de foi, comme toutes les définitions authentiques 
du Saint-Siège. 

2 Succcssori Pétri, Christi Virario, Romano Pontifici omnes reges 
populi clirisliani oportet esse suhditos, sicut ipsi Domino nostro JESU 

CnnisTo. (S. Thoni., ne regiminc principum, 1. ï, c. xrv.) 



LA LIBERTÉ. 307 

protection de tous les intérêts publics et particuliers. Or 

« la fin que doit se proposer principalement le Souverain , 

soit pour lui-même, soit pour ses sujets, c'est la béatitude 

éternelle; ce bien étant supérieur à tout autre b ien, il 

doit être le mobile principal du gouvernement du Souve-

verain*. T> Cet enseignement fait partie du dépôt de la 

révélation ; il a été constamment rappelé aux princes de 

la terre par les Souverains-Pontifes, par les Conciles et 

par les Pores; et tout récemment encore par Notre Très-

Saint Père le Pape Pie I X 2 . Aussi le gouvernement des 

peuples et l'exercice du pouvoir, législatif, judiciaire et 

exécutif, doivent-ils se faire conformément à la loi de P I E U , 

conformément à l'enseignement et à la haute direction 

morale du Papee tdes Évêques, 'qui de droit divin, sont 

1 Finis ad quem principaliter rcx intendere debet, in seipso et in 
subclitis, est aetcrna beatitude... Et quia ista est perfectissimum bo­
llimi, maxime debet movere regem, ut hune fiucm subditi consequan 
tur. (S. Thom., Be regimine imncip., I. IH, cap. ni.) 

2 Haud possumus, quin pro Nostri muncris rationcomnes sunimos 
principes, aliosque populorum moderatores vebementer in Domino ob-
testemur, ut aliquando intclligant, ac sedulo considèrent gravissimi™, 
quo tenentur, of fi cium curandi, ut in populisrcligionisamorcultusquc 
augeatur, ac totis viribus iinpediendi, quominus in iisdem populis 
fidei lumen extinguatur. Va? autem illis dominantibus, qui obliviscen-
tes se esse ministros DEI in bonum, praestarc id neglexcrint, cum pos-
sint ac debcant, et ipsi vehenumter paveant et contremiscant, quando 
sua preesertim opera pretiosissimum destruunt thesaurum catholiess 
iidci, sine qua impossibile est piacere DEO. Namque ante tribunal 
Christi durissimum subeuntcs judicium, videbunt quam horrondum 
sit incidere in manus DEI viventis, ac sevcrissimum ejus experiri 
justitiam. (Alloc, in die 29 octob. 4866.) — Dchcs incunctantcr 
advcrlerc regiam potcstatem Ubi, non ad solum mundi regimen, sed 
maxime ad Ecclcsiic praesidium esse collatam. (S. Leo, epist. Ili ad 
Leoneni Angustimi.) 



308 LA LIBERTÉ. 

chargés de veiller à ce que rien sur la terre ne vienne s'op­

poser au règne de JÉSUS-CIIMST , à la pratique de sa loi et 

au salut des âmes. Un peuple n'est libre qu'à cette con­

dition. — Non, mille fois non, s'écrie la fausse liberté : 

la liberté'civile, c'est l'indépendance totale de la société 

temporelle vis-à-vis de l'Église ; c'est la séparation totale 

de l'Église et del'État ; plus de subordination, comme jadis; 

plus même d'union : séparation, séparation radicale du di­

vin et de l'humain, dans les institutions sociales ! L'État, 

ajoute-t-elle, l'État, tel que Ta formé le progrès des lumières 

e tde la civilisation, n'a d'autre loi que sa volonté, qui est 

toujours souveraine; il a la haute main sur la nation, 

sur l'enseignement et l'éducation, sur la famille, le mariage 

et la propriété, sur la direction du mouvement social; 

dans l'État moderne, la politique et les institutions sont 

indépendantes de toute autorité religieuse; l'Église elle-

même est dans l'État, inférieure à l 'État, surbordonnée 

à l'État. Ne pas se soumettre aux lois de l'État, quelles 

qu'elles, soient, c'estun crime, une trahison. 

L'Église dit : Dans Tordre domestique, la liberté con­

siste, pour chacun des membres qui composent la famille, 

à pouvoir exercer tous ses droits et remplir tousses de­

voirs ; droits et devoirs qui découlent soit de la loi natu­

relle , soit de la loi religieuse, soit de la loi civile, et dont 

TÉgliseestla gardienne et l 'interprète suprême. Le père 

et la mère doivent pouvoir élever ou faire élever leurs en­

fants selon les préceptes de la Religion ; leur faire obser­

ver, ainsi qu'aux serviteurs, les commandements de DIEU 

cl de l'Eglise, en faire de bons chrétiens, d'honnêtes gens 



LA LIBERTE. 30î» 

et des citoyens utiles. — Ce n'est pas ainsi que je l'en­

tends, réplique la liberté fausse : le père et la mère ont le 

droit, si cela leur convient, d'élever leurs enfants et de 

diriger leur maison sans que personne ait à s'en mêler. 

L'enfant appartient à ses parents, qui peuvent le façonner 

à leur guise; que s'il appartenait à quelque autre, ce 

serait à l 'État, à l'État seul. 

On pourrait pousser bien loin ce parallèle , et rappli­

quer, par exemple , à la liberté de la presse, qui nous 

est présentée comme la puissance légitime d'imprimer et 

de publier tout ce qu'on veut ; tandis que , selon la vé­

r i té , selon l'Église et selon le bon sens, la presse doit 

être , comme toutes les forces d'ici-bas, appliquée exclu­

sivement au service de la vérité, en quelque ordre que ce 

soit: religion, science, histoire, l i t térature, poésie, etc. 

La vraie liberté de la presse est le pouvoir donné aux au­

teurs, aux imprimeurs et aux libraires, de publier, sous 

le contrôle suprême de l'autorité religieuse et séculière, 

toutes les vérités et découvertes utiles. Également., la 

vraie liberté d'enseignement est le pouvoir donné à cha­

cun d'enseigner, sous la haute surveillance des Pasteurs 

de l'Église e t , en un sens, des magistrats séculiers, tou­

tes sortes de vérités qu'il croit utile à ses semblables. Elle 

n'est pas du tout la faculté laissée à chacun et à tous 

d'enseigner indistinctement la foi ou l'hérésie, la vérité 

ou Terreur, la sagesse qui sauve ou la folie qui perd. 

« Devant D I E U , dit saint Jérôme, il n'y a d'autre li­

berté que de ne pas se mettre au service du péché » 

1 Ep. xiv, ad Cclantiam. 



310 LA LIBLU'IÈ. 

C 'est ce que fait la liberté qu'enseigne et propage l'Église, 

la liberté telle que nous l'exposons ici ; dans l'ordre re ­

ligieux, civil, domestique, dans l'ensemble et dans le 

détai l , elle est notre délivrance vis-à-vis du péché ; elle 

expulse l'erreur et le mal partout où elle le rencont re , 

soit dans l 'individu, soit dans la société ; et tandis que 

les fausses libertés crient toutes, à qui mieux mieux , 

comme les Juifs du prétoire : « Nous ne voulons plus que 

JÉSUS-CHRIST règne sur nous 2 ; » la véritable répète au 

contraire sa grande profession de foi et d'obéissance : 

ce Je veux que JÉSUS-CHRIST, je veux que l'Église de JÉSUS-

CHR S T règne sur le monde entier ; je veux détruire tous 

les obstacles qui l'empêchent de régner sur les consciences, 

d'éclairer les intelligences, de purifier et de sanctifier les 

cœurs, de diriger les volontés ; de maintenir les rois de 

ce monde, les magistratures et les lois dans la vérité et 

dans la justice de l'Évangile ; d'illuminer la science, de 

protéger tous les faibles, d'empêcher toutes les tyrannies ; 

de sauvegarder les droits de chacun et de faire marcher 

toutes les créatures dans la voie qui les conduit à leur fin 

dernière. Je veux que JÉSUS-CHRIST règne librement sur 

chacun et sur tous, parce que seul il est pour tous et la 

vraie vie et le vrai bonheur. » 

La liberté que prêche l'Église s'applique à tout, pénètre 

tout pour remettre tout dans Tordre, et par conséquent 

dans la paix ; la fausse, que prêchent l'hérésie et la Révo­

lution, et qui n'est qu'une renaissance détestable de l'État 

1 Nolumus hune regnare super nos. (Luc. XTX, H.) 



LÀ LIBERTÉ, 311 

social païen, veut tout envahir pour tout bouleverser ; 

elle pénètre partout pour tout ruiner et pour tout perdre. 

C'est une gangrène universelle. 

XXV 

Combien la fausse liberté, 
tel le qu'on entend la pratiquer aujourd'hui 

es t absurde et immorale en elle-même. 

Dans sa forme la plus modérée , la liberté, telle que 

l'entend le monde moderne, n'a pas ce caractère d ' im­

piété formelle et agressive; elle est plutôt l'indifférence 

systématique de l'autorité à regard de la vérité et de 

l'erreur, à l'égard du bien et du mal, surtout en matière 

de religion. 

Au point de vue catholique où nous nous plaçons, ce 

système d'indifférence est j u g é : il est impie, hérét ique, 

condamné par le Vicaire de D I E U . Même au point de vue 

du simple bon sens , il est inadmissible. 

En effet, je le demande avec assurance à tout esprit 

sincère et honnête: est-ce une chose morale, légitime, 

que de mettre sur le même pied la vérité et l 'erreur? 

de traiter avec la même bienveillance le bien et le mal? 

Est-il moral, est-il raisonnable de rester indifférent au 

oui et au non, dans les questions les plus graves , qui 

intéressent directement et pratiquement le bonheur des 

hommes, sur la terre et dans l'éternité? 

Or , telle est la notion falsifiée de la liberté, qu i , 

après trois ou quatre siècles de lutte, tend à préva-



312 LA LIBERTÉ. 

loir dans le monde. La l iberté, telle que l'entendent les 

libres-penseurs de la renaissance païenne, du proies-

tanlisme, du vol'lairianisme et du libéralisme moderne, 

n'est pas autre chose que le respect du bien et du mal, de 

la vérité et de Terreur ; elle met sur le même pied ce qui 

perd les hommes et ce qui les sauve ; et, tout en se préten­

dant parfois chrétienne , catholique et évangélique, elle 

se piostitue, avec des complaisances spéciales, à tous les 

ennemis de la foi, depuis Luther et Calvin jusqu'aux 

athées, aux affreux matérialistes, qui depuis un siècle 

escortent par tout la Révolution. 

Hypocrite autant qu'illogique, la liberté moderne qu'on 

oppose à la liberté chrétienne, prétend tenir une juste 

balance entre Pie IX et Garibaldi, entre l'Église catho­

lique et les sectes protestantes, entre les chrétiens et les 

francs-maçons ; elle veut que tout le monde vive, pros­

père, règne, à la lumière de son soleil : le Christ et les 

ennemis du Christ, l'Eglise et les ennemis de l'Eglise, la 

foi et l'incrédulité, l'affirmation et la négation , l 'ordre et 

le désordre 

Est-ce-raisonnable? Est-ce moral ? Cela a-t-il le sens 

. commun ? N'est-ce pas supposer évidemment qu'il n 'y a 

pas de vérité objective absolue, ni dans l'ordre religieux, 

ni dans l'ordre civil, ni dans l'ordre domestique ? N'est-

ce pas détruire par la base la distinction du bien et du 

mal ? N'est-il pas clair comme le jour que si la vérité et le 

bien existent, ils doivent être acceptés, aimés etpratiqués, 

à l'exclusion du mal et de l 'erreur ? Au fond, qu'on en 

soit bien convaincu, c'est la foi qui manque. Ce qu'on 



LA LIBERTÉ. 313 

appelle le monde moderne, c'est le monde sans la foi. 

Ce système d'indifférence serait repoussé sans examen, 

si on voulait l'appliquer aux détails journaliers de la vie 

dans l'ordre purement naturel. Et il deviendrait admis­

sible en matière d'organisalion sociale et de religion, c'est-

à-dire en ce qu'il y a de plus grand, de plus important, 

déplus universellement pratique dans la vie individuelle 

et dans la vie sociale ! Il est^ impossible qu'un homme 

sensé le pense et ose le soutenir. 

C'est cependant là ce que nous voyons autour de nous ; 

et c'est sur cette base impossible, également réprouvée 

par la raison, par le bon sens et par la foi, que l'on pré­

tend reconstruire le monde bouleversé. C'est ce qu'il y a 

au fond du grand principe protestant du libre examen, le­

quel ayant grandi avec le temps, est devenu la libre-

pensée, le principe doctrinal de la Révolution. C'esfl'àme 

des fameux principes de 89 , de la plupart de nos lois 

et institutions modernes, de la polit ique, etc. 

La notion libérale de la liberté repose sur l'ignorance, 

volontaire ou non, ou du moins sur l'oubli pratique de la 

fin dernière de l'homme et de la société; et par consé­

quent sur l'ignorance des voies qu'il faut suivre pour at­

teindre cette fin, pour arriver au bonheur. Chez les libé­

raux honnêtes, elle n'est qu'ignorance et oubli; chez 

tous les autres, elle est un cri de révolte contre l'autorité 

divine, un blasphème qui outrage à la fois la loi reli­

gieuse, la loi de la vie humaine et la loi fondamentale 

de toute société. 

Aux yeux de la foi, elle est détestable et impie; aux 



314 LA LIBERTE. 

yeux de la droite raison, elle est absurde, illogique, 

immorale. 

X X V I . 

Que l 'Égl i se a c o n d a m n é et condamne l a fausse l iber té 
s o u s t o u t e s s e s f o r m e s . 

Les esprits entichés des idées modernes diront tout ce 

qu'ils voudront, la doctrine de la fausse liberté est, au 

fond, une apostasie qui veut soustraire l 'homme et la so­

ciété au souverain domaine de Notre-Seigneur JÉSUS-

C H R I S T . S O U S prétexte de droits naturels, de distinction 

entre la nature et la grâce, de mouvement social et de 

progrès, on sépare ce que DIEU a uni : la raison et la foi, 

la nature et la grâce, l'État et l'Église, le pouvoir sécu­

lier et le pouvoir ecclésiastique, la paternité ^temporelle 

et la paternité spirituelle; de là la grande erreur domi­

nante qui menace la foi, le salut des âmes et le salut des 

peuples en ces temps-ci. Il était impossible que l'Église, 

Mère et gardienne du peuple chrétien, ne stigmatisât 

point ces erreurs pernicieuses : elle Ta fait à diverses 

reprises depuis trois siècles, et, avec une énergie toute 

spéciale, dans ces dernières années. 

Elle l'a fait par la bouche du Pape Grégoire XVI, qui, 

en 1832, a flétri et condamné la fausse liberté dans ses 

deux applications les plus chères aux aspirations mo­

dernes : la liberté de conscience *, et la liberté de la 

1 Ne pas confondre avec la liberté de ht conscience, que l'Église et 
la droite raison n'ont jamais cessé et ne cesseront jamais de récla­
mer pour tous les hommes, sans exception. 



LA LIBERTÉ. 315 

presse. Le Chef de l'Église déclare que ce sont là des 

folies, sorties du puits de l'abîme ; il appelle la première 

<c une doctrine absurde et erronée, ou plutôt un délire, 

une erreur des plus pernicieuses; » et l 'autre, ce une 

liberté délétère, détestable, qu'on ne saurait trop ré ­

prouver \ » Et le Pape rappelle la célèbre sentence cle 

saint Augustin : « La pire des morts pour les âmes, 

n'est-ce pas la liberté de l 'erreur 2 ? » Or, toutes les 

nuances de la fausse liberté ne sont que la liberté de 

l'erreur : en religion, en philosophie, en politique, en 

éducation, etc. 3 . 

1 Ex hoc putidissimo indifferentismi fonte absurda illa fluit ac er-
ronea sententin:, scu potius deliramentum, asscrendam esse ac vindi-
enndam cuilibet libertatem conscientirc. — Dctcrrima illa ac nunquam 

satis exsocrata et detestahilis libertas artis librarire ad scripta quas-
libet in vulgus. (Encyclique Mirari vos.) — Les Encycliques pontifica­
les sont une manifestation officielle de la vraie doctrine catholique, 
sur tel ou tel point controverse. Elles ne diffèrent des Bulles dog­
matiques que par la forme; elles n'en diffèrent pas au point de vue 
de la conscience. De part et d'autre, il y a obligation sub gravi de 
soumettre son entendement et de croire; seulement, après la Bulle, 
si Ton refuse de se soumettre, on est hérétique formel; tandis qu'après 
l'Encyclique, on n'est coupable que de témérité, d'erreur, de déso­
béissance, etc. Mais là aussi il y a matière à péché mortel contre 
Ja foi. 

s Quœ pejor mors animai qnam libertas erroris? 
3 ïl ne sera peut-être pas inutile de faire observer ici que les fausses 

doctrines qui tournent aujourd'hui tant de tètes (je ne parle pas des 
cœurs) au sujet de la liberté et de l'autorité, ne sont que les filles 
très-légitimes des erreurs du malheureux abbé de laMennais. De part 
et d'autre, c'est la tentative impossible, formellement réprouvée par 
le Syllabus de 1864, de réconcilier ce qui est irréconciliable, le men­
songe avec la vérité, la Révolution avec l'Église. La condamnation 
de M. de la Mennais frappe à la tete toutes ces doctrines, qui se di-



31 fi LA LIBERTÉ. 

Le Souverain Pontife Pie IX a stigmatisé la fausse li­

berté d'une manière plus complète encore. En 1 8 6 4 , il a 

élevé sa voix de souverain Docteur et de Pasteur suprê­

me, pour signaler au peuple chrétien le péril qui le me­

naçait. Sous le nom de naturalisme, il a signalé et con­

damné tout ce système de folle indépendance, toutes ces 

révoltes perfidement déguisées, qui ébranlent aujour­

d'hui la foi et l'obéissance catholique, dans un nombre 

incalculable d'esprits, en France, en Italie, en Allemagne, 

en Espagne, en Amérique, partout. Le Vicaire de DIEU 

réprouve entre autre Terreur de ceux, qui prétendent 

que ce la liberté de conscience et des cultes est un droit 

qui appartient à tout homme, et que ce droit doit être 

proclamé et affirmé dans toute société bien constituée ; 

que tout citoyen a droit à une entière liberté, d 'expri­

mer publiquement, de vive voix, par la presse, ou au­

trement, tout ce qui lui vient à l'esprit, et qu 'aucune 

autorité, ni ecclésiasque, ni civile, n'a le droit de res­

treindre cette liberté; enfin que l'Église doit être sépa­

rée de l'État, et l'État séparé de l'Église. Ce sont là, dit le 

Saint Père, des opinions erronées, fatales à l'Église catho-

qae et ausalutdes âmes, et que notre prédécesseur d'heu­

reuse mémoire, Grégoire XVI, qualifiait de délire » 

sent libérales. Sans s'en rendre compte, elles sacrifient l'Église à la 
Révolution : la Révolution ne veut rien céder; l'Église ne peut rien 
céder; et les concessions qu'on a coutume d'appeler libérales sont 
toutes aux dépens de l'Eglise et par conséquent des âmes. 

1 Libertatcmconscicnti<cetcultuum esseproprium cujuscumque ho-
minis jus, quod lege proclamari et asseri débet in omtii reetc cons-
tituta societatc, et jus civibus inesse ad omnimodam libertatem nulla 



LA LIBERTE. 317 

Il déclare, en outre, que ces condamnations et décrets 

du Saint-Siège a ne peuvent être méprisés par un chré­

tien, sans une insigne audace; que nui ne peut leur 

refuser son assentiment et son obéissance,' sans commet­

tre un péché et sa)is manquera ce qu'exige la profession de 

la foi catholique 1 ; D enfin le Souverain Pontife déclare 

formellement qu'il veut « que tous les enfants de VEglise 

catholique repoussent absolument ces doctrines, et les tien­

nent pour éprouvées, proscrites et condamnées \ » 

Le Saint-Siège a donc condamné la fausse liberté. 

L'épiscopat tout entier a uni sa voix à celle de son Chef; 

de sorte que personne ne peut p lus , par un faux-fuyant 

quelconque, éluder cette condamnation, ni en escamoter 

les conséquences pratiques. C'est une obligation de cons­

cience, qui urge sous peine de péché grave : non pas encore 

de péché d'hérésie proprement di te , puisque cette note 

n'a pas été formellement infligée par l'autorité suprême , 

mais sous peine de témérité, d'erreur, de désobéissance 

•vcl ecclesiastica, "vcl civili auctoritafe coarctandam, quo suos concep­
tas quoscumque siye voce, sive typis, sive alia ratione palam publi­
ée que manifestare ac declarare valcant... Haudtimenterroncam illam 
fovere opinionem, catholicœ Ecclesia^ animarumque saluti maxime 
exitialeui, a ree. mcm. Gregorio XVI, Prrcdccessore Nostro, deliramen-
tum appellatane (EncycL) — Ecclesia a statu, statusque ab Ecclesia sc-

jungendus est. {Syllabns, LV.) 
1 Silentio praîterire non possumus eorum audaciam qui,... conten-

dunt : illis Apostolica sedis judiciis et decretis,... posse assensum et 
obedientiara detrectari absque peccato et absque ulla catholicai pro­
fessions jactura. 

* Ab omnibus catholicœ Ecclesia» ftliis, veluti reprobatas, proscrip­
tas atqnc damnalas omnino haberi volumus et mandamus. 



318 LA LIBERTÉ. 

formelle à l'enseignement de l'Église et de révolte ouverte 

contre le Saint-Siège, contre le Docteur de la vraie foi. 

N'oublions jamais que la première, règle de bien vivre, 

c'est de bien croire, et que toute piété qui ne repose pas 

sur la pierre ferme de l'obéissance catholique est une 

piété fausse et illusoire. 

La malheureuse impossibilité où nous nous trouvons 

depuis longtemps de faire prévaloir la doctrine de la vraie 

liberté chrétienne, ne change rien à la vérité de cette 

doctrine, ni aux devoirs qui nous incombent à tous de l'af­

firmer avec une sainte énergie, de la défendre, d'en rien 

retrancher, de faire tous nos efforts pour la faire préva­

loir en nous et autour de nous , chacun selon la mesure 

de son influence. C'est là ce queNotre-Seigneur demande 

de nous , pour l 'honneur de son saint nom, pour la pros­

périté de son Église, pour le bonheur de tous les peuples, 

pour le salut de notre âme et pour le salut de tous nos 

frères. 

Aujourd'hui plus que jamais , le monde a besoin de 

vérité : on ne prône, on n'aime la fausse liberté que parce 

qu'on ne la connaît pas non plus. Souvent on est de bonne 

foi dans cette double ignorance, qui est alors un grand 

malheur, mais non pas un péché ; trop souvent, hélas ! 

on y est de mauvaise foi, et cela pour bien des raisons : 

c'est l'orgueil qui ne veut pas se soumettre ; c'est la fo­

lie de l'enfant prodigue qui rejette le joug , doux et léger 

cependant, de la foi, de Tordre et de l'autorité pater­

nelle; c'est la manie de l'indépendance qui tourne tant 

de têtes, surtout dans la jeunesse; c'est la crainte de 



LA LIBERTE. 31 y 

XXVI1 

Des illusions que nourrissent encore certains catholiques 
au sujet de ces erreurs et de ces condamnations. 

Malgré les actes si formels du Saint-Siège, et en par­

ticulier malgré Y Encyclique et le Syllabus de 1864 , un 

certain nombre de catholiques ont cru et croient encore 

pouvoir en conscience admettre et professer les principes 

du libéralisme. Leur cœur est catholique, personne n'en 

l'impopularité ; c'est l'instinct d'une âme peu généreuse, 

qui a peur de compromettre sa position , 'son avenir tem­

porel, sa réputation , ses petits succès; en un m o t , ce 

sont mille et une misères qui n'excusent pas devant DiEu. 

De grâce, ne nous laissons pas emporter par le cou­

rant vraiment redoutable de cette grande erreur de la 

fausse liberté. Ayons tous un cœur profondément docile 

à l'égard du Vicaire de JÉSUS-CHRIST. Aimons d'un même 

amour et la véri té , et la just ice, et la char i té , et l'auto­

rité , et la liberté. Qu'il plaise à la bonté de DIEU d'aug­

menter chaque jour, en chacun de nous , le sentiment 

intime de la divine grandeur de la liberté véritable ! En 

l 'aimant, c'est JÉSUS-CHRIST que nous aimons ; en la défen­

dant, c'est la cause de JÉSUS-CHRIST que nous défendons; 

et si , en vrais catholiques, nous sommes prêts à tout souf­

frir et à mourir pour elle, c'est que nous savons qu'en 

souffrant et en mourant pour la vraie liberté , nous souf­

frons , nous mourons pour JÉSUS-CHRIST. 



320 LA LIBERTÉ. 

peut douter; mais en est-il de môme de leur espri t , de 

leur jugement? En d'autres termes, y a-l-il, en dehors du 

libéralisme condamné, évidemment condamné, un libé­

ralisme catholique , sinon approuvé, du moins toléré par 

le Saint-Siège? Qu'il y ait des catholiques-libéraux cluers 

à l'Eglise et gracieusement accueillis à Rome, cela est 

évident; mais sont-ils bien reçus parce qu'ils sont catho­

liques-libéraux, ou quoiqu'ils soient catholiques-libéraux? 

L'accueil courtois qu'on leur fait, et qu'ils méritent réel­

lement, les compliments dont le Saint-Père récompense 

leur zèle et leurs travaux, peuvent-ils passer pour une 

approbation doctrinale? Les sympathies que leur témoi­

gne le Saint-Siège s'étendent-elles à leurs idées, à leurs 

tendances libérales? La question ne paraît guère dou­

teuse. 

Ce qui est certain, c'est que ces chrétiens qui s'inti­

tulent et que tout le monde appelle catholiques-libéraux, 

ont une antipathie peu déguisée contre les grands Actes 

pontificaux de Grégoire XVI et de Pie IX. On dirait qu'il 

s'agit là pour eux d'une question personnelle. Ce qui est 

certain, c'est que, pour éluder la portée de ces condam­

nations dogmatiques, les catholiques-libéraux sont tous 

obligés cle recourir à des subterfuges, à des tours de 

force d'interprétation, à une sorte d'escamotage de la vé­

ri té; cela va parfois jusqu'à faire douter de la bonne foi 

de plusieurs d'entre eux. 

Ce qui est encore très-certain, c'est qu'ils traitent en 

adversaires, en vrais ennemis, les catholiques tout court, 

q u i , ne voulant pas avoir plus d'esprit que le Saint-Es-



LA LIBERTÉ. 321 

prit, ni plus de sagesse que le Chef de l'Église, acceptent 

purement et simplement les doctrines proclamées par Tau-

torito infaillible du Souverain-Pontife, les professent hau­

tement et les prennent pour règle de leurs jugements et 

de leur conduite. 

Tout dernièrement, quelques bons catholiques de Bel­

gique, rédacteurs d'une revue tout à fait romaine, s ému­

rent de cette attitude" du libéralisme catholique , et s'a­

dressèrent au Saint-Siège. <c Pour traiter les questions 

politiques cl sociales qui préoccupent le plus les esprits 

spécialement dans notre patrie, écrivirent-ils au Pape, 

nous avons toujours pris pour guide le flambeau de l 'É­

glise enseignante, et les décisions émanées de votre infail­

lible autorité. 

ce Le caractère que nous avonsimprimé à notre publica­

tion a attirésur elle, Très-Saint Père, de nombreuses con­

tradictions, non-seulement de la part des ennemis de notre 

foi, mais souventaussi de la pártete plusieurs catholiques, 

qui, tout en conservant un attachement sincere et dévoué 

à la cause de la Religion, n'entendent la servir et la voir 

servir que par des procédés plus indirects, el supportent 

avec une certaine impatience Vexposition et le développe-

mentdes majestueuses sévérités de la doctrine. (Voilà bien, si 

je neme trompe, les catholiques-libéraux de tous les pays 

et de toutes les nuances.) 

« Nous avons eu à nous défendre, contre leurs criti­

ques, du reproche de troubler l'uniformité de l'influence 

chrétienne sur les affaires publiques en soutenant des 

opinions isolées et impopulaires. » — N'est-ce pas là ce 
v. 21 



322 LA LIBERTÉ. 

dont ils nous accusent, ici comme en Belgique, comme 

partout ? A les entendre, nous sommes des exagérés, des 

imprudents ; nous perdons tout. 

Voici ce qu'a répondu le Souverain-Pontife, dans un 

Bref Apostolique en date du 4 novembre 18G8 ; 

« PIE X I , PAPE. 

ce Chers fils, Salut et Bénédiction Apostolique. 

« Des opinions équivoques et captieuses ont été intro­

duites, il y a longtemps, par une fausse philosophie et 

propagées par les charmes trompeurs de la liberté. Ré­

pandues davantage et fortifiées par une suite continuelle 

d'événements désordonnés, elles n'ont pas seulement 

ouvert à l'impiété et à la révolte une large voie, mais, 

ce qui n'est peut-être pas moins affligeant, elles ont envahi 

aussi un grand nombre.d'esprits pieux. Ceux-ci, ne soup­

çonnant rien de fallacieux ou de pernicieux dans ces opi­

nions ; bien plus} les déclarant le mieux appropriées au 

progrès actuel des peuples, dont elles semblent découler na­

turellement, s9 en sont faits les championset les propagateurs, 

dans la pensée que les solutions conformes aux vues de 

tous doivent être préférées à tout autre moyen de rétablir 

dans l'ordre les choses troublées. 

« Ils savent, cependant, que cette conception est un 

objet de dérision pour les auteurs mêmes du trouble; ils 

savent que ces opinions ont été souvent réprouvées par Nos 

Prédécesseurs, et frappées par Nous d'une condamnation 



LA LIBERTÉ. 323 

plus claire encore ; mais, pleins de complaisance pour leur 

sens propre, ils estiment que les enseignements Apostoliques 

sont susceptibles d'une plus large interprétation, et jugeant 

que ces opinions, restreintes à des limités déterminées^ ne 

répugnent nullement à la saine doctrine, ils proclament 

encore qu'en soi elles sorit inoffensioes, quelles sont même 

utiles. 

« Ainsi, par leur exemple et leur autorité, ils amènent 

/es autres à ces opinions, et développent les mauvais germes 

qui y sont cachés. Sans le savoir et sans le vouloir, ils 

sèment des divisions, et affaiblissent des forces qu'il fau­

drait diriger unanimes et réunies contre les ennemis-

communs. 

<c Nous nous réjouissons donc de ce que, dans le combat 

que vous avez entrepris contre les ennemis de la Religion et 

de l'autorité, vous avez pris pour règle de suivre fidèle­

ment les enseignements de ce Saint-Siège et de lesexposer 

dans la pureté de leur sens originaire, afin que le peuple 

se pénètre de la vraie et saine doctrine, et apprenne à con­

naître la perfidie cachée des formules q u i , plus qu 'aux 

a utres époques, flattent si insidieusement les penchants et 

les convoitises de notre âge. Et Nous vous félicitons de ce 

que, sans vous laisser abattre, vous soutenez un combat 

déjà long, dans lequel il faut lutter non-seulement contre 

l'ennemi, mais encore et souvent contre des frères. 

« Nous ne nous étonnons pas que le progrès n'ait pas 

encore largement correspondu à vos travaux, puisque 

vous n'avez pas seulement à repousser des doctrines qui, 

par leur perversité révoltante, soulèvent facilementl'aver-



32i LA LIBERTÉ. 

sion des esprits honnêtes, mais qu'il vous faut aussi dis­

siper peu à peu ces opinions qui, fardées des couleurs du 

droit, ont clé la plupart sucées avec le lait » — Le 

Plus P. p. IX. 

Dilccti Filii, Salutem et Apostolicain Bcnedictioncm. Ancipites ilice 
captiosaequc opiniones, quai libcrtatisiliecebris obductœjamdiuafalsa 
pliilosopliia invertir, fucrunt, acpcrjugem incompositamquc cvcntuum 
vicuni vulgatœ magis ac confirmata;, non modolatam pararunt impio­
tati ac perduellioni viam, sed, quod non minus fortasse dolendum est, 
plurimorum ctiam pioni m mentes pervascrunt, qui nullam in iis fal-
laciam aut pernicicm suspicati, imo accommodatissimas eas consentes 
prasenti populorum progrcssui et voluti sponte inde manantes, pro-
pugnatores earum facti sunt et propagalores, rati a communi potis-
simum in easdem consensu commotarum rerum compositionem 
esse pariendam. Norunt equidem ipsi, cogitatum hoc suum irrideri a 
perturbationum artificibus; norunt, opiiiioncs illas pluries a Dccesso-
ribus Nostris reprohatas Cuisse et a Nobis ctiam cl ari ore damnationc 
confixas; verum proprio indulgentes placito, largiorcm Apostolica 
scita interpretationem pati posse ducunt, et opiniones .illas ccrtis 
cocrcitas limitibus a sana doctrina minime abhorrere existimantes, 
cas adhuc per se innocuas prœdicant, atque ctiam utiles, aliosque 
sic exemplo et aucloritatc sua in easdem inclinant, latentia in ipsis 
malorum semina fovenf, et, prater mentem propositumque suum dis-
sidia sercntes, vires infirmant, quas unanimes conjunctasque in com­
munes liostes converti oporterct. Gaudcmus igitur, quod vos in ccr-
tamine suscepto adversus rcligionis et auctoritatis osorcs hujus Sanctse 
Scdis documenta fidcliter sec tari constitueritis, corumque nativum ac 
sincerum sensum exhiberc populo, ut vera sanaque imbuatur doctrina 
latentcmquc nosecre discat l'allaciam sententiarum, quas tam insidiose 
proclivitati cupiditatibusque ïcvi prrcscrtim nostri blandiuntur. Gra-
tulamur autem vobis, quod infracti diuturnam jam sustincatis pu-
gnam, in qua non cum adversariis dumtaxat, sed liand raro cum 
fratribus etiam contligendum est; nec miramur, proventum nondum 
copiose respondissc labori, ubi non ea tantum propulsanda sunt, quœ 
fœda ipsa ncquitia sua facile a se honestorum animos avertunt, sed 
ilice ctiam paulatim disjiciendœ opiniones, quœ legitimi juris colore 
fucatac a plerisquc cum laetc haustrc fucrunt. 



LA LIBERTÉ. 325 

Saint-Père termine ce Bref mémorable par des encoura­

gements, des souhaits et une paternelle bénédiction. 

Nous supplions le lecteur catholique qui se sentirait 

porté vers les idées libérales, de lire,, de relire et de 

méditer l'une après l'autre toutes les paroles de ce grave 

document. Tout y est prévu ; la vigilance pastorale du 

Saint-Siège a fermé tous les échappatoires. 

Le principal a été jusqu'ici la différence entre la liberté 

illimitée et la liberté limitée. <c La première seule est ré ­

prouvée, disait-on; la seconde ne Test pas. » Et voici 

que le Pape déclare que cette distinction est chimérique 

au sujet des libertés proscrites. 

II fait toucher du doigt le principe des illusions libéra­

les : la vaine complaisance dans l'esprit propre et dans 

les idées qu'on s'est forgées, ainsi que les préjugés d'en­

fance et d'éducation. 

Le parti libéral accuse sans cesse les catholiques de se­

mer là division parmi les frères, d'affaiblir ainsi des for­

ces à peine suffisantes pour résister à l'ennemi commun, 

de compromettre la cause de là vér i té , etc. ; et voici le 

Chef suprême*de l'Eglise qui déclare que ces déplorables 

divisions sont le fait des libéraux. 

Le Bref du i novembre est la rectification officielle de 

toutes les interprétations erronées ou du moins insuffi­

santes par lesquelles le parti libéral a tâché -d'échapper 

aux condamnations du Syllabus et de l'Encyclique de 

J864. On peut le dire* pour tout esprit droit, la cause 

est finie. La distinction entre libérâtres et libéraux n'est 

plus admissible ; et à moins d'avoir une de ces conscien-



326 LA LIBERTÉ. 

ces insaisissables qui éludent les principes les plus évi­

dents, il faut convenir qu'un catholique qui croit pouvoir 

encore professer le libéralisme est un phénomène inexpli­

cable 1 . 

XXVIII 

Du venin de schisme et d'hérésie 
caché dans les doctrines modernes, dites libérales. 

Les Souverains-Pontifes ne cessent de nous en prévenir 

depuis plus d'un demi-siècle, et l 'expérience montre cha­

que jour plus clairement la folie des sociétés et des gou­

vernements qui ne veulent point entendre leurs avertis­

sements. 

Le libéralisme est tout simplement du schisme et de 

l'hérésie en herbe. Je dis le libéralisme et non pas les li­

béraux ; je parle de la doctrine et non pas des catholiques, 

qui, par ignorance ou par préjugé, croient pouvoir sou­

tenir cette doctrine. Le libéralisme serait ouvertement 

schismatique et hérétique s'il était logique et s'il se 

laissait pousser aux conséquences évidentes de ses théo­

ries. Qu'est-ce, en effet, que le schisme, sinon le mé­

pris pratique de l'autorité du Saint-Siège ? Et qu'est-ce 

que l'hérésie, sinon l'obstination à retenir des doctrines 

condamnées? Or, un pas de plus, et le libéralisme mo­

derne en serait là : j 'entends le libéralisme de nos chré­

tiens modernes, et non le libéralisme des incroyants. 

Il est difficile d'aller plus loin que bon nombre de ces 

1 Voir aux appendices de nouveaux actes apostoliques encore plus explicites, 
s'il se peut. 



LA LIBERTÉ. 327 

libéraux dans la voie de l'esprit de parti . Le Saint-Siège 

a beau répéter sous toutes les formes que cette voie est 

non-seulement dangereuse, mais défendue; exhortations, 

avertissements, condamnations explicites ou implicites, 

Brefs, Encycliques, Syllabus, rien n 'y fait; il semble 

que le Pape parle à des sourds. Est-ce là , je vous prie, 

l'esprit catholique ? Est-ce là l'obéissance que la sainte 

Eglise a le droit d'attendre de tous ses enfants? L'un de 

ces chrétiens dévoyés, fort bon et fort aimable du reste , 

disait naguère à un Évêque": « Prenez ga rde ; nous 

sommes une force. y> Quelle force entendait-il, si ce 

n'est une force de résistance, de résistance au Saint-

Siège ? une force menaçante, avec laquelle il faut compter? 

C'est là le langage d'un sectaire; dans tous les siècles, 

les sectaires ont parlé de la sorte. 

Et puis, que veut dire cette parole « nous, » quand 

elle ne signifie point tous les catholiques? c< Nous? » 

Mais vous faites donc bande à part? Ce « nous, » qui ne 

veut pas dire « nous chrétiens, nous catholiques, unis au 

Pape par nos prêtres et nos Évêques, » c'est, comme le 

disait spirituellement M. deMaislre au sujet des gallicans, 

un solécisme en langage catholique. 

Un autre jeune libéral me disait un jour, à l'occasion 

de l'Encyclique de Grégoire XVI, confirmée et développée 

par celle de Pie IX : « Ne me parlez pas de cela; cela 

m'agace à un point que je ne puis dire. » Quel langage 

encore dans la bouche d 'un enfant de l'Église ! et quelle 

insoumission d 'espri t , de jugement, de volonté cela ne 

révèle-t-il pas ! 



328 LA LIBERTÉ. 

Un autre disait, toujours au sujet des condamnations 

de l'Encyclique et du Syllabus : ce Après cela, il n 'y a 

plus qu'à se cacher dans un trou. Mes amis et moi, nous 

allons désormais ne plus nous occuper que de pauvres 

et de chemins de fer j il n'y a plus moyen de défendre la 

Un autre, allant encore plus loin, osa dire, avec le 

sang-froid de la conviction (je l'ai entendu de mes pro­

pres oreilles) : a Cette Encyclique, si l'on en retire les 

injures, que reste-t-il? » Un catholique, parler ainsi de 

renseignement officiel du Chef de l'Église! 

Un autre enfin-ne rougissait pas d'ajouter avec dépit : 

« Quel malheur d'avoir à vivre sous Pie IX (!!!). T> Et 

tous ces hommes fréquentent les sacrements; ils mènent 

une vie régulière, édifiante, souvent dévouée aux œuvres 

de charité; ils sont p ieux, et ils tiennent ce langage 

impie! Quelle inconséquence! Mais voilà les abîmes d'a­

veuglement où descendent ceux qui, au nom d'une liberté 

menteuse, abandonnent les voies de l'obéissance! Ce li­

béralisme est-il catholique, je vous le demande? 

II est évident que les catholiques-libéraux ne reçoivent 

pas de l'Église la doctrine à laquelle ils sont et veulent 

l'ester attachés; ils passent par-dessus le Pape ou à coté 

du Pape pour aller chercher à une autre source leur ma­

nière devo i r ; donc, sous ce rapport , ils pratiquent im­

plicitement et sans s'en douter le principe fondamental 

du protestantisme, le libre examen. 

Le libéralisme moderne, c'est la rupture totale des tra­

ditions, en tout ce qui concerne les rapports de l'Église 



LA LIBERTÉ. 329 

avec le pouvoir séculier. Au fond, c'est la doctrine blas­

phématoire de la Révolution, mitigée, voilée, que l'on 

veut marier,bon gré malgré , avec ladoctrinecalholique. 

Que veut la Révolution? La séparation de l'Église et de 

l'État. Que veut le libéralisme, sinon cette même sépara­

tion de l'Église et de l'État, suivant une formule devenue 

célèbre : « l'Église libre dans l'État libre? » Comme doc­

trine, c'est une seule et même chose; l'intention seule 

diffère, et disons-le bien haut , diffère du tout au tout. 

La Révolution veut séparer l'État de l'Église, par haine 

et par mépris pour l'Église, qu'elle anéantirait si elle le 

pouvait. Le libéralisme n'appelle celte séparation que par 

amour pour l'Église et parce qu'il s'imagine qu'il y va de 

l'honneur et de la prospérité de l'Église. Des deux côtés, 

avec des intentions diamétralement opposées, on aboutit 

à la même conclusion. C'est ce qui explique ce mystère 

étrange, que la Révolution n'a point peur des catholi­

ques imbus de ces doctrines, quelque zélés qu'ils soient 

d'ailleurs pour la cause de la Religion. Elle n'a peur que 

des catholiques purs , des catholiques romains, c'est-à-

dire des hommes qui n'ont qu'un même esprit avec le 

Saint-Siège et avec l'Église. Pour la Révolution, ceux-là 

seuls sont l'Église. 

Il y a, en effet, une secrète accoinlance entre toutes 

les erreurs. Les extrêmes se touchent, dit-on; cela est 

vrai des erreurs qui ébranlent jusque dans ses fonde­

ments la société moderne. Le libéralisme, qui est la doc­

trine de la fausse liberté, donne la main à l 'absolutisme, 

qui est la doctrine de la fausse autorité; et nos sociétés 



330 LA LIBERTÉ. 

modernes les plus libérales sont celles qui accueillent le 

plus aisément le régime du despotisme, surtout du des­

potisme militaire. Parce quelle n'est plus catholique, 

l'Europe moderne est à la fois libérale et césarienne, li­

vrée à l'anarchie et au despotisme tout ensemble. C'est ce 

qui faisait dire spirituellement, le lendemain d'une de nos 

dernières révolutions : ce L'anarchie est heureusement 

accouchée du despotisme; la mère et l'enfant se portent 

bien. y> À son tour le despotisme a pour enfant très-légi­

time l'affreuse anarchie. Fausse liberté et fausse autorité, 

anarchie et despotisme, despotisme et anarchie : c'est 

le résumé de notre histoire depuis un siècle, et c'est la 

conséquence nécessaire,'fatale, des doctrines libérales et 

révolutionnaires. 

Que, dans sa miséricorde, Notre-Scigneur préserve 

tous ses enfants du poison subtil qui circule de toutes 

parts dans l'atmosphère où nous vivons en ce temps-ci ! 

Cette préservation est une grâce fondamentale, comme 

le venin qu'elle écarte est un danger fondamental. Sem­

blables à ces fièvres tenaces que l'on gagne dans cer­

tains pays marécageux, les erreurs dont nous parlons 

influent sur Pesprit , sur le jugement , sur la volonté, 

sur toute la vie d'un chrétien ; rien n'échappe à cette 

influence malsaine. Le remède est dans une foi énenri-

' quement obéissante et humble, dans une entière soumis­

sion du jugement à l'autorité infallible du Saint-Siège et 

de l'Église. Autrement, on glisse dans le schisme et dans 

l'hérésie, à genoux et le chapelet à la main. 



LA LIBERTE. 331 

XXIX 

Que ces erreurs ne sont , au fond, 
que de l'idéologie. 

Les doctrines modernes sur la liberté ne sont que de 

Y idéologie, une idéologie creuse et malfaisante. Oui, 

tout révolutionnaire et, à un degré moindre, tout libéral 

est plus ou moins un idéologue. En fait de religion, de 

questions sociales et politiques, en fait d'éducation et d'en­

seignement, en fait de progrès, de civilisation et de di­

rections à donner à la société, le libéralisme, comme la 

Révolution, ne prend pas les choses telles qu'elles sont. Il 

se forge a priori des théories qui ne sont ni selon la foi, 

ni selon.les vrais besoins des sociétés, des familles et des 

individus, et il s'étonne naïvement de voir l'Église re­

pousser les efforts qu'il fait pour appliquer ses théories. 

Le libéralisme est le fils cadet de Rousseau, l'idéologue 

par excellence. 

L'Église seule donne des solutions absolument vraies 

aux grands problèmes religieux et sociaux qu'embrouille 

le libéralisme moderne, parce que, seule, elle a reçu de 

DIEU la mission d'éclairer d'une lumière divine, infaillible 

et supérieure, les voies où doit marcher l'humanité pour 

atteindre sa véritable fin dernière et pour accomplir plei­

nement les volontés de DIEU. En éclairant les sociétés 

et les individus, elle leur apporte en outre les moyens 

surnaturels de demeurer dans la vérité et de surmonter-

les obstacles naturels de tous genres qui s'opposent ici-



332 LA LIBERTÉ. 

bas à la réalisation de ce grand dessein. Seule, l'Église 

est à ce point de vue dans le vrai, dans le positif. 

Entre hommes instruits, bien élevés et indépendants, 

tels que sont la plupart des catholiques qui soutiennent 

les théories libérales, le danger serait certainement bien 

moindre, et l'on pourrait, avec quelque raison, compter 

sur la force intrinsèque de la vérité et sur la puissance 

d'une discussion loyale et sérieuse, pour faire triompher 

la bonne cause. Mais n'est-il pas évident que c'est là 

une minorité imperceptible, et que la grande masse des 

hommes ne peut être conduite par la voie de la discus­

sion? Les masses n'ont pas le temps de discuter, comme 

elles n'ont pas et n'auront jamais le temps de s'instruire 

suffisamment sur ces matières si complexes, si profon­

des , si difficiles. 

Les lois qui régissent la société, soit religieuse, soit 

civile, doivent être faites et en réalité sont faites pour 

tout le monde; elles doivent protéger et, quand on est 

dans le vrai, elles protègent les pauvres, les petits, les 

faibles, avec plus de sollicitude encore que les classes 

éclairées. Voilà pourquoi, miséricordieuse et juste, l 'É­

glise de DIEU fait reposer la société chrétienne avant 

tout sur le principe d'autorité. Elle prend les hommes, 

les sociétés, les gouvernants et lés gouvernés, non pas 

tels qu'ils devraient être, mais tels qu'ils sont en réalité, 

avec leur mille et une faiblesses, avec leurs passions, 

avec leurs besoins réels. Elle vit avec eux sur la terre et 

non dans les nuages; connaissant la volonté de DJEU à cet 

égard, elle veut que l'autorité, sous toutes ses formes, se 



LA LIBERTE. 333 

mette au service de D I E U et de sa loi et des âmes qu'il 

a rachetées ; et des lors elle a le droit et le devoir de 

demander à tous les dépositaires de l'autorité, religieuse, 

civile, domestique, de combattre et de faire disparaître 

le mal autant qu'ils le peuvent, de protéger, de servir 

le bien avec un dévouement infatigable et , comme le 

dit admirablement le Saint-Siège, ce clans la mesure où 

le Prêtre de D I E U le veut et le permet 1 ». Le pouvoir 

chrétien n'a pas d'autre règle, parce qu'en définitive 

il n'a pas d'autre raison d'être : faire faire le b ien , 

faire éviter le mal. 

Saint Augustin, qui avait dû se repentir de quelques 

concessions faites aux ennemis de l'Église, dans les p re ­

mières années de son épiscopat, expose la vraie doctrine 

d'une manière désespérante pour le libéralisme. Plu­

sieurs de ses lettres sont consacrées à ce sujet. Dans Tune 

d'elles, adressée au gouverneur de la province de Car­

tilage, il dit entre autres : « Ceux qui ne veulent point 

qu'on fasse de justes lois pour réprimer leurs impiétés 

répètent sans cesse que les Apôtres n'ont pas réclamé de 

telles lois des princes de la terre. Mais ils ne considè­

rent pas que les temps sont changés, et qu'il y a un temps 

pour chaque chose. 

ce Alors, il n 'y avait aucun prince qui crût en J É S U S -

CHUIST, et par conséquent aucun qui fût disposé à servir 

JÉSUS-CHRIST , en décrétant des lois pour favoriser et ré­

primer l ' impiété. 

1 Ad nutum et patientiam sacerdotis. (Bulle Vmm sanctam.) 



334 LÀ LIBERTÉ. 

« Alors s'accomplissait cette prophétie : Pourquoi les 

nations ont-elles frémi? Pourquoi les peuples ont-ils formé 

de vains projets? Les rois de la terre se sont élevés, et les 

princes se sont réunis contre son Christ. Mais l'accomplis­

sement de cette autre partie de la même prophétie n'était 

pas encore venue : Et maintenant, ô rois, ayez l'intelli­

gence; vous qui jugez la terre, instruisez-vous, servez le 

Seigneur.avec crainte, et réjouissez-vous en lui avec trem­

blement. 

« Or, de quelle autre manière les rois peuvent-ils ser­

vir DIEU avec crainte, si ce n'est en interdisant et en 

punissant avec une religieuse sévérité toutes les fautes 

qui se commettent contre les lois de DIEU? Pour un Sou­

verain, autre est la manière de servir DIEU comme homme, 

autre est la manière de le servir comme roi : comme 

homme, il le sert en menant, pour son propre compte, 

une vie conforme à la foi; comme roi, il doit le servir, 

en outre, en donnant force de loi à tout ce qui est juste, 

et en réprimant avec vigueur tout ce qui est injuste. 

« Puis donc qu'au temps des Apôtres les rois ne ser­

vaient pas DIEU , mais qu'au contraire ils méditaient, se­

lon les prophéties, de vains projets contre son Christ, il 

est certain qu'on ne pouvait alors empocher l'impiété 

par des lois, puisqu'au contraire c'était par les lois qu'on 

l'excitait Mais maintenant, quel est celui, s'il n'a 

perdu l'esprit, qui peut dire aux rois : Ne faites rien pour 

que l'Église de votre DIEU soit plutôt servie que combat­

tue dans vos royaumes '? » 
1 Ad Bonifacium, de Corrcptionc Donatistarum, V. 



LA LIBERTE. 335 

Or, n'est-ce pas là ce que veut le libéralisme d'au­

jourd'hui, écho de ces vieilles erreurs d'autrefois? Il pré­

tend qu'un Souverain, un gouvernement, une société 

peut et doit servir D I E U de cette façon-là. Pour lui, catho­

lique-libéral veut dire, catholique en religion, libéral en 

politique; d'un côté l'Église, de l'autre côté l 'État; d'un 

côté la foi, de l'autre côté la raison et la science; d'un 

côté le chrétien, de l'autre côté l'homme ; en d'autres 

termes, séparation de l'Église et de l'État, de l'ordre sur­

naturel et de l'ordre naturel; séparation, là où D I E U et 

son Église veulent qu'il y ait union et subordination; 

union et non point confusion ni absorption (comme le 

veut le côsarisme) ; distinction et autonomie dans l 'u­

nion ; subordination de ce qui est de l'ordre naturel à 

ce qui est de l'ordre surnaturel , et non pas indépen­

dance. 

Voilà la vraie doctrine, voilà la grande voix de la tra­

dition et du sens pratique. C'est à cette lumière qu'il 

faut juger les temps et les choses et, en particulier, no­

tre société moderne. Elle ne peut plus porter la grande 

loi qui doit régir les institutions humaines : donc, elle 

est dans le faux. Son prétendu progrès n'est que la course 

d'un train de chemin cle fer déraillé. Notre devoir le 

plus élémentaire est de réagir le plus possible contre la di­

rection de ce mouvement, d'affirmer bien haut la doctrine 

de la vérité, de montrer aux conducteurs et aux voya­

geurs la vraie voie qu'ils ont perdue, et de ne rien né­

gliger pour aider, chacun dans la mesure de nos forces, 

le retour de la locomotive et des wagons sur les rails et 



336 LA LIBERTE. 

dans le bon chemin. La locomotive, ce sont les principes, 

ce sont les lois , les institutions et les constitutions, les 

gouvernements, les magistratures publiques, en un mot, 

tout ce qui conduit les hommes; les wagons, ce sont les 

peuples. La force motrice de tout le train, ce doit être 

le Saint-Esprit, l'Esprit du Christ, l'Esprit de l'Église; 

depuis la renaissance païenne et les révoltes du protes­

tantisme et de la Révolution, c'est l'Esprit mauvais. Et 

voilà le contre-sens. 

XXX 

De la séduction qu'exercent, principalement sur la jeunesse, 
les théories modernes sur la liberté. 

Ces théories sont séduisantes au premier abord. Outre 

qu'elles flattent directement là soif d'indépendance que 

l'orgueil, la curiosité et les passions allument dans le 

cœur, elles présentent à l'imagination quelque chose de 

grand , de généreux, qui répond aux instincts de la 

jeunesse. Ne semble-t-il pas généreux et noble de 

laisser son ennemi s'armer tout à son aise de pied en 

c a p , afin de le vaincre ensuite avec plus de gloire ? 

La vérité n'est-elle pas bien puissante par elle-même? 

surtout la vérité catholique, qui vient de DIEU en droite 

ligne et à qui JÉSUS-CHRIST a promis définitivement le 

triomphe? Donc, disent-ils, liberté pour tous , liberté 

pour l'hérésie, pour l'incrédulité, pour l'athéisme, pour 

le matérialisme, d'élever la voix, de professer ses doctri­

nes à côté de l'Église de DIEU et sur le même pied qu'elle ! 



LA LIBERTÉ. 337 

Liberté, pour l'immoralité, de se montrer en plein jour, 

en face delà chasteté chrétienne! Liberté, pour la presse, 

de tout imprimer, de tout produire! Liberté de réunion 

pour proclamer le socialisme, la démagogie et la Révolu­

tion! 

Voilà ce qu'on leur dit, et voilà ce qu'ils répètent. 

Quand l'impie Renan édita son livre sacrilège, immédia­

tement anathématisé par le Vicaire de J É S U S - C H R I S T et 

par tous les Évêqucs, une députation de jeunes catholi­

ques , séduits* par le libéralisme, poussa la logique et 

l'imprudence (pour ne pas dire plus) jusqu'à lui décla­

rer, dans une protestation fort énergique du reste, ce qu'i l 

avait eu le droit de publier son livre, et qu'on ne pensait 

point à le lui contester ». Le droit de publier des blas­

phèmes ! le droit d'ébranler, presque à coup sûr, la foi 

de milliers et de milliers de gens peu instruits! Quelle 

aberration! Et ces jeunes chrétiens faisaient cela de très-

bonne foi. 

Cette belle apparence de générosité recèle de bien 

tristes choses : c'est d'abord une ignorance profonde de 

renseignement de l'Église sur cette matière ; puis une 

présomption, une outrecuidance qui serait ridicule si 

elle ne devait entraîner des conséquences si sérieuses ; 

puis, enfin, une légèreté qui compromet à chaque instant 

la sainte cause de la vérité. 

Dans nos grandes villes surtout, où la jeunesse s'exalte 

plus facilement, celte présomption enfante parfois de 

vrais petits sectaires, qui s'entêtent dans leurs idées, qui 

ne veulent rien entendre, qui en savent toujours plus 

v. 22 



3 3 8 LA LIBERTE. 

long que les hommes les plus doctes et les plus expéri­

mentés. Du moment qu'on touche la corde du libéralisme, 

ils deviennent méprisants, aigres dans la discussion, pro­

digieusement injustes. Sous prétexte de ramener les 

mauvais (qu'ilsne ramènent pas et qui se moquent d 'eux), 

ils font d'imprudentes concessions de doctrine ; pleins 

de suavité pour les ennemis de l'Église, ils sont pleins 

d'amertume pour ses amis les plus dévoués; aux pre­

miers, tout ce qu'ils ont de miel ; aux seconds, tout ce 

qu'ils ont de fiel. 

Nos libéraux, principalement les jeunes, ont encore 

un autre caractère qui les distingue éminemment : ils 

ne doutent de r ien, et tranchent les questions les plus 

graves avec un aplomb imperturbable. J'en ai entendu un, 

âgé de vingt ans à peine, tenir tète, sans sourciller, à un 

savant Archevêque, à deux Évêques et à plusieurs ecclé­

siastiques, qui ne pouvaient en revenir. Un autre petit 

docteur de même force, encore sur les bancs du collège, 

stupéfiait et, disons le mot, scandalisait toute une confé­

rence ecclésiastique, où Ton avait bien voulu l 'admettre, 

à cause de sa réputation de piété : les arguments d 'auto­

rité, les arguments déraison et de bon sens, tout venait 

s'émousser sur sa jeune cuirasse libérale. 

Ces jeunes gens n'ont, après tout, qu'une seule flèche 

dans leur carquois : de même que toute l'argumentation 

des gallicans se réduit à invoquer le nom et le génie de 

Bossuet, génie très-réel et que personne ne songe à nier; 

de même, toute l'argumentation de nos jeunes gens se 

réduit à invoquer le patronage des trois ou quatre hommes 



LA LIBERTÉ. 339 

éminents, dont tout le monde aime à reconnaître et le 

dévouement et le talent. Mais de môme aussi que le galli­

canisme ne s'appuie que sur ce qu'il y a de défectueux 

et môme de coupable en Bossuet; de même, le libé­

ralisme ne peut s'étayer de l'autorité des noms qu'il in­

voque que par leurs côtés défectueux, signalés comme 

tels par le Saint-Siège. 

Nous ne sommes pas d'ailleurs, nous autres catho­

l iques, les disciples d'un homme, quel que soit son 

génie ou même sa vertu : nous sommes les disciples 

du Fils de DIEU , et nous n'avons d'autre chef, d'autre 

pasteur, d'autre docteur, que le Pape, le Chef de 

l'Église, Vicaire du Fils de DIEU, Évèque de nos Evoques 

eux-mêmes. c< Je ne connais ni Paulin ni Mélèce, écri­

vait jadis saint Jérôme au Pape saint Damase, au 

sujet d'une controverse envenimée par l'esprit de parti ; 

je ne suis le disciple de personne, si ce n'est de Votre 

Béatitude, parce que je sais que c'est sur vous que le 

Christ a bâti son Église. » « D'où viennent tous les schis­

mes, ajoutait plus anciennement encore saint Cyprien, 

d'où viennent les hérésies, sinon de ce que Ton n'obéit 

point au Grand-Prêtre de DIEU? » 

Et nous non plus, catholiques du dix-neuvième siècle, 

nous ne connaissons ni celui-ci, ni celui-là ; nous ne con­

naissons que le Pape, et les Évoques unis au Pape ; nous ne 

connaissons que le Chef suprême de l'Église : quiconque 

est avec lui est des nôtres; quiconque se sépare de l u i , 

nous ne le connaissons plus. Le talent, le dévouement, 

la science, le génie même peuvent s'allier avec l'erreur * 



340 LA LIBERTÉ. 

l'Église seule est immuable dans la vérité, et le Vicaire 

de DIEU est le seul Chef à la suite duquel on ne risque 

jamais de s'égarer. Voilà pourquoi, en bonne logique, il 

faut être catholique romain, purement, simplement, ab­

solument. 

On ne saurait croire jusqu'où l'on peut aller quand 

on se départ de cette grande règle de conduite. Il y en 

a qui descendent insensiblement jusqu'à une véritable 

apostasie. Un jeune avocat, chrétien pratiquant, déclarait 

naguère, à l'occasion de l'Encyclique, et cela dans une 

conférence publique devant des centaines de témoins, 

que ses convictions sur la légitimité des libertés modernes 

étaient tellement inébranlables, que si jamais l'Église ve­

nait à les condamner, il se séparerait de l'Église plutôt 

que de renoncer à ses convictions. J'espère pour ce jeune 

homme qu'il y avait dans ses paroles plus de fanfaron­

nade que de conviction ; mais, fanfaron ou sincère, il tenait 

là un langage d'apostat. Pour conserver la foi, il faut 

être soumis, absolument, en tout , de cœur et d'esprit, à 

tout ce que l'Église et son Chef ont enseigné, enseignent 

et enseigneront. 

Je ne conçois pas comment un jeune homme intelligent, 

comme il y en a tant parmi ceux que l'enseignement uni­

versitaire et la licence de la presse ont imbus des erreurs 

libérales, n'ouvre pas les yeux devant les conséquences 

extrêmes, si cruellement et si évidemment logiques, des 

systèmes qu'ils ne cessent de prôner. Je ne sais ce qu'il 

pourrait raisonnablement répondre aux francs-maçons et 

aux rationalistes de toutes nuances, qui ne font après tout 



LA LIBERTÉ. 341 

X X X I 

Que les erreurs l ibérales cherchent à s'insinuer 
jusque dans les rangs du clergé. 

Il y a des pays ou des ecclésiastiques eux-mêmes 

s'y sont laissé prendre. En Italie, par exemple, malgré 

que proclamer, eux aussi, les théories de la fausse liberté. 

La franc-maçonnerie, réprouvée plus hautement que ja­

mais aujourd'hui par l'autorité de l'Église, n'est que la 

secte de la fausse liberté religieuse et sociale. Elle pousse 

le culte de la liberté jusqu'à tolérer et embrasser tou­

tes les négations; pour la forme, elle dit qu'elle ne re­

pousse point l'Église catholique ; mais en réalité, elle la 

combat à outrance. Le libéralisme catholique lui prépare 

les voies, en minant dans l'esprit des générations nou­

velles le respect sacré de l'autorité et l'obéissance ab­

solue que tout chrétien doit à la sainte Église. 

Ce qui peut excuser devant D I E U et même devant les 

hommes un très-grand nombre de ces catholiques im­

prudents, c'est qu'ils ne se doutent même pas, comme 

dit le Bref cité plus haut, des abîmes cachés sous les 

fleurs artificielles des théories libérales *, ils sont libéraux 

par sentiment, non par conviction. C'est en particulier 

l'excuse de presque tous les jeunes catholiques-libéraux , 

qui prennent l'indépendance pour la liberté. Pour eux 

le libéralisme n'est autre chose que de la générosité : ils 

se trompent du tout au tout. 



342 LA LIBERTÉ. 

la solidité des traditions et des études, on assure que le 

vent du libéralisme a fait tourner près de quatre mille 

têtes dans les rangs du clergé ; sur quatre-vingts, 

ou quatre-vingt-dix mille prê t res , c'est peu , sans 

doute; mais c'est encore t r o p 1 . En Belgique, en Alle­

magne, en Portugal, en Amérique, on dit que le l i­

béralisme moderne rencontre des sympathies, surtout 

parmi le jeune clergé. Enfin, il en serait de même sur 

quelques points de notre France, s'il faut en croire les 

espérances des ennemis du Saint-Siège. Ce qui est cer­

tain, c'est que, il y a trois ou quatre ans, le Souverain-

Pontife exprimait hautement sa douleur de voir se ré­

pandre « dans les rangs de la jeunesse imprévoyante, 

et principalement de la jeunesse cléricale, ces doctrines 

fausses, erronées, impies, réprouvées parle Sainl-Siége* » 

Ce qui est également certain, c'est que dans ces der­

nières années deux fois des ecclésiastiques français ont 

tenté, avec beaucoup de modération dans la forme et 

dans une intention évidente de conciliation, de formuler 

les doctrines dites catholiques-libérales; et que le Saint-

Siège immédiatement et officiellement a condamné leur 

travail \ 

1 La plupart, éclaires par les excès du système, sont revenus, ou 
sont entrain de revenir. 

2 Erróneas, falsas, impiasque doctrinas ab bac Sancta Sede pro­
scriptas, quotidie magis dominari, illisquc improvidani prœscrlim ju-
ventutem, et juniorcm clcrum misère infici et corrumpi. (Bref du 14 
janv. 1804.) 

a Les Principes de 89 et la doctrine catholique, par Vabbc Godard ;,et 
la Liberté, adresse aux Évoques, sans nom d'auteur. Ces deux publi­
cations ont été mises h Y Index. 



LA LIBERTÉ. 343 

On se demandera peut-être comment des prêtres peu­

vent tomber dans ces écarts. Il y a plusieurs causes qui 

le peuvent expliquer : d'abord les prêtres sont faillibles 

comme les autres hommes, et tous sont bien loin d'être 

des théologiens. Les quelques ecclésiastiques que Ton cite 

comme sympathiques aux idées libérales sont presque 

tous des hommes de zèle et d'action, ou bien encore des 

philosophes ou des littérateurs, plutôt que des théolo­

giens et des canonistes. Jamais un théologien, jamais 

surtout un canoniste sérieux ne sera la dupe des idées 

libérales. 

Dans notre siècle, qui a dû relever tant de ruines, et 

où les fortes études ecclésiastiques ont été sacrifiées aux 

exigences de la vie active, .la Constitution et les droits 

de l'Église se trouvent étrangement méconnus, ou du 

moins très-ignorés d'un certain nombre de prêtres, ex 

cellents d'ailleurs. Us n'ont guère étudié le traité de 

l'Église qu'au point de vue théologique et extérieur, et 

ils ont eu le malheur de ne point être initiés au droit 

canonique, c'est-à-dire à la science des lois qui régissent 

l'Église dans son gouvernement intérieur, dans ses rap­

ports avec les puissances temporelles, dans les rapports 

mutuelsdes divers membres de sa hiérachie. Cette science, 

qui dérive des Constitutions des Souverains-Pontifes, des 

décrets des Conciles et de la coutume, est aussi nécessaire 

à un ecclésiastique que la science du Code civil, du Code 

pénal, du code de procédure, etc., est nécessaire à un ma­

gistrat. Ignorer le droit canonique, c'est ignorer la Cons­

titution intime de l'Église et les droits que lui a conférés 



344 LA LIBERTÉ. 

son divin Fondateur. De cette ignorance plus ou moins 

complète découlent la plupart des erreurs modernes, 

entre autres le libéralisme catholique : il ne saurait 

tenir devant les textes du droit ecclésiastique. Quand 

tous les prêtres, quand tous les catholiques instruits con­

naîtront bien leur Mère et sauront l'étendue de ses 

droits et de sa puissance, un grand pas sera fait vers 

la solution des questions actuelles. 

Une autre cause qui peut expliquer le libéralisme de 

certains hommes d'église, c'est que la nuance libérale 

ne déplaît pas aux masses, encore moins aux gouver­

nements, soit l ibéraux, soit césariens; et les pauvres 

ecclésiastiques, à qui la faiblesse humaine donne du pen­

chant pour la popularité, inclinent tout naturellement de 

ce côté. 

Enfin, le souffle démocratique, qui agite aujourd'hui 

le monde ent ier , se fait inévitablement sentir, quoique 

de loin, dans les rangs du clergé et principalement du 

jeune clergé. 

Si le libéralisme s'enracinait parmi nous, ce serait la 

ruine de notre France ecclésiastique : la séve de saint 

Pierre se tarirait bientôt dans cette belle et antique portion 

de la vigne du Seigneur; et, détachées, ou à peu de chose 

près , du cep, du Siége-Aposlolique, nos Églises tombe­

raient bientôt sous le joug de l'État. Un clergé libéral 

commencera toujours par des airs de fierté nationale et 

d'indépendance, surtout vis-à-vis du Saint-Siège ; mais 

à mesure que s'élèvera ce plateau de la balance, singu-

ièrement allégé par le défaut de soumission, l ' au t re 



LA LIBERTÉ. 3>:> 

plateau s'abaissera de plus en plus du côté de l 'Éta t , 

sous le poids très-aplatissant de ces fameuses servitudes 

qui, de 1682 à l 7 8 9 , ont préparé si directement la ruine 

de la France catholique, de la France de Clovis, de Char-

lemagne et de saint Louis. Il y a, en effet, une étrange 

affinité entre les erreurs libérales et les erreurs galli­

canes : de part et d'autre, c'est, au moins en pratique, 

le mépris de l'autorité du Siége-Apostolique et des tra­

ditions de l'Église sur les rapports du pouvoir spirituel 

et du pouvoir temporel. De part et d 'aut re , on s'in­

surge contre l'Église, et l'on finit toujours par s'abais­

ser devant l'État. 

Les ecclésiastiques libéraux font souvent un genre de 

mal très-funeste et presque irréparable : comme ils sont 

ordinairement bien vus dans les différentes administra­

tions de l'État, ils y portent l'expression, parfois peu me­

surée, de doctrines, de sentiments, de récriminations qui 

ne peuveirt qu'envenimer les relations, déjà diffici­

les , de l'Église avec des pouvoirs séculiers qui ont 

perdu le sens catholique. Et chose bizarre ! c'est nous, ce 

sont les ecclésiastiques catholiques-romains, qu'ils accu­

sent de semer la zizanie dans ces mêmes rapports. Avec 

leur manie de conciliation entre les idées modernes et 

l'Église, entre le monde mobile du rationalisme et le 

monde immuable de la foi, ils paralysent les efforts inces­

sants du Saint-Siège et de nos vénérables Évoques pour 

arrêter sur le penchant de l'abîme nos sociétés dévoyées. 

Ils aigrissent ainsi le pouvoir contre Rome, et se char­

gent, peut-être sans le savoir, d'une grave responsabilité. 



346 LA LIBERTÉ. 

Chez la plupart, les tendances libérales n'existent qu 'à 

l'état de sentiment vague, et n'arrivent point à des excès 

si regrettables. Néanmoins, elles sont toujours dange­

reuses, et il faut y prendre bien garde. Une fois qu'on 

s'est laissé fasciner et par ces illusions et par l'esprit de 

parti, il devient très-difficile d'en sortir complètement. 

J'ai connu un saint prêtre, plein de savoir, de droiture et 

de générosité, qui me disait que, dans sa jeunesse sacerdo­

tale, toutes ces doctrines de liberté et de démocratie lui 

étaient apparues comme une renaissance pour la Reli­

gion, et qu'il lesavait embrassées avec autant de sincérité 

que d'ardeur; mais plus tard, averti par l'attitude de 

plus en plus tranchée de Rome et de l'Épiscopat, ébranlé 

par de sages conseils et par des études plus approfon­

dies, il avait rebroussé chemin. « Je suis resté plus de 

dix ans, ajoutait-il, à revenir à la saine doctrine, et je 

vous assure que ce retour est un rude labeur. » 

Un autre prêtre, éminent en piété et Ijlanchi dans l'étude, 

me disait cependant l'autre jour en quel sens il compre­

nait qu'un bon catholique, qu 'un bon prêtre pût se dire 

libéral. « Entre deux maux, disait-il, il vaut mieux choi­

sir le moindre. En ce siècle, nous n'avons guère à choisir 

qu'entre le despotisme et l'anarchie : or j 'aime encore 

mieux l'anarchie que le despotisme ; elle dure moins, 

et est moins puissante pour le mal. Voilà en quel sens, 

moi, je suis libéral. » 

Pour le clergé comme pour les laïques, le préservatif 

des erreurs modernes, c'est l 'humble obéissance au Chef 

de l'Église, non-seulement quand il ordonne; mais 



LA LIBERTÉ. 347 

même quand il conseille. « Vous vous êtes dit, écrivait 

naguère un de nos Évêques les plus doctes et les 

plus courageux à un ecclésiastique qui venait de soumet­

tre à Rome un important travail ; vous vous êtes dit avec 

un courage d'humilité qui vous honore, qu'un prêtre, 

quel qu'il soit, ne doit jamais être qu'un petit enfant vis-

à-vis du Saint-Siège. Sous l'impression de ce sentiment, 

vous êtes allé demander conseil à cette ville des Papes que 

la vérité s'est donnée pour patrie sur la terre, et qui 

n'est assise sur les sept collines que pour envoyer de là 

des Ilots de pure lumière au monde. Noble exemple en 

ce siècle, où tant d'esprits, même ignorants ou frivoles, 

sont si tristement infatués de leur infaillibilité person­

nelle, et traitent avec mépris les oracles du Vatican! . . . 

Vous vous efforcez de suivre non-seulement les décisions 

formelles, mais aussi mentem S. Ecclesm Romanœ. Si 

tous les catholiques en étaient là, nous ne verrions pas 

subsister, après l'Encyclique et le SyHabits de 1864, des 

nuances d'opinion que ces deux grands actes avaient 

pour but de faire disparaître. Au lieu d'atténuer la parole 

du Saint-Père dans sa vraie portée, par des interpréta­

tions purement habiles, on l'aurait acceptée dans son sens 

plein, dans son intention authentique et profonde, et 

maintenant nous n'aurions plus qu'une seule langue 

comme nous n'aurions qu'un seul cœur \ » 

Les bonnes études, l'amour des saines traditions, un 

1 Plantior, Évoque de Nîmes, à M. l'abbé Philip, vicaire géné­
ral de Perpignan. 



348 LA LIBERTÉ. 

profond respect pour toutes les décisions du Saint-Siège, 

une humilité sincère, qui écarte les illusions de l 'am­

bition et de la popularité ; voilà, ce semble, après la 

grâce du bon Dieu, ce à quoi nous devons nous appliquer 

avec un soin religieux, nous autres , hommes d'église, 

dont l'influence est si déterminante pour la bonne direc­

tion du mouvement de l'esprit public. Ne l'oublions ja­

mais : en cela, comme dans tout le Veste, aujourd'hui 

comme toujours, le monde repose sur les prêtres; et 

c'est aux prêtres qu'incombe la grande mission de réfor­

mer et de sauver la société. 

X X X I I 

Pourquoi, dans une discussion sérieuse sur la l iberté, 
le catholique-libéral ne pourra jamai s tenir 

ni contre le libre-penseur ni contre le catholique. 

Parce que dans toute discussion sérieuse on ne se paye 

ni de mots ni de belles phrases ; on va droit au fond de là 

question, c'est-à-dire aux principes. Or, de deux choses 

l'une : ou le catholique-libéral peut formuler des prin­

cipes, ou il ne peut pas. S'il ne le peut pas, la discussion 

est finie avant même d'être commencée; on n'a 'pas de­

vant soi un adversaire sérieux. S'il formule des principes, 

de deux,choses l'une encore : ou il discute avec un ca­

tholique, ou il discute avec un libre-penseur. Dans le pre­

mier cas, il est immédiatement battu et convaincu d'er-

reur ; ses principes sont condamnés par l'Eglise. Dans 



LA LIBERTÉ. -349 

le second, il est battu aussi promptement et aussi évidem­

ment : le libre-penseur lui dit, dès la première passe 

d'armes : ce Les principes que vous émettez là sur la li­

berté, ce sont les miens; seulement, moi je suis logique, 

et vous, vous ne Têtes pas. » 

Entre le catholique et le libéral, le catholique-libéral, 

renié par l'un comme par l 'autre, se trouve, comme on 

dit, par terre, entre deux selles. C'est sa faute ; pour­

quoi abandonne-t-il le véritable terrain de la discus­

sion? 

Nous le disions en commençant - la foi catholique ap­

porte sur la grande question de la liberté une solution 

surnaturelle, qui appartient exclusivement à la révélation 

et que les libres-penseurs repoussent ou du moins igno­

rent. Comme la solution de la question est là, et non 

point ailleurs, il faut avant tout engager la lutte sur ce 

terrain. 

Or, par une générosité plus qu'imprudente ou par une 

ignorance trop fréquente de la stratégie, nos bons catho­

liques-libéraux sortent du camp retranché où ils occupe­

raient avec nous des positions inexpugnables, et sont 

assez simples pour suivre l'ennemi jusque dans ses pro­

pres retranchements. Là, ils sont facilement pris et bat tus. 

Comme les pauvres Curiaces, ils se laissent prendre à la 

ruse de leur ennemi, qui les attire là où il sait qu'il aura 

facilement raison d 'eux. 

Les Curiaces de la liberté ont beau suivre l'Horace de 

la libre pensée; ils resteront toujours desÀlba inse t ne 

deviendront jamais des Romains. Pour l'Horace, le Cu-



:j;>0 LA. LIBERTE. 

riace est toujours Curiace ; pour le libre-penseur, le ca­

tholique, quelque libéral qu'il se montre, est toujours un 

catholique, c'est-à-dire un ennemi. De plus, sur le ter-

rain purement naturel où ils se sont engagés malgré l 'E­

glise, qui condamne énergiquement cette séparation de 

l'ordre naturel et de l'ordre surnaturel, les catholiques-li­

béraux sont vaincus d'avance. Que veut, en effet, la li­

bre-pensée? En quoi consiste le point décisif de sa vic­

toire? N'est-ce pas précisément clans le principe de la se-

paration de l'Église et de l'État, de l'ordre naturel et 

de l'ordre surnaturel? Or,ce principe, le catholique-libé­

ral l'accepte de prime abord. Il accepte donc sa défaite. 

Comme nous l'avons dit plus hau t , le principe de la 

libre-pensée moderne est le môme que celui du libéralisme 

soi-disant catholique ; il n'en diffère que par des nuances 

ou, pour mieux dire, par des subtilités. De part et d'au­

tre , c'est le principe condamné par le Saint-Siège. 

Quant aux intentions, c'est tout autre chose; nous ne 

saurions trop le redire. Mais une discussion de ce genre 

n'est pas une affaire de sentiment ; c'est une affaire de vé­

rité, une démonstration de principe. Le désir de faire du 

bien égare et perd les catholiques-libéraux, comme le 

désir de faire triompher Àlbe-la-Longue a égaré et perdu 

les infortunés Curiaces. Le zèle de la cause catholique 

doit avant tout être catholique. Nous n'avons pas le droit 

de défendre la vérité avec les armes de l 'erreur, et la cha­

rité est une bien faible excuse pour expliquer l'inconsé­

quence d'un homme qui trahit l'enseignement de l'Église, 

clans l'espérance de le faire triompher. 



LA LIBERTÉ. 3è)i 

Dans les discussions sur la libertó, il faut être invaria­

ble sur les principes, e t , tout en ménageant charitable­

ment les personnes, leur bien faire comprendre que ces 

principes, reposant sur une doctrine révélée et infaillible, 

ne sont susceptibles d'aucun amoindrissement; qu'ils sont 

la vérité, l'immuable vérité , à laquelle il faut se soumet­

tre , avec laquelle il n 'y a pas à marchander. On a une rai­

son pour raisonner, ou l'on n'en a pas ; et cette raison doit 

être logique. Or, c'est la logique qui nous amène à recon­

naître la divinité de JÉSUS-CHRIST et l'autorité infaillible de 

son Église; dès lors, les principes que l'Église nous ap­

porte de la part du Christ sur la liberté comme sur tout le 

reste, sont la vérité ; la souveraine sagesse des hommes et 

des sociétés consiste avant toutes choses à accepter ces 

principes purement et simplement et à les pratiquer le 

mieux possible. 

Tant qu'un libre-penseur n'est pas amené, parla force 

de la logique, sur le terrain catholique, une discussion 

sur la liberté est a priori impossible avec lui. Le catholi­

que-libéral veut faire autrement ; et c'est pour cela qu 'un 

adversaire quelque peu habile le mettra toujours et facile­

ment au pied du mur. 

Ici comme toujours, il n'y a de salut pour l'intelligence 

que dans la vérité, dans la vérité pure , dans la vérité to­

tale; et elle ne se trouve que dans l'enseignement du 

Saint-Siège Apostolique. 



3o2 LA LIBERTE 

XXXIH 

Quel est le caractère dominant et le grand écueil 
de l'école catholique-libérale? 

C'est la manie des concessions, vis-à-vis des ennemis de 

TÉailise. 

Un des sophismes les plus répandus et les plus sédui­

sants, surtout à l'époque où nous vivons, consiste à con­

fondre la charité personnelle avec la concession doctri­

nale. On croit exercer véritablement la charité en immo­

lant charitablement la vérité. Voilà dix-huit cents ans que 

la philosophie hétérodoxe dit à<l'Église, avec la voix 

douceâtre du vieux Serpent : « L'Evangile est une religion 

de paix et d 'amour; donc, accordez-nous la permission 

d'en retrancher ce qui nous déplaira. Pour l'amour de la 

concorde, abandonnez telle ou telle doctrine qui nous ir­

rite; et nous nous précipiterons dans vos bras , dès que 

vous vous serez précipités dans les nôtres. » 

A la faveur des négations accumulées par les enfants de 

Luther, de Voltaire et de Rousseau, un trouble étrange 

s'est répandu clans les domaines de l'esprit humain. La 

vérité a été repoussée d'à bord; puis on a perdu la notion 

même de la vérité. Après avoir abandonné les principes, 

on en est venu à oublier ce que c'est qu'un principe. Con­

fondant les doctrines avec les simples opinions, on a de­

mandé , on demande chaque jour aux catholiques de mon­

trer plus de générosité, et de faire quelques petites con-



LA LIBERTÉ. 353 

cessions de doctrines; que s'ils s'y refusent, ils seront 

évidemment « la cause de tout le mal ». 

Il y a là un écueil pour le chrétien qui veut défendre sa 

foi au milieu du monde : c'est la tentation de céder sur 

certains points, dans l'intention, dans l'espérance d'atti­

rer certaines personnes. La tentation de la complaisance, 

en matière de principes, peut éblouir le chrétien qui craint 

d'irriter, qui veut adoucir et qui glisse insensiblement dans 

la timidité. Il ne veut plus, par exemple, parler du Sy lla­

llis , des Encycliques de Pic IX et de Grégoire XVI, de la 

légitimité et de la nécessité du pouvoir temporel, de l'in­

faillibilité du Pape , de la définition dogmatique de l'Imma­

culée-Conception, de la légitimité du tribunal de l'Inqui­

sition, du pouvoir coercitif de l'Église, des condamnations 

delà franc-maçonnerie, de l'excommunication, des mira­

cles, etc., etc. Toutes ces choses, et bien d'autres en­

core, épouvanteraient nos hommes rapetisses. On donne 

à cette faiblesse le nom de charité; on consent à diminuer 

le christianisme, et l'on se persuade que ce christianisme 

diminué aura plus de succès, sera mieux accepté. 

Qu'arrive-t-il? Le christianisme attiédi par ces com­

plaisances n'allume plus de flamme nulle part . En effet, 

une vérité n'est puissante que lorsqu'elle est complète et 

parce qu'elle est complète. La doctrine catholique est in­

divisible; il faut la recevoir tout entière, telle qu'elle est, 

telle que DIEU nous la présente par son Vicaire. Toute con­

cession, loin de la rendre plus acceptable, produit l'effet di­

rectement contraire. J'ai connu un anglican converti qui 

me déclarait que s'il avait eu le malheur de rencontrer, au 
v. 23 



354 LÀ LIBERTÉ. 

moment de sa conversion, un prêtre gallican, il ne se se­

rait jamais fait catholique. 

Le catholique-libéral qui glisse dans la timidité peut 

croire, dans la bonne foi de son âme, qu'il attire les 

hommes vers le christianisme; en réalité, c'est vers lui-

même, c'est vers sa personnalité propre qu'il les attire. 

Les hommes se rapprochent de lu i , et s'éloignent du 

principe au nom duquel il parle. Ce qu'il prend pour un 

succès, c'est un échec suprême; car l'échec suprême en 

pareil cas, c'est de faire accepter sa personne, au lieu 

de faire accepter sa doctrine. 

Si nous le pouvons, faisons-nous aimer de nos adver­

saires, rien de mieux; mais faisons-nous aimer à titre de 

chrétiens, à titre de catholiques; faisons aimer notre foi, 

notre sainte et adorable religion, la vérité et le bien qui 

sont notre couronne. Toute autre tactique est non-seule­

ment stérile, mais encore interdite : la doctrine catholique 

n'est pas à nous; elle ne vient pas de nous ; et nul en­

fant de l'Église, fût-il prêtre, fut-il Evêque, n'a le droit 

d'en sacrifier un seul iota. Demeurons dans la vérité : là 

seulement est la vie et la force. 

XXXIV. 

Si Ton peut être catholique en religion 
et libéral en politique. 

Non. Quand on est catholique, il faut l'être en tout, 

partout, toujours, dans sa vie publique comme dans sa 

vie privée. La lumière de la foi étant une lumière supé-



LA LIBERTÉ. 335 

rieure à toutes les autres, elle doit les dominer toutes, les 

compénétrer, les perfectionner. 

On disait un jour au directeur d'un grand-journal an­

ticatholique : ce Votre journal attaque chaque matin l 'É­

glise; et vous allez à la Messe! » Il répondit : « Mon jour­

nal est une affaire, et ma conscience une autre affaire. » 

— <c Vous êtes catholiques, et vous voulez être libé­

r aux ! y> disent les libéraux révolutionnaires aux libéraux-

catholiques; et ceux-ci répondent : « C'est uniquement 

comme citoyens que nous sommes l ibéraux; comme ca­

tholiques, nous ne le sommes point, et nous laissons 

notre libéralisme à la porte de l'Église. Entre la religion 

et la politique, il faut distinguer. Nous sommes des ca­

tholiques, et nous sommes des libéraux; mais nous ne 

sommes pas des catholiques-libéraux. Pour nous, il n 'y a 

pas deux manières d'être catholiques, parce qu'il n'y a 

pas deux catholicismes. L'un des caractères essentiels 

du catholicisme, c'est l'unité dans les croyances; nous 

ne l'oublions pas. Mais comme il y a plusieurs manières 

d'être citoyen et de comprendre les intérêts politiques du 

pays, nous acceptons, nous réclamerions le titre de libé­

raux. » 

N'est-ce pas en d'autres termes la réponse du journa­

liste catholique libre-penseur? Pour les catholiques et 

libéraux, la politique est une affaire, et la religion une 

autre affaire. 

Malheureusement aucun trait d'union ne peut faire te­

nir ensemble le catholicisme et le libéralisme ; c'est comme 

l'huile et l'eau ; l'essence du catholicisme est incompa-



356 LA LIBERTÉ. 

tible avec l'essence du libéralisme, comme la nature de 

l'huile est incompatible avec la nature de l'eau. 

En effet, comme chrétien, le catholique et libéral pro­

fesse les doctrines catholiques; comme citoyen, il pro­

fesse les doctrines libérales, c'est-à-dire la séparation de 

l'Église et de l'État, l'Église libre dans l'État libre, la li­

berté de conscience, la liberté des cultes, la liberté de là 

presse, e tc . ; d'où il suit que sur tous ces points il doit 

professer en même temps le pour et le contre, croire et 

professer comme catholique ce qu'il réprouve comme li­

béral; croire et professer comme libéral ce qu'il est obligé 

en conscience de réprouver comme catholique. 

Et qu'il ne dise pas que si les doctrines libérales sont 

condamnées par l'Église, elles le sont uniquement dans 

leurs applications à la société religieuse, et non pas dans 

leurs applications à la société politique. D 'après cette dis­

tinction subtile, qui rappelle les beaux jours du jansénis­

me, l'Église ne s'adresserait qu 'aux particuliers et se bor­

nerait à leur rappeler qu'ils ne peuvent, sans se rendre 

coupables devant DIEU et devant elle, méconnaître son 

autorité spirituelle, embrasser une autre religion, atta­

quer dans leurs écrits sa doctrine, ses institutions, ses 

lois, etc. ; mais elle n'entendrait pas s'occuper de ce que 

font ou ne font pas sur tous ces points les sociétés po­

litiques, ni leur refuser le droit d'établir chez elle, si 

cela leur convient, toutes les libertés modernes. 

Les Encycliques sont l à , avec le Syllabus et les Brefs 

Apostoliques ; il suffit de les l i re , et personne ne s'y est 

trompé, les libéraux-catholiques pas plus que les autres , 



LA LIBERTÉ. 357 

moins peut-être que les autres. C'est précisément comme 

libertés politiques et sociales que les libertés en question 

y sont réprouvées, et parce qu'elles supposent dans la 

société civile le droit de se soustraire a l'autorité spirituelle 

de la société religieuse ; elles y sont réprouvées parce que 

leur résultat inévitable est de séparer de plus en plus ce 

que DIEU a uni, la nature et la grâce, la société civile et la 

société religieuse, l 'État et l 'Église; elles y sont réprou­

vées parce qu'elles tendent directement à soustraire la so­

ciété humaine à l'autorité divine, en plaçant tout Tordre 

politique et social sous l'empire d'institutions qui sont 

opposées au règne de JÉSUS-CHRIST, par cela seul qu'elles 

lui demeurent étrangères. 

La prétention des catholiques et libéraux est une sorte 

de manichéisme, qui voudrait diviser l'homme et le chré­

t ien , la société et la religion, II affirme que ce qui est 

faux, inique, funeste dans l'ordre spirituel, est vrai, juste 

et salutaire dans l'ordre temporel. Cela peut-il être? 

La liberté de défendre et de propager la vraie religion 

est un droit sacré et inviolable : la liberté de l'attaquer et 

de travailler à la détruire est-elle aussi un droit inviolable 

et sacré? Le catholique et libéral affirme nécessairement 

le premier droit contre les libéraux révolutionnaires, qui 

le nient : libéral, il affirme nécessairement le second 

contre les catholiques et l'Église, qui le nient. C'est un 

juste milieu impossible. 

Il n 'y a donc pas de place au soleil de la liberté pour 

le catholique et libéral. S'il est vraiment catholique, il 

n'est pas vraiment libéral ; et s'il est vraiment libéral, il 



358 LA LIBERTÉ. 

n'est pas vraiment catholique. A force de vouloir conci­

lier deux termes aussi inconciliables, il finirait par ne 

plus être ni catholique ni libéral. 

Donc on ne peut être catholique en religion seulement ; 

il faut l'être en toutes choses : en politique, en éducation, 

en enseignement, endoctrines sociales, etc., etc. J É S U S -

CHIIIST a le droit de pénétrer tout, de régner partout. En 

politique, comme dans tout le reste, a quiconque n'est 

point avec lui est contre lui ». 

XXXV 

Que le libéralisme catholique constitue la vraie force 
des différents partis libéraux. 

Ce que nous avons le plus à craindre aujourd'hui, ce 

n'est ni le protestantisme, qui est décrépit et stérile, ni 

le gallicanisme, qui est mort, et que le Concile va enter­

rer, ni la Révolution, qui gronde et guette l 'Europe 

comme sa proie, mais qui pour le moment lui fait hor­

reur : le grand péril , la grande hérésie de l'époque ac­

tuelle, c'est le libéralisme, héritier du gallicanisme et du 

protestantisme, et précurseur de la Révolution, qu'il 

amène après lui. 

Sans le libéralisme des classes éclairées la démocratie 

solidaire et socialiste serait enchaînée facilement-, mais 

en écartant de tout l'ordre social l'autorité spirituelle de 

l'Église, il enlève à la société la seule force capable de 

museler la Révolution, qui devient alors inévitable. 



LA LIBERTÉ. 359 

En temps de calme, il est bien peu de révolutionnaires 

qui aillent jusqu'au bout de leur principe. Les disciples 

de Proudhon et de Mazzini, de Robespierre et de Danton, 

les admirateurs de la guillotine et do la lanterne , les dé­

vots de la déesse Raison et du saint devoir de .l'insurrec­

tion, sont rares encore. Mais aujourd'hui dans tous les 

pays catholiques, excepté Rome, les princes, les gouver­

nements, les ministres, les chambres , toutes les classes 

lettrées, toute la presse, sauf de rares exceptions, en un 

un mot , tout ce qui a pouvoir, influence, fortune, est 

dupe, esclave ou complice du libéralisme. 

Le libéralisme contemporain est la plus grande force 

qu'ait jamais eue la Révolution; c'est la grande hérésie 

des temps nouveaux. 

L'hérésie, comme l'indiquent la définition et l 'étymo-

logie du mot , est en effet la substitution d'une opinion 

humaine à la vérité divine enseignée par l'Église. La doc­

trine qui substitue explicitement et partout la discussion 

à l'autorité, et le règne mobile de l'opinion des hommes 

au règne éternel et imtauable de la vérité chrétienne, est 

dès lors l'hérésie universelle. Les vrais libéraux nient en 

effet le Catholicisme tout entier en proclamant la libre-

pensée. Les demi-libéraux croient encore à la Révélation, 

mais ils nient son action en séparant l'ordre naturel de 

l'ordre surnaturel , la raison de la foi, l'État de l 'Église, 

le prince du pasteur. 



360 LA LIBERTÉ 

I 

Sans doute, il y a des libéraux de bien des espèces : 

chez nous, autre est le libéralisme do l'Opinion natio­

nale, autre celui du Siècle, autre celui du Journal des 

Débats, autre celui delaCazclte de France, autre encore 

celui du Correspondant. M. Havin, qui était libéral dans 

son journal et chrétien dans son village, ne l'est pas 

comme M. Guéroult, l'adversaire franc et constant du 

christianisme. M. Guizot, qui admet la Révélation, dé­

fend le Pape, proclame le Catholicisme ce une grande 

école de respect, » ne l'est pas comme Pétait le philoso­

phe Cousin; et M. de Montalembert, l'intrépide défen­

seur de la liberté de l'Église, ne l'est pas à la façon de 

M. de Cavour, qui lui a pris la célèbre maxime : L'Église 

libre dans l'État libre. — Mais pourtant il faut bien 

qu'il y ait un certain principe commun à tous les partis 

libéraux, puisque le Saint-Siège condamne le libéralisme 

de toutes couleurs, aussi bien le libéralisme catholique 

que le libéralisme antichrétien. 

Ce principe commun, c'est la séparation de Vordre tem­

porel et de Vordre spirituel. 

De là les libertés modernes; puis l'égalité devant la 

loi civile de tous les cultes et de toutes les opinions; 

l'égalité de Terreur et de la vérité, et l'égale admission 

de lousles citoyens à toutes les fonctions publiques ; enfin, 

l'union fraternelle de tous les partis libéraux sur le ter­

rain de la liberté et du droit commun. 

L'État n'étant pas juge de la vérité, les catholiques en 



LA'LIBERTE. 361 

concluent qu'il doit la recevoir de l'Église ; mais les libé­

raux soutiennent qu'il doit laisser tout dire et tout écrire, 

pourvu que l'ordre matériel ne soit pas troublé. 

En vertu des principes de l'égalité combinée avec l'abo­

lition de toute religion d'État, un juif, un .Arabe , un 

.saint-simonien pourraient être en France ministres de 

l'instruction publique et des cultes; et Sa Majesté Apos­

tolique, l'empereur d'Autriche, a pris un protestant 

franc-maçon, le comte de Beust, pour ministre dirigeant, 

et l'a chargé de discuter le Concordat. En vertu de ce 

principe, la catholique et libérale Belgique acclama, en 

1830, un roi protestant et franc-maçon ; et le duc d'Au-

male, catholique et gouverneur de l'Algérie, posait la 

première pierre d'une mosquée. 

Tout cela est la conséquence logique de la séparation 

de l'Église et de l 'État, de l'égalité de droits de l'erreur 

et de la vérité, du christianisme et du naturalisme devant 

la loi civile. 

Sans doute les catholiques-libéraux ne sont pas des 

libres-penseurs, quoique la libre-pensée et la conséquence 

du libéralisme soient le droit à l'apostasie et à la sépara­

tion des deux ordres. Puisque les hommes ne s'unissent 

au Christ que par l'Église, et à DIEU que par le Christ, 

seul « Médiateur de DIEU et des hommes, » le libéralisme 

conduit logiquement au naturalisme, et le naturalisme à 

l 'athéismcetà l'idolâtrie, « Qui vous méprise me méprise ; 

qui me méprise méprise Celui qui m'a envoyé, » a dit 

le Christ à ses Apôtres; et, de fait, 1789 a suivi 1682 , 

et 93 a suivi de près 89 . 



362 LA LIBERTÉ. 

Sans doute la raison répugne aux excès de 93 ; mais 

l'homme déchu n'écoute pas plus la raison qu'il n'écoute 

la foi; il préfère les ténèbres à la lumière, parce qu'il est 

enclin au mal dès sa naissance. 

I l 

Le libéralisme aujourd'hui se partage en deux écoles 

opposées : l'école antichrétienne et l'école chrétienne. 

L'école anlichrétienne, à son tour, se subdivise en 

deux partis hostiles, mais qui toujours se coalisent contre 

l'Église : d'un côté, les libéraux révolutionnaires; de 

l'autre, les conservateurs l ibéraux; d'un côté, le pan­

théisme et l 'humanitarisme; de l 'autre, le déisme et le 

rationalisme. 

L'école chrétienne, elle aussi, se subdivise : d'un côté, 

les libéraux politiques; de l 'autre, les catholiques-li­

bé raux ; d'un côté, les indifférents; de l'autre, les cléri­

caux. 

Les aspirations de ces diverses écoles sont très-diffé­

rentes. 

Pour le révolutionnaire le libéralisme est une simple 

étape, qu'il faut franchir avant d'arriver à la pure Révo­

lution ; une machine de guerre qui sape le trône et l 'au­

tel, la famille et la propriété, en attendant que la Révo­

lution achève la besogne. C'est un masque transparent 

que l'on prend dans les États constitutionnels pour éviter 

l'amende et la prison. Au fond de l 'âme, le révolution­

naire méprise souverainement le libéralisme. Brutus ou 



LA LIBERTE. 303 

César, voilà l'idéal des révolutionnaires libéraux. La li­

berté exclusive de Terreur et l'oppression de l'Eglise voilà 

l'idée qu'ils poursuivent sous le masque libéral. En Italie, 

par exemple, Garibaldi et Mazzini sont plus francs que 

Cavour et Rattazzi, sans être plus hostiles. 

Les libéraux rationalistes ne vont pas aussi loin. Ils 

veulent la Révolution, mais une Révolution conserva­

trice et modérée, pure des excès de 93 . Il leur faut des 

annexions sans garibaldiens, et des révolutions par les 

seuls moyens moraux. Ils repoussent la foi, mais ils vou­

draient conserver la raison, pourvu toutefois qu'elle ne 

soit pas intolérante et sache s'incliner devant l 'opinion, 

reine du monde moderne, et devant le fait accompli qui 

leur profite. 

Les deux écoles libérales antichrétiennes ont la même 

haine du Catholicisme; mais les uns veulent <c l'étouffer 

dans la boue, écraser l'infâme, exterminer la vermine 

sacerdotale » ; les autres attendent patiemment sa mort, 

lisse bornent à enfermer le prêtre dans la sacristie, et à 

lui enlever toute action sociale, toute indépendance, tout 

moyen d'existence. 

L'école libérale antichrétienne, tant révolutionnaire 

que conservatrice, est fort peu nombreuse; car elle 

implique une apostasie formelle qui fait horreur aux 

moins dévots; mais elle dispose de l'enseignement supé­

rieur et de la presse, et par le moyen des Loges maçonni­

ques elle pénètre dans tous les gouvernements. 

Grâce à ces puissants moyens d'action, grâce à leur 

activité, à leur persévérance satanique, une poignée de 



364 LA LIBERTÉ. 

fil 

Mais les classes libérales et éclairées, bien que la très-

grande majorité soit chrétienne, s'obstinent à repousser 

l'aide du Christ, « Son royaume, disent-elles, n'est pas de 

ce monde, » et son Église n'a rien à voir dans la poli­

t ique. 

Cet aveuglement dos libéraux chrétiens fait la force 

de la Révolution. 

Sans doute, en théorie, les libéraux chrétiens diffèrent 

grandement des libéraux rationalistes. Les uns admettent 

la Révélation : les autres la nient. Les uns, trop indiffé­

rents sur la question religieuse, ne se préoccupent, pour 

ainsi d i re , que de la question politique : pour les autres, 

pour les rationalistes, la question politique est l'acces­

soire; ils veulent, avant tout, détruire l'Église, tandis 

que les libéraux chrétiens se contentent de l 'annuler en 

pratique et ne demanderaient pas mieux que de récon­

cilier la civilisation moderne avec l'Église, si elle voulait 

sectaires ticntsous le jongles nations catholiques.Mais sans 

l'aveugle concours des chrétiens, et surtout des catholi­

ques-libéraux, il nous serait facile de retrouver Tordre 

et la paix, et d'échapper à la Révolution qui nous me­

nace. Le salut serait dans nos mains. Quand les gouver­

nements feront remorquer le fragile vaisseau de l 'État 

par la barque insubmersible de Pierre, la Révolution sera 

réduite à l'impuissance. 



LA LIBERTÉ. 365 

s'y prêter et adopter le droit nouveau dans ses États. 

Les libéraux qui sont chrétiens ne voient dans les prin­

cipes de 89 que la fin de l'ancien régime. 89 est pour eux 

la destruction de la monarchie pure au profit'de la mo­

narchie constitutionnelle, la destruction des deux pre ­

miers Ordres au profit des classes moyennes; l'abolition 

des biens de mainmorte au profit des cupides; l'efface­

ment des traditions nationales au profit d'une opinion 

mobile, qu'on dit progressiste parce qu'elle est toujours 

subordonnée à l'intérêt du moment. Sans hostilité systé­

matique contre l'Église catholique, les libéraux chrétiens 

lui donneraient volontiers place au soleil si elle secondait 

mieux l'ambition des classes moyennes et la cupidité des 

annexeurs. Ils disent à l'Église ': Marchez avec nous, et 

nous vous donnerons l 'Europe! tandis que les libéraux 

antichrétiens veulent une civilisation purement humaine 

et la souveraine indépendance de la raison. 

Mais, si diverses que soient les pensées et les inten­

tions des deux partis, ils arrivent tous les deux au même 

résultat ; la ruine de la civilisation catholique. 

Les libéraux rationalistes et les libéraux politiques for­

ment ce grand parti conservateur qui ne veut ni de la ré ­

traction , ni de la Révolution , ni des mazziniens, ni des 

cléricaux. 

Les libéraux rationalistes s'allient à la Révolution en 

haine de l'Église et des dynasties catholiques, et aux po­

litiques libéraux chrétiens en haine de la Révolution, 

quand elle menace leurs intérêts. 

Dans les moments de crise, et quand les démocrates 



3G6 LÀ LIBERTÉ. 

crient clans la rue : « À bas le capital! à bas les riches ! 

à bas la propriété! à bas les gendarmes ! à bas la famille ! 

à bas la religion ! Dieu, cesi le mal! la propriété, c'est le 

vol! Révolution, c'est justice ! aux armes, citoyens! » les 

libéraux conservateurs, soit chrétiens, soit déistes, ser­

rent leurs rangs et inscrivent sur leur drapeau : Liberté ! 

Ordre public ! Liberté sous la loi ! Religion ! Propriété ! 

Famille ! Onl 'a vu en 1830, en 1848, en 1854. 

Tous disent pieusement : « Je crois en Dieu; » mais 

ce Dieu n'est pas notre DIEU . Ce n'est pas le DIEU vivant 

qui a donné au Christ, son Fils et son Envoyé, toute puis­

sance au ciel et sur la terre. C'est un Dieu solitaire qui 

règne et ne gouverne pas, un Dieu dont la religion est 

sans prêtres et sans sacrifices, sans dogmes et sans mys­

tères, et que chacun adore à sa guise, ou n'adore pas du 

tout. Quand le socialisme gronde, les rationalistes s'al­

lient aux chrétiens libéraux, mais à la condition de ren­

fermer les cérémonies religieuses dans le temple et le 

prêtre dans la sacristie. À ce pr ix , ils défendront la reli­

gion quand ils auront peur. 

Les libéraux conservateurs, soit rationalistes, soit chré­

tiens , veulent aussi conserver la famille. Ils repoussent 

l'union libre, mais sous la condition que DIEU et l'Église 

n'auront pas à se mêler de l'union conjugale. Il leur faut 

une famille formée par la loi seule et dont l'existence via­

gère finisse à la mort des époux , par suite du partage 

forcé, substitué aux dispositions des parents. 

Enfin, quand le socialisme menace « le capital et les 

oisifs, » les libéraux proclament bruyamment le droit 



LA LIBERTÉ. 367 

sacré de propriété, mais un droit privé qui ne protège 

ni la fortune des princes déchus, ni les biens du clergé, 

et qui n'apporte aucun obstacle à l'annexion des États 

catholiques convoités par leurs amis. 

Les classes libérales et éclairées sont formées en im-

mense majorité de catholiques qui reculeraient devant 

l'apostasie. À leur hon te , elles se mettent à la remorque 

de quelques apostats, qui exploitent leur indifférence et 

leur vaniteuse ambition. 

On conçoit les libéraux révolutionnaires, on conçoit 

les libéraux rationalistes ; ils ont un principe net, un but 

qu'ils poursuivent avec persévérance et pleine connais­

sance de cause. Mais que les libéraux chrétiens suivent 

comme des moutons, voilà ce qui aurait droit do surpren­

dre, si la chute originelle n'expliquait cet aveuglement 

tout à la fois naturel et volontaire, que l'Église seule peut 

guérir. En repoussant l'union de l'Eglise et de l'Etat, el 

l'autorité spirituelle de l'Église sur les nations, les libé­

raux chrétiens se mettent à la merci de leurs adversaires 

antichrétiens. 

IV 

Malheureusement, ils peuvent invoquer pour leur justi­

fication l'exemple et les leçons des catholiques-libéraux, 

qui assument la responsabilité des erreurs modernes en 

les encourageant. 

Nous rendons pleine justice au courage, au caractère, 

au talent, au dévouement, aux intentions de leurs chefs, 



368 LA LIBERTE. 

et nous reconnaissons hautement les éclatants services 

qu'ils ont rendus à l'Église. Nous ne pouvons oublier 

leurs combats sous la monarchie voilairienne de 1830, et 

nous savons qu'après DIEU et l'Épiscopat, nous devons en 

grande partie à leurs courageux efforts la liberté des 

conciles, des'synotles et de l'enseignement. Nous ne pou­

vons oublier les discours et les ouvrages de M. de Monta-

lcmbert, les admirables conférences et les œuvres du P 

Lacordaire, le ministère de M. deFa l loux , l 'appui dé ­

terminant donné par M. Berryer au fameux discours de 

M. Thiers pour la défense du pouvoir temporel. Et pour­

tant, qu'ils le veuillent ou non, les dangers qu'ils font cou­

rir à la civilisation chrétienne dépassent les services qu'ils 

lui ont rendus; car le libéralisme qu'ils patronnent est la 

négation radicale de l'autorité sociale de l'Église, unique 

fondement de la civilisation chrétienne. Les catholiques-

libéraux sont toute la force du libéralisme. Ce sont eux 

qui endorment la conscience catholique, malgré les aver­

tissements répétés des Papes et de l'Épiscopat. 

Il est donc d'une importance extrême de savoir ce que 

veulent les catholiques libéraux. 

Croient-ils tout ce qu'enseigne l'Église? Condamnent-

ils tout ce qu'elle condamne avec Pie VI, Grégoire XVI et 

Pie IX? Le libéralisme catholique est-il seulement la con­

damnation de rancien régime et l 'amour de la liberté chré­

tienne? Dans ce cas , nous n'aurions qu'un reproche à 

leur faire : ce serait d'avoir un langage équivoque, de 

prendre un nom flétri par l 'Église, et sans même qu'ils 

aient le droit de s'en parer. 



LA LIBERTÉ. 369 

Acceptent-ils les libertés modernes comme un mal qu'il 

faut subir-, comme un fait qui est la conséquence de notre 

état social et sans en faire un principe ?S9iI en était ainsi, 

ils ne seraient pas plus libéraux que le Pape et l'Église. 

Être libéral, ce n'est pas aimer la liberté vraie, cette li­

berté sainte et pure queNotre-Seigneur JÉSUS-CHRIST nous 

a rapportée des cieux et que nous présente son Église ; ce 

n'est pas non plus user des libertés modernes, afin de 

combattre autant que possible les maux qu'elles entraî­

nent : être libéral, c'est faire des libertés modernes non 

pas un expédient transitoire, mais un principe durable; 

c'est admettre sincèrement la séparation de l'Église 

et de l'État, et dans toute sa réalité la maxime de PÉ-

glise libre dans l'État libre, c'est-à-dire dans l'Etat indif­

férent sur les principes éternels de la justice et de la foi. 

Être l ibéral, c'est proclamer l'égalité devant la loi ci­

vile de tous les cultes, de toutes les doctrines, pourvu que 

l'ordre public ne soit pas troubo; c'est dans Tordre poli­

tique et social faire descendre la Religion au rang de 

simple opinion, et se contenter pour elle de ce droit 

commun qui ne voit dans un pays que des opinions reli­

gieuses égales endroit. 

Sans doute, les catholiques qui sont libéraux ne le sont 

pas à la façon des rationalistes et des indifférents. Ils 

veulent être, dans l'ordre spirituel, des fils soumis à l'E­

glise, leur Mère; ils combattent même pour la conserva­

tion de ses droits temporels, tout en lui demandant de 

faire des concessions à l'esprit du siècle. Pour eux , l'é­

galité, des cultes, l'égalité des droits, qu'ils concèdent à 
V. 2* 



•370 LA LIBERTÉ. 

Terreur comme à la vérité, n'est pas une égalité intrin­

sèque, mais elle est purement ci vile et légale. S'ils deman­

dent la liberté religieuse, la liberté de la presse et de 

renseignement, c'est dans l'espoir de faire triompher le 

Catholicisme par la discussion et la liberté : leur vie 

entière témoigne de ces intentions. 

Il n'est pas moins vrai que s'ils sont vraiment libéraux, 

et non pas seulement des libéraux de nom et de circons­

tance , c'est-à-dire s'ils adoptent en principe la séparation 

de l'Église et de l'État et les libertés modernes, la France 

n'est plus pour eux la monarchie très-chrétienne; l'Église 

n'est plus la nourricière des rois et des nations ; ils la pr i ­

vent du droit divin d'enseigner les nat ions, comme les gal­

licans l'avaient privée du droit divin d'enseigner les rois. 

Les rois et les peuples chrétiens n'ont plus la gloire de 

propager le règne et la justice de D I E U , et ils descendent au 

rang des Gentils. 

Si les catholiques-libéraux veulent sincèrement et sans 

arrière-pensée les libertés modernes ou l'égalité de droits 

pour Terreur et pour la vérité, pour le Catholicisme et le 

naturalisme ; s'ils veulent le droit commun pour toutes les 

doctrines, sans faveur, sans préférence, sans répres­

sion; s'ils substituent la discussion à Vautorité ; s'ils sont 

libéraux de principe et non pas de nom et d'occasion, 

qu'ils le disent, car dès lors ils sont nos plus dangereux 

adversaires. Il faut les combattre énergiquement; comme 

il aurait fallu combattre énergiquement, sous l'ancien 

régime, les catholiques gallicans, malgré leur foi, 

leurs intentions et Téclat de leurs services. 



LA LIBERTE. 371 

Les catholiques-libéraux ne sont pas , en effet, plus il­

lustres que Louis XIV et Bossuet, plus dévoués à l'Église 

que la maison de Bourbon et rancien Épiscopat ; et ils sont 

plus dangereux que les catholiques gallicans, car ils 

achèvent la séparation commencée par le gallicanisme. 

Si, au contraire, les catholiques-libéraux ne veulent 

que la liberté chrét ienne, s'ils veulent la liberté par la 

vérité : par la vérité préparée, il est vrai, par la discussion, 

mais assurée par l'autorité de l 'Église, laquelle, par ses 

jugements, termíneles discussions ; oh ! alors ils sont nos 

amis! Alors, mais seulement a lors , unissons-nous contre 

l'ennemi commun, dans l'immortelle devise de l'Église : 

Unité dans les choses nécessaires; liberté dans les choses 

douteuses ; en toutes choses charité. 

J'ose recommander ces conclusions pratiques à la cons­

cience du lecteur. Il y a là des abîmes redoutables, où 

viennent se perdre quantité d'honnêtes gens. 

XXXVI 

Comment la liberté de tous est sauvegardée par l'union 
et la subordination des trois pouvoirs. 

Tout chrétien appartient de droit et simultanément à 

sa famille, à son pays, au bon DIEU ; bon gré mal g ré , il 

fait partie de la société domestique, de là société civile et 

de la société religieuse. A ces trois titres, il a des devoirs 

et des droits spéciaux, tout à fait distincts, voulus de 

DIEU et que personne n'a le droit de violer. Ces droits et ces 

devoirs ne sont, au fond, que sa liberté : sa liberté reli-



372 LA LIBERTÉ. 

gieuse, sa liberté civile, sa liberté domestique et indivi­

duelle. 

Comment concilier entre eux et ces droits et ces de­

voirs? De la part de Notre-Seigneur, l 'Église, gardienne 

et de la liberté et de l'autorité , nous l 'apprend de la ma­

nière la plus précise. 

Elle nous enseigne d'abord que chacune des trois so­

ciétés à qui l 'homme appartient est une société distincte, 

parfaite en soi, et, comme on dit aujourd'hui (où Tonne 

sait plus le g rec) , une société autonome. La confusion 

des trois pouvoirs est une doctrine réprouvée par l'Église, 

non moins que leur séparation. 

. Dans la famille, l'autorité doit être en tout unie et sub­

ordonnée à l'autorité de TÉtat, pourvu que l'autorité de 

l'État soit, comme c'est son premier devoir , pleinement 

unie et subordonnée à Tautorité spirituelle et surnaturelle 

deTEghse..Tel est Tordre providentiel qui doit régir toute 

la grande société humaine. 

Lorsque Tautorité de TÉtat n'est pas pleinement ca­

tholique, comme cela a lieu chez nous; lorsqu'elle viole 

ainsi la règle divine, la famille ne doit lui demeurer unie 

et subordonnée que dans les points où la loi de l'État 

n'est point en désaccord avec la loi de l'Église. En effet, 

l'Église, qui est la lumière j la vie et le salut éternel de toute 

l 'humanité, doit toujours passer la première, ainsi que 

l'ordonne expressément Notre-Seigneur ; « Cherchez 

AVANT T O U T le royaume de DIEU et sa justice. » Dans toutes 

les questions mixtes, qui intéressent également le chré­

tien, le citoyen et l 'homme, l'intérêt spirituel et éternel 



LA LIBERTÉ. 373-

doit primer tous les autres ; etcomme l'Église seule est ' 

chargée par Notre-Seigneur de faire connaître et de faire 

pratiquer ce qui concerne directement cet intérêt su­

prême , c'est sa loi qui doit dominer et régler toutes les 

lois. Au point de vue de la conscience et devant DIEU, 

toute loi humaine opposée à une loi de l'Église est de nulle 

valeur. 

L'Église a le droit et le devoir de diriger, dans les cho­

ses spirituelles, toutes les sociétés, toutes les familles, 

tous les individus. Saint Thomas nous fait comprendre 

ce rôle bienfaisant de l'Église par la comparaison 

d'une escadre, composée d 'un nombre considérable 

de navires et cinglant vers le même rivage. En tête 

de l'escadre s'avance le vaisseau amiral, qui porte le com­

mandant en chef et que tous doiventsuivre. La subordina­

tion de chacun des navires à la direction qu'il reçoit du 

vaisseau amiral l'empêche de dévier, de sortir de là voie 

qui mène au port ; mais elle ne gêne en rien l'autorité du 

capitaine qui le commande. Ainsi en est-il, dans le monde 

chrétien, de l'autorité salutaire do la sainte Église, par ' 

rapport à toutes les autres autorités : seule elle con­

naî t , seule elle leur montre la voie qui mène à DIEU , la 

voie de la vérité, de la justice et du vrai bien ; elle la 

leur montre de la part de DIEU môme et infailliblement. 

Elle la leur montre avec une autorité divine; elle leur 

commande d'y marcher fidèlement et de ne s'en écarter 

en rien. 

Chaque navire de l'escadre représente un des États 

qui composent le monde chrétien. Le commandant, c'est 



371 LA LIBERTÉ. 

le roi, ou le pouvoir souverain. Et de même que, sur le 

vaisseau, l'autorité directe du commandant demeure 

pleine'et entière, malgré sa soumission aux signaux du 

vaisseau-amiral; de même aussi, dans chaque État, l 'au­

torité du pouvoir souverain demeure pleine et entière, 

malgré sa fidélité à suivre les enseignements et les direc­

tions de la sainte Église de DIEU . En effet, les matières 

temporelles, purement temporelles, sont en dehors de la 

lin de l'Église, et par conséquent hors de sa sphère. D'où 

il suit que, dans ces sortes de matières, la société civile 

n'est nullement subordonnée à l'Église et en est totalement 

indépendante. C'est comme le pénitent, qui ne dépend de 

son confesseur que dans les choses où sa conscience est 

intéressée. Dans tout le reste il conserve sa pleine et en­

tière indépendance. 

Une fois réservés les droits inaliénables de J É S U S - C H R I S T , 

le pouvoir séculier a la liberté de faire tout ce qu'il veut, 

tout ce qu'il juge utile au bien public; il peut , à son 

g r é , changer, modifier les institutions, prendre telle ou 

telle forme de gouvernement; a priori, on peut être as­

suré qu'il ne fera rien de contraire à la justice, à la mo­

rale, à la foi, à l 'honneur et au bonheur des familles, aux 

véritables intérêts du règne de J É S U S - C H R I S T sur la terre. 

Il y a des gens qui, ne voyant pas plus loin que les 

frontières de leur pays, demandent pourquoi l'État doit 

être subordonné à l'Église : ce Ce sont deux sociétés, di­

sent-ils; deux sociétés égales, autonomes; pourquoi Tune 

dans l'autre, et non pas Tune à côté de l 'autre? Pour­

quoi pas l'Église libre dans l'État libre? et réciproque-



LA LIBERTÉ. 37:> 

ment. L'une s'occuperait du naturel, l'autre du surnatu­

rel; ne serait-ce pas mieux? »'Non-seulement ce ne se­

rait pas mieux, mais ce serait impossible, absurde. Un 

gouvernement ne peut pas plus régulièrement vouloir se 

confiner dans l'ordre naturel, sans tenir aucun compte 

de Tordre surnaturel, que la raison ne peut légitimement 

prétendre rester dans son domaine, sans s'occuper aucu­

nement de la foi, appelée à la régler et à la perfection­

ner. Le corps et l'âme sont distincts : s'ensuit-il qu'ils puis­

sent vivre séparés, à côté Tun de l 'autre? C'est toujours 

le grand mystère de l'union où DIEU a déposé la source 

de la vie. 

L'État doit être subordonné à l'Église, parce que ce 

qui est moindre, quoique très-bon en soi, doit être sub­

ordonné à ce qui est plus grand et plus relevé ; ce qui 

ne regarde directement que la terre doit être subordonné 

à ce qui regarde directement le ciel ; ce qui ne concerne 

qu'un seul peuple, qu'un pays par ticulier, doit être sub­

ordonné à ce qui est universel, à ce qui est catholique^ à 

ce qui embrasse tous les siècles, tous les peuples, tous 

les pays ;en un mot, l'État doit être subordonné à l'Église. 

Ce sont deux pouvoirs distincts, mais non pas égaux ; 

bien loin de là. L'État n'est pas plus l'égal de l'Église, 

que la raison n'est l'égale de la foi ; la na ture , l'égale 

la de grâce ; l 'homme, l'égal de JÉSUS-CHRIST. La France 

est dans l 'Église, et non pas l'Église dans la France ; 

la partie est dans le tout, et non pas le tout dans la 

partie. C'est clair comme le jour. Et puis , l'Église est 

plus ancienne que tous les États modernes : elle les a 



376 LA LIBERTÉ. 

plutôt reçus qu'elle n'en a été acceptée. Ses droits sont 

donc antérieurs, outre qu'ils sont plus sacrés. 

Il y en a d'autres qui croient que la subordination 

de l'État à l'Église est une abdication de l'État au profil 

de l'Église. C'est là une erreur grossière. Le souverain 

et l'État chrétiens n'abdiquent pas plus leur autorité 

et leur liberté, que la famille n ' abdique , en obéis­

sant à l'enseignement, aux directions et aux conseils 

de son curé. Cette fidélité d'un pè re , d 'une mère , 

d'une famille chrétienne à éviter ce que le prêtre lui 

signale comme mauvais ou dangereux, au point de vue 

de la conscience, et à faire le mieux possible ce qu'il lui 

montre comme voulu ou désiré par le bon DIEU , lèse-

t-elle le moins du monde, je vous le demande, l 'auto­

nomie de la famille, l'autorité paternelle, la liberté et 

le bonheur de tous? Elle empêche les écarts ; elle sauve­

garde les droits de chacun ; elle éclaire et détermine 

tous les devoirs ; elle fait éviter le mal ; elle fait prati­

quer le bien ; elle fait que JÉSUS-CHRIST règne sur la 

famille : voilà tout. 

Ainsi en est-il dans l'État, lorsque le pouvoir qui le 

régit est soumis à JÉSUS-CHRIST et à son Église. Enseigné 

dans Tordre spirituel, conseillé, dirigé pa r l e s Pasteurs 

de l'Église, le pouvoir séculier apprend à discerner ce 

que DIEU veut de lui, ce qui est conforme ou contraire 

au règne du CHRIST ; il a, pour se guider, non-seulement 

les lumières de la raison et de la sagesse naturelle, mais 

encore ce quiestabsolumentindispensableàdes chrétiens, 

les lumières surnaturelles de la foi. La foi seule, nous 



LA LIBERTÉ. 377 

l'avons v u , lui fait connaître sa fin surnaturelle et su­

prême, avec les moyens de l 'a t teindre, et seule elle lui 

apporte la force de les vouloir et de les pratiquer. Or la 

foi, c'est avant tout la subordination à l'autorité de l 'É­

glise. 

Donc, dans le. monde chrétien , les individus et les 

familles doivent être unis et soumis à l'autorité de l 'État; 

de son côté, l'État doit être inséparablement uni et 

fidèlement soumis à l'autorité surnaturelle de l'Église. En 

dehors de cet, ordre, il n'y a plus que chaos, révoltes 

et révolutions. En dehors de cette subordination des pou­

voirs, il n'y a plus de vraie liberté. 

Quant au monde non chrétien, son premier devoir est 

de devenir chrétien. Jusque-là il est essentiellement hors 

de Tordre; et Ton ne fait point de Tordre avec du dé­

sordre. S'il applique, au profit d'une religion hérétique 

ou schismatique ou infidèle, les principes de subordi­

nation que nous venons d'indiquer, il fait un mal immense 

en appliquant à Terreur ce qui ne convient qu'à la vérité. 

Il applique à faux des principes vra is , et fait servir le 

bien au mal. C'est ce qui a lieu en Angleterre, en Rus­

sie, en Suède, en Turquie, e t , en général, dans tous les 

pays où domine une autorité non catholique. 

L'union et la subordination des pouvoirs réalisent la 

véritable notion de l'autorité, telle que nous l'avons 

donnée plus haut ; elle est par conséquent la sauvegarde 

souveraine de notre liberté religieuse, civile, .domes­

tique, individuelle; l'autorité n'étant constituée de D I E U 

au milieu des hommes qu'en vue de la liberté. Par son 



378 LA LIBERTÉ. 

Église, Notre-Seigneur JÉSUS-CHRIST règne ainsi sur TEtat; 

et par TÉtat, par TÉtat .catholique et fidèle, il règne sur 

la famille et sur le chrétien. Or, son règne , c'est notre 

liberté. 

XXXVII 

Si le retour à l'État chrétien est vraiment une chimère. 

L'État chrétien, c'estla grande organisation catholique 

de Tautorité et delà liberté dans le monde. C'est TÉtat 

uni et subordonné à l'Église, tel que nous venons de le 

montrer; c'est la société civile et politique dans son état 

normal, sachant pourquoi elle existe, où elle doit tendre, 

dans quelle voie elle doit marcher, ce qu'elle doit faire 

pour rendre heureux tous les membres qui la composent. 

C 'est là une chimère, clit-on: c'est un beau rêve. Non; 

TÉtat chrétien est un idéal ; mais c'est un idéal que tout 

chrétien, quel qu'il soit, doit contribuera réaliser le moins 

imparfaitement possible. L'État chrétien est un idéal par­

fait, comme tout le reste de la morale chrétienne : comme 

la loi de Tamour de D I E U , comme la loi de l'humilité, de 

la'patience, d e l à sainteté. Parce que toutes ces saintes 

lois nous montrent un idéal parfait, faut-il les appeler 

pour cela des chimères? Les sociétés chrétiennes réali­

sent l'idéal de TÉtat chrétien, comme chaque chrétien 

réalise en particulier les lois de DIEU et les maximes de 

TÉvanemparfaitement, mais réellement. 

J 'accorde encore et très-volontiers que jamais TÉtat 

chrétien n'a été pleinement réalisé ; même dans les siè-



LA LIBERTÉ. 379 

cles de foi, les passions de. toutes sortes étaient là qui 

combattaient l'action bienfaisante de l'Église ; mais en­

fin, dans ces temps là', le monde chrétien était constitué 

sur ses vraies bases, et les désordres n'étaient qu'acciden­

tels : ils ne venaient point, comme aujourd'hui, de l'organi­

sation sociale elle-même. Depuis trois ou quatre siècles, au 

contraire, lespuissances de l'enfer, unmomentenchaînées, 

se sont ruées avec fureur contre l'édifice social du chris­

tianisme, si laborieusement élevé par la Papauté : elles 

l'ont si bien miné qu'il a fini par s'écrouler en 1789, avec 

la révolution française et européenne. 

Sur ces ruines, le retour à l'État chrétien est-il encore 

possible? ce Non, dit-on généralement; il faut que l 'É­

glise en prenne son parti. Elle s'arrangera, comme elle 

pourra, avec le monde nouveau. Les fleuves ne remon­

tent point vers leurs sources. Les peuples ne retournent 

point en arrière. Vouloir changer ^l'ordre social établi 

par la Révolution, c'est une chimère, une folie à laquelle 

il ne faut pas même songer. » 

Et pourquoi donc? Qui peut plus ne peut-il pas moins ? 

Lorsque saint Pierre est arrivé à Rome pour y établir la 

Papauté ; lorsque saint Paul et les autres Apôtres ont 

prêché l'Évangile et l'ont scellé de leur sang, le monde 

païen n 1 était-il pas plus malade mille fois, et plus redou­

table que le monde actuel? Qu'est-ce que la puissance 

de nos gouvernements modernes, en comparaison de ce 

colosse universel qui s'appelait l'empire romain ? Le césa-

risme, l'esclavage couvraient le monde entier, et tous les 

vices, toutes les passions étaient divinisées. Les Apôtres, 



380 LÀ LIBERTÉ. 

les Évoques, les chrétiens ont lutté pendant trois siècles, 

et chacun sait de quel côté est restée la victoire. 

• Pourquoi n'en serait-il pas de même aujourd'hui? On 

se fait grandement illusion si l'on s'imagine qu'il faudrait 

trois siècles et neuf millions de martyrs pour venir à bout 

du monstre révolutionnaire. Les chrétiens qui disent cela 

manquent de foi. 

Oui, il y a beaucoup à faire; oui, l'ennemi est puis­

sant; mais il y a de toutes parts de tels éléments de ré­

surrection, que pour rétablir l'État chrétien, ou du 

moins pour faire faire un pas immense à cette grande 

question de salut public , il suffirait certainement d'un 

homme, d'une seule puissante volonté. Prenons pour 

exemple notre France, dont l'influence, bonne ou mau­

vaise, sur l'Europe et sur le monde entier est si in­

contestable. Je l'entendais dire naguère à un homme poli­

tique éminent : Si après la tourmente de 1848, sien 1851 

et en 1852 l'empereur Napoléon eût compris davantage et 

son devoir et son intérêt; s'il eût eu le sens catholique et 

s'il eût continué à s'appuyer, comme il semblait le faire 

d'abord, surPélément chrétien de la société; s'il se fut 

entouré, comme il le pouvait certainement et facilement, 

. de ministres chrétiens, intelligents des véritables intérêts 

du pays, il est i mpossible de prévoir quel bien il aurait 

réalisé en dix ou douze ans et quelles plaies sociales il au­

rait cicatrisées. Il avait pour lui la plus puissante, la plus 

populaire, et en même temps la plus pure de toutes les 

forces humaines : la force religieuse, sans parler des bé­

nédictions et grâces exceptionnelles qu'une politique 



LA LIBERTÉ. '381 

chrétienne eût attirées sur son œuvre de régénération ; 

il avait pour auxiliaires la Papauté, l'Épiscopat, le sacer­

doce, tous les Ordres religieux, tous les gens de bien : et 

cela non-seulement en France, mais en Europe, mais 

dans le monde entier. 

À cette force morale il aurait joint le prestige et la 

force militaires attachés à son nom; il aurait mis au 

service de son idée sa volonté de fer et son étonnante 

ténacité. Ce qui restait encore de puissances conserva­

trices et chrétiennes, en Europe, déposant peu à peu 

leurs méfiances, se seraient jointes à lui, pour la grande 

œuvre de régénération. A l'intérieur, les institutions 

eussent été graduellement, prudemment améliorées; l 'o­

pinion publique (que Ton forme ou que Ton déforme, h é ­

las ! à si peu de frais) se serait profondément modifiée; 

encouragés et fortifiés, tous les bons se seraient vraiment 

rassurés et les méchants auraient vraiment tremblé. Je 

d i sque tout cela eût été non-seulement possible, mais 

probable, mais facile, plus facile qu'on ne pense. 

Èst-il trop tard aujourd'hui? Je l ' ignore; je le crains. 

Le personnage politique que je viens de dire ne le pense 

pas. Mais il faudrait un changement radical dans le sys­

tème et dans le choix des instruments. Les hommes ne 

manquent pas à qui les cherche tout cle bon. Il faudrait 

commencer par là. Il n 'y aurait presque rien à modifier 

dans les lois; mais il faudrait faire énergiquement exécu­

ter celles qui favorisent la Religion (et il y en a beucoup), 

et aussi celles qui répriment le mal. C'est l'esprit qu'il 

suffirait de changer, et non point la lettre. Confiée à des 



382 LA LIBERTÉ. 

ministres, à des chefs de service, à des magistrats, à des 

préfets, en un mot à des fonctionnaires solidement chré­

tiens (et, je le répète, on en trouverait facilement), cette 

grande œuvre de transformation s'opérerait sans secousse 

et comme d'elle-même. On est si fort, quand on a pour 

soi la conscience et la vérité! 11 n'y aurait à persécuter 

personne, mais simplement à favoriser le bien, et cela ou­

vertement, sans broncher. 

Ce qui est certain, c'est que maintenant, comme tou­

jours, la grande force des méchants vient de l'inertie et 

de la peur des bons. Quand le pouvoir public les caresse, 

ils font les fiers et crient bien haut ; ils rentrent dans 

l'ombre dès qu'ils sentent devant eux une volonté éner­

gique. Tout acharné qu'il est, le mal est lâche de sa na­

ture. C'est surtout parce qu'on tremble devant lui qu 'au­

jourd'hui il est si fort. 

Je regrette d'être obligé de le dire : les catholiques-

libéraux contribuent beaucoup à empêcher le retour de 

la société à sa forme normale et chrétienne. Ils découra­

gent bon nombre de catholiques, en déclarant, comme 

ils le font, que le retour à l'état chrétien n'est plus pos­

sible, qu'il est inutile de lutter sur ce terrain-là, qu'il ne 

faut pas froisser l 'ennemi, de peur de l'éloigner; qu'il 

faut des conciliations et des réconciliations, etc. 

« Hommes de peu de foi, pourquoi doutez-vous? » 

Plus que jamais aujourd'hui le salut est dans l'affirma­

tion et dans l'amour de la vérité totale. En face des né­

gations totales de la fausse autorité et de la fausse li­

berté, il faut au monde l'affirmation totale, catholique, 



LALIBERT 383 

de l'autorité et de la liberté véritables, La résurrection 

est là, et elle n 'est que là. À la société éperdue il faut 

JÉSUS-CHRIST ; le seul Sauveur; il lui faut l'Église, la seule 

Libératrice. 

C'est une question de vie ou de mort. Sous une forme 

ou sous une autre (les formes importent peu) , il faut que 

l'État, que le pouvoir public redevienne chrétien ; qu'il 

se fasse, comme il le doit, le serviteur de DIEU , le pro­

tecteur et le défenseur de la véri té , de l 'ordre, du vrai 

droit, du vrai bonheur des peuples, de leur vraie liberté. 

S'il n 'en arrive là , le monde est pe rdu , et son jugement 

approche. 

Ce qui semble évident, c'est que le retour de la France 

et de l 'Europe, et de la société,- à la profession publique 

du christianisme ne peut avoir lieu que par un coup 

inespéré de Providence : je ne dis point par un miracle, 

mais par une grâce tout à fait extraordinaire. De­

puis trente ans, un saint Religieux, connu de toute la 

France par son zèle apostolique, demande chaque jour 

au bonDiEu qu'il daigne envoyer celui qu'il doit envoyer. 

Mille, Domine, quemmissurus es. 

Demandons avec lui au Sauveur du monde , qu'il sus­

cite quelque grand homme qui , par la puissance de sa foi, 

de son dévouement et de son génie, rétablisse l'empire de 

DIEU au milieu de nous , et réalise, dans la mesure où le 

permet l'infirmité humaine, le renouvellement delà société 

catholique. Ce ne serait, ni plus ni moins, que le retour 

des peuples prodigues à la maison paternelle. 



384 LA LIBERTÉ. 

XXXVIII 

Des peuples prodigues, et de leur condition misérable. 

Les peuples prodigues sont ceux qui se sont soustraits 

à l'autorité paternelle du Vicaire de JÉSUS-CHRIST et q u i , 

par leurs institutions publiques, ont quitté la maison de 

DIEU , qui est l'Église Romaine. Ce sont les peuples qui ne 

sont plus officiellement catholiques. 

Il est dit dans l'Écriture : ce Qu'il est douloureux et amer 

d'avoir abandonné le Seigneur son DIEU! » Cette vérité ne 

s'applique pas seulement aux pauvres enfants prodigues 

qui abandonnent le service et la paix de D I E U , en se 

livrant au mal ; elle s'applique encore, et avec une ter­

rible réalité, aux peuples prodigues qui ont abandonné, 

eux aussi, la maison de JÉSUS-CHRIST et sa loi. A la place 

du plus doux des pères , à la place de JÉSUS-CHRIST et de 

celui qui le représente ici-bas, ils n'ont plus qu'un César, 

un maître capricieux, impérieux, souvent brutal ; à la 

place de la maternité, si sage, si bienfaisante, de l'Église, 

ils n'ont plus que cette abstraction pompeuse, renou­

velée du paganisme, que l'on appelle l 'État; l 'État, qui, 

dans notre pauvre monde moderne, domine, absorbe, 

écrase tout sous son talon de fer : conscience, reli­

gion, vérité, équité, famille, propriété, joie, bonheur ; 

l'État, dont tous les caprices s'imposent sous le nom sacré 

des lois. 

Les peuples prodigues sont livrés, comme dé vils 



LA LIBERTÉ. 385 

troupeaux, à la merci du premier venu, qui leur impose 

ses volontés, le sabre au poing; qui leur enlève, l'un 

après l 'autre, les vestiges de leur ancienne opulence chré­

tienne; qui les méprise, qui les maltraite et les punit 

ainsi cruellement de leur folie. 

En effet, à l'intérieur comme à l 'extérieur, misère , 

problèmes insolubles, abimes inévitables : misère dans 

les rapports mutuels des pauvres et des riches, des ou­

vriers et des patrons, des faibles et des puissants; misère 

dans l'organisation des institutions publiques et dans 

les rapports des gouvernements avec les peuples; misère 

dans les relations extérieures des peuples et des États 

entre eux; misère surtout au regard de la conscience et 

des grands intérêts du salut éternel. Misère partout, et 

misère incurable. 

i. Misère dans les rapports mutuels des différentes 

classes de la société. Plus de principes de conscience, de 

justice et de chanté ; plus rien que des notions matéria­

listes, des notions d'équilibre et de force, comme s'ex­

priment les économistes, prophètes du monde nouveau ! 

On dit : « OuATier et patron, producteur et consomma­

teur, chacun tirera de son côté, sans, s'inquiéter des 

autres. Laissons-les faire; les plus habiles seront les plus 

heureux; le riche ruinera le pauvre ; le plus fort écra­

sera le plus faible. Il y aura des pauvres en masse; le 

paupérisme grandira peut-êLre jusqu'aux proportions de 

l'esclavage antique. C'est fâcheux sans "doute; mais qu'y 

faire? Ce sont là les conditions inévitables de la liberté 

dans le monde nouveau. S'il y a des émeutes, le canon 



380 LA LIBERTÉ." 

sera toujours là pour mettre les gens à la raison. » Tout 

ce système avait été formulé dans une de nos crises socia­

les, par des vers tristement comiques dont voici le début : 

Liberté de mourir de faim, 
Égalité dans la misère, 
Fraternité de Caïn. 

Ce sera vrai tant qu'on empêchera l'Église d'adoucir 

les rapports des pauvres et des riches, des pauvres entre 

eux , des ouvriers et des patrons, etc. , et de verser sur 

les plaies du corps social l 'huile bienfaisante delà charité 

chrétienne, de l'amour et du respect du prochain, des 

espérances éternelles et des consolations de la foi. 

H . Misère dans l'organisation des institutions publiques. 

On dit : ce Dans une constitution politique, tout se résume 

dans la pondération des forces et des pouvoirs. La nation 

est une machine à régler, une grande horloge ; et le meil­

leur homme d'État n'est qu'un habile horloger. Le grand 

ressort du mécanisme, c'est la volonté populaire. Inven­

tons des institutions qui en règlent le mouvement et tien­

nent lieu de balancier. Le pouvoir souverain est l 'ai­

guille qui semble marquer l 'heure qu'elle veut, tandis que, 

derrière elle, une force dont elle n'est point maîtresse la 

fait tourner. » 

Le malheur de cette conception toute matérialiste, 

c'est qu'elle ne s'adapte point aux nations. Rien qu'en 

France, depuis cent ans bientôt, nous inventons, nous 

touchons, nous retouchons, nous travaillons et retravail­

lons le mécanisme de notre constitution politique et so-



LÀ LIBERTÉ. 387 

ciale ; nous ajoutons, nous retranchons des rouages, des 

échappements, des régulateurs, des balanciers, des res­

sorts; et'toujours la machine s'arrête ou se brise. Pau­

vres prodigues, nous allons de révolution en révolu­

tion. 

in. Misère clans les rapports internationaux. Là encore 

le désordre et la confusion de Babel. On dit : « La paix 

et le bonheur publics, c'est l'équilibre européen. Avant 

tout , équilibrons; les petits États disparaîtront pour le 

bien public; tant pis pour eux. Les grandes agglomé­

r o n s , armées jusqu'aux dents et brutalement centralisées, 

se tiendront en respect les unes les autres, toujours pour le 

plus grand bonheur des peuples. Les droits des faibles, 

la justice, l'équité la plus vulgaire, le droit des gens 

viendront après. Nous inventerons des principes de faits 

accomplis, de non-intervention, de nationalité, tout un 

système de droit nouveau. L'Église condamnele système? 

Le Saint-Siège sera mis à deux doigts de sa per te ; le 

monde entier sera sens dessus dessous; les couronnes 

tomberont comme des feuilles ; des guerres sanglantes et 

gigantesques menaceront de mettre tout à feu et à sang. 

Que voulez-vous? c'est le monde nouveau; et si vous 

ne le trouvez pas prospère, c'est que vous êtes encore 

esclave des préjugés de l'ancien régime et du moyen âge. » 

îv. Misère enfin pour les pauvres âmes , que tout cet 

ensemble de folies sociales et d'institutions antichrétiennes 

perd par millions. L'influence des institutions est fonda­

mentale pour le salut ou pour la perte des peuples. C'est 

comme un grand courant qui entraîne les masses ou vers 



388 LA LIBERTÉ. 

la vie ou vers la mort. Quand elles sont bonnes et ca-. 

tholiques, elles sont le plus puissant , le plus indispen­

sable auxiliaire de la sainte Église dans son ministère de 

salut et de sanctification; quand elles sont mauvaises,, 

c'est-à-dire contraires à l'institution divine et au règne 

du Christ, elles sont, pour l'Église et pour lès âmes , 

l'adversaire le plus redoutable. Les peuples prodigues 

sont dans la voie de la perdition ; et si la foi se conserve 

dans leur sein , si l'Église y grandit et parvient à dominer 

le tourbillon, c'est par un véritable miracle de grâce. 

Loin delà maison paternelle, l'enfant prodigue n'était 

plus couvert que de haillons , et il n'en rougissait point : 

loin de J É S U S - C H R I S T , hors de l 'Église, ce grand prodigue 

qu'on nomme le monde moderne n'est couvert que des 

haillons du paganisme, et il se drape là dedans , ne s'a-

percevant pas même de sa misère. Il méprise le monde 

chrétien, dont il a perdu jusqu'à la notion. Combien cou­

pables ont été les séducteurs, couronnés et autres , qu i , 

depuis trois ou quatre siècles , l'ont fait descendre jusque-

là ! Quel enfer doit être le leur ! Ces crimes-là ont des 

proportions plus qu'humaines. 

Hélas! quand donc viendra le jour où notre pauvre 

société dévoyée, e t , en particulier, notre chère et noble 

France ouvriront les yeux et reconnaîtront leur misère ! 

En dehors de JÉSCS-CIIIUST , en dehors de son Église, 

qu'elles le sachent bien, il n 'y a point de remède, il n 'y a 

point-de résurrection possible. En dehors de la vie, on ne 

peut point vivre; et JÉSUS-CHRIST l'a proclamé hautement; 

il crie à tous les peuples, comme à tous les hommes : 



LA. LIBERTÉ. 389 

« Venez à moi, vous tous qui souffrez et qui ployez sous 

le fardeau : et moi, je vous relèverai. C'est moi qui suis la 

Voie, la Vérité et la Vie. Sans moi, vous ne pouvez rien. 

Quiconque ne recueille point avec moi dissipe! » 

Notre société prodigue dissipe, parce qu'elle ne tra­

vaille plus avec JÉSUS-CHRIST et pour JÉSUS-CHRIST . Elle 

est dans l'esclavage du démon et des pouvoirs humains , 

parce qu'elle n'est plus dans la Vérité, c'est-à-dire dans 

le Christ et dans l'Église du Christ. Il faut qu'elle y rentre ; 

son salut est là , et nulle part ailleurs ; elle ne retrouvera 

sa liberté, sa robe blanche, et son anneau royal, et sa 

noblesse, et sa pa ix , et son vrai bonheur que dans la mai­

son paternelle où le père de famille ne se lasse point de 

l'attendre. 

Veut-on savoir quels sont les grands criminels de notre 

temps? Ce sont les hommes qui , par la puissance du 

pouvoir public ou de l'enseignement ou de la parole ou 

de la presse, empêchent ou du moins retardent ce retour 

salutaire. Ils sont plus réellement scélérats que les assas­

sins et les empoisonneurs qu'on guillotine. 

XXXIX. 

De la THÈSE et de l'HYPOTHÈSE, en fait de liberté. 

On a fait fort à propos la distinction de la thèse et de 

Y hypothèse pouréclaircir la discussion sur la liberté. Mais 

les hommes de parti-pris en ont immédiatement abusé; 

ne pouvant, n'osant nier les vérités dogmatiques conte-



390 LA LIBERTÉ. 

nues dans la thèse , ils se sont rejetés tout entiers dans 

l 'hypothèse, sous prétexte d'être des esprits pra t iques; 

et, dans les bras de l'hypothèse, ils ont , sans s'en aper­

cevoir peut-être, complètement étouffé la thèse. Pour 

eux , l'hypothèse est devenue Y antithèse. 

Dès lors ils sont sortis de la véri té , et ils se sont sépa­

rés de la conduite du Saint Siège, qui unit toujours, sans 

jamais les confondre, la thèse et l'hypothèse, les principes 

et l'application des principes. Les catholiques romains, 

c'est-à-dire les enfants dociles de l 'Église, suivent, en 

cela comme en tout, les directions données par le Vi­

caire de JÉSUS-CHRIST, par le Pasteur et le Docteur de tous 

les fidèles. 

Il ne sera pas inutile de résumer ici brièvement et la 

thèse et l 'hypothèse, en ce qui concerne la liberté. 

1 . Ce qu'on appelle la thèse sur la liberté, c'est l 'expo­

sition dogmatique des principes qui régissent cette matière. 

La thèse suppose l'homme et la société dans leur état 

normal, tels qu'ils devraient ê t re , tels que DIEU veut 

qu'ils soient; elle suppose par conséquent une société 

toute chrétienne, un pouvoir séculier chrétien, la subor­

dination du temporel au spirituel. C'est un idéal; c'est 

la loi ; ne Touillions pas. 

La thèse, c'est la liberté considérée en elle-même, dans 

son essence intime et abstraction faite des circonstances 

accidentelles qui peuvent se présenter dans certains cas 

donnés; c'est la liberté envisagée dans ses rapports abso­

lus avec les lois du Créateur, avec la faculté du libre ar -



LA LIBERTÉ. 391 

bitre, avec la nature humaine, à qui cette faculté appar­

tient, avec la société civile, dans laquelle la liberté 

s'exerce, avec l 'autorité, qui peut et qui doit la diriger. 

A c e point de vue , il est évident que l 'homme n'a le 

droit de faire usage de sa liberté que pour s'attacher au 

bien et au vrai : si, dans l'état d'épreuve, il a en lui la fa­

culté d'adhérer à l 'erreur et au ma l , ce n'est que par 

une imperfection inhérente à sa nature. La loi qui vou­

drait garantir à l 'homme d'une façon absolue, et sans 

nécessités extérieures, l'exercice de son imperfection, 

serait souverainement irrationnelle, et , pa r t an t , ne se­

rait pas une loi. Qu'on le remarque bien , il ne s'agit pas 

ici de l'usage ou plutôt de l'abus que l'individu peut faire 

de sa liberté, de sa liberté intérieure; il s'agit de la li­

berté extérieure, de la protection que le pouvoir socia 

devrait accorder, en pleine connaissance de cause, à 

chacun de ses sujets, afin de leur garantir la libre perpé­

tration de Y abus de leur liberté. 

Et qu'on ne pense pas que ce principe ouvre la porte 

aux caprices delà tyrannie : l'Église n'est-elle pas là pour 

définir le vrai et le bien? et la première règle do l 'exer­

cice du pouvoir chrétien n'est-elle pas d'écouter l'Église 

et d'agir sous sa haute direction? Or, comme l'Église ne 

peut faillir, le pouvoir qui l'écoute ne peut devenir op­

presseur. Pour qu'une société soit dans l'état normal, il 

faut qu'elle réalise pleinement cette grande parole de saint 

Paul : le pouvoir souverain, quelle que soit sa ferme, est 

le ministre de DIEU pour le bien. Le pouvoir accomplit donc 

parfaitement son devoir en ordonnant la chose publique 



392 LA LIBERTÉ. 

et extérieure de manière non-seulement à ne pas nuire 

au bien des âmes, mais à le favoriser, à le servir. La vie 

présente devient ainsi de fait ce que DIEU a voulu qu'elle 

fût : une préparation et un acheminement à la vie future. 

Voilà la thèse , la doctrine universelle, conforme à la 

nature intrinsèque des choses, et par conséquent aussi à 

Tordre établi par le Créateur. Appelez cet état de choses, 

si vous voulez, état parfait, normal, idéal, impossible 

à mettre pleinement en pratique : il n'en fut pas moins 

Tâme, la vie et nous ajouterons le légitime orgueil de la 

société chrétienne. Il fut la base de cette civilisation vraie, 

magnifique, dont notre ingratitude méconnaît aujourd'hui 

les bienfaits, et dont elle répudie inconsidérément l 'hé­

ritage. Mais, ce régime fùt-il même mort, comme on n'a 

pas hésité à le dire avec une satisfaction peu réfléchie; 

dîit-on renoncer à l'espérance de le voir ressusciter un 

jour, cela n'empêcherait pas qu'il soit l'état vrai et propre 

de l'homme social, de la société humaine telle que DIEU 

Ta constituée, telle qu'il l'a reconstituée en JÉSUS-CHRIST. 

Il y a plus : lors même que l'homme , après avoir re­

poussé ce régime parfait, serait arrivé jusqu'à en perdre 

l'idée, comme il paraît que c'est déjà le cas chez certaines 

personnes, alors encore la vérité ne cesserait pas pour 

cela d'être ce qu'elle est. Les enseignements de l'Église 

resteraient invariablement les mêmes, et elle continue­

rait d'enseigner ce qu'elle enseigne depuis dix-huit siè­

cles. Elle dira toujours : la liberté du mal et de Terreur 

ne peut être que la honte et le malheur des nations chré­

tiennes. 



LA LIBERTÉ. 303 

H . L'hypothèse est l'application des principes de la 

thèse-, dans.la mesure oit le permettent les circonstances. 

On passe de la thèse à Y hypothèse chaque fois qu'on ne 

considère plus les choses en elles-mêmes, et telles que , 

dans le plan divin, elles doivent être, mais dans l'étal où 

elles se produisent dans certains pays à la suite de circons­

tances parfois fortuites , souvent coupables, et toujours 

à déplorer. Alors, il arrive très-souvent que, dans tel cas 

donné, le principe universel, tout en restant vrai en soi, 

ne peut recevoir qu'une application partielle et très-im­

parfaite; dans tel autre cas, il n'en peut recevoir aucune. 

Lorsque les peuples sont véritablement et universelle­

ment chrétiens, il ne peut y avoir pour eux de liberté 

extérieure et légale que pour le bien et pour le vrai. La 

faculté d'adhérer au mal et à Terreur est en effet un dé­

faut et une imperfection; e t , loin de devoir être proté­

gée, cette faculté doit être refrénée par la loi, si Ton veut 

que la loi mérite ce nom. Mais si Ton suppose un peuple 

arrivé au point qu'une partie considérable de ses mem­

bres et ses gouvernants eux-mêmes n'ont plus une con­

naissance certaine du vrai et du bien, en religion, en po­

lit ique, en éducation, etc. ; si Ton suppose (et ceci serait 

pire) que dans cette nation le sens moral soit descendu 

si bas que Ton y professe le mêmes respect pour le mal 

et pour le bien, pour Terreur et pour la vérité ; dans cette 

hypothèse, il est indubitable que la disposition à protéger 

seulement ce qu'on prend pour le bien deviendrait une 

tyrannie intolérable. Un tel gouvernement n'accorderait 

de fait d'autre liberté que celle d'obtempérer à ses capri-



394 LÀ LIBERTÉ. 

ces. Placés dans des conditions aussi tristes, les catholiques 

considéreraient assurément comme un avantage insigne 

l'établissement d'une liberté égale pour tous, sans distinc­

tion de bien ou de mal, de vrai ou de faux, et sans autre 

correctif que le respect des droits naturels de chacun 

dans les choses extérieures. 

Et pourquoi n'en serait-il pas ainsi? En présence du 

danger de voir la liberté du culte public accordée aux 

seuls hérétiques et aux seuls juifs; en présence du dan­

ger de voir la presse devenir le monopole des seuls blas­

phémateurs, les catholiques doivent être heureux de voir 

leurs églises mises en parallèle avec les synagogues et avec 

les temples protestants, etde pouvoir publier Y Imitation de 

Jésus-Christ avec la même liberté dontjouit M. Renan pour 

outrager le christianisme dans ce tissu d'absurdités sa­

crilèges intitulé la Vie de Jésus. La liberté pour tous de­

vient alors pour les catholiques un bien contingent, mais 

légitime. Et l'Église elle-même, tout en repoussant et en 

condamnant la source de ce désordre, et sans reconnaître 

au mal et à Terreur un droit à la liberté qu'ils ne pourront 

jamais avoir, TÉglise consent à ce qu'on en tolère l 'exer­

cice et la manifestation. Elle considère celte tolérance 

comme un moindre mat, ou, si l'on veut, comme un bien 

purement relatif. 

Parmi les chrétiens qui s'appellent libéraux, il y en a 

beaucoup qui , oubliant ou ignorant la distinction qui 

existe entre un principe et son application, rejettent 

avec une espèce de dédain la doctrine de la thèse. 



LA LIBERTÉ. 39o 

Ils ne voient pas qu'ils repoussent expressément ce que 

le Saint-Siège a tant de fois défini et enseigné. Sans vou­

loir s'occuper de la question de principe, qui forme le 

point capital du débat , ils se contentent de glorifier 

comme excellent, absolument parlant, ce qui peut à peine 

être considéré comme un bien relatif. Considérer ainsi 

comme point culminant de la perfection un état de choses 

qui n'a pu devenir nécessaire et partant tolérable, que 

par suite de circonstances douloureuses et de volontés 

coupables, c'est s'exposer à juger injustement des actes 

et des personnes auxquels, en véritables catholiques, ils 

devraient, nous ne dirons pas indulgence, mais justice et 

respect. 

Non, nous ne nous lasserons pas de le répéter : la liberté 

pour le mal comme pour le bien, nécessitée par la situa­

tion anormale d'un pays dans lequel, socialement parlant, 

l'on ne distingue plus Terreur de la vérité, cette liberté 

peut bien être acceptée comme un moindre mal ; mais ja­

mais un esprit raisonnable ne pourra désirer ce régime ni 

le considérer comme celui qui répond le plus dignement 

aux destinées temporelles et éternelles de la société chré­

tienne. 

Ajoutons q u e , sous le régime d'une pareille liberté, le 

mal tend toujours à l'emporter sur le bien, qu'il y réussit 

souvent à la longue, et qu'il parvient d'autant mieux à ses 

fins que la force matérielle ne suffit jamais à le contenir. 

Dans les pays organisés selon les principes des libertés 

modernes, il n'est pas rare de voir la liberté de la presse 

servir parfaitement à la diffusion du blasphème, alors que 



390 LA. LIBERTÉ. 

les Lettres pastorales des Évèques ne peuvent franchir le 

seuil des églises ; — la liberté des cultes protéger souvent 

les rites soi-disant chrétiens des sectes hérétiques, alors 

qu'en son nom on pose des entraves aux prescriptions du 

seul culte catholique; — la liberté d'association ne pas 

suffire à assurer l'existence paisible des couvents, mais 

suffire pleinement à rendre inviolables les Loges maçon­

niques et les autres sociétés secrètes. 

Et comment pourrait-il en être autrement? C'est bien 

vite dit : « Liberté, égale pour le bien comme pour le 

mal; » mais on devrait pourtant ne pas oublier que le 

mal a pour lui la phalange terrible des passions ardentes 

et déchaînées ; qu'il se sert en toutes choses de moyens 

iniques; et que , furieux de ne posséder aucun droit 

véritable, il se laisse facilement aller au soupçon, à l 'en­

vie et à la violence. Le bien, au contraire, est presque 

toujours porté à se croire suffisamment protégé par son 

droit; il n'a recours qu'à des moyens de défense d'une 

rigoureuse justice, et il ajoute rarement le secours des 

passions à l'appui qu'il trouve dans la froide raison; par 

sa fécondité même, il excite des haines et alimente des 

rancunes dans les âmes de ses adversaires. 

Habitués que nous sommes en France, en Belgique, en 

Amérique, e t c . , à ce lamentable état de choses qu'on 

appelle l'hypothèse , nous ne sentons plus, comme nous 

le devrions, tout ce qu'il contient de décadence, surtout 

au point de vue de l'Église. Nés au milieu de ces ruines, 

vivant au milieu d'elles, ne connaissant qu'elles, nous 

perdons de plus en plus le sens de l'Église et même lé 



LA LIBERTÉ. 397 

sens de la véritable société. Nous nous accommodons de 

notre misère, et nous en arrivons jusqu'à ne plus la re­

gretter, jusqu'à la trouver commode, bonne et légitime. 

Nous devrions ouvrir les yeux devant les hontes et les 

forfaits que l'application des mêmes soi-disant libertés 

enfante de nos jours, en Italie, en Espagne, en Portu­

gal, en Autriche. Quel est le chrétien qui pourrait ne pas 

déplorer la condition misérable où l'Église est réduite en 

ces pays depuis que les libertés modernes y sont intro­

duites? 

Résumons-nous : en tant qu'hypothèse, c'est-à-dire 

comme arrangements transitoires, conformes aux cir­

constances particulières de tel-ou tel peuple, les libertés 

modernes peuvent être acceptées, et les enfants de. l'Église 

peuvent les défendre et s'en servir le mieux possible dans 

l'intérêt de la Religion et de la justice. 

Gomme thèse, c'est-à-dire comme question de doctrine, 

en France comme à Rome, au dix-neuvième siècle comme 

dans tous les siècles, les théories connues sous le nom de 

libertés modernes sont des erreurs, des erreurs absolu­

ment condamnables; un catholique ne peut les soutenir 

en conscience. Elles ont été condamnées maintes fois par 

les Souverains-Pontifes, et notamment par Pie VI, Pie VII, 

Grégoire XVI et Pie I X 1 . 
En pratiquant l 'hypothèse, tenons ferme à la thèse; 

1 Nous empruntons en grande partie ce que nous "venons de dire 
sur la thèse et l'hypothèse au travail si remarquable que la Giviltà 
cattolica a public en 1863. Cbacun sait l'importance de cette Revue, 



398 LA LIBERTÉ. 

ne la perdons jamais de vue : c'est la boussole qui nous 

guidera et nous empêchera de nous perdre au milieu des 

bouleversements de la tempête. 

XL 

La thèse et l'hypothèse, en fait de l iberté rel igieuse. 

Voici, en deux mots, la thèse catholique, seule vra ie , 

touchant la liberté religieuse. 

La sainte Église catholique, apostolique, romaine, par 

cela seul qu'elle possède et professe la vraie religion, a 

seule droit à la liberté religieuse. Les fausses religions 

n'ont le droit ni d'exister ni de se propager. Les Pasteurs 

de l'Église ont un droit absolu et illimité à la liberté de 

leur ministère; tout pr ince, toute société, tout individu 

qui attente, d'une manière ou d'une au t re , à la liberté 

pastorale et apostolique du Pape , des Évèques et des 

autres ministres légitimes de l'Église, attente à l 'honneur 

même et au règne du Christ. 

En effet, les Souverains ce ont reçu le pouvoir, non-

seulement pour gouverner les choses de ce monde, mais 

encore et surtout pour protéger l 'Égl ise 1 , » dit le Pape 

au point de vue spécial des doctrines; elle est rédigée sous les yeu\ 
du Saint-PcrCj et nous arrive avec un caractère d'autorité tout ex­
ceptionnel. 

1 Regiam potestatem viris prineipibus non solum ad mundi regimen, 
sed maxime ad Ecclcsiee praesidium esse collatam. (Encyclique du 
Pape Pic IX, lors de sa prise de possession, en 1845.} 



LA LIBERTÉ. 399 

Pie IX, après Grégoire XVI, après saint Léon le Grand, 

après toute la tradition catholique. Saint Thomas d'Aquin, 

résumant cette tradition, déclare « que la vie présente 

ayant pour fin dernière la céleste béati tude, il appartient 

au Souverain de faire en sorte que son peuple vive chré­

tiennement et parvienne ainsi à cette béatitude du ciel. 

Il doit donc prescrire ce qui peut conduire son peuple à 

la béatitude céleste, et interdire, dans la mesure du pos­

sible, tout ce qui serait capable d'en détourner 1 . » 

Bossuet, témoin peu suspect en pareille matière, ex­

posait la même doctrine au grand Dauphin, fils de 

LouisXIV. « La gloire de vos ancêtres, lui disait-il, est 

non-seulement de n'a voir jamais abandonné l'Église, mais 

cle Tavoir toujours soutenue, .et d'avoir mérité par là 

d'être appelés ses fils aînés, qui est sans doute le plus 

glorieux de tous les titres. . . Imitez, Monseigneur, un si 

bel exemple, et laissez-le à vos descendants. Recomman­

dez-leur l'Église plus encore que ce grand empire que vos 

ancêtres gouvernent depuis tant cle siècles. Que votre 

auguste maison, la première en dignité qui soit au monde, 

soit la première à défendre les droits de DIEU et étendre 

par tout l'univers le règne de JÉSUS-CHRIST, qui la fait ré ­

gner avec tant de g lo i re 2 . » Ainsi, bien que l'objet pro-

1 Quia igiturvitœ, qua in praesenti bene vivimus, finis est beatitudo 
cœlestis, ad régis ofRcimn perline! ea ralionc vitam multitudinis 
bonam procurare, secundum quod congruitad cœlestem bealiludinem 
consequendam, ut scilicet ea praecipiat, quae ad cœlestem beatitudi-
ncm ducunt; et eorum contraria secundum quod fucrit possibile, in-
terdicat. {De Regimine principimi, lib. I,-cap xv.) 

2 Discours sur l'histoire universelle. 



400 LA LIBERTÉ. 

pre et direct du pouvoir civil soit le bonheur temporel 

de la nation, le service de l'Église et le zèle du règne de 

JÉSUS-CUUIST doivent être 'principalement et souveraine­

ment le but des efforts de toutes les autorités temporelles. 

Saint François de Sales dit qu'il y va de leur salut 

éternel. 

Ajoutons que le Pape seul est le Juge suprême de ce 

qu'il est licite et opportun de faire ici-bas pour la gloire 

de DIEU et pour le salut des âmes. Aucune entrave ne 

doit être apportée à l'exercice du ministère catholique, 

ni par le pouvoir civil, ni par le pouvoir domestique. 

La liberté des cultes, la liberté de conscience, comme on 

dit aujourd'hui, ne sont pas des libertés véritables, mais 

de détestables licences, condamnées par l'Église, par le 

bon sens et par l'expérience. Le pouvoir civil, aussi bien 

que le pouvoir domestique, ne doit tolérer la profession 

extérieure de l'hérésie que dans la mesure stricte où il ne 

peut l'empêcher. II est obligé en conscience de provenir 

ou d'extirper les scandales religieux autant qu'il le peut 

et autant que l'Église lui dit de le faire. 

Telle est la thèse de la liberté religieuse pour l'Église 

enseignante. 

Pour l'Église enseignée, c'est-à-dire pour tous les 

fidèles, la thèse, l'idéal de la liberté, consiste dans la fa­

culté entière de connaître et de servir Notre-Seigneur 

JÉSUS-CHRIST , de la manière que l'enseigne l'Église; c'est-

à-dire dans le libre accès des sacrements, des prédica­

tions saintes, et des autres sources du salut et de la sanc­

tification chrétienne. Quand un chrétien peut ainsi servir 



LA LIBERTÉ- 401 

le bon D I E U tout à son aise, sans aucune entrave, il jouit 

de la liberté.religieuse. 

L'hypothèse, c'est l 'état, plus ou moins déplorable et 

navrant, dans lequel le malheur des temps, la folie et la 

malice des hommes, les révolutions successives ont placé 

le Pape1, le clergé et les catholiques, dans tel ou tel pays, 

en tel ou tel siècle. Chez nous, par exemple, l 'hypothèse, 

fait brutal qu'il faut subir et qu'il faut déplorer, c'est 

l'état où est réduite l'Église depuis ces derniers siècles, 

par suite des fureurs calvinistes, des guerres de religion 

et de la tolérance civile de l'hérésie, devenue nécessaire 

(peut-être) pour éviter de plus grands maux; par suite 

du demi-schisme gallican et césarien de Louis XIV, avec 

la conséquence de ces servitudes ecclésiastiques qu'on a 

osé appeler les libertés de l'Église gallicane; par suite 

surtout du bouleversement religieux et social de la grande 

révolution, lequel a fait regarder comme un bonheur le 

Concordat de 1 8 0 1 . Au lieu de diriger le mouvement 

politique et social de la France chrétienne, d'en vivifier 

les institutions, d'en éclairer et d'en sanctifier les lois, 

l'Église de J É S U S - C H R I S T se voit réduite chez nous à une 

demi-servitude, aussi désastreuse pour le pays que déso­

lante pour nos cœurs. Officiellement, elle est placée sur 

le même pied que les sectes hérétiques, que le judaïsme 

déicide et l'ignoble mahométisme : cruelle déchéance 

pour la grande reine. Officieusement, c'est encore pis : 

tout ce qui est contre elle jouit, sinon partout et toujours, 

du moins trop souvent et trop généralement, d'une bien-
v. 26 



402 LA* LIBERTÉ. 

veillance, d'une protection, d'une sympathie qui lui est 

refusée. On semble à tout propos se défier d'elle, et.re­

douter son influence plus que celle des sociétés secrètes 

les plus perverses. 

On comprime tant qu'on peut sa liberté d'action ; on 

veut la faire dépendre, en gros et en détail, du Gouver­

nement et des Ministres, et des Préfets et des Procureurs; 

on prétend lui imposer des lois et des institutions qu'elle 

réprouve, telles que le soi-disant mariage civil, les arti­

cles organiques, l'abolition des immunités ecclésiastiques, 

l'inhabilité à posséder, quelquefois même l'enseignement 

de doctrines erronées (des quatre articles de 1682, par 

exemple), etc. On voudrait faire passer ses Évêques et ses 

prêtres pour des fonctionnaires publics; et Ton ose appe­

ler salaire, l'indemnité misérable qu'on lui paye parce 

qu'on la lui doit; on prétend que ses temples ne sont pas 

à elle, mais à l 'État; on la laisse bafouer, insulter de 

toute manière et par la presse périodique, et dans les 

livres, et dans les chaires publiques. En un mot, l'État la 

traite en inférieure et en personne dangereuse, au lieu de 

la traiter avec le respect, la confiance et l'amour dus à 

une mère et à une mère divinement souveraine. — Telle 

est l'hypothèse. 

Dans cet état de choses, que devons-nous faire? Si 

nous sommes revêtus de l 'autorité, nous deyons, avec 

prudence sans doute, mais aussi avec énergie et persévé­

rance, nous efforcer de ramener peu à peu l'esprit public, 

les lois, les institutions, les personnes aux vrais princi-



LÀ LIBERTE. 403 

pes catholiques; user du pouvoir et de l'influence qu' i l 

nous donne, pour faire tr iompher nos idées, pour faire 

de bons choix, pour favoriser l'Église, les Évoques, les 

Ordres rel igieux, l 'enseignement chré t ien , la bonne 

presse, etc., dans la mesure du possible. Dans les na­

tions qui ont été longtemps chrétiennes, il reste toujours 

plus de foi qu'on ne pense; et le plus souvent il suffit de 

bien peu de chose pour réveiller cette foi, pour rallumer 

un feu plus couvert qu'éteint. Notre France en est un 

exemple frappant : on a beau faire dep uis cent ans ; elle 

demeure chrétienne, catholique dans l 'âme. 

Si nous ne sommes que de simples soldats dans la 

grande armée de la nation, il faudra nous en tirer 

comme nous pourrons : tolérer avec patience et douleur 

le mal que nous ne pouvons empêcher; profiter le mieux 

possible de toutes les bribes de liberté que la Révolution 

n'a pu encore nous enlever; professer bien haut et bien 

ferme les vrais principes et les pures doctrines, dont le 

retour serait le salut du gouvernement et de la nat ion; 

faire tout ce que nous pouvons, suivant les circonstances, 

pour développer autour de nous le règne de JÉSUS-CHRIST ; 

rentrer par une porte quand on nous chasse par une 

aut re ; tirer le meilleur parti possible et des hommes et 

des choses. 

Notre ligne de conduite variera suivant les circons­

tances : elle sera tout autre sous un pouvoir généreux et 

loyal, que sous un pouvoir impie, ouvertement hostile.. 

Sous une constitution libérale, elle sera presque l'op­

posé de ce qu'elle doit être sous une constitution césa-



404 LA LIBERTÉ. 

rienne. Le but sera toujours le même; seuls les moyens 

de l'atteindre pourront varier. Mais toujours notre ligne 

de conduite devra s'inspirer des directions données par le 

Saint-Siège et par les Évoques. 

Ne l'oublions pas : au milieu de ce chaos de l 'hypo­

thèse, il faut tenir d'autant plus aux principes de la thèse, 

qu'ils sont plus ignorés ou méconnus. Nous pouvons, 

nous devons réclamer la liberté de l'Église, parce que 

c'est la seule liberté religieuse véritable et légitime; nous 

ne pouvons pas, nous ne devons pas la demander pour 

l'hérésie, qui n'y a point droit, mais nous pouvons et 

même nous devons tolérer cette fausse liberté des cultes, 

dans la mesure où cela est nécessaire pour l'ordre pu­

blic. En cela comme en tout, on tolère le mal que l'on ne 

peut empêcher; et on aime et on désire le bien qu'on 

ne peut réaliser. Rien n'est plus raisonnable, plus pru­

dent que la conduite de l'Église, malgré l'immutabilité 

de ses principes. 

XLF 

La t h è s e e t l 'hypothèse , 
e n fai t de l i b e r t é s c i v i l e s e t p o l i t i q u e s . 

Par libertés civiles et politiques, il faut entendre les 

institutions qui donnent à tous les citoyens d'une nation 

la part légitime qui leur revient dans la direction des af­

faires publiques et dans le gouvernement de leur pays. 

Ce sont les institutions qui facilitent à une nation Гас-" 



LA LIBERTÉ. 405 

complissempnt de ses véritables destinées, soit à l'inté­

rieur, soit, à l'extérieur ; ce sont, d'une part, les facilités 

données à tous les dépositaires du pouvoir, depuis le Sou­

verain jusqu'au plus modeste fonctionnaire, de remplir 

leur mission dans l'intérêt du bien général; et, 'd'autre 

part, les facilités dont jouissent tous les citoyens pour exer­

cer leurs droits légitimes et remplir les devoirs de leurs 

conditions respectives. Ces droits et ces devoirs varient à 

l'infini ; ils regardent la vie publique ou la vie privée. L'É­

glise, gardienne et interprète infaillible du droit naturel, 

est chargée par Notre-Seigneur d'éclairer sur toutcela les 

gouvernants et les gouvernés, au point de vue du respect 

de la vérité et de la justice, c'est-à-dire du règne de D I E U 

sur la terre. C'est à elle, c'est à son Chef qu'il appartient 

en dernier ressort de régler la direction du mouvement 

social, parce que c'est elle qui en proclame les principes 

véritables, à la fois naturels et surnaturels, et qui em­

pêche ainsi la société de sortir des voies de J É S U S - C H R I S T 

I I n'est pas moins défendu en conscience d'attenter, 

par la tyrannie ou l'arbitraire, aux libertés civiles et po­

litiques d'une nation, que d'attenter à sa liberté reli­

gieuse. De part et d 'autre, c'est violer la loi de D I E U . 

Tel est l 'idéal, l'idéal chrétien, de notre l iberté, en 

tant que citoyens. 

L'hypothèse est bien loin de la thèse, surtout depuis 

89 : la centralisation, unie à l'autocratie plus, ou moins 

militaire de l'État, absorbe de plus en plus, efface, r é ­

duit en poussière ce bel ensemble de libertés publiques 

que le christianisme avait suscitées en Europe. Dans les 



400 LA LIBERTÉ. 

•temps de foi, l'unité monarchique de l'État dominait, 

sans y toucher, ces mille et une institutions bienfaisantes, 

qu'on appelait libertés ou franchises municipales, libertés 

provinciales, etc. ; clic unissait, sans les absorber, les li­

bertés politiques des différents ordres qui constituaient la 

nation : clergé, noblesse, magistrature, tiers état ou com­

munes. Une admirable pondération régnait entre ces dif­

férentes forces vives, dont le roi était le chef, mais non 

pas le maître; il y avait uni té , il n 'y avait pas centrali­

sation. Chaque partie, chaque citoyen avait sa vie pro­

pre, occupait sa place, jouait son rôle dans la vie du 

corps entier; le sol était vraiment la patr ie; il y avait 

des traditions, de la vraie vie, de la joie, du bonheur 

pour tous et pour chacun. 

La brutalité révolutionnaire a passé sur tout cela; elle 

a tout brisé; à la place de ces libertés vraies, elle a créé 

des libertés factices et mensongères, qui s'accordent par­

faitement avec tous les despolismes, qui ne donnent au­

cune force réelle aux communes ni aux cités, et qui, 

en somme, importent fort peu aux vrais intérêts et au 

bonheur de ceux qui les exercent. 

La Révolution a transporté dans le chef seul la puis­

sance d'initiative qui résidait et qui devait résider dans 

tous les organes, dans tous les membres ; à la place d'un 

corps vivant, sain et bien proportionné, elle a mis une 

tête énorme sur un corps amoindri et sans vigueur'; elle a 

fait chaque nation une grande machine dont tous les roua­

ges ne se meuvent que par l'impulsion de la grande roue. 

Il faut entrer dans l'engrenage, c'est-à-dire dans une dé-



LA LIBERTÉ, 40? 

pendance qui ressemble fort à de l'esclavage, ou bien 

se résoudre à n'être plus rien dans Tordre civil et politique. 

Et, sauf des nuances, cela est vrai de tous les gouver­

nements que nous a donnés la Révolution. Monarchie 

militaire, monarchie constitutionnelle, démocratie royale 

et parlementaire, démocratie républicaine, césarisme li­

béral; tous nos gouvernements modernes, sortis de la vé­

ritable voie, sont des centralisations bureaucrat iques, 

qui absorbent tout, qui remplacent tout, et qui de plus 

en plus font tout marcher, comme une machine, par le 

télégraphe. 

Que faire? Là encore, il faut s'en tirer comme on peut ; 

¡1 faut que chacun profite des circonstances favorables 

pour proclamer bien haut et pour faire prévaloir les 

vrais principes méconnus; il faut du moins, par la parole, 

par la plume et par tous les autres moyens légitimes d'in­

fluence, préparer l'esprit public à des institutions meil­

leures, faire comprendre le danger du système révolution­

naire, faire apprécier les avantages du système chrétien. 

Là où Ton meurt par excès de fausses libertés, il vaut 

mieux, pour parer au danger actuel, se rejeter du côté de 

Tautorité, même non chrétienne; là où Ton meurt as­

phyxié, étouffé sous la pression du despotisme ou de la 

fausse autorité, il vaut mieux se replier sous le drapeau 

dangereux, mais moins dangereux encore, des fausses li­

bertés : entre deux maux, il faut choisir le moindre. Ce 

n'est pas là un remède radical, ce n'est qu'un palliatif; 

mais en attendant le remède, le palliatif a quelque 

prix. 



408 LA LIBERTÉ. 

Cette question est aussi complexe que difficile. La pre­

mière qualité d'un homme d'État, c'est, aujourd'hui plus 

que jamais, d'être franchement et profondément catho­

lique, afin de savoir avec certitude où est le mal et où 

est le remède. En attendant, l'influence individuelle doit 

suppléer, autant que faire se peut, au vice de l'organi­

sation sociale. 

Un chrétien peut parfaitement servir en conscience ces 

gouvernements si peu chrétiens dans leurs constitutions : 

il imite le Saint-Siège et les Évêques, qui traitent avec 

eux comme avec des pouvoirs de fait, approuvant ce 

qu'ils ont et ce qu'ils font de bon, demeurant étranger 

à ce qu'ils font de mal et à ce qu'ils ont de contraire à 

la loi divine. Consulte à deux reprises sur ce point déli­

cat, d'abord à l'occasion de la .charte constitutionnelle 

de Louis XVIII, puis à l'occasion du gouvernement de 

juillet, le Saint-Siège a répondu que les catholiques et 

même les Évêques pouvaient prêter serment de fidélité 

à ces constitutions bâtardes, « suivis quibuscumque juri-

busj » c'est-à-dire en réservant tous les droits religieux, 

civils, politiques, individuels, que ces chartes rationa­

listes pouvaient léser. 

Mais ici encore, qu'on ne l'oublie pas, tout en subis­

sant cet état de choses, gardons-nous de l'approuver sans 

réserve :ec serait contre la conscience. Gardons-nous sur­

tout de nous laisser prendre à ce que le pouvoir mili­

taire centralisé et bureaucratique a de gigantesque, de 

brillant et de puissant ; ce serait donner les mains aux 

œuvres delà Révolution; ce serait précipiter le retour to-



LA LIBERTÉ. 409 

XLII 

La thèse et l'hypothèse, 
relativement au mariage et à, la liberté de la famille. 

Le mariage est la base de la famille : la Révolution 

devait s'en emparer pour soustraire la famille à l'Église ; 

elle Ta fait, malgré les anathèmes du Siége-Apostolique. 

Elle Fa fait chez nous par le Code civil, où elle avait même 

osé reproduire le principe païen du divorce. Cette institu­

tion révolutionnaire du mariage civil a fait ou est entrain 

de faire le tour de l'Europe, à la suite du naturalisme et 

des mortels principes de 89. 

Voici la thèse du mariage, telle que l'a posée le Con­

cile de Trente, telle que l'enseigne la sainte Église. Le 

mariage est une institution divine et non humaine, c'est 

un contrat essentiellement sacré et religieux, où l 'homme 

et la femme s'unissent sous le regard de DIEU et avec sa 

bénédiction. Ce contrat oblige en conscience les deux 

tal de nos pauvres sociétés déchristianisées au césarisme 

païen et à la servitude universelle. Qu'une foi vive nous 

préserve de l'aveuglement quant aux principes, et de ra­

baissement quant aux caractères. Ce n 'es t . point là un 

sentiment de révolte, c'est de la fierté, c'est de la fierté 

chrétienne èt du vrai patriotisme, 

L'Église est la mère des vraies libertés publiques : 

seule, elle nous les avait données; seule, elle pourra nous 

les rendre. 



410 LA. LIBERTÉ. 

époux à la fidélité mutuelle jusqu'à la mort; il est de sa 

nature un et. indissoluble. 

. .Notre-Seigneur a fait de ce contrat sacré un sacre­

ment proprement dit, c'est-à-dire le signe extérieur de 

la grâce de l'union conjugale, grâce qui unit les époux 

dans l'Esprit-Saint, qui sanctifie leur union et qui leur 

apporte la force d'en remplir dignement et jusqu'au bout 

les lourdes charges. Le mariage des chrétiens ne peut se 

faire que par-devant l'Église, et il n'est valide et licite 

que lorsque les conditions prescrites par l'Église sont 

exactement remplies. Une fois conclu, le mariage est 

indissoluble; nulle puissance humaine n'a le pouvoir de 

le rompre; c'est comme l'hostie de l'autel qui, une fois 

consacrée, ne peut être déconsacrée par qui que ce soit. 

« Les causes matrimoniales sont du ressort exclusif 

de l'Église, » dit le Concile de Trente, qui prononce Ta-

nathème contre quiconque oserait avancer le contraire. 

Seule, TÉglisealc pouvoir et le droit de poser des empêche­

ments dirimants, c'est-à-dire qui invalident le mariage. 

'Avec son audace et sa force brutale, l'esprit révolu­

tionnaire a inventé et imposé aux peuples chrétiens ce 

qu'on appelle aujourd'hui ce le mariage civil ». A l'Ér 

glise, il a substitué l'État, comme témoin du mariage, 

comme témoin responsable, comme juge suprême et uni-

que des causes matrimoniales. À la place du prêtre, c'est 

M. le maire qui unit soi-disant les époux,par la vertu sans 

doute qui sort de son écharpe; et après la déclaration du-

dit maire, la loi, l'État vous regarde comme bien et 

dûment mariés, comme indissolublement mariés, et elle 



LA LIBERTÉ. 411 

donne au soi-disant époux le droit absolu d'obliger sa soi-

disant épouse à cohabiter avec lui. Le mariage civil, tout 

civil qu'il est, n'est autre chose que le concubinage légal, 

comme l'a dit courageusement un de nos Evêques. Les 

enfants qui en naissent, bâtards devant DIEU , sont légi­

times devant l 'État; tandis que ceux qui naîtraient du 

mariage véritable, du seul mariage légitime, contracté 

devant la sainte Église, seraient réputés bâtards par l'in­

solente loi de l 'État, et ce mariage lui-même comme nul 

et concubinaire. 

Si l'on prend toute cette théorie du mariage civil pour 

une doctrine proprement dite, elle est hérétique au pre­

mier chef; et dès lors il y a obligation de conscience à la 

repousser et à plutôt mourir que de s'y soumettre. Si, au 

contraire, on la prend comme un ensemble de formalités 

civiles , exigées par l'État pour que le mariage puisse 

être légalement constaté et avoir ses effets civils, alors 

l'Église, fermant les yeux sur le mauvais vouloir qui a 

présidé à ces lois, permet à ses enfants de s'y confor­

mer ; elle va même jusqu'à leur défendre de s'y sous­

traire, tant est grand son amour de la paix et de la concor­

de! Mais, ne l'oublions pas, cette condescendance n'est 

possible qu'à la condition que nous venons de dire. 

Si, pour des raisons de haute sagesse qu'il n 'appar­

tient à personne de discuter, le Saint-Siège venait à in­

terdire ce qu'il a cru devoir tolérer jusqu'ici, il y aurait 

obligation de conscience de refuser absolument de se sou­

mettre à la loi, et le mariage civil constituerait un acte 

d'hérésie et d'apostasie, ni plus ni moins. 



4!2 LA LIBERTÉ. 

Un chrétien qui est maire ou adjoint ne peut marier les 

gens qu'avec cette restriction doctrinale; pas plus qu'un 

chrétien et une chrétienne ne peuvent comparaître devant 

lui pour contracter un mariage proprement dit. 

Il serait bien facile à un gouvernement chrétien de con­

cilier les intérêts de la société civile avec les enseigne-, 

ments formels de l'Église sur le mariage : il en était ainsi 

dans le royaume de Naples avant l'invasion piémontaise 

et garibaldienne. Il n'y avait qu 'un mariage, le mariage 

religieux, le mariage-sacrement; seulement ce mariage 

n'avait ses effets civils qu'à partir du moment où la dé­

claration officielle en était faite devant l'officier civil. Et 

en cela, l'Église était d'accord avec l 'État. 

Espérons que celte modification si importante et si 

peu gênante se fera tôt ou tard dans notre législation, et 

conciliera ainsi les intérêts.de la Religion et les intérêts 

de l'État. 

X L H Ï 

La thèse et l'hypothèse, 
en fait de liberté d'enseignement et d'éducation. 

L'enseignement et l'éducation sont deux idées distinc­

tes, mais tout à fait inséparables. On l'a dit bien souvent : 

« Ce sont les doctrines qui font les hommes ; » la pensée 

ne peut dévier sans que la volonté ne la suive ; et ce se­

rait une vraie chimère que de vouloir faire des chrétiens 

par l'éducation, en faisant des rationalistes ou des révo­

lutionnaires par l'enseignement. L'enseignement est la 



LA LIBERTÉ. 413 

formation de ('.esprit, et l'éducation est la formation du 

cœur. Ces deux formations doivent avant tout être chré­

tiennes et catholiques. 

Les trois pouvoirs de la société humaine doivent s'u­

nir pour cette grande œuvre de l'éducation et de l'en­

seignement de la jeunesse. Mais c^est au pouvoir domes­

tique , c'est au père et à la mère que ce devoir incombe 

en premier lieu ; ils rendront compte à DIEU et aux 

hommes de ce vivant travail , plus important mille fois 

que tous les travaux de ce monde. Faire un homme, for­

mer un chrétien et un citoyen : quelle œuvre ! 

Pour la bien accomplir, les ressources de l'ordre na­

turel ne suffisent pas : il y faut en outre et il y faut ab­

solument les lumières et les forces surnaturelles. Ce que 

fait le pouvoir civil et politique chrétien pour bien for­

mer et bien diriger Je peuple confié à sa garde, le pou­

voir domestique doit le faire, afin d'élever l'enfant comme 

DIEU veut qu'il soit élevé : il doit écouter l'Église ; il doit 

s'éclairer avec grand soin de tous ses enseignements, qui 

sont les enseignements de DIEU même; il doit les mettre 

en pratique le plus parfaitement possible, et ne rien souf­

frir ni dans l'enseignement ni dans l'éducation de l'enfant, 

qui ne soit en tous points conforme à la pure doctrine 

évangélique et catholique. Ce doit être là sa première rè­

gle, dans les directions qu'il lui donne, dans le choix des 

maîtres auxquels il le confie, dans les livres qu'il met 

entre ses mains. Notez ces trois points : ils sont fondamen­

taux; les directions personnelles, les maîtres, les livres. 

En sa qualité de ministre de DIEU et de l'Église, le prê-



414 Lk LIBERTÉ; 

tre doit avoir la haute direction de l'éducation et de l'en­

seignement de la jeunesse ; pour lui, c'est un droit in­

violable et un très-grave devoir que de surveiller les fa­

milles chrétiennes, les écoles, les maisons d'éducation, 

au point de vue dominant de la pureté de la foi et de la 

sainteté de la vie. 

Les Religieux et les Religieuses ont également un grand 

et noble rôle à jouer dans cette oeuvre de l'éducation chré­

tienne de la jeunesse. Ici, comme dans les autres œuvres 

de zèle et de charité, ils doivent être le rayonnement 

splendide du sacerdoce pastoral. Ici, comme toujours, le 

pastorat et l'apostolat doivent s'unir pour la gloire de J É ­

SUS-CHRIST , pour le salut et le bonheur des hommes. Le 

prêtre ne peut tout faire par lui-même; les Religieux , les 

Religieuses sont, auprès des enfants et des familles, le 

supplément de sa charité et de sa vigilance. Quelque chré­

tienne que soit une famille, les enfants n 'y peuvent trouver 

ce qu'ils rencontrent dans le Religieux, dans la Religieuse ; 

je veux dire ce parfum de sainteté et de perfection qui 

émane delà virginité chrétienne et des vœux de pauvreté, 

de chasteté et d'obéissance. Cet élément essentiellement 

surnaturel soutient le niveau de l'éducation, qui tend 

toujours à descendre d 'abord, puis à se corrompre. Le 

père et la mère , aidés, dirigés par l'Église dans l'impor­

tant travail de la formation de l'enfant, ont ainsi la certi­

tude de ne point s'égarer; et le DIEU de bonté qui les a-

choisis pour mettre au monde leur enfant continue à se 

servir d'eux pour faire atteindre à celui-ci sa fin dernière,-

c'est-à-dire pour en"faire un chrétien avant tout. 



LA LIBERTÉ. 418 

L'Etat, dont l'intérêt à la formation de bons citoyens 

est évident., doit avoir également sa part dans l'édu­

cation et renseignement de la jeunesse. Quand il 

est catholique, comme il doit l'être, son influence ne peut 

avoir rien que de salutaire. S'il a le malheur de ne pas 

l'être (ce qui a lieu presque partout aujourd'hui) , il de­

vient un véritable fléau, et il détruit tous les desseins pro­

videntiels de Notre-Seigneur sur la formation de la fa­

mille chrétienne. 

Le devoir de l'État est d'assister l 'Eglise, soit pécu­

niairement, soit de toute autre manière, dans le travail 

de l'éducation et de l'enseignement publics, et de donner 

aux pères de famille tous les moyens d'exercer leur droit 

et de remplir leur devoir. I l ' a parfaitement le droit de 

susciter et de fonder des écoles publiques, des chaires 

pour toutes sortes de facultés et de branches d'enseigne­

ments ; il peut confier renseignement à toutes sortes de 

personnes, aux laïques comme aux Religieux, comme 

aux ecclésiastiques; mais toujours à la condition que 

l'Église, seule dépositaire de la foi et des intérêts du 

Christ et des âmes, surveille l 'enseignement, empêche 

Terreur de s'y glisser sous prétexte de science ou 

de littérature ou d'histoire, et puisse trouver dans ses 

m aîtresdes auxiliaires pour la grande oeuvre dont DIEU 

Ta chargée. 

Telle est, dans toute son ampleur, la thèse de la liberté 

d'enseignement et d'éducation. Elle réserve tous les 

droits; elle les consacre. Elle n'exclut personne; elle ne 

repousse que la corruption de Terreur et du mal. C'est 



41G LA LIBERTÉ. 

ce qui avait lieu aux treizième, quatorzième et quinzième 

siècles dans la célèbre Université de Paris, magnifique 

institution de liberté catholique, de zèle pour les sciences 

et pour les lettres, où l'esprit humain se développait sans 

contrainte au beau soleil de la foi et de la raison. La li­

berté de renseignement, vigoureusement défendue par le 

Saint-Siège, n'avait d'autre limite que la vérité révélée. 

Chacune des Facultés qui composaient cette Université 

vraiment catholique, se gouvernait elle-même, élisait li­

brement ses chefs, et donnait à tous ses membres une 

part active dans la vie et le gouvernement du corps en­

tier. 

Nos sociétés prodigues sont bien loin de là. L'ensei­

gnement et l'éducation ont été accaparés, comme toutes 

les autres forces vitales de la société, par l'État et sa bu­

reaucratie. Sans l'Église, souvent contre l 'Église, l'État 

se substitue arbitrairement et au prêtre et au père de 

famille; sans missiori, sans doctrine, il enseigne nos en­

fants et il les élève suivant ses fantaisies, qui changent 

avec chaque Ministre. On a vu préposés à l'instruction 

publique d'une nation catholique, coriime est notre France, 

un rationaliste, un protestant, un panthéiste, un franc-

maçon, des ennemis du Saint-Siège, des sectaires anti­

chrétiens. Quelle anomalie ! quelle violation flagrante de 

la liberté des consciences! 

Nous en sommes réduits à nous trouver heureux quand 

des pouvoirs rationalistes permettent , tolèrent qu'à côté 

de leur enseignement corrompu et corrupteur, nos Évê-

ques, nos Religieux aient une petite place au soleil, pour 



LA LIBERTÉ. 417 

enseigner la. bonne doctrine et donner l'éducation 

chrétienne à nos enfants chrétiens. Nous sommes 

heureux quand nous jouissons véritablement de cette 

misérable égalité entre le mensonge et la vér i té , entre 

l'hérésie et la foi, que , dans le style moderne, on ap­

pelle liberté d'enseignement. Pour nous , c'est bien 

de la liberté, quoique ce ne soit pas la pleine et en­

tière liberté; pour les autres , pour les maîtres ra­

tionalistes, protestants, libres-penseurs, ce n'est que de 

la licence. Quand ils demandent la liberté d'enseigner ce 

qu'ils veulent, ils demandent , non la liberté d'enseigne­

ment , mais la licence d'enseignement. Us réclament et ils 

obtiennent, non le beau droit d'user, mais la désastreuse 

faculté d'abuser de l'enseignement. 

Dans notre pauvre France, c'est le cas de renseigne­

ment universitaire. Malgré d'honorables exceptions dans 

le personnel des professeurs, l'enseignement de l'Univer­

sité est un enseignement rationaliste, qui repousse systé­

matiquement, non-seulement la haute direction, mais 

même le contrôle de l'Église; un enseignement qui^ le 

plus souvent, est positivement hostile à la foi; qui, loin 

de former des chrétiens, déforme nos petits catholiques, 

les déchristianise, leur fait perdre la foi, pour en faire 

des libres-penseurs en religion, et des petits révolution­

naires en politique. 

Tout est profane dans cet enseignement : la littérature 

y est toute païenne, toute sensualistè ; l'histoire y est pro­

testante et toute défigurée de préjugés et de mensonges 

anticatholiques; la science y est matérialiste; la philoso-



418 LA LIBERTÉ. 

phie, à peine déiste ; le tout, condamnable et intimement 

hostile au règne de Notre-Seigneur JÉSUS-CHRIST. 

Et l'éducation que donne l'État non-chrétien ! quelles 

mœurs dans tous ces lycées, dans toutes ces casernes 

d'enfants qui osent s'appeler maisons d'éducation. Sur 

cent enfants, il n'y en a peut-être pas deux qui puis­

sent y conserver leur innocence jusqu'à la première com­

munion! Et dès l 'âge de treize ou quatorze ans, quel dé­

vergondage, quelles habitudes, quelles secrètes infamies! 

quelles conversations, et quels projets pour l'avenir! À 

quinze ans, à seize ans , combien en reste-t-il qui fassent 

leurs pâques, et-comment les font-ils ? Quelles sont leurs 

lectures? — U n vénérable prêtre qui avait été pendant 

huit ans aumônier d'un grand collège disait un jour, avec 

une émotion profonde : «. Oh! si Ton pouvait voir ce que 

j ' a i vu là , de mes yeux! si l'on pouvait entendre ce que 

j 'a i entendu! Pas un père de famille, pas une mère n'au­

rait le cœur d'exposer son enfant à une corruption pa­

reille! y> 

Et puis, quelle touchante intimité entre les enfants et les 

maîtres, surtout les maîtres qu'on appelle pions!Ce n'est 

pas même de l'indifférence; c'est de l'aversion et du mé­

pris. J ' y ai passé; j ' en sais quelque chose. .Renfermés, 

loin de leurs parents, sans affection, sans tendresse, li­

vrés à des maîtres gagés et qui ne les aiment pas, les pau­

vres enfants sont privés de tout ce qui doit les rendre bons 

et purs ; rien ne dilate le fond de leurs cœurs ; comme des 

captifs, ils rongent leur frein et s'habituent à prendre l'in­

dépendance pour la liberté. Ils deviennent moqueurs, re-



LA LIBERTE. 410 

belles, sans respect, sans pudeur, parce qu'ils sont sans 

religion. Dhc-neuf fois sur vingt, l'aumônier n'est là que 

l'étiquette du sac; et la Religion ne figure sur le prospec­

tus que pour satisfaire dans une mesure les préjugés des 

mères et des grand'mères. 

Faut-il s'étonner que nous demandions au moins la fa­

culté d'élever nos enfants autrement que cela? que nous 

demandions la liberté d'enseignement primaire, secon­

daire, supérieur, une vraie liberté, sans entraves univer­

sitaires ni césariennes (c'est tout un) ? 

Faut-il s'étonner que, consultée récemment sur la con­

duite à tenir vis-à-vis des parents qui mettent de gaieté 

de cœur leurs enfants dans ces casernes universitaires, 

Rome ait répondu à plusieurs Évoques que ces parents 

manquaient essentiellement à leur devoir, commettaient 

un péché grave et ne pouvaient être admis aux sacre­

ments s'ils ne s'engageaient à faire élever chrétiennement 

leurs enfants? L'impossibilité seule excuse un père et une 

mère d'exposer F âme de leur enfant à un pareil danger 

de corruption intellectuelle et morale. Les parents doi­

vent faire le possible et l'impossible, doivent sacrifier 

beaucoup de choses pour éviter une aussi grave responsa­

bilité. 

Ajoutons que c'est pour eux un devoir, un devoir de 

conscience, de ne pas se dessaisir, ou plutôt se débarras­

ser sur d'autres, du soin d'élever leurs enfants; quand 

cela leur est possible, c'est un devoir de ne pas se séparer 

d ' eux , comme on le fait trop facilement. Cela peut être 

commode, mais cela n'est pas chrétien. Pour l'éducation 



420 LA LIBERTÉ. 

du cœur, rien ne remplace le père , la mère , la famille, 

auprès d'un enfant, auprès d'un jeune homme ; à plus 

forte raison, auprès d'une jeune fille. Ces pures affections, 

ces bonnes joies, cette sollicitude religieuse, ces délica­

tesses de bonté, de fermeté, d 'amour, cette sainteté de 

l'exemple, rien ne les remplace. Qu'on fasse suivre aux 

enfants des cours publics -, qu'on les mette même en demi-

pension : très-bien ; surtout s'il s'agit de les confier à des 

Religieux, à des Religieuses; mais pas de casernement, 

pas de séparation, à moins d'impossibilité. 

Notre devoir à tous est de profiter des pauvres libertés 

étranglées que nous avons encore , pour préparer un 

noyau de générations chrétiennes, fortement trempées 

dans la foi, ardentes pour la cause de l'Église, intelligentes 

de la vraie liberté, afin que l'avenir, du moins, soit meil­

leur que le présent, et qu'un beau printemps succède à 

notre interminable hiver. 

Hélas! pauvres enfants ! pauvre jeunesse! que d'âmes 

perdues par la fausse liberté d'enseignement et d'éduca-

t'ion! La véritable liberté, la liberté chrétienne, celle que 

le bon DIEU veut et que présente son Église, est seule capa­

ble de ramener notre belle jeunesse dans les voies de la 

vérité et du salut, et dans Tordre religieux, et dans l'ordre 

domestique. L'avenir de l'Eglise et de la patr ie , l 'honneur 

et le bonheur sont là , et ne sont que là. 



LA LIBERTÉ. 42J 

XLIV 

La thèse et l 'hypothèse, pour la l iberté de la presse. 

La presse est une admirable invention, qui multiplie et 

rend mille fois plus fécondes la pensée et la parole. C'est 

la parole écrite. Comme la parole, la presse doit être en­

tièrement dévouée au service de la vérité. Avec la parole, 

nous pouvons mentir , t romper, blasphémer; mais, nous 

n'en avons pas le droit. Il en est de même de la presse : 

sa liberté consiste à pouvoir, sans entraves, servir la 

grande cause de la vérité ; de la vérité religieuse avant 

tout, parce que c'est la première et la plus importante; 

pu i s , de la vérité sociale, politique, scientifique, histo­

r ique, etc. Demander autre chose pour la presse, c'est 

demander la licence de la presse, et non plus sa liberté. 

Parcela seul qu'elle est-constituée de D I E U gardienne 

de l'enseignement et dispensatrice de la vérité souveraine, 

l'Église a le droit et le devoir de surveiller la presse dans 

toutes ses productions. En effet, en, traitant des questions 

de science, d'histoire, d 'ar t , d ' industrie, la presse peut 

aisément (on ne le voit que trop aujourd'hui) contredire 

et attaquer les vérités révélées. De là les sages lois du 

Saint-Siège, malheureusement foulées aux pieds comme 

toutes les autres, sur la nécessité de VImprimatur epis­

copal, pour toutes sortes de publications, et la défense 

de lire et de conserver les livres prohibés par l'autorité 

ecclésiastique. 

Le Pape Pie VI attribuait, non pas exclusivement, mais 



422 LA LIBERTÉ. 

principalement, au mépris des lois de l'Église sur la 

presse, la chute de notre vieille monarchie française, les 

triomphes désastreux de l'incrédulité et de la franc-ma-

çonnerie. 

Depuis lors nous avons fait bien du chemin. Débordée 

de tous côtés par le déluge d'encre qui couvre le monde 

entier de tant de millions de productions malsaines, hé­

rétiques, impies, l'Église ne peut plus que rappeler les 

principes, que protester et gémir. 

Faisons comme elle. Luttons le moins imparfaitement 

possible contre la mauvaise presse par de bons livres, de 

bons journaux catholiques. Sans nous décourager de 

l'insuffisance évidente des efforts individuels contre le 

vice de nos institutions sociales, opposons de bons jour­

naux aux mauvais, de bonnes et chrétiennes brochures 

populaires aux détestables pamphlets que publient jour­

nellement les ennemis de l'Église; défendons par la presse 

ce qu'on attaque par la presse; surtout, maintenons haut 

et ferme, au milieu de la mêlée, le drapeau des principes 

véritables; rangeons-nous tous autour de ce noble.éten­

dard que le Souverain-Pontife élève de sa main sacrée et 

qu'il montre à tous comme l'étendard du salut. 

La liberté de la presse, telle que l'entend le monde 

moderne, est une folie, deliramentum, comme disait le 

Pape Grégoire XVI. C'est une machine de guerre qui bat 

en brèche, à coups redoublés, toutes les institutions reli­

gieuses, politiques et sociales, à l 'ombre desquelles doit 

vivre l 'humanité. Elle n'est pas moins détestable que la 

fausse liberté d'enseignement et que toutes les autres li-



LÀ LIBERTÉ. V2:1 

cences que nous avons signalées. Sans le retour à l'État 

-chrétien, je ne crois pas qu'il y ait un remède radical, ni 

même un remède sérieux à opposer à la liberté de la presse, 

non pins qu'à toutes les autres libertés chancreuses qui 

défigurent, chaque jour davantage lè monde civilisé. 

XLV 

* ILa thèse et l 'hypothèse, en fait de liberté d'association. 

Encore une excellente force, détournée de son but par 

l'ignorance et l'impiété du monde moderne : l'association, 

devenue aussi dangereuse qu'elle était bienfaisante lors­

qu'elle demeurait dans la vérité! 

L'union fait la force.- L'Église, qu'est-ce, après tout, 

sinon la grande et universelle association de tous les 

•enfants de DIEU , pour le triomphe du Christ et de l'Évan­

gile? Dans cette grande association, il s'en est formé 

beaucoup d'autres, tendant à 4réaliser en particulier quel­

qu 'un des grands biens que l'Église réalise en générai. 

Toute association, soit religieuse, soit politique, soit 

au t re , est licite et bonne, du moment que , d'une par t , 

elle se propose un but louable, conforme aux lois de DIEU 

•et aux règles de l'Église, et que, d'autre part, sa consti­

tution ne renferme rien de contraire à la foi, à la morale 

et au bien public. C'est l'objet et la constitution d 'une 

-association qui en déterminent la valeur morale, le ca-

a^actère licite ou illicite. 

Par là on peut juger combien sacrée est la liberté de 



424 LA LIBERTÉ. 

toutes les réunions ou associations suscitées par l'Église : 

Conciles œcuméniques, Conciles nationaux et provinciaux, 

synodes diocésains, assemblées et réunions catholiques; 

Ordres religieux d'hommes et de femmes, contemplatifs, 

actifs, quels qu'ils soient, pourvu qu'ils soient approuvés 

parleSaint-Siège ou par l'Évoque diocésain ; sociétésd'œu-

vres, de zèle et de propagande ; associations de charité, 

pieuses congrégations, confréries de prières et de péni­

tence, soit générales, soit particulières. C'est par l'asso­

ciation sous toutes les formes que l'Église arrive à faire 

le plus de bien, et à lutter le plus efficacement contre 

toutes les ressources réunies de l'impiété et de l'hérésie. 

Il en est de même dans l'ordre purement naturel. Toute 

association, toute réunion q u i a pour objet un intérêt 

politique ou social légitime, qui en elle-même n'a rien 

d'opposé au but suprême de la société religieuse, civile et 

domestique, est par cela seul licite et louable. Telles sont 

les associations de secours mutuels; tels étaient les anciens 

compagnonnages, les corporations ouvrières, où les in­

térêts mutuels des maîtres, des ouvriers, des apprentis 

étaient protégés contre le caprice ou la violence. Telles 

sont encore les réunions politiques où les gens de bien 

s'organisent et s'entendent pour atteindre plus sûrement 

tel ou tel résultat légitime, pour s'opposer à tel ou tel 

abus. Les réunions de simple agrément sont également 

licites et au même titre. Celles-là seules sont et doivent 

être défendues, dont le but ou dont les moyens sont 

contraires à la loi de DIEU , à Tordre et au bien. 

Aucune puissance humaine n'a le droit d'empêcher 



LA LIBERTÉ. 4 25 

une association ou une réunion honnête, à moins qu'un 

intérêt public plus considérable ne vienne à la traverse. 

Mais il faut prendre garde d'abuser de ce principe vrai. 

Dans le doute, c'est à l'Église à résoudre le cas de cons­

cience. . 

Dans la société moderne, le principe sacré de la liberté 

d'association a été faussé, comme celui de la liberté d'en­

seignement, de la conscience, de la presse, etc. Privée 

du flambeau de la foi et de la direction tutélaire de l 'É­

glise, la société moderne ou la Révolution (c'est la même 

chose) a confondu la Vraie et la fausse liberté; elle a mêlé 

le poison avec le bon vin, la licence avec la liberté; et 

c'est ce mélange vénéneux qu'elle verse dans la coupe de 

nos pauvres générations, sous le nom de liberté d'asso­

ciation, de liberté des cultes, de liberté de la presse, de 

liberté moderne. 

D'après ce principe faux, les associations et réunions 

que l'État profane trouve dangereuses, lors même qu'au 

fond elles ne le seraient pas, se trouvent interdites et sup­

primées. Ainsi a été supprimée ou du moins disloquée 

chez nous, dans ces dernières années, l'admirable et ex ­

cellente Société de Saint-Vincent de Paul ; ainsi ont été 

longtemps interdits les Conciles provinciaux; ainsi ont 

été supprimés, en 1828 , les Petits-Séminaires, et la Com­

pagnie de J É S U S avec ses saintes œuvres d'éducation et 

d'apostolat; ainsi "encore les Ordres religieux sont privés, 

depuis bientôt cent ans , de l'existence légale et publique 

à laquelle ils ont droit ; et mille autres entraves, illégi­

times quoique légales, apportées par les gouvernements 



m LA LIBERTÉ. 

modernes à l'exercice normal du droit de réunion et 

d'association. 

En pendant de ces entraves antichrétiennes, le principe 

révolutionnaire tolère, autorise, encourage même quantité 

d'associations et de réunions pernicieuses, proscrites par 

l'Église : la franc-maçonxïerie, par exemple, avec ses 

redoutables et immenses ramifications; les associations 

et assemblées hérétiques ; les réunions démagogiques, où 

des hommes absurdes et pervertis traitent à leur façon 

les plus graves questions religieuses, sociales, politiques; 

les ligues des solidaires et des libres-penseurs -, les comi­

tés démocratiques ; les ligues internationales des travail­

leurs, les sociétés ouvrières de coopération et de secours 

mutuels, instituées pour paralyser, pour remplacer les 

associations chrétiennes; les congrès d'étudiants; les bals 

publics, les mauvais théâtres, etc. , etc. Pour le mal comme 

pour le bien, l'association est la grande force ; c'est là 

que s'établissent, entre les ennemis de l'Église et de la 

société, le concours, l'entente et la solidarité. « Nous ne 

sommes pas ici pour discuter, mais pour nous concerter, » 

disait l'autre jour avec une tranquille impudence le pré­

sident d'une de ces réunions ouvrières. 

Sur le terrain de l'association, luttons sans nous décou­

rager. Unissons-nous pour le bien, comme les méchants 

s'unissent pour le mal. Réclamons, selon les besoins des 

temps et des pays, la liberté de nous réunir et d'agir 

collectivement; efforçons-nous, par la parole, par la 

presse, par l'influence personnelle, de ramener une légis­

lation plus conforme à la vérité et au bien public. En 



LA LIBERTÉ. 427 

cela comme en tout le reste, prenons le plus de liberté 

possible, nous rappelant une spirituelle et très-profonde 

saillie du P. Lacordaire. Un jour, commençant un discours 

par ces paroles. « Je prends la liberté... » le grand ora­

teur s'interrompit et ajouta : « Quelle formule vraiment 

française! en effet, nous ne possédons de libertés que 

celles que nous avons prises. » 

Prenons-en donc le plus possible, le mieux possible, 

le plus tôt possible, pour la gloire de Notre-Seigneur, 

pour Thonneur de son Église, pour la résurrection de la 

patrie, pour le bonheur et le salut de tous, sans en excep­

ter ceux qui détiennent nos libertés captives. Prenons-

en , en attendant le retour de la société à la santé, au bon 

sens, à la foi, le retour de l'État chrétien, seul remède 

radical au mal qui nous dévore, nous ne saurions trop le 

répéter. 

XLVI 

Curieux témoignage d'un des chefs de la libre-pensée 
en faveur des associations rel igieuses. 

L'application la plus immédiate des principes que nous 

venons d'exposer concerne les Ordres religieux en géné­

ral, parce qu'ils sont le cœur de l'Église, et en particulier 

les Congrégations enseignantes, surtout les Jésuites, les 

terribles, les affreux Jésuites. Est-ce parce qu'ils sont, 

comme le proclame la démagogie, des assassins, des em­

poisonneurs, 'des voleurs, des corrupteurs, des scélérats, 

etc: ? ou bien est-ce parce que leur zèle infatigable décon-



428 LA LIBERTÉ. 

certe les complots de la libre pensée, forme des généra­

tions chrétiennes, cuirassées contre l 'impiété, sous quel­

que masque qu'elle se présente? Il n'est pas besoin de ré­

pondre. 

Il y aurait mille et mille choses bien utiles à dire au 

sujet des Congrégations religieuses et du droit incontesta­

ble qu'elles ont toutes à la liberté. Nous aimons mieux 

laisser plaider leur cause par un avocat que personne ne 

pourra suspecter de partialité; par l 'auteur d'ouvrages 

trop célèbres, tous mis à YIndeœ; par l'auteur de Noire-

Dame de Paris et des Misérables; par le panthéiste, le 

blasphémateur, le garibaldien Victor Hugo. 

Voici ce qu'il dit des Ordres religieux et des cou­

vents : 

« Des hommes se réunissent et habitent en commun, 

en vertu de quel droit? En vertu du droit d'association. 

Ils s'enferment chez eux, en vertu de quel droit? En vertu 

du droit qu'a tout homme d'ouvrir ou de fermer sa porte. 

Ils ne sortent pa s , en vertu de quel droit ? En vertu du 

droit d'aller et de venir, qu'implique le droit de rester 

chez soi. 

« Là, chez eux, que font-ils? Ils parlent bas, ils bais­

sent les yeux ; ils travaillent. Ils renoncent au m o n d e , 

aux villes, aux sensualités, aux plaisirs, aux vanités, 

aux orgueils, aux intérêts. Ils sont vêtus de grosse laine 

ou de grosse toile. Pas un d'eux ne possède en propriété 

quoique ce soit. En entrant là , celui qui était riche se 

fait pauvre. Ce qu'il a, il le donne à tous. 

« Celui qui était ce qu'on appelle noble, gentilhomme 



LA LIBERTÉ. 429 

ou seigneur, est l'égal de celui qui était paysan. La cellule 

est identique pour tous. Tous subissent la même tonsure, 

portent le même froc, mangent le même pain noir, dor­

ment sur la même paille, meurent sur la même cendre. 

Ils ont le même sac sur le dos, la même corde autour des 

reins. 

« Si le parti pris est d'aller pieds nus, tous vont pieds 

nus. Il peut y avoir là un prince, ce prince est la même 

ombre que les autres; plus de titre. Les noms de famille 

même ont disparu. Ils ne portent que des prénoms. Tous 

sont courbés sous l'égalité des noms de baptême. Ils ont 

dissous la famille charnelle et constitué dans leur com­

munauté la famille spirituelle. 

« Ils n'ont d'autres parents que tous les hommes. Ils 

secourent les pauvres, ils soignent les malades. Ils élisent 

ceux auxquels ils obéissent. Ils se disent l'un l'autre : 

« Mon frère. » 

« Ils prient. — Qui? — D I E U . 

« Les esprits irréfléchis, rapides, disent: A quoi bon 

ces figures immobiles du côté du mystère? A quoi ser­

vent-elles? qu'est-ce qu'elles font? 

a II n'y a pas d'oeuvre plus sublime peut-être que celles 

que font ces âmes. Il n'y a peut-être pas de travail plus 

utile. Ils font bien, ceux qui prient toujours pour ceux qui 

ne prient jamais. » 

Je le demande, au nom de quel caprice, un gouverne­

ment honnête, à plus forte raison un gouvernement chré­

tien, viendra-t-il entraver la liberté de ces hommes, de ces 

saintes femmes? Leurs doctrines sont connues, publiques, 



430 LA LIBERTÉ. 

imprimées; leurs règles et constitutions sont imprimées 

également e t , de plus , officiellement approuvées par la 

plus délicate de toutes les autorités, l'autorité ecclésias­

tique. Leurs œuvres se font au.grand jour, et cela depuis 

des siècles. Dans ces associations-là, rien de secret, quoi 

qu'on en dise. Point de conspiration; point de complot : 

les révolutions, chacun lésait, viennent d'autre part . Elles 

viennent de ceux qui les accusent. 

Pour les entraver, pour les mettre hors la l o i o n est 

obligé de les calomnier ; et ceux qui les accusent avec le 

plus d'insolence savent qu'ils mentent. 

Laissez-leur donc la liberté, la liberté pleine et entière. 

Ils ne s'en serviront jamais contre vous, mais pour vous. 

Ils ont été, ils sont, ils seront toujours vos plus fidèles su­

jets. Ils ne veulent de la liberté que pour faire du b ien , 

que pour consoler les malheureux. Leur unique ambition 

est de faire régner dans tous les cœurs Celui par qui seul 

vous régnez vous-même. 

XLVTI 

La thèse et l 'hypothèse, 
en ce qui touche le pouvoir coercitif de l 'Église. 

Le pouvoir coercitif de l'Église, c'est le droit et le de­

voir que le Pape et les Évoques ont reçus de Notre-Sei-

gneur de prévenir ou réprimer par la force les abus et les 

scandales que ne pourraient prévenir ou réprimer les 

voies de la persuasion. 

Ce n'est pas du tout, comme le croient beaucoup d'igno-



LA LIBERTÉ. 431 

rants , l'usage de la force pour obliger les gens à croire 

et à se sanctifier. Outre qu'il est impossible d'obtenir par 

la force matérielle ces résultats purement spirituels, jamais 

l'Église n'a songé à des moyens pareils. Le pouvoir coer-

citif est l'usage légitime de la force matérielle pour em­

pêcher ou pour réprimer les scandales extérieurs et pu ­

blics qui menaceraient la foi des faibles et qui seraient 

une insulte extérieure et publique à l 'honneur de JÉSUS-

GHKIST, de la Sainte-Vierge, des Saints et de la Religion. 

Répression extérieure de scandales extérieurs ; répression, 

par la force, d'actes coupables dont l'impunité serait un 

encouragement au mal : telle est la véritable notion du 

pouvoir coercitif de l'Église. Rien de plus simple. La 

force matérielle n'est-elle pas donnée aux hommes pour 

être mise au service de la vérité et du bien ? 

Toute société parfaite a nécessairement son pouvoir 

coercitif : l 'État a sa police, son armée, ses gendarmes, 

ses tribunaux, ses prisons, ses échafauds; le père de fa­

mille a le fouet et les autres corrections paternelles, dont 

les disciples de Jean-Jacques Rousseau voudraient aujour­

d'hui lui disputer le droit incontestable; l'Église, la so­

ciété religieuse, doit avoir aussi et elle a, en effet, son 

pouvoir coercitif : son tribunal de l'Inquisition, qui n'est 

autre chose que la police de la foi et de la doctrine, 

et qui , dans tous les siècles, a existé sous une forme 

ou sous une autre; ses tribunaux ecclésiastiques, sa force 

armée, ses prisons, ses amendes, son code pénal, 1 ses re­

doutables excommunications avec toutes leurs conséquen­

ces temporelles. 



432 LA LIBERTÉ. 

On le lui conteste, par suite d'une erreur dogmatique 

fort répandue de nos jours, à savoir que l'Église est une 

société purement spirituelle et que son règne , tout spiri­

tuel aussi, n'est pas de ce monde. 

C'est là une erreur très-sérieuse. L'Église est composée 

d'hommes; ses Pasteurs sont des hommes; ses enfants 

sont des hommes; ses ennemis sont des hommes; elle 

vit , elle agit , elle combat, sur la ter re , au milieu des 

hommes. Comme l'homme lui-même, elle esta la fois spi­

rituelle et corporelle; comme le Christ, son Chef et son 

type, elle est à la fois divine et humaine, céleste et ter­

restre. . 

Notons-le soigneusement : il n'y a pas seulement dis­

tinction entre le spirituel et le temporel, entre le surna­

turel et le naturel : il y a en outre, par un effet de la 

volonté de DiEUjiinion, union indissoluble, union et su­

bordination; nous l'avons exposé plus haut. 

Sans doute, l'Église estavant tout une société spirituelle, 

et comme telle, elle tient de Noire-Seigneur la puissance 

de régler directement les choses spirituelles, les choses 

qui concernent le salut. Mais elle ne saurait accomplir 

son ministère spirituel et surnaturel qu'en employant des 

moyens sensibles, extérieurs, matériels , et sans étendre 

son autorité sur les personnes et les choses de ce monde. 

Ainsi, quoi de plus éminemment spirituel que les dif­

férents actes du ministère pastoral et sacerdotal ? Et pour­

tant, il faut au prêtre une chaire , un autel, le pain et le 

vin du sacrifice, l'eau, l'huile et les autres éléments ma­

tériels des sacrements et du culte divin ; il lui faut un 



LA LIBERTE. 433 

asile convenable, et une église pour réunir ses ouailles. 

Il faut à l'Ëvêque une cathédrale pour siège de son gou­

vernement , des Séminaires pour recevoir et former son 

clergé, des moyens matériels d'existence honorable. En­

fin, il faut au Chef suprême de l'Église, au Vicaire du 

Christ, une ville pour y ériger la Chaire Apostolique, et 

la propriété d'un État pour garantir son indépendance 

et rehausser sa suprême dignité. 

De même, quoi de plus évidemment temporel que les 

personnes et les choses de ce monde? E t cependant, à 

cause de l'union et de la subordination du temporel et du 

spirituel, il est certain que l'usage de ces choses et la 

conduite de ces personnes, quelles qu'elles soient, inté­

ressent directement Tordre moral et dès lors sont du do­

maine spirituel de l'Église. Le simple particulier, pour 

les actes divers qui remplissent sa v i e , le prince lui-

même, pour l'exercice de la puissance civile, qui n'est, 

au fond, qu'une série d'actions morales, sont l'un et l 'au­

tre soumis au pouvoir des Clefs de saint Pierre. Le tem­

porel dépend du spirituel, parce qu'il a essentiellement 

un côté spirituel. 

Et qu'on ne croie pas qu'en assujettissant ainsi tout à 

l'Église, « tout, rois et peuples, pasteurs et troupeaux, » 

comme dit Bossuet, on porte atteinte à l'indépendance 

du citoyen ou à l'indépendance politique du prince. Nous 

avons déjà écarté cette objection, et montré que si le prince 

chrétien, le magistrat, le citoyen, le père de famille sont 

dépendants de l'autorité de l'Église, c'est uniquement par 

le côté qui intéresse la conscience et le salut. Certes, per-
v. 28 



434 LA LIBERTÉ. 

sonne ne le niera, ce côté-là appartient essentiellement à 

l'ordre spirituel et surnaturel. Et comme il est supérieur à 

l 'autre, au côté purement humain , naturel et terrestre, 

il est tout simple qu'il le règle et qu'il le domine. 

L'Église est donc une société spirituelle, mais qui em­

ploie nécessairement les moyens matériels et étend sa 

juridiction sur tout l'ordre temporel. Sa force doit être 

semblablement spirituelle et temporelle tout ensemble : 

spirituelle par son principe, temporelle par ses moyens. 

Elle la possède de droit divin, et personne ne peut légi­

timement la lui contester. L'emploi de cette double force 

est aussi nécessaire dans l'Église que son existence même. 

Dans l'état normal de la société, l'Église exerce sa force 

coercitive de deux manières : par les chrétiens et par 

toutes les puissances de ce monde qui doivent la servir, 

ou plutôt servir J É S U S - C H R J S T avec elle; et ensuite, par 

elle-même, par ses tribunaux et par ses institutions. 

La lui refuser, la lui enlever, c'est anéantir de fait sa 

constitution, c'est la priver de l'exercice bienfaisant et 

régulier de sa puissance, c'est laisser le champ libre aux 

scandales, aux hérétiques, aux blasphémateurs, aux en­

nemis de D I E U et des hommes; c'est perdre les âmes et 

les sociétés. Le démon a été bien habile en faisant dévo­

tement prêcher par Luther, Calvin et les rationalistes, 

leurs successeurs, ce caractère purement spirituel de l'É­

glise. Du coup, ils la reléguaient, comme disait ironique­

ment Mirabeau, <c dans les espaces intelligibles du néant 

métaphysique ». Là, elle ne gêne plus personne. 

Dès lors le ciel est d'un côté et la terre de l 'autre; 



LA LIBERTÉ. 43o 

et il y a non plus seulement distinction, mais séparation 

radicale entre l'Église et le monde, entre la grâce et' la na­

ture, entre Tordre spirituel et l 'ordre temporel. L'impiété 

ne demande que cela. Dès lors la vérité ne doit régner 

et se défendre que par elle-même, sans aucun secours 

extérieur; l'Église, invisible et tout intérieure, n'existe 

que par l'adhésion individuelle et intérieure des fidèles 

qui se rencontrent dans sa communion; le culte public, 

la hiérarchie, le sacrifice extérieurs ont des anomalies; les 

personnes et les choses, sauf le respect du for intérieur 

(dont les ennemis de l'Église s'inquiètent fort peu), sont 

du ressort exclusif de l'État. 

De cette fausse notion de l'Église découle encore, 

comme conséquences logiques, la ruine de la puissance 

temporelle du Saint-Siège, la négation de la propriété 

ecclésiastique et des immunités, le renversement des lois 

religieuses sur le mariage et sur l'éducation, l'abolition 

de toutes les conséquences extérieures des vœux de pau­

vreté, de chasteté et d'obéissance, l'inutilité et l'aboli­

tion du jeûne, de l'abstinence, de l'aumône et de toute 

pénitence extérieure, enfin, et par-dessus tout, la néga­

tion du pouvoir coercitif. 

Nos libres-penseurs disent : « Tout cela était bon au­

trefois, lorsque les peuples étaient mineurs; maintenant 

qu'ils sont majeurs, émancipés, ils ne doivent plus être 

traités comme des enfants. » — Pauvres gens! ils ne sa­

vent pas que sur la terre les hommes, les peuples sont et 

seront toujours mineurs. Ce qui fait la minorité, c'est-à-

dire l'amoindrissement, c'est le péché, ce sont les pas-



436 LA LIBERTÉ. 

sions, les vices ; plus un peuple est catholique et fidèle à 

DÍEÜ , moins il est mineur; plus il se laisse élever par l 'É­

glise, plus il se rapproche de la majoiité, c'est-à-dire de 

l'état plus grand, de la perfection. Le monde moderne est 

affreusement mineur; il est de l'Ordre des minimes; il a 

fait sa profession en 1789, ses preuves en 93, en 1830 

et en 1848 ; et il ne sortira de cet abaissement que par 

le retour officiel, par le retour complet à la soumission et 

à la foi. Jusque-là sa décadence, vainement palliée par 

le luxe et les progrès éblouissants des industries maté­

rielles, ne fera que croître et embellir, sous le souffle al­

ternatif du despotisme et de l'anarchie. 

Quant à exercer son pouvoir coercitif, l'Église ne le 

peut plus que dans une très-faible mesure. Elle le dé­

plore, parce que la gloire de DIEU et le bien des âmes en 

souffrent cruellement. Elle attend, elle demande des jours 

meilleurs; et nous les demandons, nous les attendons 

avec elle. 

XLVIII 

Saint François de Sales , en présence de la thèse 
et de l'hypothèse. 

Le bon, le doux saint François de Sales vivait dans des 

temps presque aussi difficiles que les nôtres. La thèse et 

l'hypothèse se dressaient là, en face l'une de l 'autre; le 

droit invariable et les exigences des faits accomplis 

contre l'Église, élevaient tous deux des prétentions in-

conciliables en apparence. Le saint Evêque, qui ne plai-



LA LIBERTÉ. 437 

santait pas avec les principes, prit la thèse comme un 

glaive de feu, et dès qu'il le put il résolut l'hypothèse en 

la ramenant à la thèse. Sa foi courageuse fut couronnée 

d'un plein succès. 

Avec le plein assentiment de son pieux Souverain, le 

duc Charles-Emmanuel de Savoie, il évangélisa pendant 

cinq ans les provinces du Chablais, où l'hérésie dominait 

au moins autant que le mahométisme domine aujour­

d'hui en Algérie; Depuis cinq ans, « il troublait les cons­

ciences, » en prêchant la vraie foi, en démasquant, 

sans aucune « modération », les ruses de l'hérésie, en 

convertissant des milliers de Calvinistes. Vingt fois on 

tenta de l'assassiner, mais DIEU préservait toujours son 

grand serviteur. 

Lorsque, dans sa prudence de Saint, toute différente 

de la prudence humaine , il crut le moment venu de 

faire triompher enfin publiquement la cause de DIEU , il 

alla trouver son Souverain, lui exposa l'état du Chablais, 

et, lui rappelant la grande mission des princes chrétiens, 

il le décida à remplir énergiquement son devoir. 

A l'exemple de Constantin, de Théodose, de Charle- • 

magne, de saint Louis, de saint Ferdinand de Castille et 

de tant d'autres princes chrétiens, Charles-Emmanuel 

suivit les conseils du Saint, et résolut d'achever par la 

force du glaive ce que la prédication de la parole divine 

avait si heureusement commencé. Il s'en vint à Thonon, 

et fit comparaître devant lui tout ce qui restait d'héréti­

ques dans le Chablais. 

Saint François de Sales était à ses côtés. Le duc adressa 



438 LA LIBERTE. 

aux huguenots les paroles suivantes : ce En embrassant 

l'hérésie de Calvin, vous vous êtes déclarés rebelles à 

DIEU et à votre prince légitime. Je pouvais employer la 

force pour vous ramener au sein de l'Église. Je ne l'ai 

pas fait. Au lieu de me servir de cette épée que DIEU a 

mise en ma main, je me suis servi d'une autre épée, 

plus opportune et plus douce, l'épée de la parole divine, 

que vous avez entendue depuis bientôt cinq ans. A ma 

grande consolation, cette épée spirituelle a déjà arra­

ché la plupart d'entre vous aux égarements du protestan­

tisme. Mais si elle ne suffisait pas h vous ramener tous 

à la croyance de vos a ï eux , sachez que j ' a i le pouvoir 

d'y suppléer par l'épée inexorable de la justice. » Puis il 

ajouta, d'un ton sévère : « Que ceux d'entre vous qui 

veulent être mes sujets professent ma religion, la seule 

vraie, et qu'ils passent à ma droite. Que ceux, au con­

traire, qui veulent persister dans la rébellion, se placent 

à ma gauche. » 

Quelques-uns, en petit nombre, demeurèrent à gauche. 

Il leur dit alors avec indignation : <c Vous avez donc la 

témérité de vous déclarer en ma présence les ennemis 

de DIEU et par conséquent mes ennemis? Allez, retirez-

vous hors de mes États. J'aimerais mieux n'avoir point 

de sujets que d'en avoir qui vous ressemblent. » 

Et saint François de Sales, remerciant DIEU et son 

prince, surveilla avec zèle l'exécution du décret. Tous 

les hérétiques furent bannis, et la vraie liberté delà con­

science, la vraie liberté religieuse fut rendue à tout un 

peuple. 



LA LIBERTÉ. 439 

« Qu'est-ce à dire? objectera-t-on peut-être. Voulez-

vous qu'on en fasse autant aujourd'hui en France aux 

protestants, aux libres-penseurs ? » DIEU m'en garde ! Ce 

que je veux dire, c'est qu'une foi vive et une ferme vo­

lonté peuvent triompher de bien des obstacles en appa­

rence invincibles, et qu'il ne faut qu 'un homme, vraiment 

rempli de l'esprit de DIEU , pour modifier de fond en 

comble l'hypothèse la plus désespérée; c'est qu'il ne faut 

pas autant de temps que Ton pense pour faire triompher 

la cause du droit, de l'ordre et de la vérité ; c'est que, mis 

au service de DIEU , l'usage de la force est tout-puissant 

sur les masses, à qui la crainte n'est pas moins salutaire 

que la bonté et que l'amour. 

Ce que je veux dire, c'est qu'il n'est permis à un pou­

voir chrétien de tolérer le mal et de pactiser avec l'hypo­

thèse, qu'avec la pensée arrêtée de la rapprocher le plus 

possible et le plus tôt possible de la vérité des prin­

cipes, c'est-à-dire de la thèse. Or on fait tout le con­

traire aujourd'hui; et, sous prétexte de modération, on 

fait de l'hypothèse une thèse, au nom de laquelle on fa­

vorise les hérétiques, les francs-maçons, les impies, les 

Turcs eux-mêmes. On bâtit des temples, on bâtit des 

mosquées; on fait dix fois, cent fois plus que ne le de­

mande l'hypothèse entendue sainement. Les Saints et 

les princes qui ont vraiment de la foi ne traitent pas 

ainsi l 'honneur de DIEU et de sa cause. 



440 LA LIBERTÉ. 

X L I X 

Que les abus qui ont pu se g l i s ser 
dans l'exercice du pouvoir coercitif 

n'enlèvent rien à sa légit imité. 

Outre qu'ils ont été ridiculement, odieusement .exa­

gérés par les prolestants et par les libres-penseurs, ces 

abus accidentels étaient, sont et seront toujours plus ou 

moins inévitables, du moment que les lois sont exécutées 

par des hommes. Les quelques erreurs de la justice humaine 

font-elles que la justice, que les tr ibunaux sont nuisibles? 

S'il fallait supprimer tout ce dont on abuse, il faudrait tout 

supprimer ici-bas, absolument tout. Dans l'Église, sur­

tout dans les régions supérieures de l'autorité ecclésias­

t ique , il y a moins d'abus que partout ailleurs; il y en 

a aussi peu que possible. Les hypocrites le savent bien ; 

mais ils crient, ils calomnient, et il en reste toujours 

quelque chose. 

A les entendre, on dirait que l'usage séculaire de la 

force publique dans l'Église n'a été qu'un enchaînement 

d'abus, pour ne pas dire de crimes; on dirait que le Pape 

et les Évoques, pères de la civilisation chrétienne, n'ont 

été que des tyrans et des bourreaux, occupés à faire 

brûler les gens, à faire exterminer les peuples dans des 

guerres fratricides, à enlever arbitrairement la couronne 

de la tête des bons princes pour la transporter sur la 

tète de leurs créatures; que l'Église ne se présente au 

monde qu'une torche d'une main et un glaive de l'autre, et 



• LA LIBERTÉ. 44 i 

que si la société redevenait officiellement catholique, il 

faudrait commencer par exterminer eh masse tous les 

protestants et tous les incrédules. Dans tout le cours de 

l'histoire, on ramasse et on groupe quelques faits isolés, 

déplorables, et que l'Église a été la première à déplorer; 

et on nous les jette incessamment au visage, en nous 

criant : « Voilà ce que vous êtes; voilà ce que vous avez 

fait; voilà ce que vous feriez encore si vous étiez les maî­

tres ! » C'est absolument comme si, dans une grande cam­

pagne militaire, oubliant ou taisant mille glorieuses vic­

toires, on ne mettait en avant que trois ou quatre faits 

d'armes malheureux ; ou bien si, taisant les noms de quan­

tité de braves , on avait la mauvaise foi de ne citer que 

quelques traîtres, quelques déserteurs. Serait-ce juste? 

Et voilà pourtant ce que font chaque jour les ennemis 

delà foi, les historiens, les publicistes de l'école moderne. 

Ils répètent, en les brodant encore, les vieilles calomnies 

des gallicans, des parlementaires, des jansénistes, échos 

eux-mêmes des calomnies luthériennes et calvinistes. 

Il serait impossible d'examiner en détail la valeur his­

torique, souvent très-contestable, de ces quelques ac­

cusations adressées aux Pontifes Romains, au tribunal 

de l'Inquisition, à certains princes catholiques, à tel 

ou tel de nos Saints ou de nos grands hommes, sur 

leur prétendue cruauté , sur leur intolérance. Je ren­

voie pour cela le lecteur de bonne foi aux excellents 

travaux historiques parfois issus de plumes rat iona-

1 En particulier, voir le beau livre de l'abbé Gorini, intitulé : Dé­
fense de l'Église. 



442 LA LIBERTÉ. 

listes, qui vengent pleinement l 'honneur de l'Église. Ce 

dont il peut être assuré, c'est que," s'il y a e u , dans 

l'emploi de la force, quelques excès, quelques abus vé­

ritables, ces abus et ces excès ont é té , sont et seront 

toujours condamnés par l'Église, qu'il ne faut jamais 

confondre avec ceux-là même qui lui sont le plus dévoués. 

Tel a été, par exemple, le massacre de la Saint-Barthé-

lemi, fait politique plutôt que religieux, cruelle et cou­

pable représaille des atrocités commises par les hugue­

nots dans les guerres de religion-, telles ont été encore , 

sous Louis XIV, les fameuses dragonnades des Cévennes, 

ellesaussi représailles sanglantes des crimes, dessupplices 

dont les mains des calvinistes se souillaient depuis plus 

de quarante ans : et encore y avait-il là , de la part du 

roi de France, répression de sujets rebelles bien plus 

que punition d'hérétiques récalcitrants; tels enfin ont 

été les excès réels, quoique infiniment exagérés, de l'In­

quisition d'Espagne, blâmés hautement par le Saint-Siège, 

et dans lesquels la politique, non l'Église, sévissait outre 

mesure. 

L'Église est absolument sainte en elle -même ; ses prin­

cipes e t , en particulier, celui qui concerne la légitimité 

de son pouvoir coercitif, sont absolument vrais et salu­

taires; mais les hommes restent des hommes, et toujours 

ils appliquent imparfaitement les principes, même les plus 

parfaits. 

Disons-le en passant : il y a bien des catholiques, il y 

a même des ecclésiastiques qui n'ont pas des idées très-

exactes et très-saines au sujet de la tolérance religieuse. Cela 



LA LIBERTÉ. 443 

vient, comme nous l'avons di t , de la faiblesse ou même 

de l'absence de l'étude du droit canonique. Non-seule­

ment l'Église est dogmatiquement intolérante; non-seule­

ment elle est Tennemie-née de toute erreur, mais en outre 

sa législation prescrit , en principe et d'une manière gé­

nérale , l'intolérance civile à l'égard de tous les dissidents ; 

et cela, au nom des droits imprescriptibles de la vér i té , 

au nom de la liberté des âmes, dans l'intérêt spirituel des 

fidèles. Au lieu d'être un défaut, cette intolérance est le 

signe distinctif et nécessaire de la vérité. 

Toutefois, comme l'Église est animée de l'esprit de sa­

gesse et de prudence ; comme elle n'a en vue que le bien 

des âmes, elle sait se relâcher de ses lois et de ses peines 

disciplinaires pour s'accommoder au temps et au lieu ; et 

parce qu'elle est mère avant tout , elle incline plus volon­

tiers à la patience qu'à la justice rigoureuse. 

S'il y avait abus dans l'Église, en matière de coercition, 

ne serait-ce pas plutôt dans le sens opposé? Et s'il y avait 

quelque excès, ne serait-ce pas comme quelques-uns ont 

cru pouvoir le reprocher à certains Papes, à certains Évê-

ques, excès de patience, excès de douceur, excès de con­

descendance, excès de concessions, toujours dans l 'es­

pérance de gagner et de ramener les esprits,égarés? 

En général , les gens qui crient le plus fort contre le 

'pouvoir coercitif de l'Église sont précisément ceux qui 

n'ont pas la conscience nette. 11 n'y a guère que les vo­

leurs qui crient après les gendarmes ; comme il n'y a guère 

que les coquins qui réclament l'abolition de la peine de 

mort. 



444 LA LIBERTÉ. 

Le plus souvent, les prétendus abus de la force coerci-

tive de l'Église n'en sont que l'usage légitime et salutaire. 

Le libre exercice du pouvoir coercitif est une des libertés 

les plus essentielles à l'autonomie et à la vie de l'Église. 

Nos ennemis ne le savent que trop. 

L 

La thèse et l 'hypothèse, 
touchant l'Encyclique et le SYLLABUS. 

Le fond des débats religieux qui agitent si profondé­

ment de nos jours le monde politique de la société mo­

derne, roule autour du grand acte doctrinal de Pie IX ; 

l'Encyclique et le Syllabus de 1864. Le Souverain-Pontife 

y a réuni en effet, comme en un faisceau, pour les con­

damner et les anatliématiser en bloc , toutes les erreurs 

philosophiques, politiques et sociales du monde mo'derne. 

II en est qui adhèrent à cet acte, et de tout cœur, comme 

ils le disent; mais ils ne le croient pa s , à notre époque, 

susceptible d'application prat ique; et, pour ce motif, ils 

le laissent à peu près de côté , comme s'il n'existait pas. 

Ces catholiques font toute espèce d'efforts pour louvoyer 

entre l'Encyclique et certaines théories libérales qui leur 

sont particulièrement chères. 

D'autres, au contraire, et nous nous faisons gloire d'ê­

tre de ce nombre, se croient tenus (comme ils le sont en 

effet) d'envisager l'Encyclique et le Syllabus, non pas 

comme une lettre morte , mais comme une loi vivante. 



LA LIBERTÉ. 44» 

Si la doctrine renfermée dans ces documents ne peut être 

sur l'heure et complètement réalisée, tout ce que ren­

ferment l'Encyclique elle Syllabus nous oblige néanmoins 

actuellement, et grâce à notre bon vouloir et à notre coo­

pération , bien des choses peuvent déjà passer de la théo­

rie à la pratique. De plus, même ce qui est actuellement 

irréalisable ne doit pas , pour ce motif, être relégué dans 

l'oubli. Tout au contraire, il faut le proclamer, l'ensei­

gner, l 'expliquer, le défendre, afin d'éclairer les intelli­

gences sur ces graves questions et de les amener à con­

naître et à embrasser la vérité. 

Des écrivains catholiques ne doivent prendre la plume 

que dans le seul but de répandre la vérité et de. la dé­

fendre, autant qu'il est en leur pouvoir. Et parmi les vé­

rités que notre époque a précisément besoin de voir se 

répandre, il faut ranger au premier r a n g , ainsi que 

Pie IX le déclare lui-même, les grandes vérités sociales 

et politiques, résumées dans l'Encyclique et le Syllabus. 

Si cette doctrine est impopulaire parmi les libéraux 

et les révolutionnaires , qu'importe? L'Église n 'y peut 

rien. Elle n'a pas coutume de changer ses doctrines pour 

plaire à tels ou.tels de ses enfants,, à plus forte raison à 

la foule de ses ennemis. Loin que cette impopularité 

soit pour nous un motif de garder le silence sur le Syl­

labus, elle nous impose au contraire le devoir d'en par­

ler davantage, le devoir d'en faire ressortir avec plus 

de zèle et de courage toute la vérité , toute l'efficacité, 

tout le bienfait. 

L'Encyclique et le Syllabus de Pie IX sont une œuvre 



4 4 6 LA L I B E R T E . 

de salut public et de délivrance; à ce t i t r e , ils doivent 

être particulièrement chers à tous les amis de la vraie li­

berté. 

LI 

Gomment les Èvêques espagnols 
ont admirablement résumé la doctrine catholique 

sur la thèse et l'hypothèse, en fait de liberté. 

A l'occasion de la révolution qui vient de bouleverser 

leur pays, et de la proclamation qu'on y a osé faire des 

fameuses libertés modernes, les Évêques de la province 

de Santiago ont publié collectivement une énergique 

protestation où ils exposent d'une manière lumineuse la 

doctrine catholique sur la liberté et la mesure dans la­

quelle l'Église peut s'accommoder aux exigences du pré­

tendu droit nouveau. Nous sommes heureux de trouver 

dans l'autorité deces vénérables confesseurs de la foi, etla 

confirmation et le résumé pratique de ce présent travail. 

« Nous professons, disent-ils, la maxime que , par le 

droit évangélique, l'Église est distincte de l'État. C'est un 

article important de la constitution divine de l'Église et le 

fondement de la liberté des peuples chrétiens : le pouvoir 

politique et le pouvoir religieux sont distincts; ainsi l'a 

établi le droit évangélique, droit méconnu par les pro­

lestants et les schismatiques, qui ont fait leurs chefs 

empereurs et souverains-pontifes, comme dans le paga­

nisme. Que si , depuis la chute de l'empire romain, le 

Pape exerce les deux pouvoirs dans ses petits É ta t s , la 

Providence Ta précisément voulu ainsi afin que les deux 



LA LIBERTE. 447 

pouvoirs demeurassent distincts dans les nations chré­

tiennes, et que le Vicaire de JÉSUS-CHRIST exerçât li­

brement le pouvoir spirituel sans exciter les craintes 

d'aucun peuple. 

De la liberté en général. 

<c Le mot liberté appartient au dictionnaire de la langue 

chrétienne. On trouve ce mot plus de trois cent soixante 

fois dans la Bible avec les deux mots dont il dérive, et 

Notre-Seigneur JÉSUS CHRIST a entre autres noms celui 

de Libérateur du genre humain, Rédempteur et Sauveur 

du genre humain. Nous ne dirons rien de cette liberté 

spirituelle, la plus importante de toutes, parce qu'elle re­

garde l 'éternité, notre délivrance d e l à servitude du pé­

ché, de la tyrannie du démon et de la condamnation éter­

nelle. Mais, chose étrange, la religion chrétienne, qui 

semble ne s'occuper que du ciel et de cette liberté surna­

turelle de rhomm e , a aussi apporté la liberté à la te r re ; 

elle a fait disparaître, bien que lentement, la lèpre de 

l'esclavage païen, qui était incompatible avec la dignité 

du chrétien, devenu fils de DIEU et racheté par un sang 

précieux; elle a rendu la femme libre en la déclarant la 

compagne de l 'homme, au lieu de son esclave qu'elle était; 

elle a fait de l'enfant un être sacré, de l'enfant que le pa­

ganisme traitait et traite encore avec une incroyable in­

humanité. 

«c L'Église a eu à défendre contre les hérésies la liberté 

naturelle ou le libre arbitre que DIEU nous a donné, et qui 

nous élève au-dessus des bêtes, puisqu'il a sa racine dans 



448 LA LIBERTÉ. 

l'intelligence et dans la raison ; et aujourd'hui elle la dé­

fend contre les matérialistes, qui nient au moins implici­

tement la liberté ou la faculté de choisir, puisque la ma­

tière suit aveuglément des lois inévitables qui lui ont été 

imposées par le Créateur. 

ce DIEU a donné à l 'homme la liberté de penser, la li­

berté de parler, la liberté d'enseigner, la liberté d'écrire 

et de publier 'ses idées par le moyen de la presse. Qui 

en doute? Mais toutes ces libertés ont la limite, néces­

saire que leur imposent la vérité et l'éternelle justice. 

En sortant de cette limite, ce n'est plus la liberté don­

née par D I E U , c'est l'abus de ce don précieux, c'est le 

désordre, c'est la servitude. En effet, quelle servi­

tude plus misérable que celle de l'erreur et des*pas­

sions désordonnées? DIEU n 'a pas donné la liberté à 

l'homme pour en abuser, parce que cet abus trouble 

l'ordre de son empire; et ses créatures ne peuvent sortir 

de l'ordre sans souffrir la peine de leur péché. La liberté 

est le mouvement sans entrave dans la sphère de la vérité 

et du bien, et l'abus est un défaut de la liberté, car elle 

n'est pas aussi parfaite que celle de D I E U . Voilà notre doc­

trine sur la liberté en général. 

Des différentes libertés en particulier. 

« Liberté religieuse. Nous professons comme une vérité 

catholique que la tolérance dogmatique n'est pas licite, 

c'est-à-dire qu'il n'est pas licite de regarder avec indiffé­

rence toutes les religions, ou de les croire toutes agréables 



LA LIBERTÉ. 4 4 9 

à DIEU , parce que la profession seule de la vraie religion, 

de ses dogmes révélés, de son culte, qui est la manifes­

tation de ses dogmes, de sa discipline ou des règles pour 

la société qui la professe, peut lui être agréable. 

ce Nous professons encore que DIEU , en révélant la 

religion chrétienne, a voulu que tous les hommes s'y 

soumissent dès qu'elle leur était suffisamment exposée, 

et que nul n'a un vrai droit de se révolter contre la vo­

lonté de DIEU , en choisissant à son gré des croyances et 

un culte différent de celui que DIEU exige. 

« C'est aussi la doctrine catholique, que ceux qui re ­

poussent sciemment la religion que DIEU a révélée ne 

seront pas sauvés; et nous disons sciemment, parce que 

ceux qui vivent dans une religion fausse sans le savoir, 

ne seront pas punis : l'ignorance invincible les excuse; 

ils ne seront responsables devant DIEU que de Fin frac­

tion aux préceptes de la loi naturelle gravés dans notre 

cœur. 

« L'Église doit garder le dépôt de la vérité et sacrifier 

tout à cette fidélité à DIEU ; nous sommes intolérants pour 

l 'erreur, et très-tolérants et charitables pour ceux qui 

sont dans l'erreur. 

ce Tolérance civile. Ici commence un autre ordre d'i­

dées. La tolérance dogmatique serait une offense à DJEU, 

qui est la vérité suprême. La tolérance civile se rapporte 

à la conduite du Souverain d'un État à l'égard de la vraie 

religion et des religions fausses. On voit dës lo r sque , s'il 

est catholique, ce Souverain ne peut dans sa conscience 

approuver ces dernières; mais nous confessons aussi que 
v. 29 



450 LA LIBERTÉ. 

ce Souverain, dans une certaine situation de la société 

dont le gouvernement temporel lui est confié, peut tolérer 

licitement les religions fausses, et même la liberté égale 

des cultes, comme cela pourrait être si une hérésie ayant 

divisé la nation en deux parties égales ou presque égales 

en nombre, Une guerre fratricide venait à s'allumer, et 

qu'il n'y eût pas d'autre moyen d'y mettre fin qu'en oc­

troyant la tolérance ou la liberté des cultes; la tolérance, 

en permettant à la fausse religion de se manifester publi­

quement, mais sans autre protection que ce qu'il en faut 

pour le maintien de l'ordre public , tandis que la vraie 

religion continue d'être la religion de l'État : la liberté 

des cultes, en les traitant tous avec égalité. 

<c Une nécessité impérieuse, voilà la cause qui justi­

fierait devant DIEU la conduite du Souverain catholique 

qui tolérerait civilement, tout en les détestant dans sa 

conscience, la fausseté et l 'erreur. y> 

Ici les Évéques espagnols passent de la thèse à l'hypo­

thèse, des principes aux faits. Bien que ce qui va suivre 

soit tout à fait spécial à l 'Espagne, nous croyons très-utile 

de le rapporter, parce que ce qui se passe aujourd'hui 

en Espagne, c'est ce qui s'est passé chez nous en 8 9 , 

lorsque les idéologues de la Révolution ont inoculé de 

force le venin de la fausse liberté à notre France catho­

lique; c'est le même système d'iniquité et d'arbitraire qui 

perd l'Église en Italie depuis dix ans; qui est en train 

de perdre la pauvre Église d 'Autriche, dominée par la 

franc-maçonnerie et par les juifs; c'est, en un mot , le 

même tour de passe-passe par lequel Satan escamote, 



LA LIBERTÉ. 451 

depuis un siècle, la vérité, la justice et la foi des peuples, 

pour rétablir dans le monde son vieil empire , remplacé 

durant les siècles chrétiens par la grande et universelle 

constitution de l'Europe chrétienne, connue sous le nom 

de ce saint-empire romain ». 

Les vénérables Évoques espagnols ajoutent donc : 

« Les Cortés constituantes, à moins que le suffrage 

populaire ne le fasse directement, paraissent appelées, 

dans la situation présente de l'Espagne^ à juger et à r é ­

soudre s'il y a ou non véritable nécessité, nécessité im­

périeuse d'admettre la tolérance, ou , plus encore, la li­

berté des cultes; ou bien si Ton doit laisser en vigueur la 

constitution séculaire de notre Espagne sur notre unité 

religieuse. C'est la question la plus grave et la plus trans­

cendante qui va se résoudre : il s'agit de savoir si Ton 

arrachera le cœur à notre peuple pour lui en donner un 

nouveau. Il est évident que l'opération serait très-dan­

gereuse. 

<t S'il nous était permis, à nous , qui connaissons la 

situation religieuse de l 'Espagne, de manifester notre 

opinion, nous dirions que le vœu des juntes et d'une 

partie de la presse périodique n'est pas le vœu de l'im­

mense majorité du peuple espagnol, éminemment catho­

lique, et que nous croyons fermement qu'il n 'y a pas, 

heureusement pour nous , une vraie nécessité d'établir 

comme loi la tolérance civile, et beaucoup moins la li­

berté des cultes. Nous sommes persuadés qu'il n 'y aurait 

pas six Espagnols qui, par conviction, voudraient embras­

ser une autre religion positive et se faire protestants, juifs, 



4o2 LA LIBERTÉ. 

ou mahométans, croyant que ces religions sont plus vraies, 

plus agréables à DIEU et plus saintes. Nous savons ce que 

veut un petit nombre d'Espagnols: c'est malheureusement 

de n'avoir aucune religion, et de regarder la religion 

catholique avec le même mépris que les autres. Voilà la 

vérité. 

« Quelle nécessité donc d'octroyer plusieurs cultes à 

qui n'en veut aucun? S'agit-il d'accorder en cela une fa­

veur aux étrangers? Nous doutons qu'aucun étranger soit 

arrêté aujourd'hui de venir en Espagne pour ses affaires, 

dans la crainte de notre unité religieuse. Ils savent que 

personne ne les inquiète pour la religion qu'ils professent. 

ce Ainsi, la nécessité n'existe pas. Si donc on autorise 

la tolérance ou la liberté des culles, nous aurons la dis­

corde dans les familles, l'indifférence religieuse et d'autres 

maux. N'avons-nous pas assez de divisions entre nous , 

qu'il faille en introduire une autre, plus profonde et grosse 

de plus funestes conséquences? A quoi bon chercher un 

ferment qui gâterait toute la masse? Cela nous paraîtrait 

peu sage; sans compter l'obligation qu'un gouvernement 

catholique a devant DIEU de protéger la vraie religion, la 

seule qui puisse rendre les peuples heureux. L'erreur 

est toujours un mal, et le mal ne peut pas être la vraie 

cause de la félicité d'une nation. Un État qui professe 

l'unité de la vérité est indubitablement plus parfait que 

celui qui a à souffrir les variations incessantes de Ter­

reur . . . 

ce Liberté dépenser et liberté de conscience. Si Ton n'en­

tend pas hypocritement par ces mots autre chose que ce 



LA LIBERTÉ. 453 

qu'ils signifient, nous avouons que ni l 'Église, ni l 'État 

n 'ont d'action sur ces libertés et qu'elles ne sont justicia­

bles que de DIEU . Mais si l'on entend insidieusement par 

là la liberté de manifester les plus intimes pensées, alors 

comme elles affectent les deux sociétés, nous reconnais­

sons qu'on peut porter des lois sur ces deux libertés, pour 

conserver le bon ordre dans la société civile et religieuse. 

« Liberté de la presse, liberté de l'enseignement. Nous 

dirons aussi franchement notre pensée sur ces deux très-

importants sujets. Nous ne pouvons pas admettre ces deux 

libertés comme absolues et sans conditions, parce qu'elles 

rencontrent immédiatement pour limite la loi naturelle, 

qui ne permet pas d'enseigner l 'erreur ni d'offenser le 

prochain, et ensuite les bornes que la société leur impose 

pour qu'elles ne troublent pas l 'ordre. L ' e r reur et le mal 

ne peuvent pas avoir de droit ; et de même que la société 

défend de frapper et de mettre en circulation de la fausse 

monnaie, de même elle peut défendre de propager l'er­

reur. Nous avouons également qu'une société peut arriver 

à une situation si malheureuse, qu'il soit licite de tolérer 

la liberté de l'erreur, pour pouvoir accorder la liberté de 

la vérité; en si triste occurrence, nous choisirions le 

moindre mal, en réclamant l'égalité pour tous. 

« Liberté d'association. Nous avons peu à dire sur ce 

sujet; nous admettons toutes les associations qui se font 

pour le bien, et en vertu de ce principe, nous réclamons 

la liberté d'association pour les institutions catholiques. 

ce Quelques juntes formées dans les premiers moments 

de notre mouvement politique, et qui ne devaient servir 



454 LA LIBERTÉ. 

qu'à maintenir Tordre public, ont montré une rage inqua­

lifiable contre les pacifiques associations religieuses et 

contre les temples du Seigneur; nous disons pacifiques, 

parce que tout homme impartial les tiendra pour telles 

jusqu'à preuves contraires; preuves qu'on n'apportera 

jamais, nous en avons la plus intime conviction. Oui, nous 

défions qu'on prouve devant les t r ibunaux que ces asso­

ciations religieuses n'étaient point pacifiques. 

« On proclame la liberté absolue clans toutes ses ma­

nifestations, et on restreint celle de quelques femmes 

inoffensives, qui veulent vivre dans la retraite du cloître, 

où elles trouvent le bonheur; et des hommes sans pitié 

les ont, dans quelques localités, jetées dans la rue, leur 

fermant ces pauvres asiles vers lesquels elles tournaient 

leurs yeux pleins de larmes. Cette inhumanité crie au 

ciel, 

« Nous avons exposé nos doctrines par rapport à la 

situation créée par notre récent mouvement politique, 

doctrines compatibles avec la vraie liberté des peuples, 

qui est la fille du christianisme. Compatibles, disons-

nous ! La vérité et la justice, que l'Évangile nous ensei­

gne, peuvent seules rendre les nations libres et heureuses, 

et cette parole de la Sagesse incréée : La vérité vous fera 

libres, nous révèle avec une admirable concision le mys­

tère de la vraie liberté, dont l'idée vague séduit tant 

d'hommes et leur fait croire qu'ils sont autorisés à tout 

faire. Non; hors de Tordre, il n'y a pas de liberté, il y a 

tyrannie. 



LA LIBERTÉ. 455 

ce La liberté est fille de la vérité et de la justice, e t 

comme nous sommes les envoyés du Fils de DIEU pour en­

seigner les dogmes de la foi et de la morale, avec sa pro­

messe d'être avec nous jusqu'à la consommation des 

siècles, il s'ensuit que nous sommes naturellement les dé­

fenseurs de la vraie liberté, quoi qu'en puissent penser 

autrement ceux qui ne connaissent pas le christianisme. 

ce L'Église est le meilleur auxiliaire de tout gouverne­

ment d'ordre et de liberté; et la concorde entre le sa­

cerdoce et l'empire est la force d'une nation et la source 

féconde de son bonheur et de sa prospérité. 

<cSantiago, 46 novembre 1868. » 

Ce beau manifeste de TÉpiscopat espagnol montre j u s ­

qu'à l'évidence ce que nous avons dit et répété , à savoir 

que l'Église sait unir dans une sagesse, une force et une 

sainteté admirables les droits de la vérité et les exigen­

ces des temps et des pays, la thèse absolue et l 'hypothèse 

relative. Faisons comme elle, et ne séparons jamais ce que 

DIEU a uni. 

LU 

Que la liberté de l'Église est ce qu'il y a de plus sacré 
sur la terre. 

La sainte liberté que l'Église réclame pour tous ses 

enfants et toutes ses institutions, elle la réclame avant tout 

pour elle-même; et le Fils de DIEU, qui l'envoie, veut que 

cette liberté soit pleine et entière. 



456 LA LIBERTÉ. 

Le but du mystère de la Rédemption est la délivrance 

et le salut du monde; la mission de l'Église étant exclu­

sivement de réaliser ce but bienfaisant, il est tout simple 

que Satan et le monde fassent tous leurs efforts pour l'en 

empêcher. On peut dire que c'est là leur idée fixe : di­

minuer autant que possible la liberté de l'Église; autant 

que possible paralyser son influence ; la détruire complè­

tement, quand cela est possible. 

Pour y arriver, tous les moyens sont bons : les bour­

reaux et la persécution sanglante, l'hypocrisie des faus­

ses doctrines, les divisions intestines et les schismes, 

l'abus de la force brutale , les mauvaises lois et les insti­

tutions antichrétiennes, l'orgueil de la fausse science, le 

déchaînement de toutes les passions. Aujourd'hui, c'est 

surtout au nom de la politique et du prétendu progrès 

social que l'ennemi de DIEU et des hommes cherche à 

entraver l'action de l'Église. 

- Cette lutte du tyran vaincu contre la céleste Libératrice 

est de tous les temps, et durera, sous une forme ou sous 

une autre, jusqu'à la fin du monde. Notre-Seigneur nous 

en a prévenus, ce Dans le monde, dit-il, vous subirez Vop-

cc pression, pressuram habebitis; mais ayez confiance; j'ai 
« vaincu le mondeK. » Pressuram; voilà bien l'oppression à 

laquelle est incessamment exposée l'Église de la part de 

celui qu'a vaincu le divin Chef de l'Église. 

JÉSUS-CHRIST , vainqueur de Satan et du monde , vit 

dans son Église, afin de consommer par elle le triomphe 

commencé en sa Passion et en sa Résurrection. Quoique 

1 Ev, Joan., xvi, 33. 



LA LIBERTÉ. 457 

1 Aux Gai., v , 32 

combattue au dehors, l'Église est libre au dedans; et nous 

autres <c tous, nous sommes les enfants de l'Épouse libre et 

« non point les enfants de l'esclave : dans son sein nous 

« jouissons de la liberté Même que le Christ nous a con­

quise*. y> Nous y avons droit ; l'Église a un droit strict à 

la liberté, à la liberté la plus entière, la plus paisible, la 

plus illimitée. 

Et pourquoi la lui refuserait-on? Que veut-elle ? qu'ap-

porte-t-elle aux hommes et aux peuples ? Rien autre chose 

que la vérité, avec toutes ses splendeurs et tout son rayon­

nement; rien que la pa ix , le bon ordre et le bonheur ; 

c'est-à-dire ce à quoi aspirent uniquement tous les hom­

mes, quels qu'ils soient. Si l'Église attaque et détrui t , 

c'est toujours pour éliminer le mal et rétablir le règne du 

bien. Elle ne fait la guerre que pour constituer solidement 

la paix, et elle ne fait la guerre qu'au mal ; or, la délivrance 

du mal est la condition essentielle du bonheur. 

Il n'y a que le mal ou l'ignorance qui puissent s'opposer 

à la liberté du ministère de l'Église. Du moment qu'on 

connaît l'Église et qu'on a ie cœur droit, tous les préjugés 

tombent; et, loin deluifaire de l 'opposition, on l'appelle, 

on la bénit , on la sert avec amour. Tous les bons prin­

ces sont amis de l'Église ; toutes les bonnes lois favorisent 

son action : elle n'a contre elle que l 'orgueil, l'aveugle­

ment et le péché. 

Ainsi, la liberté de l'Église est ce qu'il y a de plus grand, 

de plus noble, de plus précieux, de plus excellent devant 

DIEU et devant les hommes. La toucher, c'est un sacri-



458 LA LIBERTÉ. 

lége; c'est un attentat de lèse-divinité et de lèse-huma­

nité. Entourer de toutes sortes d'égards celte liberté iuté-

laire, la demander, la procurer dans toute sa plénitude, 

c'est non-seulement remplir un devoir sacré, mais c'est 

travailler directement à son propre salut, à la gloire de 

DIEU, au salut et au bonheur de tous. 

Aussi, le plus éminent et le plus courageux de nos écri­

vains catholiques proposait-il dernièrement ce beau pro­

gramme : « L'Église catholique d'abord ; et ensuite, ce 

qui existe. L'Église catholique pour améliorer, corriger 

transformer toutes choses. L'Église catholique avant les 

dynasties et avant les constitutions. L'Église catholique 

avant tout, parce que seule, pouvant tout convertir, elle 

peut tout sauver. » 

Seigneur JÉSUS-CHÏUST , mon DIEU et mon Sauveur, que 

j 'a ime votre Église! que j 'aime et que je souhaite ardem­

ment sa liberté! Sa liberté, c'est la libre effusion de votre 

amour et des mille bienfaits qu'il apporte au monde! Sa 

liberté, c'est votre honneur, c'est votre joie. C 'est aussi 

ma liberté à moi-même et la puissance que vous m'avez 

rapportée des cieux d'atteindre ma fin, c'est-à-dire de vous 

connaître, de vous servir, devons aimer, de vous possé­

der sur la terre et dans le ciel. C'est l 'honneur et le bon­

heur du monde entier, dont vous êtes le Rédempteur et 

dont elle est la Mère. 



LA LIBERTÉ. 459 

LUI 

Que la l iberté de l 'Église 
repose sur la liberté du Saint-Siège 

et sur le maintien du pouvoir temporel. 

La liberté de l'Église se résume, se condense, pour ainsi 

parler, dans la liberté de son Chef, le Pontife Romain. 

Le Saint-Siège est en effet, pour toute l'Église, la source 

de l'unité et de la vérité. ce D I E U , dit saint Augustin, a 

placé la doctrine de la vérité dans la Chaire de l 'unité 1 . 

Et de même que de cette source découle toute la juridic­

tion, toute l'autorité spirituelle que l'Esprit du Christ ré­

pand dans TÉglise, de même aussi la liberté de toute 

l'Église est comme un écoulement de la liberté suprême du 

Saint-Siège. » 

C'est comme dans le corps humain : si un membre par­

ticulier vient à être lésé, c'est sans doute un désordre et 

un malheur; mais enfin ce n'est pas la mort ; s i , au con­

t ra i re , c'est la tête qui est frappée, le coup est morte l , 

lors même que tous les membres seraient sains, ce Frap-

« pess le pasteur, et le troupeau sera dispersé2', » frappez le 

Pape, enlevez au Pape la liberté de son ministère, et toute 

l'Église est ébranlée. 

C'est bien là ce qu'ils veulent aujourd'hui; ils visent 

l'Église à la tête, afin de la tuer d'un seul coup. Ils par­

lent de pouvoir temporel ; ils allèguent je ne sais quelles 

1 De Unitate Ecclesiœ. 
2 Matth., XXYH, 31. 



460 LA LIBERTÉ. 

raisons d'État et de prétendues nécessités politiques : au 

fond, le sachant ou l ' ignorant, ils sont les instruments 

du Prince de ce monde et combattent contre la l iberté , 

contre la paix et le repos public, contre les âmes , contre 

JÉSUS-CHRIST , contre le bon DIEU . Quelle horrible mission 

ils se donnent! 

Qu'on ne vienne pas nous dire : « Vous confondez le 

spirituel et le temporel. Le pouvoir spirituel est indispen­

sable au Pape et à l'Église : d 'accord; mais en est-il de 

même du pouvoir temporel? L'Église n'a pas eu d'abord 

ce pouvoir temporel, ni cette souveraineté de Rome que 

vous prétendez nécessaires; et pourtant elle a vécu pen­

dant des siècles, maintenant parfaitement son indépen­

dance. » — Oui; mais quels siècles ? des siècles de persé­

cutions, où les trente-deux premiers Papes ont tous été 

martyrisés, achetant au prix de leur sang la liberté et l'in­

dépendance de l'Église. En outre, depuis ces temps de per­

sécutions proprement dites, la position des Papes n'a pas 

été ce qu'on veut bien dire; à chaque instant ils étaient 

obligés de fuir devant l'ennemi du dedans ou devant l'en­

nemi du dehors; et si l'Église entière n'était pas ébranlée 

de ces secousses aussi profondément qu'elle l'est aujour­

d'hui, c'est que le monde chrétien n'était pas encore cons­

titué et organisé régulièrement; et c'est aussi parce que, 

depuis la chute de l'empire Romain, le césarisme, qui est 

le grand ennemi de la Papauté et de là liberté de l'Église, 

n'avait heureusement pas encore pu se relever de ses rui­

nes. La puissance morale de l'Église, seule restée debout, 



LA LIBERTÉ. 461 

assurait alors à son Chef une indépendance que nul pou­

voir humain n'avait le force de lui disputer sérieusement. 

Aujourd'hui, il n'en est plus ainsi; tous les États de 

l'Europe et même du monde sont constitués puissamment, 

de telle sorte que si le Pape n'était pas Souverain chez lui, 

il serait nécessairement le sujet d'un prince, d'un État par­

ticulier; à ce titre, il deviendrait suspect aux autres, et il 

pourrait facilement être soupçonné, sinon accusé : Italien, 

de faire les affaires de l'Italie aux dépens de la France ou 

de l 'Allemagne; Français, de prendre les intérêts de la 

France contre l'Angleterre ou la Prusse; Européen, de 

préférer l'Europe à l 'Amérique; Américain, de demeurer 

sous l'influence démocratique des États-Unis contre l 'é­

lément monarchique de l'Espagne, par exemple, ou de 

l'Autriche ou de la France, ce La femme de César ne doit 

pas même être soupçonnée, » disait jadis le conquérant 

des Gaules. Avec dix fois plus de raison, nous en dirons 

autant du Pape : ce Le Chef de l'Église universelle doit être 

à l'abri même du soupçon. » Or, sa souveraineté tempo­

relle est précisément la sauvegarde de cette impartialité, 

parce qu'elle est le rempart de son indépendance. 

Le pouvoir temporel du Pape est à son pouvoir spiri­

tuel ce que le vêtement est au corps : nos vêtements sont 

distincts de notre corps; ils n'en font point partie; en un 

sens, ils ne lui sont pas essentiels; et néanmoins, qui osera 

nier qu'ils lui soient indispensables, au double point de 

vue et de la santé et de la convenance? De même que 

nous ne saurions vivre ni nous présenter nulle part sans 

un vêtement suffisant et convenable, de même le Pape ne 



462 LA LIBERTÉ. 

peut vivre, comme Pape, et tenir sa place au milieu des 

nations, que sauvegardé, préservé, vêtu et décoré du 

vêtement royal de sa souveraineté temporelle. 

« Soit, dira-t-on peut-être; il n 'en est pas moins vrai 

qu'aujourd'hui les choses étant devenues ce qu'elles sont, 

ce malheureux pouvoir temporel est la grande pierre d'a­

choppement; qu'il compromet l'autorité spirituelle, dont 

il absorbe les pensées, et qu'il détourne de sa sublime 

mission. Ne serait-il pas pins sage , plus chrétien de 

l'abandonner? » — Bons apôtres! ils veulent nous voler 

et nous tuer ; ils voient que nous avons en main des 

armes pour nous défendre ; sur le corps, une armure qui 

amortit la violence de leurs coups ; et ils nous engagent 

suavement, pieusement, pour l 'amour de DIEU et de la 

paix, à déposer celte armure , qui est trop lourde, trop 

gênante; à leur livrer ces armes, qui leur font peur, à 

eux, nos bons, nos tendres amis! 

Malheureusement pour eux, nous y voyons aussi clair 

qu'eux, et nous savons parfaitement que cette question 

du pouvoir temporel n'est temporelle qu'en apparence ; 

en réalité, c'est une question spirituelle au premier chef, 

une question catholique, une question religieuse. Ce n'est 

ni plus ni moins que la question de l'indépendance de l'E­

glise universelle vis-à-vis de la Révolution cosmopolite. 

C'est le côté extérieur de la cause de DIEU ; et aucun de 

nos ennemis ne s'y trompe. 

11 serait plus chrétien de l 'abandonner! Àvez-vous donc 

la candeur de l'agneau qui cçde naïvement aux bons con-



LA LIBERTÉ. 3ÍÍ3 

seils de son cher ami le loup? Chose déplorable! même 

parmi les bonnes âmes, on en rencontre qui en sont ar­

rivées là, grâce à la lecture quotidienne de tel ou tel 

journal modérantiste, soi-disant chrétien, douceâtre, dont 

Punique soin est de concilier le bon DIEU et le vieux Ser­

pent. Dans des temps comme les nôtres, ces journaux-là 

sont des pestes publiques, plus dangereuses que la haine 

ouverte et les attaques violentes. 

C'est au contraire aujourd'hui que la question du pou. 

voir temporel s'élève plus que jamais à sa véritable hau­

t e u r ; et notre premier soin à tous doit être de dire par­

tout et de faire bien comprendre que c'est une question 

exclusivement religieuse. Le Pape ne veut être roi, et nous 

autres,nous ne voulons le maintenir sur son trône de Rome, 

qu 'au point de vue tout spirituel de l'indépendance de 

son ministère pontifical, centre et vie de l'Église. 

« Mais encore : le Pape va donc être obligé de se 

faire général d'armée? Quelle inconvenance! » — Hélas! 

ou i ; il est inconvenant, et plus qu'inconvenant d'obliger 

le pauvre Pape à défendre ainsi par la force la liberté 

sacrée du Siége-Apostolique. Il est souverainement in­

convenant que des chrétiens (car ils se disent chrétiens, 

et ils sont, en effet, baptisés) poussent l'audace jusqu'à 

vouloir ravir à celui qu'ils appellent encore « le Saint-

Père, » l'asile où sa paternité trouve un refuge et un abri. 

Imitateurs do Cham, le mauvais fils maudit de DIEU , ils 

raillent l'infirmité de leur Père, au lieu de l'assister res­

pectueusement. Oui, il est inconvenant, il est inconcevable 



464 LA LIBERTÉ. 

que tous les princes catholiques ne se soient pas levés, 

comme un seul homme à la première nouvelle des atten­

tats qui se sont passés et qui se passent encore sous nos 

yeux en Italie, et que le Vicaire du Christ ait eu besoin 

de se défendre lui-même contre des conspirations scélé­

rates qui auraient reculé devant une manifestation sé­

rieuse. Voilà où est l'inconvenance. 

Quant à se trouver au milieu d'une armée, lui, le doux 

Pontife 7 le Vicaire de l'Agneau, c'est lui-même qui va 

nous en dire le pourquoi. Pie IX venait de présider à une 

fête militaire, où le brave commandant de Charrette lui 

offrait, au nom de la Bretagne et de la Vendée catholi­

ques, une belle batterie complète de canons rayés. « En 

ma qualité de ministre d'un DIEU de paix, dit le bon 

Pie I X , ma place pourrait bien n'être pas précisément 

au milieu des revues d'armées et des attirails de l'artil­

lerie; mais je suis le Vicaire de DIEU , et il faut se rap­

peler que ce D I E U , qui se nomme le DIEU de paix , est 

aussi, par un effet de sa suprême sagesse, le DIEU des 

armées, et que nous sommes forcés de toujours batailler 

contre le mal. 

« Oui, moi le Vicaire de JÉSUS-CHRIST, je défends par­

tout et dans le monde entier la vérité, la justice et les 

droits de chacun; et voilà pourquoi il faut que partout et 

dans le monde entier on soutienne et Ton défende aussi 

mes droits. 

« Je vous remercie, vous tous ici présents , et tous 

ces jeunes gens d'élite, et tous les absents que vous re­

présentez, ainsi que ceux qu i , étant plus directement 



LA. LIBERTÉ. 465 

mes sujets, défendent à l'envi avec vous la même cause. 

Voilà comment, par vos bras, par vos armes et surtout 

par la protection du Seigneur Tout-Puissant, nous ver­

rons nos ennemis s'arrêter devant les murailles impéris­

sables du Vatican. Oui , cela arrivera si noire vie e s t , 

pour la sainteté, conforme à notre mission, si nous som­

mes conformes à DIEU en sa justice, et s'il habite en 

nous par sa grâce. Alors DIEU sera pleinement et vrai­

ment avec nous. Et si DEUS pro nobis, quis contra 
nos ? « 

L'usage que le Pape fait actuellement et, disons-le 

bien haut , à son corps défendant, de la force a rmée , 

. pour maintenir, avec son trône temporel, son indépen­

dance spirituelle, n'est autre chose que l'emploi archi-

légitime du pouvoir cocrcitif de l'Église et l'affirmation 

solennelle, l'affirmation vivante et splendide, des grands, 

principes qui furent dans le passé, qui seront dans l'a­

venir la base de la constitution de l'Église et de l'orga­

nisation normale du monde catholique Le trône pontifical 

défendu à main armée contre la Révolution, c'est la né­

gation en action de toutes les doctrines libérales. Voilà 

pourquoi le libéralisme moderne s'acharne avec tant 

de colères contre le pouvoir temporel du Saint-Siège et 

contre ses défenseurs. 

ce Mais, enfin, il n'est pas de foi que la puissance tem­

porelle du Pape soit une nécessité. » — Sans doute, ce 

n'est pas de foi. Dans la doctrine catholique, il n 'y a àe 

foi que les vérités révélées de DIEU et déclarées telles 
v. 30 



466 LA LIBERTÉ. 

par l'Église. Mais est-ce que vous croyez par hasard 

q u e , pour être catholique, il suffise de croire ce qui est 

de foi ? Est-ce que renseignement de l'Église se borne 

au dogme proprement dit? Est-ce que vous n'êtes pas 

obligé en conscience, sous peine de péché grave, de vous 

soumettre à toutes les décisions disciplinaires, canoni­

ques, liturgiques? 

Est-il de foi, je vous le demande , que vous êtes bap­

tisé? que le Pape régnant est vraiment Pape? que l 'É-

vêque de votre diocèse est votre Évoque? Est-il de foi 

que vous devez assister tous les dimanches à la messe , 

faire maigre les jours maigres, jeûner les jours de jeûne?' 

Est-il de foi que votre maison vous appartient, et que ce­

lui qui vous vole est un voleur? Vous êtes bien sûr de 

tout cela, n'est-il pas vrai ? aussi sûr que si c'étaient 

là des vérités de foi? Et vous avez cent fois raison. Eh 

bien, c'est à ce titre que nous professons la vérité des 

enseignements de l'Église sur la nécessité du pouvoir 

temporel du Pape ; et c'est parce que nous sommes 

sûr, absolument sûr de la vérité de cet enseignement, 

que nous défendons avec tant d'énergie la cause sacrée 

de Rome. Est-ce que nos zouaves iraient se faire tuer 

pour la cause du Pape-Roi, s'ils ne savaient avec une 

certitude absolue que cette cause est la cause même de 

l'Église catholique, la cause du Christ et de DIEU? 

N'oublions pas que la nécessité du pouvoir temporel 

a été proclamée, comme une vérité indubitable, par 

tous les Évêques du monde catholique, en 1862 ; que 

par conséquent il n'est plus permis à un enfant de l 'É-



LA LIBERTÉ. 167 

glise de dire ni de penser le contraire, et que si le re ­

fus de se soumettre à cet enseignement ne constitue pas 

un péché contre la foi, il constitue certainement un pé­

ché, un péché grave en soi , contre l'obéissance due à 

l'Église enseignante. Là où la foi n'est pas enjeu, il est 

bien évident qu'il ne peut pas y avoir de péché contre la 

foi. Mais il y a d'autres vertus que la foi dans l'Église. 

ce Mais si, malgré tout, Rome venait à être pris, 

et le pouvoir temporel enlevé au Saint-Père? » — Si 

la Providence de DIEU permettait que ce crime vînt à 

se consommer, il arriverait de trois choses l'une : ou 

bien, après avoir été chassée de Rome pour la trente-

cinquième fois, la Papauté y rentrerait triomphante, 

comme Pie VII en 1 8 1 4 , comme Pie IX en 1 8 4 9 ; 

et le pouvoir temporel se reconstituerait; — ou bien, 

la sagesse de la sainte Église découvrirait un moyen, 

absolument inconnu jusqu'à ce jour, et, en apparence du 

moins, tout à fait impossible, d'assurer l 'indépendance 

spirituelle de son Chef, indépendance sans laquelle ni lui 

ni elle ne peuvent v ivre ; — ou bien, et ce serait peut-

être le plus probable, ce découronnement définitif de 

JÉSUS-CHRIST, en la personne de son Vicaire, serait l 'an­

nonce des derniers temps, précéderait de peu la grande, 

la suprême persécution prédite par l 'Évangile, et en­

fanterait « le fils du péché, » le Vicaire de Satan, le 

terrible Antéchrist, prédi t , lui aussi, par les Prophètes, 

par Notre-Seigneur, par les Apôtres et par les Pères de . 

l'Église ? 



m LA LIBERTÉ. 

Voilà ce qui arriverait si le Pape perdait son pouvoir 

temporel, et l'Église sa liberté. 

De tout cela concluons la gravité vraiment effrayante 

du crime de ceux, qui attaquent aujourd'hui le pouvoir 

temporel du Saint-Siège. Un grand Évoque disait, en 

1861 , à un très-haut personnage : «ç Le prince qui 

détruira ce dernier vestige de la royauté visible de 

JÉSUS-CURIST sur la terre sera.ou l'Antéchrist ou l'un 

de ses précédesseurs immédiats. » 

Tous ceux qui, d'une manière ou d 'une autre, par 

la violence des a rmes , ou par les roueries de la po­

litique et de la diplomatie, ou par la connivence de 

l'argent, ou par ce les moyens moraux, » ou par la presse, 

ou par la parole, contribuent à la ruine du temporel du 

Saint-Siège, sont, qu'ils le sachent ou qu'ils l ' ignorent, 

les instruments du plus grand des forfaits, et les es­

claves de celui qui veut à tout prix supprimer l 'Église, 

pour établir sa tyrannie universelle sur les ruines de la 

grande libératrice du monde. 

Le Pape est le Chef, l 'Époux de l'Église ; Rome et 

l'État pontifical sont la demeure de ce royal Époux : la 

liberté de Rome, le maintien de la souveraineté ponti­

ficale, c'est, répétons-le bien haut, l'indépendance du 

Chef de l'Église, c'est la liberté du Saint-Siège et par 

suite la liberté de tous les Évoques, de tous les prêtres , 

de tous les chrétiens, de tous les peuples. 

Et nous, fidèles défenseurs du Saint-Siège et de ses 

saintes libertés, nous sommes les amis et les défenseurs 

de la l iberté, au nom de laquelle les révolutionnaires 



LA LIBERTÉ. 469 

nous attaquent ; jamais nous ne pourrons faire un plus 

noble usage de notre ardeur, de nos biens, de notre sang, 

de toutes les forces que DIEU nous a données, que de 

les dépenser pour la cause trois fois sainte de la liberté 

de Rome, et partant de la liberté de l'Église entière, et 

partant de la liberté du monde entier. 

Qu'aucune épreuve ne nous décourage : J É S U S - C H I U S T 

est dans nos cœurs, et l'avenir est à nous ; l'avenir, 

le ciel. 



CONCLUSION 

J'espère que ce modeste travail aidera sérieusement 

le lecteur catholique à débrouiller les mille et une con­

fusions qui obcurcissent les discussions sur la liberté. 

Il est un point sur lequel tout le monde est d'accord : 

c'est l'alliance nécessaire de l'autorité et de la liberté. 

C'est là le vœu de tous les part is , depuis le catholicisme 

le plus pur jusqu'au dômocratisme le plus avancé. Per­

sonne, en effet, ne peut se passer de l'autorité, puisque 

par nature l'homme est fait pour vivre en société : per­

sonne non plus ne veut être privé de la liberté, puisque, 

par nature aussi, l'homme est un être raisonnable. 

D'où viennent donc les difficultés, les confusions? 

Uniquement de malentendus, comme nous l'avons dit 

dès le commencement. Chacun veut de l'autorité : ou i ; 

chacun veut de la liberté : oui ; mais de quelle autorité ? 

de quelle liberté? Si l'on s'entendait bien sur ces deux 

mots, presque tout le monde serait d'accord ; et c'est 

avec l'Église, avec le Pape, avec le SjUabus que l'on 

serait d'accord. La division vient ici, comme à la tour 

de Babel, de la confusion des langues. 

Du peu que nous avons dit sur le libéralisme catho­

lique et sur les condamnations qui le frappent, il est 



LA LIBERTÉ. 471 

évident qu'il ne peut rester dans son prétendu juste-mi­

lieu : s'il veut demeurer catholique, il est avec nous , 

il est avec le Pape, il n'est plus avec la Révolution ; s'il 

veut demeurer libéral, il n'est plus catholique, il n'est 

plus avec le Pape, il est avec la Révolution. Pas de con­

ciliation possible entre l'Église et la Révolution. Il n'y 

a plus dans le monde que deux camps, deux cités. 

Catholiques et révolutionnaires, nous voulons tous 

la liberté religieuse et la liberté de la pensée, la liberté 

de la parole et de la presse, la liberté civile et politique, 

la liberté de réunion et d'association.; mais ces mots , 

pour nous, n 'ont pas le même sens ; car le révolution­

naire appelle servitude ce que nous appelons liberté, 

et réciproquement. 

"Servir DIEU seul, obéir aux hommes, quels qu'ils 

soient, à cause de lui seul, et à DIEU dès lors plutôt 

qu 'aux hommes, s'affranchir du joug de la nature et des 

passions ; en d'autres termes, pouvoir faire le bien et at­

teindre ainsi la fin dernière, qui est le ciel : voilà pour 

le catholique la vraie liberté. 

Pour le révolutionnaire, être l ibre, c'est être indépen­

dant xle DIEU et de toute autorité, tant religieuse que ci­

vile, qui vient de lui ; indépendant de toute loi, tant 

divine qu'humaine, qui gêne les passions; en d'autres 

termes, pouvoir faire le mal, pouvoir se perdre et perdre 

les autres : voilà la liberté du révolutionnaire. 

Pour les catholiques la liberté religieuse consiste à 

s'affranchir du joug des imposteurs et des faux d i eux , 

du pontificat des divins Césars, ainsi que des papes et 



472 LA LIBERTÉ. 

papesses laïques, pour ne servir que le DIEU vivant , 

Créateur du ciel et de la terre, n'écouter que ses envoyés, 

n'adorer que lui seul, en lui rendant le culte véritable et 

spirituel qu'il a prescrit à l'Église. — Le révolution­

naire a la liberté religieuse quand « tout est dieu, ex­

cepté DIEU lui-môme ». La liberté qu'il aime, c'est le droit 

à l'apostasie, le droit au schisme, à l 'hérésie, au déisme, 

à l 'idolâtrie, au matérialisme, à l'athéisme ; le droit de 

croire ce que bon lui semble, d'adorer ce que bon lui 

semble et comme bon lui semble, et même de ne rien 

croire, de ne rien adorer du tout. Sous la Convention, 

la liberté des cultes était l.a négation du seul culte lé­

gitime et même de tous les cultes, et l'adoration de la 

déesse Raison. 

Pour nous, la libre-pensée est la pensée affranchie des 

séductions des sophistes et des sens, et surtout de la 

tyrannie de l'opinion ; c'est la pensée en pleine posses­

sion de la vérité éternelle. — Pour le révolutionnaire, 

c'est le droit de mépriser toute vérité immuable, tant 

naturelle que révélée, et de ne s'en rapporter qu'à son 

opinion, opinion mobile comme les passions et les inté­

rêts qui la forment. 

\J enseignement est libre aux yeux du catholique, 

quand les clercs et les laïques, les communes, les départe­

ments , les particuliers peuvent, non moins que l 'État, 

fonder des écoles où la religion, la morale et la vérité 

sont respectées ; où le maître, disciple lui-même du 

Christ, Lumière du monde, ne substitue pas ses opinions 

à la vérité éternelle. — Pour le révolutionnaire, la lx-



LA LIBERTÉ. 473 

berté d'enseignement est la faculté d'égarer les esprits et 

de corrompre les cœurs, afin de bannir la vérité de la 

terre, d'en bannir le règne et la justice de DIEU. 

Pour nous, la presse est libre quand, sous la surveil­

lance de l'Église et d'un prince, évoque du dehors, et 

soumis comme tel à son autorité spirituelle, la presse peut 

sans obstacle défendre la morale et la religion, la justice 

et le droit, discuter ce qui est douteux, blâmer ce qui 

est blâmable, louer ce qui est digne de louange, avertir 

respectueusement le pouvoir qu'on trompe ou qui se 

trompe, lui exposer nos besoins et nos vœux, servir de 

lien entre les hommes en aidant à la propagation de 

tout ce qui est b o n , vrai, dévoué au soulagement des 

misères, au progrès des libertés légitimes et de la vé­

ritable civilisation.— Pour le révolutionnaire, la presse 

est libre quand, exempte de tout contrôle, elle peut 

attaquer tout ce qui est bon , juste et saint, propager 

sans obstacles l 'erreur, la corruption et l'impiété, servir 

de lien à toutes les conjurations contre DIEU et ses mi­

nistres spirituels et temporels, vanter impunément Or-

sini, Milano, Mazzini, élever des statues à Voltaire, 

« écraser l'infâme » et « traîner le Catholicisme dans la 

boue y>. 

Nous voulons la liberté politique et civile. C'est pour 

nous non le droit à l'insurrection de la rue ou des 

Chambres, mais la faculté de faire nos propres affaires, 

d'exposer, de défendre dans des assemblées, soit com­

munales, soit départementales, soit générales, nos droits 

et nos intérêts, sans pour cela que ces assemblées usur-. 



474 LA LIBERTÉ. 

périt le gouvernement et le pouvoir royal, sans qu'elles 

imposent au prince, dans une monarchie, ses ministres 

et ses décrets. La liberté politique implique bien un cer­

tain droit de conseil et d'opposition, mais pour conserver 

et non pour détruire, pour conserver les lois fondamen- -

taies, les coutumes justes et nationales, les droits acquis, 

et acquérir légitimement ceux qui nous manquent. 

La liberté catholique, loin de détruire la soumission 

aux autorités légitimes, la fortifie au contraire; car le 

catholique obéit non par contrainte, mais par dévoue­

ment. Or, rien n'est plus libre que l'amour. S'il ser t , il 

reçoit en échange les services de ses chefs. Aimer et 

être aimé , servir et être servi, voilà la liberté, l 'égalité, 

la fraternité véritables; voilà la civilisation catholique. 

La France, sous saint Louis, connaissait ces libertés-là : 

elle les a perdues au fur et à mesure qu'elle s'est éloignée 

de l'Eglise, qui seule possède l'esprit de charité et de li­

berté. 

Les peuples sont politiquement libres quand les 

princes, soumis à son Vicaire, dans l'ordre spirituel, sont 

les lieutenants du Christ. Les peuples, alors, ont l 'es­

sence de la liberté; tous les accessoires arrivent facile­

ment ensuite, au fur et à mesure qu'ils en sont plus 

dignes. 

L'obéissance des nations catholiques n'est pas une 

obéissance aveugle ni servile : elle est raisonnable, 

filiale, religieuse, éclairée, équitable, exempte à la fois 

de servitude et de révolte. Elle est raisonnable, parce 

qu'elle est raisonnée, parce qu'elle sait qu'elle doit obéir 



LA LIBERTÉ. 473 * 

et pourquoi elle doit obéir ; elle est filiale, parce que 

les princes sont les pères de la patrie; religieuse, parce 

qu'ils sont évêques du dehors ; éclairée, parce qu'ils font 

connaître les motifs, le bu t , la justice des lois à leurs 

sujets, qui , de leur côté, font connaître leurs v œ u x ; 

équitable, parce que la loi est dans l'intérêt de tous , et 

non pas seulement dans l'intérêt d'une majorité ou d'une 

dynastie ; exempte de servitude et de révolte, parce 

q u e , soit en leur obéissant, soit en résistant aux lois con­

traires à la loi divine, on obéit à DIEU . Il y a plus : les 

rois et les pouvoirs vraiment chrétiens, et c'est là leur 

gloire, entendent qu'on cesse de leur obéir dès que 

leurs ordres sont évidemment contraires à la loi, soit di­

v ine , soit humaine : leur résister alors, c'est encore les 

s'ervir. 

Nous voulons même en un sens la souveraineté na­

tionale. Dans la civilisation catholique, en effet, le prince, 

chef de l 'État, est, comme nous , membre de l'État. Ré­

gner avec lu i , non pas en partageant, en divisant le 

pouvoir, en usurpant ses fonctions royales, mais parce 

que lui et nous sommes membres d'un même corps et 

animes du même esprit national ; régner avec lui et par 

lui , voilà pour nous la souveraineté nationale. La tête 

seule, il est vra i , dirige et porte la couronne; mais le 

corps et les membres régnent avec la tê te , parce qu'ils 

vivent de la même vie. La pensée du prince est notre 

pensée, et sa volonté notre volonté; mais aussi notre 

pensée est sa pensée, 'notre volonté est sa volonté, car 

ce n'est ni son esprit particulier, ni celui de la majorité 



476 LÀ LIBERTÉ. 

qui anime l'État chrétien; c'est cet esprit public et na­

tional, allumé au foyer de l'Évangile,, qui inspire au 

prince et aux sujets, aux grands et aux pet i t s , ce que 

chacun doit faire dans l'intérêt de tous, suivant son éta t , 

sa condition, ses fonctions. Cet esprit est u n , alors que 

l'esprit national est vivifié par l'esprit de l 'Église, par 

suite de l'intime union de l'Église et de l'État. Quand 

l'Etat est vraiment catholique, vraiment uni à l'Eglise 

qui l'a engendré, puis nourri , a imé, protégé au prix de 

ses sueurs et souvent de son sang, il participe, autant 

que le permet sa nature , aux privilèges de l'Église. 

Quant au révolutionnaire, il ne voit la liberté politique 

que dans l'omnipotence de la majorité du peuple souve­

rain. C'est pour lui le droit d'élire des mandataires révo­

cables par lui seul et responsables devant lui seul. C'est 

le droit de chasser le chef temporaire de l'État dès qu'il 

ne lui convient plus. 

Ce que rêve le vrai révolutionnaire, ce n'est pas tant 

l'anarchie que la destruction totale de l'État chrétien; ce 

qu'il rêve , c'est un César, maître absolu de toutes les 

âmes, de tous les corps et de tous les biens, à la seule 

charge d'enchaîner l'Église et d'appeler ses séides à la 

curée, type que réalisera l'Antéchrist. 

L'Église disait aux princes comme au dernier de leurs 

sujets : « Bien d'autrui ne prendras ; » et les pr inces, 

jadis, en étaient réduits à faire le plus souvent la guerre 

à leurs frais, quand leurs intérêts étaient seuls en cause. 

De toutes les propriétés la plus sacrée est celle de 

notre propre corps et de nos enfants. De là l'absence 



LA LIBERTÉ. 477 

d'armées permanentes et la répugnance de l'Eglise ro­

maine pour la conscription moderne. 

La Révolution, au contraire, peut prendre à la fa­

mille son dernier écu et son dernier enfant, pourvu que 

ce soit au nom du peuple souverain. 

Nous voulons la liberté civile, en lui donnant pour 

base la famille et la propriété. Nous voulons la famille 

telle que DIEU Ta créée, puis perfectionnée depuis l'É­

vangile , en faisant du mariage un sacrement. Nous vou­

lons pour la famille la sainteté, l'indissolubilité du lien 

conjugal, une existence durable, les traditions qui sont 

la source de l'esprit de famille et de l'esprit national. 

Nous voulons pour le père toute la dignité de l'autorité 

paternelle; nous voulons qu'il puisse maintenir l'union 

de ses enfants, car « l'union fait la force » ; nous vou­

lons que sa prévoyance ait la faculté d'empêcher la liqui­

dation forcée de son héritage après sa mor t , et la dis­

persion des siens aux quatre vents du ciel. 

La Révolution veut les unions libres ; tout au plus un 

contrat temporaire, que le magistrat civil peut rompre 

et former lui seul. Des familles nomades, sans perpétuité, 

sans traditions; des parents désarmés et découronnés, 

des enfants sans respect, la liberté, l 'égalité, la frater­

nité révolutionnaires jusqu'au sein de la famille. 

Nous voulons que la propriété collective et perpétuelle 

soit aussi sacrée que la propriété privée, alors surtout 

qu'il s'agit des droits de l'Eglise, qui sont les droits de 

DIEU et des pauvres. 

Pour la Révolution, comme on ose lç dire ouvertement, 



478 LA LIBERTÉ. 

la propriété, c'est le vol ; surtout la propriété ecclésias­

tique. L'annexer, l'incamôrer, ce n'est que justice. 

Nous voulons la liberté des réunions et des associations, 

mais des réunions pour le b ien, et non pour le mal ; des 

associations pour fonder, et non pour détruire. Nous 

voulons un droit écrit dans les cœurs et dans la coutume, 

bien plus encore que dans la loi ; un droit qui soit l'expan­

sion de la v ie , au lieu d'être un rêve de légiste; un droit 

qui favorise l'union des cœurs et des intérêts légitimes, 

au lieu d'être un club et une conjuration , comme le de­

mande la Révolution. 

Voilà ce que nous voulons, et voilà ce que nous ne 

voulons pas. Voilà les libertés que nous acclamons et que 

nous réclamons; elles sont raisonnables, vraies, pures , 

saintes, fécondes. Et voilà les libertés, ou pour mieux 

dire les licences, que nous repoussons de toute l'énergie 

de notre foi, de notre patriotisme et de notre raison; 

nous les repoussons parce qu'elles sont fausses et perni­

cieuses, impies, condamnées, ennemies de tout ordre , 

ennemies de tout bonheur. 

Nous voulons, nous aimons d'un même amour et la 

vraie autorité et la vraie liberté ; pour l 'honneur de J É ­

S U S - C H R I S T et de son Église, pour l'amour de nos frères, 

surtout des pauvres et des peti ts , pour la sauvegarde de 

nos consciences, nous détestons, nous repoussons avec 

la même indignation et la fausse autorité et la fausse li­

berté, et le despotisme et l 'anarchie, et l'arbitraire et 

la licence. L'Église les condamne, et nous n'en voulons à 



LA LIBERTE. 470 

aucun prix. Avec elle, nous les condamnons; nous les 

condamnons parce qu'elle les condamne, autant qu'elle 

les condamne, ni plus ni moins. 

Quand nous sommes obligés de vivre sous leur joug , 

nous subissons cette dure nécessité sans nous laisser sé­

duire par les fausses doctrines; nous aspirons à des 

temps meilleurs; nous aspirons, nous travaillons au re ­

tour des sociétés à leur état normal, au retour du monde 

à l'État chrétien. 

Par-clessus tout , nous sommes fidèles aux ensei­

gnements du Chef de l'Église; nous- le suivons en tout ; 

nous le suivrons partout. Nous marcherons à sa lumière, 

qui est la lumière du Christ, la vérité infaillible. Jamais 

nous ne substituerons nos conceptions à son enseigne­

ment ; et dans cette soumission filiale et totale à son au­

torité divine nous trouverons la véritable liberté, la li­

berté des enfants de D I E U , la liberté que le Christ, notre 

Sauveur, nous a acquise au prix de son sang , la liberté 

q u i , malgré son imperfection dans l'état d 'épreuve, est 

ici-bas le prélude des joies bienheureuses de l'étemelle et 

parfaite liberté dans les cieux. 



APPENDICE J 

De l'autorité doctrinale du S Y L L A B T X S . 

Si quelque hésitation restait encore dans l'esprit' du lecteur 
au sujet de l'autorité doctrinale et souveraine du S y l l a b u s , sur 
l'obéissance complète qui lui est due, et par conséquent 
sur la fausseté intrinsèque des docLrines l i b é r a l e s , qui y sont 
condamnées, je le prierais de peser devant D I E U les paroles qui 
suivent : 

« Pie IX a dit deux paroles que les catholiques ne sauraient 
trop méditer : « L e m o n d e e s t p e r d u d a n s l e s t é n è b r e s ; f a i p u b l i é 

« l e SYLLABUS p o u r q u i l l u i s e r v e d e p h a r e s u r l a r o u t e d e l a v ê -

« r i t e . » Telle est le premier mot du grand Pontife, prononcé 
par lui dans la chapelle Pauline, au Yatican. 

« Le second regarde aussi le S Y L L A B U S , et le voici : Q u a n d 

u l e P a p e p a r l e d a n s u n a c t e s o l e n n e l , C'EST POUR ÊTRE PRIS A LA 

CÎ LETTRE. C e q u i l a d i t , i l a v o u l u l e d i r e . » 

a II serait bien à souhaiter que ces grandes paroles servis­
sent de règle à tous les enfants de l'Église, et leur apprissent 
à confondre leurs esprits dans un même sentiment de soumis­
sion simple, courageuse, et sans vaines contestations, aux ora­
cles du Vatican. Qn verrait alors disparaître entre nous jus­
qu'aux dernières traces de divergences et de malentendus. Et 
celte unanimité nous donnerait à son tour une énorme puissance 
pour combattre les erreurs dont le rationalisme a comme eni­
vré la société moderne 1 . » (Mgr Plantier, Évêque de Nîmes, 
27 février 1868.) 

K En l'année où nous écrivons ceci, le Souverain-Pontife vient d'insister de 
nouveau sur la nécessité de celte interprétation l i t t é r a l e et de celte (olale obéis­
sance. Le 6 février 1869, Sa Sainteté s'exprimait ainsi dans un Bref Aposto­
lique adressé au Cercle catholique de Paris : « Les jeunes chrétiens tirent leur 
solidité,et leurs progrès pour le bien d e l a s e u l e f o r c e d e l a v é r i t é ; or, dans 
les choses qui concernent la religion et la inorale, celle vérité ne peut être pui-



APPENDICE. 481 

Le docte et pieux Archevêque de Westminster, MgrManning, 
rapporte sur le môme sujet une autre parole du Souverain-
Pontife. Le 47 juin 1867, s'adressanl aux cinq cents Évoques 
réunis autour de lui pour les fôtes du centenaire, Pie IX leur a 
dit solennellement : « Dans l'Encyclique de 4864 et dans ce qu'on 

appelle le SYLLABUS, j'ai dénoncé au monde les dangers qui mena­

cent la société, et j'ai condamné les erreurs qui viendraient la dé­

truire. Cet acte , je le confirme maintenant en votre présence, et je 

le place de nouveau sous vos yeux comme la règle de votre ensei­

gnement. » 

Tous les Évoques ont publiquement adhéré à l'Encyclique et' 
au Syllabus 3 et se sont soumis, comme c'était leur devoir, 
à l'enseignement du Chef suprême de l'Église. Us l'ont promul­
gué, ils l'ont proclamé comme la vérité qu'il faut croire et 
comme la règle qu'il faut suivre. 

Donc, même au point de vue myope des théologiens du gal­
licanisme, l'Encyclique et le Syllabus constituent un acte, un 
enseignement irreformable de l'Église catholique. 

A la tète de l'épiscopat, s'inclinant devant lé Syllabus comme 
devant renseignement de la Chaire de vérité, le CardinaUVi-
caire s'exprimait ainsi en promulguant à Rome l'Encyclique et 
le Syllabus: « Les vrais fidèles, ceux qui le sont et de bouche 
et de cœur, reconnaissent la véritable parole de Dnsu dans la voix 
du Chef visible de l'Église. Ce Chef a mission et autorité pour 
enseigner toute l'Église, et quiconque ne l'écoute pas déclare 

F 

par Jà-mônie ne plus faire partie de l'Eglise et du troupeau de 
J É S U S - C H R I S T , e t ; par conséquent; perd tout droit à l'héritage 
éternel. » 

Il n'y a donc plus à hésiter/, h chicaner, h subtiliser; il n'y a 
pas à se retrancher dans un silence respectueux; il n'y a pas à 
prétendre que tel Évêque, que tel théologien, que tel auteur 

sée que dans les d o c u m e n t s de l'Église et en particulier du Saint-Siège. Aussi 
nous ne douions aucunement que vos desseins et entreprises ne soient c o n f o r ­

m e s a u x d o c t r i n e s q u i o n t é t é e x p o s é e s p a r N o u s , cl que vous aurez grand 
soin d'écarter de vos réunions t o u t e i n t e r p r é t a t i o n i n s i d i e u s e d e N o i r e p e n ­

s é e s Q U E L L E Q U ' E L L E S O I T , de même que t o u t e o p i n i o n q u i s ' é l o i g n e r a i t d i t 

S E N S L I T T É R A L d e c e s d o c u m e n t a . » 

v. 31 



m APPENDICE. 
Catholique entend la chose autrement ' ; qu'on n'est pas héré­
tique en n'admettant pas les doctrines dix Syllabus, etc . Il esl 

vrai, on n'est pas hérétique; mais on est téméraire; mais on est 
en révolte plus ou moins ouverte contre le Pape et les Évoques, 
contre l'autorité souveraine et infaillible qui enseigne toute 
l'Église au nom de JÉSUS-CHRIST. H y a d'autres péchés contre 
la foi que le péché d'hérésie; c l j'entends ici péchés graves, 
péchés mortels. Il y a cnlre autres le péché de témérité , qui est 
celui-là m ê m e dont on se rend coupable en se montrant rebelle 
à l'autorité enseignante, qui est souveraine, qui est divine, qui 
esl infaillible. 

« Tout* ce qui est mauvais en matière de doctrine n'est point 
pour cela formellement hérét ique , disait jadis Bossuet (qui au­
rait dû mettre lu i -même en pratique cette règle excel lente) . 
L'amour de la vérité doit donner de l 'éloignemenl pour tout ce 
qui l'affaiblit; et je dirai avec confiance qu'on est proche d'être 
hérét ique lorsque, sans se mettre en peine de ce qui favorise 
l'hérésie, on n'évite que ce qui est précisément hérétique et 
condamné par l 'Eglise 2 . » 

1 L'autorité qu'on allègue le plus souvent est celle de M 6 r Dupanloup, Évê-
que d'Orléans, qui a reçu, comme chacun sait, un Rrcflaudatif du Saint-Père 
à l'occasion de sa brochure : la Convention et l'Encyclique. Mais les libéraux 
oublient la phrase plus que significative qui en forme la conclusion. Le Pape, 
après avoir loué le zèle que l'auteur venait de déployer en expliquant à ceux du 
dehors ce que n'étaient pas YEncycïîqve et le Sijthtbvs, ajoutai : « Donc, Nous 
vous félicitons, assuré que Nous sommes que le même zèle avec lequel vous 
avez coutume de défendre la cause de la Religion et de l'Église, vous fera ex­
pliquer à votre peuple le véritable sens de Nos lettres Apostoliques', et cela, 
avec (Vautant plus de soin et cVeoractihule que, etc... Tibi ergo gratulamur, 
pro certo bîibentes te, pro zelo quo Religionis Ecclcsirequc eau sa m tueri soles, 
co S T U D I O S I U S et A C C U M A T I L S populo luo traditurum esse C E R M A N A M Nostrarum 
Litterarum sentcnliam, quo, etc. » Après une réserve aussi explicite, en quoi, je 
le demande, l'autorité doctrinale du Syllabus est-elle ébranlée? Le Bref ne 
montre-t-il pas, au contraire, que l'auteur n'a pas môme abordé celte question ? 

2 Défense de la tradition et des Saints-Pères, I r c partie, liv. I , ch. N X I Ï . 



APPENDICE. 

APPENDICE 1J. 

L A C I V I L T A CATTOLICA et le l i b é r a l i s m e cathol ique . 

A l'occasion d'un trôs-remarquable travail sur la séparation 
de l'Église et de l'État, la célèbre Revue romaines publié, en mai 
1869, quelques réflexions que je crois devoir rapporter ici 
comme confirmation de ce que je dis moi-même dans cet opus­
cule. L'article est intitulé : Absurdité du système des catholiques-

libéraux. 

« Le vice radical du système des catholiques-libéraux, dit 
la Civiltà cattolica, c'est l'incohérence. 

« Cette incohérence se trahit d'abord par l'intention qu'ils 
expriment de laisser en dehors les principes, que, par mépris, 
ils appellent abstraits. — Mais ces principes sont ou vrais ou 
faux. L'on ne saurait en nier la vérité saris renoncer au titre de 
catholique; car, en fin de compte, ces principes se réduisent 
à des vérilés de foi, telles, par exemple, que celles-ci : L'ordre 
naturel doit être subordonné à l'ordre surnaturel, la nature à 
la grâce, la vie présente à la vie à venir. Et comme ces vérités 
ne sont pas uniquement telles pour l'homme considéré comme 
individu, mais aussi pour l'homme en quelque relation qu'il se 
trouve, chacun peut voir les conséquences qui en résultent en 
ce qui concerne Tordre social. 

« Les catholiques-libéraux, au moins pour la plupart, accor­
dent les conséquences en elles-mêmes, mais ils en repoussent 
l'application. — Eh mon D I E U ! ne sont-ce pas des vérités pra­
tiques, c'csl-à-dirc des vérités qui doivent diriger les actes? Or, 
peut-on sans incohérence admettre ces sortes de vérités, et 
puis ne pas vouloir qu'elles soient appliquées au fait pour le 
diriger? 

« Mais, répliquent-ils, les circonstances s'y opposent. — 
C'est une autre question; si elles seules vous touchent* tenez-
vous-en là, et dites que la subordination de l'État à l'Église, et 



48 i APPENDICE. 

par conséquent l'harmonie entre les deux pouvoirs est vrai­
ment nécessaire et voulu de D I E U , mais que, par malheur, le 
monde ne veuf pas en entendre parler. Louez-la donc, tout en 
déplorant l'aveuglement et la malice du monde. 

(( Mais ce n'est pas là ce que vous faites; au contraire, vous 
conseillez à l'Église de rompre tout lien avec l'État, de ne pré­

tendre à aucune ingérence dans ses affaires, et de se renfer­
mer dans le cercle de l'ordre spirituel, en donnant pour raison 
que cela sera plus utile à l'Église elle-même. 

« Il y a là une nouvelle contradiction. En effet, comment 
peut-on croire que ce qui est contraire à la volonté de D I E U 

sera plus, utile? Ou il faut nier que la subordination de l'État 
à l'Église n'est pas voulue de D I E U , ce qui nous mènerait droit 
à la négaiion des principes, ou il faut soutenir que la réalisa­
tion de cette volonté serait plus utile, non-seulement à l'État, 
mais encore à l'Église. Ne pouvoir l'obtenir est un mal qu'il 
faut supporter avec patience, mais non louer et encore moins 
conseiller. 

a Mais combien de dommages, quelle pression l'Église n'a-
t-elle pas soufferts de la part des princes protecteurs ! Qu'on 
se rappelle ses luttes avec les empereurs de Byzance, avec les 
Césars de Germanie, avec les rois de France, d'Espagne et 
d'autres pays. » —Très-bien; c'est là le lieu commun auquel 
on a l'habitude de recourir. Mais qu'esl-ce que cela prouve? 
Cela prouve seulement que l'homme, dans sa perversité et sa 
malice, s'efforce de corrompre l'œuvre de D I E U ; mais parce que 
l'homme cherche à la corrompre, est-ce une raison pour la mé­
connaître ou l'abandonner? 

« D'abord l'argument qu'on nous oppose pèche par une énu-
méralion incomplète; il ne regarde que le mauvais côté des 
choses, il ne parle que du mal qui se mêlait au bien, et ne parle 
pas des grands biens qui résultaient de la subordination et qui 
l'emportaient sur le mal. 

« L'argument pèche aussi par défaut de comparaison; car, 
si l'on compare les ennuis que ces princes ont fait souffrir à 
l'Église avec ceux que lui font maintenant souffrir les libéraux, 
nous ne savons trop de quel côté penchera la balance. 



APPENDICE 485 

« Enfin, l'argument pèche par défaut de conséquence; car 
de ce que l'abus se glisse par' le fait de l'homme dans un sys­
tème nécessaire en soi et prescrit de DIEU, il suit seulement 
qu'on doit faire tous ses efforts pour séparer le bien du mal, 
mais non les rejeter tous deux pour adopter un système mau­
vais en soi et contraire aux desseins de DIEU. 

« Après tout, dira-t-on enfin, il n'y a pas à rechercher ce qui 
est désirable, puisque nous sommes en présence d'une com­
plète impossibilité. 11 ne reste qu'à faire de nécessité vertu, et 
à accepter un état de choses qu'il n'est pas en notre pouvoir de 
changer. » — Voici notre réponse : Dans les trois premiers 
siècles de persécution, l'Église eut aussi à s'accommoder comme 
elle put aux circonstances. Mais dut-elle, pour cela, préconiser 
cet état de choses? dut-elle accepter les maximes et les prin­
cipes de la société païenne? dut-elle acheter la paix au prix 
d'aucune apostasie en fait de principes? Nous n'avons pas be­
soin d'ajouter que si , de nos jours, Ton n'a pas d'ordinaire à 
redouter les persécutions sanglantes, nous vivons pourtant à 
une de ces époques où les sociétés sont travaillées par toutes les 
fièvres vertigineuses des maladies mentales, et où les malades 
intellectuels ne veulent ni suivre ni même entendre la voix de 
la vérité et de la justice. Eh bien, l'Église devra-t-elle pour cela 
adopter leurs maximes perverses? ses apologistes devront-ils 
changer de langage ou au moins garder le silence? Au con­
traire, c'est dans de pareilles circonstances qu'il est le plus né­
cessaire d'élever la voix et de prêcher sur les toits ce qu'on pou­
vait se contenter de faire entendre du haut de la chaire dans 
des temps meilleurs. Malheur à nous, si à la perversité des faits 
se joignait l'oubli des principes! Il faudrait alors entièrement 
désespérer du salut du monde. 

« Tant que les principes sont saufs, l'esprit vivifiant, qui 
peut seul donner de nouvelles forces à la société mourante, reste 
sauf. Mais si les principes disparaissent, d'où viendra la vie? 
Les nations sont guérissables, et leur guérison ne peut venir 
que de la vertu divine de la vérité : Veritas liberabit vos. Mais, 
pour que la vérité produise ses salutaires effets, il faut qu'elle 
soit proposée dans toute son intégrité. La vérité, rien-qite la vé-



486 APPENDICE. 

rilé* toute la vérité : telle devrait être la devise de tous ceux qui 
se donnent la mission d'éclairer les hommes. 

« Au reste, même dans l'éventualité des plus sombres hy­
pothèses, môme dans la .supposition que les générations mo­
dernes dussent être à jamais incurables, il ne faudrait pas pour 
cela cesser de leur remettre sous les yeux les seuls moyens 
qu'elles aient pour échapper à la corruption et à la mort. Celte 
conduite aurait au moins pour résultat de les rendre inexcu­
sables et de justifier la Providence divine. Ainsi Ta fait J É S U S -

CiiRrsT : Sinonvenissem et locutus fuissem eis^ peccafum non ha­

ber en t; nunc autem excusationem non habent depeccalo suo. 

' « Et les Apôtres ont suivi l'exemple du Christ; quoiqu'ils 
sussent qu'ils ne pouvaient obtenir du monde autre chose que 
des persécutions, des railleries et des mépris : Prœdicamus Do­

minant JJLSUM CUIUSTUM , Judiéis quidem scanclalum> Gentibvs au­

tem slultitiam. 

« Nous aussi nous proclamerons les droits sacrés de l'Église 
vis-à-vis de l'Étal, et les devoirs cle l'État vis-à-vis de l'Église, 
quoique noire langage doive être un scandale pour les nou­
veaux Juifs, et doive paraître une folie aux nouveaux Gentils. 
Le devoir de ceux qui prêchent la vérité est de la défendre jus­
qu'au sang; le résultat de leurs travaux est dans les mains de 

FIN DU TOME CINQUIÈME. 



TABLE 

DES MATIÈRES DU TOME CINQUIÈME 

LES FRANCS-MAÇONS. 

I. Du nom de Fraac-Macon & 
II. Qu'il y a Franc-Maçon et Franc-Maçon 10 

III. Quel est le secret du recrutement habituel de la Franc-
Maçonnerie 13 

IV. Avec quel cérémonial ou est fait Franc-Maçon . . . . Ifi 

V. Première et terrible épreuve de l'Apprcnti-Maçon 20 

VI. Les trois voyages : seconde éprouve de l'Apprcnti-Ma-

coti 22 
Vil. Les épreuves finales 2f> 

VIIJ. Le s e r m e n t . . . . . 27 

IX. Du grade de COMPAGNON, qui est le second grade maçon­

nique '. 31 
X. Du troisième grade, qui est le grade de MAÎTRE-MAÇON. . 32 

XI. Des hauts grades de la Franc-Maçonnerie 40 
XII. Du haut grade de JrrGE-Priii-osoPKE GHANA-COMMANDEUR 

INCONNU 42 

XIII. Du haut grade de CITEVALIER-KADOSCÏI 4 
XIV. Du haut grade de ROSE-CROIX *. 4(» 
XV. De la vraie Franc-Maçonnerie, qui est occulte et toute 

secrète « . . . ^. '4î> 



488 TABLE. 

XVI. A quels affreux excès se portent les Maçons des arrière-

Loges 54 
XVII. Ce que les Frères des arrière-Loges pensent, disent et 

comptent faire de leurs chers Frères du dehors 158 
XVÏII. Comment les Maçons des arrière-Loges exploitent les 

Princes et les nobles qui entrent dans la Maçonnerie,. 61 

XIX; De l'organisation publique de la Franc-Maçonnerie inté­
rieure 00 

XX. Si la Maçonnerie aime les pauvres comme clic veut le 
faire croire 09 

XXL Que la Franc-Maçonnerie est une puissance redoutable. 71 

XXII. Que la Franc-Maçonnerie est, quoi qu'elle en dise, es­

sentiellement impie, antichrcticnnc et athée 74 
XXIII. Comme quoi la Maçonnerie se console de ses peines 

dans le culte du soleil 77 

XXIV. De la presse maçonnique 80 

XXV. Que la Franc-Maçonnerie commence à s'emparer de 

l'enfance au moyen de renseignement et de l'éduca­
tion 83 

XXVI. Comment la Franc-Maçonnerie étend son action sur les 
jeunes filles 87 

XXVII. De la Franc-Maçonnerie d'ADOPnoN, ou Franc-Maçonne­
rie des Dames , . 80 

XXVIIL Un banquet de Sœurs-Maçonnes 95 
XXIX. Si la Maçonnerie féminine se bo ne aux banquets et aux 

amusements 98 

XXX. Que l'Église a très-justement frappé d'anathème la 
Franc-Maçonnerie tout entière, sans aucune restric­
tion ]0fi 

XXXI. Des condamnations formelles portées par les Souve­

rains-Pontifes contre la Franc-Maconneric 103 
<> 

XXXII. Ce que nous devons faire en face de la grande conspira­
tion antichréiienne i 07 



TABLE. 489 

L A F O I D E V A N T L A S C I E N C E M O D E R N E . 

I. De l'abus qu'on fait aujourd'hui du mot science I lî> 
IL Ce que c'est que la science 117 

III. Que les découvertes de la science moderne ne contredi­
sent aucunement les vérités de la foi 121 

IV. PREMIÈRE OBJECTION. — Avec le système de Laplace, il n'y 
a plus besoin d'un DIEU créateur pour expliquer la for­
mation de la terre 123 

V. DEUXIÈME OBJECTION. — Aux yeux de la science moderne, il 
est démontré que la Bible se trompe quand elle nous 
dit que la création est l'œuvre des six jours 129 

VI. TROISIÈME OBJECTION, — D'anciens monuments découverts 
en Egypte et clans l'Orient renversent totalement la 
chronologie de la Bible en assignant au monde habite 
une antiquité infiniment plus grande 133 

VIL Q u a t r i è m e o b j e c t i o n . — Le phénomène de la génération 
spontanée, constaté par la science moderne, explique 
parfaitement l'existence de l'homme, sans qu'il soit be­
soin de remonter h un Créateur 136 

VIII. CINQUIÈME OBJECTION. — L'homme n'est qu'un singe perfec­
tionné J 39 

IX. SIXIÈME OBJECTION. — La physiologie a découvert que la 
pensée n'est qu'une sécrétion du cerveau 143 

X. SEPTIÈME OBJECTION. — Pour la science moderne, il n'y a 
plus de vices ni de vertus, mais simplement des bosses 
et des tempéraments 146 

XL HUITIÈME OBJECTION. — Quoi qu'en dise la Genèse, le déluge 
n'a pas été universel 152 

XII. N e u v i è m e o b j e c t i o n . — Le soleil ne tourne pas autour de 

la terre; cela détruit par la base le miracle de Josué et 
tout le système chrétien lî>3 

XIII. DIXIÈME OBJECTION. — Le fait très-probable de la pluralité 
des mondes habités ne se concilie guère avec le mys-
tîrc de l'Incarnation 108 



490 T A B L E . 

XIV. ONZIÈME OBJECTION. — La science ne trouve nullopart la 

place du ciel, de l'enfer et du- purgatoire 1G3 

XV. DOUZIÈME OBJECTION, — Le christianisme n'est qu'un dérive 

ctim perfectionnement des antiques religions sémiti­

ques 1(>8 

XVI. TREIZIÈME OBJECTION. — Selon les calculs de la science, le 

monde doit finir par le froid dans soixante-dix ou 

soixante-douze mille ans 1 7 2 

XVII. QUATORZIÈME OBJECTION. — L a science moderne n'admet 

point le miracle : le miracle est physiquement et scien­

tifiquement impossible 170 

XVIII. De la prétention de la science moderne à n'admettre que 

ce qu'elle comprend 182 

XIX. Que la connaissance des causes secondes ne suffit pas pour 

constituer un vrai savant 180 

XX. Que trop souvent, en matière de rel igion, les savants sont 

des prodiges d'ignorance 190 

XXI. Pourquoi les sciences exactes faussent souvent le juge­

ment et éloignent de la loi • 1 9 3 

XXII. De l'abus que Ton fait aujourd'hui des études scientifi­

ques, mathématiques et autres 200 

XXIIL D'un autre abus de l'éducation scientifique moderne, qui 

est l'excès et le trop-plein 207 

XXIV. Comment la certitude de la foi est absolue, raisonnéc et 

profondément scientifique 210 

XXV. Qu'au dix-ncuvicine siècle, l'Église n'exclut pas plus la 

science que dans les temps passés "216 

L A L I B E R T É 

Au lecteur 227 

• I. Sur quel terrain il est nécessaire de porter et de main­

tenir notre discussion 229 



TABLE. 491 

IL Des divers sens du mot liberté; et d'abord, An libre 

arbitre 232 

I1L De la liberté contemplée dans son second sens, c'est-
à-dire dans l'exercice intérieur du libre arbi tre . . . . 23S 

IV. De la liberté contemplée dans les conditions extérieu­
res et accidentelles de son développement 237 

V. En quoi la licence diffère de la liberté 239 
VI. Pourquoi la possibilité de faire le mal n'entre pour 

rien dans la notion essentielle de la liberté parfaite.. 243 

VII. Si la liberté n'est que le respect des droits do chacun. 247 
VIII. Pourquoi et comment la liberté du libre-penseur est 

tout l'opposé de la liberté, telle que l'entend l'Église. 249 
IX. Comment, en cette matière, on abuse perfidement des 

mots pour séduire les masses 253 

X. Comment, par son Église, Notre-Scigneur JÉSUS-CHRIST 

apporte au monde la vraie liberté 2;>5 
• XL Beau témoignage d'un de nos Évêques à ce sujet 258 

XII. Des préjugés déplorables qui courent le monde contre 
l'amour de l'Église pour la liberté 2(H 

XIII. De la vraie notion de l'autorité 204 
XIV. S'il est vrai que l'autorité est l'ennemie de la liberté.. 207 
XV. De la liberté de l'esprit humain dans la foi catholique. 270 

XVI. Comment les prescriptions de l'Église, si astreignan­

tes en apparence, ne font que garantir notre liberté. 270 
XVIL De la fausse autorité, qui est l'ennemie mortelle de la 

liberté 281 

XVIII. De la fausse autorité et des abus de pouvoir dans l'or­
dre religieux - 283 

XIX. Du droit de chacun à la'liberté dans le service de DIEU. 288 

XX. De la fausse autorité dans l'ordre civil 292 
XXI. Des abus de pouvoir dans l'ordre civil et politique.. . 294 

XXIL De la fausse autorité et des abus de pouvoir dans la 

société domestique 297 
XXIII. De la fausse liberté que le démon cherche à substituer 

à la véritable.. . . 300 
XXIV. Que la fausse liberté bouleverse tout et est un mal 

universel < 304 



m TABLE. 
XXV. Combien la fausse liberté, telle qu'on entend la prati­

quer aujourd'hui, est absurde et immorale en elle-
même 31J 

XXVI. Que l'Église a condamné et condamne la fausse liberté 
sous toutes ses formes . 314 

XXVII. Des illusions que nourrissent encore certains catholi­

ques au sujet de ces erreurs et de ces condamna­
tions 319 

XXVIII. Du venin de schisme et d'hérésie caché dans les doc­
trines modernes, dites libérales 326 

XXIX. Que ces erreurs ne sont, au fond, que de l'idéologie.. 331 
XXX. De la séduction qu'exercent, principalement sur la jeu­

nesse, les théories modernes sur la liberté 336 
XXXI. Que les erreurs libérales cherchent à s'insinuer jusque 

dans les rangs du clergé 341 
XXXII. Pourquoi, dans une discussion sérieuse sur la liberté, 

le catholique-libéral ne pourra jamais tenir ni con­
tre le libre-penseur, ni contre le catholique. • . . . . . 348 

X X X I I I . Quel est le caractère dominant et le grand écueil de 

l'école catholique-libérale 352 
XXXIV. Si Ton peut être catholique en religion, et libéral en 

politique 354 
XXXV. Que le libéralisme catholique constitue la vraie force 

des différents partis libéraux 358 
XXXVI. Comment la liberté de tous est sauvegardée par l'u­

nion et la subordination des trois pouvoirs 371 
XXXVII. Si le retour à l'État chrétien est vraiment une chi­

mère 378 
XXXVIII. Des peuples prodignes et de leur condition misérable. 384 

XXXIX. De la thèse et de l'hypothèse, en fait de liberté 380 

XL. La thèse et l'hypothèse, en fait de liberté religieuse.. .31)8 
XLI. La thèse et l'hypothèse, en fait de libertés civiles et 

politiques 404 
XLII. La thèse et l'hypothèse, relativement au mariage et à 

la liberté de la famille 40!) 
XLIII. La thèse et l'hypothèse, en fait de liberté d'enseigne­

ment et d'éducation 412 



TABLE. 493 

FIN" DE LA TABLE DU TOME CINQUIÈME. 

XLiV. La thèse et l'hypothèse, pour la liberté de la presse.. 421 

XLY. La thèse et l'hypothèse, en fait de liberté d'associa­

tion 423 

XLVI. Curieux témoignage d'un des chefs de la libre-pensée 

en faveur des associations religieuses 427 

XLVIL La thèse et l'hypothèse, en ce qui touche le pouvoir 

côercitif de l'Église 430' 

XLVÏII. Saint François de Sales en présence de la thèse et de 

l'hypothèse 430 

XLÎX. Que les abus qui ont pu se glisser dans l'exercice du 

pouvoir coez'citif n'enlèvent rien à sa légitimité. t . . 440 

L. La thèse et l'hypothèse, touchant l'Encyclique et le 

S y l l a b u s 444 

LL Comment les Évêques espagnols ont admirablement 

résume la doctrine catholique sur la thèse et l'hypo­

thèse, en fait de liberté 446 

LU. Que la liberté de l'Église est ce qu'il y a de plus sacré 

sur la terre 455 

LUI. Que la liberté de l'Église repose sur la liberté du 

Saint-Siégc et sur le maintien du pouvoir temporel.. 459 

Conclusion 470 

Appendice ï 480 

Appendice H 483 


