
L ' É G L I S E 

L E S O U V E R A I N P O N T I F E 

C A T É C H I S M E R A I S O N N É 

m U COMPAGNIE X>£ TtSUS. 

in omnibu* rupin srr/ni Ereleftam romannm 
Mon dr.sir est de suivre en taules r.hosrs J'Egl 

T u m n i n r . 

( S . A»nnns. d« S a m in. 1. 111. cap. t, n, 5 ) . 
Ffabere jam «on palcst Deum patrem, qui Ecrleiiam 

non habet nwtrttm. 
Ceîuî qui n'a point l'Eglise ponr jih'tp , nr peut, 

point avoir I)iru pour pèrr. 
( S. Cvrnu*, «le Cuil. K c r ] . ) , 

II. PKLAGVDD FILS ET ROBLOT, 

MBRAlBIvS DE S. fi . MGR r /ABCHF.VÉQUE I)F. L V O \ 

m K MF.RCIF.IIK . 
•V AH. 

m:f. nK toirnow, 
N*1 r>. 

187 J. 





bsl
BSL 2010







PROPRIÉTÉ DE L'ÉDITEUR, 

Tout exemplaire non revêtu de la signature de VAu­

tour sera réputé contrefait. 



« M a s "Y t — « H T 

LOUÏS-JACQUES-MAURICE CARDINAL DE BONALD, Ar­

chevêque de Lyon et de Vienne, Primot des Gau­

les, etc., 

D'après le compte qui nous a clé rendu de l'ou­

vrage intitule : L'Eglise et le Souverain Pontife; caté­

chisme raisonne, par le P. Anlonin Manrel , de la 

Compagnie de Jésus, nous en permettons bien volon­

tiers l'impression. Ce catéchisme pieux et solide nous 

paraît venir en temps très-opportun , et sera , nous 

l'espérons , fort u t i l e a u x fidèles e t aux p r e t r e s eux -

mêmes. C'est pourquoi nous en recommandons la lec­

ture à nos diocésains. 

Lyon, le iî> mars 1808. 

f L.-J.-M. CAIID. DB BONALl), 

Archevêque de Lyon* 





— vu — 

PETRUS BEGKX 

PR/EPOSITUS GEKERALIS SOCIETATIS JESU. 

Cum opus cui titulus « JJEcjlise et le Souverain. Pon­

tife} catéchisme raisonné, » a P. Antonino Maurcl, 

nostra; Socictalis Sacerdofc, lingna gallica consmp-

tum, aliquot cjusdcm Socictatis thcologi, quilms ici 

commisimus, rccognovcrinl, et in liicem edi possc 

probavcrinl; facullalcm damus, ni lypis mandelur, 

siiis, ad quospertinet , i la vidcbitur. In cnjns rci 

fidcm, bas littcras manu nostra subscriplas cl sigilio 

uostro mnnitas dcdimus, 

Roma; 3 die 30 januarii, an. 48fi8. 

Petriîs l ïKCKX. 

ni supra. 

f Loco Sigilli« 





A. S A I N T P I E R R E 

Pr ince d e s Apôtres», p r emie r Pontife I tomain« 

l ' icaii r. d e J é s u s - C h r i s t . 

0 glorieux Apôtre saint Pierre! mo i , le 

dernier des cnfanls de l'Eglise dont Jésus-Christ 

vous établit le fondement impérissable, le Chef, 

le Père et le Pasteur suprême, a genoux de­

vant votre tombeau, que tous les siècles ca­

tholiques ont environné d'admiration , de res­

pect et d'amour ( 1 ) , j'ose vous offrir cl vous 

dédier ce l ivre, en vous conjurant de le bénir. 

La rougeur me monte au front, je le s e n s , en 

ce moment où , sous les voûtes de cette Basi­

l ique, la merveille de l'univers, et consacrée 

à votre gloire, ma main vous présente un si 

chétif hommage. Un souvenir me rassure, ce­

lui des deux petites pièces de monnaie déposées, 

sous vos y e u x , dans le trésor du Temple, par 

(1) L'aulcur de ce catéchisme Ta offert en effet à Saint Pierre , 
en présence de la Confession du jïlorieux Apûlri», dans la Iînsi-
li((uo Vaticnne, à Rome, Il l'a aussi déposé sur l'aulel soulcrr.iin 
de la Confession. 



une pauvre veuve, đoni la charité fut tant ap­

préciée clc votre divin Maître. Avec l u i , vous 

appréciâtes ce don , parce que, comme lui, vous 

regardiez l'intention et la bonne volonté. 

Eh bien, il me semble qu'un seul motif m'a 

déterminé à écrire ces pages, l'amour que je 

porte à cette Eglise si chère à vos affections. 

L'Eglise catholique romaine est ma Mère, Mère 

toujours la plus tendre, et toujours la plus 

belle , sans tache, sans ride, glorieuse, sainte et 

immaculée (1) . Je n'ai pu dès lors résister à 

l'ardent désir de la faire connaître toujours da­

van tajçc. 

Voilà le but de mes faibles efforts et du livre 

qui en est le fruit. Daignez, illustre Sa in t , en 

agréer la dédicace; et puisque, quelque pauvre 

qu'il soit , il est destiné à la gloire de t'Epouse 

de Jésus-Christ, et que vous jouissez d'un plein 

crédit auprès de ce Dieu-Sauveur dont vous 

fuies ici-bas Y Apôtre privilégié, obtenez pour 

lui sa divine protection, 

Puissc-t-i l alors contribuer à enchaîner les 

âmes fidèles, par des nœuds plus étroits encore* 

à votre Chaire, qui est le centre de l 'unité , et 



hors de laquelle il n'y a point de christianisme! 

Puissc-t-il en rapprocher sincèrement ceux que 

des éludes mal dirigées en auraient éloignés, 

e l l e s aider à vaincre de funestes préjugés! 

Puisse-t-il enfin porter la lumière de la vérité 

dans les esprits rebelles qui l'ont abjurée, et qui 

vivent sans règle, sans autorité et sans foi! Que 

celte triple vertu sorte de votre sépulcre, comme 

autrefois la guérison de toutes les inlirmités 

sortait de votre ombre! c'est l'objet de tous 

mes vœux. 

Permettez aussi que je vous fasse ma prière. 

0 souverain Pasteur de tout le bercail ! plus 

que jamais, étendez sur lui toute votre sollici-

î iule; plus que jamais , protégez et défendez vo­

tre grande famille catholique, dont vous êtes 

le premier Père et l'invincible refuge ; plus que 

jamais, veillez sur cette ville de Rome, et dis­

sipez les cruelles espérances de ses ennemis. 

Renouvelez, à l'égard de tous les cœurs égarés 

dans la mer du monde, votre pêche miraculeuse; 

guidez la barque, l'arche sainte, l'Eglise, à tra­

vers les flots soulevés par la tempête, jusqu'au 

port du salut. 

Surtout, ô Pierre ferme et inébranlable de 

l'Eglise! affermissez, de jour en jour, ce trône ro-



— XII — 

muiiisur lequel vous fûtes assis , c tque l'impié­

té, le schisme et l'hérésie n'ont jamais cessé de 

bal trccn brèche, sans l'entamer jamais-

Votre successeur qui l'occupe aujourd'hui 

avec tant de gloire, n'a-t-il donc pas subi ses 

dernières épreuves? A h ! dites-lui qu'aux jours 

d'angoisses et de larmes vont bientôt succéder 

des jours de joie et de triomphe. Ses vertus , 

ses travaux, son zèle et ses souffrances sont 

bien dignes de ce triomphe éclatant et complet. 

Que cctLe consolation couronne ses combats, ses 

victoires et ses bienfaits! Vous récompenserez 

a ins i , grand saint Pierre , la fidélité, l'amour, 

les sacrifices et le dévouement sans bornes de 

ses enfants, qui sont les vôtres. Amen, 

R o m e , 19 janvier 18G8, fête du saint Nom 

de Jésus. 



A V A N T - P R O P O S . 

SK^ffe» 

Dieu, l'Être souverainement parfait, en créant 
l'homme cl l'éclairant des rayons de sa divine lu­
mière , le destina à une fin, et à une fin digne do 
son infinie sagesse. Celte fin suprême et. unique de 
l'existence de l'homme est Dieu lui-même et sa 
gloire. Dieu étant le bien par excellence , le bien 
sans mesure, le bien indispensable, c'est à lui que 
doivent se rapporter les puissances de noire amc 
et les organes de noire corps. 

De la l'impérieuse nécessité de l'adoration, de 
la prière, de la soumission et de l'amour que nous 
devons à Dieu-, o u , en deux mots , l'impérieuse 
nécessité du culte religieux. Nier l'irrésistible be­
soin cpie nous avons de religion, ce serait saper 
l'ordre éternel, heurter de front les plus pures per­
ceptions de notre intelligence, méconnaître les plus 
énergiques tendances de notre c œ u r , et insulter 
aux convictions du genre humain. À toutes les épo­
ques , sous toutes les latitudes, à tous les degrés 
de civilisation ou de barbarie , les peuples n'ont 



— x r v — 

cessé de confesser ce besoin, et de le traduire en 
exercice. 

Mais cctlereligion essentielle, cette religion que 
Dieu exige d'ailleurs, et rigoureusement, dans l'or­
dre présent de sa providence, quelle est-elle? la rai­
son seule fut toujours impuissante à le dire , n'en 
déplaise a la philosophie du xix e siècle, qui, sans 
pudeur, ose se proclamer la lumière de toutes 

les lumières, C autorité dos autorités, l'unique auto­

rité. Oui, bien; et en attendant, il ne s'est ren­
contré jusqu'ici aucun philosophe, soit ancien , 
soit moderne , lequel, en dehors de la révélation 
chrétienne, ail su faire discerner aux hommes le 
sentier de la vérité, qui conduit à la v ie , du che­
min de l'erreur, qui aboutit à la mort- Dans le se­

cond Jlcihiade, Platon fait dire à Socratc : Il faut 

attendre qve quelqnhtn vienne nous instruire de la 

manière dont nous devons nous comporter envers la 

Divinité et envers les hommrs. Dans le quatrième 

livre des Lois, il conclut qu'il faut recourir à quel­
que Dieu, ou attendre du ciel un guide, un maître 
qui nous instruise sur ce sujet. 

Eh bien, Dieu, qui n'a jamais privé les hom­
mes de son appui, Dieu, qui les a aimés d'un amour 
éternel cl particulier, leur a envoyé du ciel ce 
guide, ce maître. Le Verbe divin, après avoir 
parlé au monde par les patriarches et les prophè­
tes, a daigné se revêtir de noire humanité, et ha­
biter parmi nous , plein de grâce et de vérité, afin 



— X V — 

do nous fixer en personne et irrévocablement sur 

notre religion et sur nos destinées (1). 

Or Jésus-Christ a confié sa parole de salut et 
de vie immortelle à son Eglise, l'Eglise catholique, 
(pii en sera la gardienne fidèle et impérissable 

On fait quelquefois remonter l'origine de l'Eglise 
ou du christianisme jusqu'à celle du genre hu­
main. Cela est vra i , si Ton considère l'Eglise sous 
son point de vue général ou dans toute son exten­
sion , et non point sous la forme constitutive , réelle 
et essentielle qu'elle a reçue de Jmis-GIirisl. Con­
sidérée en général, l'Eglise commence en effet à la 
chute du premier homme ou à la promesse que 
Dieu lui fit d'un Libérateur. Elle embrasse la révé­
lation primitive, la révélation mosaïque et la révé­
lation évangélique, qui est comme le couronnement 
de l'édifice inauguré à la création du monde. Car, dès 
ce moment , tous les hommes durent croire au Ré­
dempteur futur, cl attendre leur salut de sa mé­
diation et de ses mérites. Dieu le Père, dit le Con­
cile de Trente , le Père des miséricordes et le Dieu 

de toule consolation, a, dans l'heureuse plénitude 

des temps, envoyé aux hommes Jésus-Christ, son 

Fils, annoncé et promis aux anciens Pères, et avant 

la Loi, et au temps de la Loi ; afin que tes gentils qui 

ne suivaient pas la justice, pussent acquérir la jus-

(\) llobr. i. 1 : Jnnn. i. M.. 



tiœ9 et que tous fussent admis à ^adoption des en­

fants de Dieu (1). Une seule et même fui, la foi au 

Messie, a justifié les Saints de tous les temps (2), 

C'est pourquoi les pères cle famille transmettaient 
à leurs enfants cette tradition salutaire; et souvent 
aussi le Seigneur la rappelait par la révélation 
faite aux. Patriarches. 

Toutefois les descendants du premier homme, 
loin d'user du grand moyen de salut qui leur était 
préparé dans la foi au Médiateur annoncé et pro­
m i s , s'abandonnèrent à tous les désordres- Us bâ­
tirent des temples et consacrèrent des autels aux 
démons , et érigèrent en culte religieux les plus sa 
eriléges et les plus infâmes abominations. 

Pour ne point laisser éteindre sur la terre les lu­
mières mêmes de la nature et de la raison , pour 
conserver dans les âmes l'empreinte de là Divinité, 
surtout pour garder et perpétuer d'age en age la 
mémoire du Messie, Dieu se choisit un peuple par­
ticulier qu'il sépara de la masse corrompue et char­
nelle. À ce peuple miraculeux, il renouvela ses 
promesses ; pour lu i , il promulgua de nouveau la 
révélation primitive, la détaillant, raffermissant cl 
l'unissant par des liens indissolubles aux lois po­
litiques et civiles qu'il lui donna. Dieu voulut prin-
cipaleme it que la nation juive par ses prophéties, 

(1) Conc.Trid.Spss. vi , r . 2 . 
C2) S- Léon. P. in nativ. D. N. J. C , Scrm. m. 



— X V I I 

son histoire, son culte figuratif, préparai les hom­
mes à reconnaître et à recevoir leur Sauveur, et 
avec lui la troisième et dernière révélation. C'est le 
christianisme, qui, pour le fond, j'entends, quanta 
l'économie ou à l'ordre du salut9 comme dit la théo­
logie (1), n'est pas différent de la religion que Dieu 
avait originairement révélée à nos premiers parents, 
cl renouvelée à Moïse, mais la même, développée, 
perfectionnée, complétée et rendue universelle et 
immortelle. 

Celte alliance nouvelle où sont comme entées les 
trois révélations, celte religion chrétienne dont le 
règne est éternel, n'est autre que l'Eglise fondée 
par Nolrc-Scigncur Jésus-Christ avec ses dogmes, 
ses lois, son culte, sa forme, pour être la déposi­
taire , la colonne et l'organe delà vérité, pour être 
la dispensatrice de ses grâces, et pour conduire les 
hommes au but de leur création , ou au ciel, dont 
elle a reçu les clefs. 

C'est celle sainte Eglise catholique romaine, la 
seule et véritable Eglise de Dieu, dont je vais 
exposer, au moins sommairement, les traits glorieux 
et les magnifiques prérogatives. Ce sujet, si beau 
et si consolant en lui-même, est aujourd'hui de pre­
mière nécessité, soit à cause des idées flottantes. 

(1) Economie ou ordre du salut, c'est la fin dernière rte l'hom­
me et les moyens pour y arriver; et ces moyens sont la gràci*, 
les vérités à croire et les préceptes à accomplir,, 



— xvin — 

erronées ou imparfaites, qu'un grand nombre de 
chrétiens se font de l'Eglise et de son Chef; soit a 
cause dos attaques incessantes dirigées contre elle 
par la licence et l'impiété, qui ont conjuré sa ruine 5 
soit enfin h cause des biens infinis que nous pro­
cure l'Eglise, seule capable de calmer les tempêtes 
qui agitent la société , en sauvegardant Tordre pu­
blic et nos vraies libertés. 

Et pour ne mentionner ici que l'ignorance en 
matière religieuse, ob ! qu'elle est déplorable dans 
îa plupart des hommes qui sont h la léle des affai­
res, du commerce et de l'industrie, ou qui tiennent 
les premiers rangs dans les carrières libérales! In­
terrogez-! es, cl priez-les de vous rendre compte de 
leur foi et de tout ce qui touche aux intérêts de 
Jour éternité; cette question sera pour eux énigmati-
que. Il y a quelques années, allant de Lyon à Ville-
franche, je me rencontrai avec un élève de l'école po­
lytechnique, lequel me parut d'une intelligence et 
d'une instruction au-dessus de son âge. La conver­
sation étant tombée sur des sujets de philosophie 
et de religion, je me permis de faire au jeune 
homme deux ou trois demandes assez simples. 
Hélas! me répondit-il avec franchise, nous 11e sa­

vons plus ces choses-là. On a bien cherche, durant 

nos années de lycée, à nous mettre dans l'esprit de 

pareilles notions; mais comme depuis, au moinspovr 

ma part, je ne me suis plus occupe de religion, 

faî tout ou pi'csque tout oublie. Fous connaissez 

d'ailleurs, monsieur F abbé, la vie du monde; ce 



— XIX — 

tourbillon laisse debout pou de connaissances reli­

gieuses. Ce chrétien ? habile à résoudre des équa­
tions d'algèbre ou des problèmes de mécanique, 
avait donc oublié les enseignements catholiques, 
dont il ne s'occupait plus. Les études scientifiques 
et le tourbillon du monde et des passions avaient 
tout emporté- Et le plus grand nombre on est là. 

D'autres cependant s'occupent de religion, je 

l'avoue. Mais comment? A quel foyer s'éclaircnt-ils? 

A quelle source s'abreuvcnl-Us ? Ils font leur instruc­

tion religieuse dans des livres, des revues cl des 

journaux qui n'offrent a leur esprit que des faits dé­

naturés , des assertions mensongères et calomnieu­

ses, des doctrines et des systèmes impics et héréti­

ques. Ils deviennent dès lors les contempteurs, les 

ennemis et les persécuteurs d'une religion qu'ils 

ignorent, et qui néanmoins peut seule leur faire 

éviter l'abîme où le génie du mal cherche à les en­

traîner. Ces hommes sont dignes d'une immense 

pitié, n'ayant plus d'étoile ni de boussole pour se 

diriger sur l'océan orageux de ce monde. 

Que si la connaissance de l'Eglise est essentiel­
lement importante, elle est d'autre part souve­
rainement rassurante : car plus on l 'étudié, plus 
on en découvre la vérité, l'excellence, la gloire 
et les charmes. Quelle différence entre notre 
sainte religion, dont l'Eglise est l'expression fi­
dèle, et les sectes malheureuses que l'ignorance 
grossière , les viles passions , la cupidité ou la force 



— X X — 

brutale ont arrachées de son sein ! Aucune de ces 
fausses religions ne soutient l'épreuve d'une étude 
sérieuse; et un esprit droit qui les examine atten­
tivement, ne tarde pas à en concevoir le faible, 
l'imposture, la déraison ou l'impiété. L'Eglise ca­
tholique ne craint point l'examen ; elle le sollicite 
au contraire , et se plaît- à se révéler tout, entière, 
assurée de convaincre tout homme de bonne vo­
lonté, de dissiper ses doutes, de se concilier son 
estime et son amour, et de l'assujettir à ses aima­
bles lois. Tel est l'empire de la vraie religion, 
de l'Eglise de Jésus-Christ; parce que, venant du 
ciel, elle est lumière, force, charité et consolation. 

A l'étude de l'Eglise j'unis celle du Souverain 
Pontife, puisque Tune est inséparable de l'autre, 
le corps n'existant point sans la tète. C'est lui , le 
Pontife romain, ou notre Saint-Père le Pape, que 
Jésus-Christ a donné en effet pour Père et pour 
Chef suprême à sa grande famille catholique; lui , 
le Successeur de saint Pierre, et le Lieutenant du 
Fils de Dieu sur la terre. Il est le centre môme de 
l'unité catholique, centre duquel tout, dans le chris­
tianisme, doit partir, et auquel tout revient néces­
sairement aboutir. Rien négale la majesté, l'é­
tendue, l'indépendance et la durée de son pou­
voir spirituel; et le monde entier vénère en lui la 
pierre principale clc celte Eglise contre laquelle les 

portes de l'enfer ne prévaudront jamais. La provi­

dence du ciel veille sur la Papauté, qui est la provi­
dence de la terre : Jésus-Christ l'ayant couronnée 



— XXIIÎ ~ ~ 

je l'espère , conciliera à ce livre l'amour et l'in­
dulgence du cierge et des fidèles, 

Lisez, en effet, le Bref adresse à l'auteur, an 
nom de notreSainl-Père le Pape, et qui va suivre 
cette Introduction, 

J'aime donc à penser que tout est exact dans ce 
travail. S'il en était autrement sur quelques points 
de doctrine f ce serait à mon insu , et d'avance je 
désavoue toute inexactitude, me soumettant plei­
nement au sentiment de l'Eglise. Le litre auquel 
je tiens du fond de mes entrailles, le titre que je 
mets infiniment au-dessus de toutes les dignités et 
avantages de ce monde, est celui d'enfant docile 
du Saint-Siège catholique, apostolique et romain. 
Ce titre renferme toute notre gloire et toute notre 
félicité ici-bas, et toutes nos espérances pour l'éter­
nelle vie. C'est pourquoi, appliquant à mon sujet 
les paroles de saint Ignace, mon Père, je dis volon­
tiers à Notre-Seigneur Jésus-Christ : Donnez-moi, 

Seigneur, t amour de voire Eglise el de son Chef, 

avec voire grâce; et je suis assez riche 9 et je ne 

vous demande rien de plus. Amen. 

Rome, le CJ février 1868. 





B R E F 
ADRESSÉ 

au P. A. MAIREL, de la Compagnie de Jésus, 

au sujet de son livre intitulé : 

L'ÉGLISE ET LE SOUVERAIN PONTIFE , 

C A T É C H I S M E R A I S O N N É . 

REVEEENDE PATER DOMINE OBSEBVANTISSIME. 

Dam quotquot sgrarum mentium somnia, quotquot 
unquam sophismata in Ecclcsiam ejusque snprcmnm 
Caput conficta fuerc, novo verboram obductafuco, 
procacissime proferuntur In médium, ad avocandos a 
vera religione animos; utiîissimum opus Sanctissimus 
Dominus Pius IX te suscepisse censuit, qui doctri-
nam Ecclcsise ea exponere studuisti methodo ac per-
spicuitatc, quœ non modo perspecta fiât omnibus, sed 
offusae quoque discutiantur erroram tenebrœ, illorum-
que inanitas et absurditas ostendatur. Quamobrcm, etsî 
nondum légère potuerit oblatum a te Catechismum ; 
cum tamen ipsum hisce de causis laudes promeruisso 
videat corum qui catholicœ veritatis custodes ac ma­
gistri sunt positi, tibi gratulatur, et labori tuo amplis-
simum ominatur fructum. Me autem tibi significare 
jussit, pergrato se animo accepisse volumen tuum, ac 
testari paternam benevolentiam suam per nuncinm 



— XXVI — 

Apostolici» Bénédiction! s, quam tibi peramanter im­
per Ut. 

Quo muncre dum libcntissimc fungor, peeuliaris 
irratulationis meaî et observante officia tibi cxhibeo, 
oui adprccor 'i Deo fausta omnia et salutaria. 

Bornai, dio 24 odobriš 1808. 

Tni , Révérende Pater Domine obsequiosissimc r 

addictissimus , obscqucntissinms famnlus* 
Francisons A I E R C U R E M J , 

Sanctissimi Damini Nnstri ab cpistolis latinis, 



xxvn 

RrfVJSBEND E T T B È S - H 0 N 0 R K P K B E , 

Dans un temps où les rêves des cerveaux malades 7 

et tout ce qu'on a jamais inventé de sophismes contre 
l'Eglise et son Chef suprême, se produisent insolem­
ment sous des termes nouveaux et pleins d'artifices , 
afin d'éloigner les esprits de la vraie religion ; Sa 
Sainteté Pic IX a jugé que vous aviez entrepris une 
œuvre très-utile , en vous appliquant à exposer la doc­
trine de l'Eglise avec une méthode et une clarté propres 
non-seulement à la faire connaître de tous, mais aussi 
à dissiper les ténèbres de l'erreur et à en faire res­
sortir tout le vide et l'absurdité. C'est pourquoi, bien 
que notre Saint-Père n'ait pu lire encore le Catéchisme 
que vous lui avez offert ; cependant, parce qu'il voit 
que ces qualités lui ont valu les éloges de ceux qui sont 
établis maîtres et gardiens de la vérité catholique ( \ ) r 

i) vous félicite et présage a votre travail les fruits les 
plus abondants. Il m'a chargé, en conséquence, de vous. 

(1) Plusieurs Prélats éminents ont voulu, en effet, accorder à 
ce livre leur haute et indulgente approbation- Selon leur senti­
ment , il a de l'actualité, est accessible à un très-grand nombre 
depersonnes, se distingue par Vexactitude de sa doctrine, et est 
conçu de manière à éclairer bien des esprits, à dissiper bien des 
erreurs, à résoudre bien des objections. Ils font des vœux pour 
qu'il se répande et produise, comme le souhaite le Souverain 
Pontife, les fruits les plus abondante. 



— xxvin — 
écrire qu'il a reçu votre ouvrage avec une grande re­
connaissance , et de vous témoigner sa bienveillance 
paternelle, en vous notifiant sa Bénédiction Aposto­
lique, qu'il vous accorde très-affectueusement 

Je m'acquitte avec un grand plaisir de cet ordre, 
qui me donne l'occasion de vous présenter mon res­
pect et mes félicitations personnelles ; et en môme temps 
Je prie le Seigneur de vous combler de toutes sortes 
de biens. 

Rome, le % octobre, 18(58. 

Votre très-soumis et très-dévoué serviteur 5 

François MERCURELLI , 

Secrétaire de N. S.-P. le Pape pour les lettres latines. 



L ' É G L I S E 
ET 

LE SOUVERAIN PONTIFE. 

CÏÏAPITRE PREMIER. 

Définition «le l a vér i tab le Eg l i s e «le •Tésus-Christf. 

— Divers é ta ts et m e m b r e s de l 'Egl ise . 

ARTICLE I. 

DKFÏNTTION DE l/ÉGLlSE (4). 

Demande. Qu'est-ce que l'Eglise? 
Réponse. Pour la définir, il est nécessaire de r a p ~ 

peler p a r qui et comment l'Eglise a élé fondée, et sous 
quelle forme elle a été constituée. 

D. Par qui et comment l'Eglise a-t-elle été fondée? 
/?» L'Eglise a élé fondée par Notrc-Scigncur Jésus-

Ci) Eglise, du mol pro.c 'Exalta, qui dérive ^y^ulioK^ap-
pelle, je rassemble. Dans le Nouveau Testament et dans les ail­
leurs ecclésiastiques, le luol 'Exxlyafa sisnilio tantôt le lieu ou 
les fidèles s'assemblent pour prier; lanlol la société des fidèles 
répandus sur foule la terre; d'autres fois les pasleurs et les mi­
nistres do celle société; quelquefois les chrétiens d'une seule 
province ou d'une seule ville, ou même d'une seule famille, 
fei, nous allons voir quelle est la signification que nous atta­
chons à ce mot Eglise, avec les théologiens catholiques. 

i 



Christ, et voici comment. Après quatre mille ans d'at­
tente, le Fils de Dieu vient au monde. A l'âge de trente 
ans, paraissant au grand jour , il exerce publiquement 
le ministère de la parole, lève tous les voiles des pro­
phéties , et fait retentir la Galilée et la Judée de vérités 
inouïes jusqu'alors. Des flots de grâce et de lumière 
coulent de ses lèvres ; il opère à son gré, et sans le 
moindre effort , les plus frappants miracles ; et le peu­
ple, qui n'avait jamais rien vu ni entendu de sembla­
ble, est dans le ravissement. 

Bientôt, par le divin empire qu'il exerce sur les 
cœurs, Jésus - Christ s'attache un certain nombre de 
disciples, parmi lesquels il choisit douze Apôtres. 

Jl meurt sur la croix , sort glorieux, du tombeau le 
troisième jour après sa mort , se montre à ses disciples, 
et, durant quarante jours , dans de fréquentes appa­
ritions, s'entretient avec eux, les instruisant de tout ce 
qui a rapport au royaume de Dieu, à la religion , à 
son Eglise ( l) . 

D. Est-ce tout? 
R. Non. Sur le point de quitter ce monde , INotre-

Seîgneur réunit ses Apôtres et leur dit : « Toute puis-
* sance m'a été donnée dans le ciel et sur la terre. 
« Allez donc, enseignez toutes les nations, les bapti-
« sant au nom du Père , et du Fils, et du Saint-Esprit ; 
« leur apprenant à observer toutes les choses que je 
a vous ai commandées. Et voici que je suis avec vous, 
* tous les jours, jusqu'à la consommation des siè-
« cles (2). y> Il ajoute : « Vous serez revêtus de la 
« force du Saint-Esprit ; et vous me rendrez témoî-
« gna^e dans Jérusalem, dans toute la Judée et la 
« Samarie , et jusqu'à l'extrémité de la terre (3). » 

Les Apôtres reçoivent en effet le Saint-Esprit. Eclai-

(1) Art. i , 3 . 
(2) Alallli, xxviii, 1S, elc. 
(3) Art. i , S. 



rés soudain d'une lumière divine , embrasés des sain­
tes ardeurs de la charité, transformés en héros dont 
rien n'ébranlera plus le courage, ils s'élancent dans la 
carrière. Ils prêchent dans Jérusalem et dans la Judée ; 
puis, se partagent le monde, et vont en tous lieux 
annoncer l'Evangile , le Seigneur, dit saint Marc, coo­
pérant avec eux , et confirmant leur doctrine par d'é­
clatants prodiges (4). 

En peu d'années, l'univers se peupla de chrétiens 
ou de disciples de Jésus-Christ ; et ceux-ci, réunis en 
société, sous la direction des Apôtres, formèrent l'E­
glise (2). 

D. Quelle est donc la forme constitutive que Jésus-
Christ a voulu donner et a réellement donnée à son 
Eglise? 

B . C'est la forme, l'organisation, la constitution 
sociale. Notrc-Seigneur a prétendu faire de son Eglise 
un seul corps de société , dont les membres obéissent 
à l'impulsion d'une autorité suprême (3). Et c'est ici 
le point d'appui du merveilleux édifice construit par 
l'Homme-Dicn. 

D. Expliquez-vous, et découvrez-nous toute la so­
lidité de ce point d'appui. 

iî . Oui, l'Eglise est, d'institution divine, une so­
ciété composée essentiellement de fidèles enseignés et 
gouvernés spirituellement par des pasteurs. Jésus-
Christ, vous le savez, aimait à peindre sa religion et 
sa doctrine sous des figures, des paraboles et des em­
blèmes. Par cette manière d'enseigner, fort goûtée des 
Orientaux, il excitait la curiosité et l'attention de 
ses auditeurs. Or les images et les emblèmes sous Ics-

(1) Marc, X V Ï , 20. 
(2) Voyez le Catéchisme du Concile de Trente, 9 e article du 

Symbole : Credo sanctam Ecclesiam cathoh'cam. 
(3) Jn uno špiritu omnes nos in unum corpus baplizati sumus. 

(L Cor. xii, -13.) 



quels INotrc-Scigneur représente son Eglise, sont ton-
jours ceux d'une société. C'est la maison, domns, 
c'est-à-dire famille et société avec son autorité et son 
gouvernement, (-1); c'est la ci te, civitas, c'est-à-dire 
communauté et société régie par un pouvoir, par des 
magistrats ( 2 ) ; c'est le royaume, regnum, royaume 
religieux et spirituel, maïs avec la forme constitutive 
de société et de pouvoir (3) ; c'est le bercail, ovile, où 
le berger conduit cl paît le troupeau (4) ; c'est partout 
et toujours société. 

l i r a plus : Jésus-Christ a formellement donné le 
nom d'Eglise et de son Eglise à la sociélé qu'il a éta­
blie sur saint Pierre, comme sur une base inébranla­
ble (">) ; société que devaient former les naticus ensei­
gnées et baptisées par les Apôtres (fi); sociélé enfin 
qui devait, comme un troupeau docile et fidèle, 
écouter la voix de ses pasteurs, et se soumettre à leur 
autorité (7) . 

D'ailleurs, tordes les propriétés constitutives d'une so­
ciélé parfaite appartiennent à l'Eglise de Jésus-Christ, 
Elle est gouvernée par un pouvoir souverain ; la fin 
pour laquelle elle a élé instituée , savoir la sancti­
fication des âmes, est commune h tous ses membres ; 
ils ont tous les mêmes moyens de tendre et d'arriver 
h cotte fin glorieuse, je veux dire : mêmes croyances, 
mêmes lois, mêmes sacrements , même culte extérieur 
cl public , enfin le même et admirable lien de con­
corde , d'unité et d'amour qui , dans l'Eglise, doit unir 

fl) Luc xiv, 2 3 . - LPcIr. i i , t i . 
fi) Msillh. v , 1 4 . 
(3) M a l t h . X ï H , 1 1 . - L u c v m , t O . 
(4) Jnnn. x , 
(;>) Tu es Petrus, cf super hanc pelrmn (vdifieabo l'icclcsiam 

mt'run. (MiiUlt, xvr, IN.) 
((>) Emîtes crrjO) ducetc omîtes génies, hupthanles cou,.. (Malth. 

sxvin, 1!).) 
(7) Luc x , 10, — Mallh. xvw, 17« 



tous les cœurs en un seul cœur (<1). L'Eglise est donc 
une société parfaite. 

D. Les monuments historiques démontrent-ils que 
l'Eglise ne fut jamais autrement constituée et orga­
nisée? 

IL Très-certainement. A peine sortis du cénacle, le 
jour de la Pentecôte, les Apôtres annoncent Jésus-
Christ. La foule croit et s'unit en sociélé , sous leur 
direction. Le nombre des prosélytes se multipliant, les 
Apôtres ont besoin d'aide, et s'adjoignent des minis­
tres inférieurs, des prêtres, des diacres auxquels ils 
imposent les mains. L'Evangile se répand de toutes 
parts; les Apôtres établissent de nouveaux pasteurs, et 
les dirigent vers les peuples convertis à la foi ; et quand 
la mort enlevé au troupeau et les Apôtres et leurs col­
laborateurs , il lui reste des héritiers de leur ministère 
et de leur autorité ; en sorte que V organi sat ion pri­
mitive de la société chrétienne demeure invariable. 
C'est toujours, selon saint Paul, un seul et même corps 
auquel Dieu a donné des Apôtres , des prophètes, des 
docteurs établis pour instruire les fidèles , pour leur 
garder dans son intégrité le dépôt de la saine doctrine 
et des mœurs , leur administrer les sacrements et les 
gouverner (2 ) . 

Après saint Paul , vous pouvez consulter les auteurs 
ecclésiastiques des premiers temps: Hcrmas, saint 
Clément pape, saint Ignace évêque d'Antioehc , saint 
Polycarpe ; puis , les anciens Pères, saint 1 renée, 
Tertullicn , Clément d'Alexandrie, saint Cypricn, etc. 
Leurs témoignages sur la constitution sociale et hié­
rarchique de l'Eglise , sont précis et ne varient point, 

D. Quelle conséquence tirez-vous de cette vérité? 
/?. Je lire cette conséquence manifeste et nécessaire, 

(1) Multifudiiris aviem crcdentiutn crat cor unuin ot anima 
nna. (Act. iv, 32.) 

(2) Ephcs. iv, 11. — AcL xx, 23. — ïïchr, X I I I - 1 7 . 



"—- G ~— 
à savoir, que la vraie Eglise de Jésus-Christ ne peu* 
être que celle dans laquelle existe ce gouvernement, 
pastoral, je veux dire, ce corps des pasteurs ou des 
successeurs des Apôtres, enseignant, régissant et gou­
vernant la société des fidèles. Où ce corps ne se trouve 
pas, la véritable Eglise ne se trouve pas non pins : 
son divin Fondateur ne l'a point autrement instituée. 

D. Voilà bien la société des chrétiens 3 et le corps 
de ses pasteurs ; mais, comme il faut; une tete à un 
corps , vous devez maintenant nous montrer celte tète 
ou ce chef dont le corps Apostolique ne pouvait point 
se passer. 

//. Oui, sans doute, rentière perfection du corps 
Apostolique demandait une t è t e , un chef. Jésus-
Christ, chef principal et éternel de son Eglise, de­
vait se choisir un vicaire ou un lieutenant qui, après 
son ascension, exerçai; ses fonctions , affermit ses frè­
res dans la foi, empêcha!; la division de désoler la. 
bergerie , et ia maison de tomber en ruine. 

Or ce chef visible , son vicaire en "terre , Jésus-Christ 
le prit parmi ses douze Apôtres. Ce fut Simon , fils de 
Jean , que le Sauveur appela Céphas ou Pierre (J) , et 
à qui il adressa plus tard ces mémorables paroles ; 
Ta es Pierre, et sur celle pierre je bâtirai mon Eglise... 
Je te donnerai les clefs du royaume des deux..* J'ai 
prié pour toi, a fia que ta foi ne défaille pas... Pais 
mes agneaux, les fidèles ; pais aussi mes brebis , les 
pasteurs qui te seront subordonnés, et lesquels en 
effet reconnurent toujours dans saint Pierre la préémi­
nence de dignité , d'oflice, de puissance que Jésus-
Christ lui avait accordée, 

JJ« C'est bien ; mais ne peut-on pas affirmer que 
les prérogatives accordées au prince des Apôtres de­
vaient s'éteindre avec lui, et que les intentions de No-

(1) Tu es Simon, filins Jona; tu vocabcrisCephas:qnod Mer-
retalur Peints. (Joar « i, 4:\) 



— 7 — 

(l) Proverb. x i , 14, 

trc~Scigneur étaient limitées à sa personne et a sa vie? 
R. On ne saurait l'affirmer, le Fils de Dieu ayant 

promis à son Eglise une éternelle stabilité. Saint Pierre 
mourut sous Néron. Si alors le Chef suprême de l'Eglise, 
le souverain Pasteur du bercail eût disparu avec lui 
pour toujours, l'édifiée, privé de son fondement, se fut 
écroulé ; les ouailles auraient erré çft et h\ sans guide, 
et seraient devenues la proie des loups ravisseurs. Le 
Saint-Esprit n'n-t-tl pas dit énergiquement : Ubi non 
est gubernator, populus corrnet (4) ? La suprématie spi­
rituelle, indispensable à la vie do l'Eglise 5 telle que 
Jésus-Christ l'a instituée, dut cnconséqucuecsurvhrc, 
et survécut h saint Pierre \ elle dut se transmettre , et 
se transmit incontestablement à ses successeurs, qui 
sont, de l'aveu de toute {'antiquité, de toute In tradi­
tion , et par la nature des choses , les Pontifes romains, 

D. Quelle autre conséquence, déduisez-vous de ce 
fait? 

R. J'en déduis cette conséquence, non moins claire 
et importante que la première, savoir, que la vraie 
Eglise de Jésus-Christ est celle dans laquelle, outre ia 
succession des autres Apôtres en général, se conserve 
également la succession de saint Pierre. 

Z). A l'aide des principes que vous venez de poser, 
ètes-vous en mesure de définir la véritable Eglise de 
Jésus-Christ? 

IL Oui assurément; et voici cette définition exaclc 
et complète : « l'Eglise de Jésus-Christ est le corps 
« ou la société des fidèles répandus par toute la terre, 
« qui professent la même foi de Jésus-Christ et la môme 
« loi, participent aux mêmes sacrements , sous la con-
« duite des pasteurs légitimes successeurs des Apôtres, 
« et spécialement sous l'obéissance du Pontife romain, 
« Vicaire de Nolrc-Seigncu r, successeur de sain t Pierre, 
:c Pasteur des pasteurs?clChef visible de toute l'Eglise.y-



Le Pape et les évêques composent l'Eglise ensei­
gnante. Les pretres, les ministres des ordres inférieurs, 
et les simples fidèles composent l'Eglise enseignée ; et 
leur ensemble conslitue toute l'Eglise de Jésus-Christ, 
ou tout le bercail. 

Quant à la forme ou à l'ordre établi entre les pas­
teurs et les fidèles pour le gouvernement de l'Eglise, 
on l'appelle hiérarchie ecclésiastique (1) , se composant 
de notre saint Père le Pape, des évèqucs , des simples 
prêtres et des ministres inférieurs (2). Les fidèles, ou les 
laïques de l'un et de l'autre sexe, sont les sujets de 
la hiérarchie. 

D. À quelle Eglise convient la définition que vous 
avez donnée de la véritable Eglise de Jésus-Christ? 

R. Elle ne convient et ne peut convenir qu'à l'Eglise 
catholique, apostolique et romaine. Car les catholi­
ques , et les catholiques seuls, professent tous inva­
riablement la même doctrine; ils ont tous la même 
foi, la même loi ; ils participent tous aux mêmes sa­
crements , obéissent tous aux pasteurs descendant par 
une succession légitime des Apôtres ; et tous reconnais­
sent et révèrent le Pontife romain comme le Chef 
visible de toute l'Eglise. 

D. Les autres sociétés religieuses disséminées dans 
le monde ne présentent-elles pas ces marques de la 
vraie Eglise de Jésus-Christ? 

7?. Non , puisqu'aucune d'elles ne peut montrer ni 
un corps de pasteurs députés par Jésus-Christ pour 
enseigner et peur régir les peuples chrétiens, ni un 

(1) Hiérarchie, terme dérivant de deux mots grecs Upoç sacré 
et apx i« autorité, principauté, prééminence. Il se dit do Il'ordre 
ou de la subordination qui est entre les chœurs des nnges. Ces 
esprits célestes Tonnent neuf chœurs, divisés en trois hiérarchies. 
— Il se dit aussi de l'ordre ou de l'incivilité de pouvoirs qui est 
entre les pasteurs et les ministres de l'Eglise. Voyez le Concile 
de Trente, session xxm, deOrdine, can. 0. 

(°2J Voyez le Concile de Trente, session xxm, cl). IV et can. 0. 



chef qui soit le successeur de saint Pierre, la UMe de ce 
corps pastoral et le centre de son unité. Par là même, 
ces diverses sociétés doivent être regardées et rejetées 
comme des Eglises illégitimes , mensongères , privées 
de vie, étant contraires à la pensée et à l'institution 
mêmedeNotre-Seigneur Jésus-Christ. .Des Eglises sans 
fondement, sans pouvoir, sans hiérarchie d'autorité 
et d'enseignement, livrées aux caprices de toutes les 
opinions et de toutes les passions, ne sont point l'œu­
vre du Fils de Dieu (I). 

ARTICLE IL 

DIVERS ÉTATS UE l/ÉGLISE, 

D. Considérée dans son universalité, l'Eglise est 
la société des fidèles formant un seul corps dont Jésus-
Christ est le chef (2). On la dit néanmoins divisée en 
plusieurs parties. Qu'en pensez-vous? 

iî. L'Eglise est en effet divisée en trois parties, ou 
en trois états différents, 

D. Quels sont ces trois états? 
R. Le premier est celui des saints qui régnent dans 

le ciel avec Jésus-Christ ; le second est celui des justes 
qui souffrent dans le purgatoire la peine due à leurs 

(1) Eusèhc rapporte le fait suivant. Aurélion,élu empereur 
par l'armée on 270, devint un persécuteur acharné dos chrétiens. 
Toutefois, dans les premiers temps, ce prince païen fil à l'égard 
des chrétiens un grand acte de justice. Ayant su que l'hérésie 
de Paul de Samosate excitait dos dissensions à Anlioche, Auré-
lion examina le débat, et décida en faveur de ceux qui étaient 
dans la communion de l'Evoque de Rome, parce qu'il le regardait 
comme le grand Pontife et le Chef de leur religion. Il obligea en 
conséquence, l'hérésiarque do quitter la maison épisoopaie, cl 
de la laisser à celui à qui le Pape, adressait ses lettres, (liusêbe, 
Histoire Ecvlés., liv. vu, ch. xxx.) 

(2) Crescamus in iUo per omiria, qui est capul Christ us, ex 
qxio totum corpus.(Ephcs. iv, iy , 10.) 

4.. 



— 40 _ 

tantes ; le troisième est celui des chrétiens, justes et 
pécheurs, qui vivent sur la terre et qui doivent tra­
vailler à mériter le ciel, 

D. Gomment se nomment ces trois étals ? 
R. Le premier, qui est l'Eglise du ciel, se nomme 

VEglise triomphante ; le second , ou l'Eglise du pur­
gatoire, se nomme l'Eglise souffrante \ et le troisième , 
VEglise militante, c'est l'Eglise de la terre, dont les 
membres ont à soutenir une guerre perpétuelle contre 
le monde , la chair et le démon, irréconciliables enne­
mis de leur salut. Cet état est celui où nous vivons, et 
auquel nous donnons le simple nom d'Eglise(4). 

D. Il y a donc trois Eglises ? 
R. Assurément non ; l'Eglise est une , composée de 

trois parties, existant dans des états et des lieux dif­
férents. L'Eglise triomphante a devance et attend les 
deux autres dans la céleste patrie, L'Eglise souffrante 
y aspire , et l'Eglise militante y tend chaque jour, jus­
qu'au moment où ces trois sœurs 5 s'embrassant dans 
l'immortel séjour, s'identifieront en une même Eglise 
éternellement fortunée et glorieuse. Quel ravissant es­
poir ! Bientôt, si nous savons, comme de vaillants et 
fidèles soldats, lutter contre nos perverses inclina­
tions , et sortir victorieux de la lutte , nous irons pren­
dre place dans l'auguste assemblée des anges et des 
prédestinés. Courage 1 le plaisir d'être un jour associé 
à tant de gloire et de béatitude, vaut bien la peine de 
soutenir maintenant quelques combats (2). 

(1) Le Catéchisme romain ne distingue que deux parties dans 
l'Eglise, Tune qu'on appelle triomphante, l'autre militante : Ec-
clesia1 autan dîne potiasimam suut parles, quarum altéra tri-
luaphaus^ ifltrra aiiUlans vocaturm 

id eaini quod la prwseati est momcnUmemn et levé tribu-
lafinuis nosim** supra moduai ht subliutitate œtcrnwn yloriiv 
pondus operatur in uobis. (U. Cor. iv s 17.) 



_ .11 — 

ARTICLE JIÏ. 

M E M B R E S O E L ' É G L T S E . 

/ ) . À quelles conditions est-on membre de l'Eglise 
de Jésus-Christ? 

li. Pour être membre de la vraie Eglise, il faut, ou­
tre le baptême, qui en est la porte (\ ), croire la doctrine 
qu'elle enseigne, participer aux sacrements dont elle 
est la dispensatrice, et. être soumis aux pasteurs qui la 
gouvernent (2). 

Ceux qui joignent h ces conditions l'état de la grâce 
sanctifiante, ou l'amitié de Dieu, et qui , animés ainsi 
de l'esprit de charité, ont part aux mérites de Jésus-
Christ, sont les membres vivants de l'Eglise 

D* Quels en sont les membres morts ? 
/?. Ce sont les pécheurs qui ont perdu la grace sanc­

tifiante ou l'amitié de Dieu. Les Novaticns, les Dona-
tistes, Luther et Quesnel les séparaient de l'Eglise, qui, 
selon eux, ne se compose que de justes ^ mais la doc­
trine catholique ne les en sépare pas. Les pécheurs sont 
de véritables membres de l'Eglise, professant la même 
foi que les justes, et pouvant recevoir les mêmes sa­
crements. Ils tiennent à l'Eglisepar les liens extérieurs, 
et même par les liens intérieurs de la foi et de l'espé­
rance, quoiqu'ils n'y tiennent plus par le lien de (a 
charité, qui vivifie ; et c'est pourquoi on les appelle des 
membres morts, ne vivant plus de la vie de l'esprit. 
L'Eglise comprend donc les justes et les pécheurs , ou 
les bons et les méchants, ce que l'Ecriture sainte et 
les Pères nous enseignent. Notrc-Seigncur compare 
son royaume, ou l'Eglise militante, à un champ semé 

(1) ICor. x u , 1 3 . — Art. n , 4 1 . 
(2) Je parle iei dos membres parfaits rte l'Eglise : car le1* 

enfants qui ont roeu le baptême appartiennent à l'Eglise, 



de bon grain et d'ivraie , à un iiiet qui rassemble de 
bons et de mauvais poissons , à une salle de festin où 
l'on a introduit des convives de toute espèce. Ce n'est 
qu'à la fin des siècles que le Fils de Dieu enverra 
ses anges pour faire le discernement, pour ramasser 
le froment et jeter la paille au feu (-1). Malheur à ceux 
qu'enveloppera cette terrible exécution ! Pour y échap­
per , laissons circuler en nous la vie de la grâce, l'a­
mitié de notre Dieu, sans laquelle le iidèle n'est plus 
qu'un membre de l'Eglise paralysé et mort. 

/J. Que dites-vous des pécheurs excommuniés (2), 
des apostats (3), des hérétiques (4) et des schismati­
ques (ri)? Appartiennent-ils à l'Eglise comme les simples 
pécheurs? 

IL Non; ils en sont exclus : ils sont retranchés 
du corps de l'Eglise, ou séparés de sa communion 

(l) Mallh. xn i , 4 l , -K) . 
{2) Nous parlerons en son lieu de l'excommunication. 
("•]) J'entends par apostasie le crime de ceux qui désertent la 

vraie religion pour en suivre une fausse? Il y eut des apostats du 
christianisme, du temps mémo des Apôtres. Saint Jean en parle 
el les uomme des anleehrisls. (I. Joan. i l , 22. — II. Joan. 7.) — 
Ce terme vient d'àiroaraTvK, desertor, qui dérive lui-même d'zyicr-
rxfj.xi, deficit)^ reecdo. 

(4) Hérésie. Ce mot se prend toujours maintenant en mauvaise 
par t , et signifie une erreur volontaire et opiniâtre contre la foi, 
une opposition à l'unité de la foi. Dans l'origine, il désignait un 
choixy un parti, une secte bonne ou mauvaise, du grec uip^ii 
dérivé d'aipst» , je choisis, je prends, j'embrasse. On disait 17K!-

réde péripatéticienne, Vhérésie stoïcienne, pour désigner les 
sectes d'Arislole et de Zenon. A présent l'hérétique est celui qui 
méprise cl rejette le sentiment et la croyance de l'Eglise, pour 
suivre son propre jugement. 

(£)) Schisme de sx iSw> scindo,jQ divise, je romps et oxiop.ac, 
acissvra séparation, division, rupture. C'est le crime de ceux 
qu i , étant membres de l'Eglise catholique, s'en séparent pour 
faire bande à part , et former une secte quelconque. Ce sont des 
esprits orgueilleux, qui se croient plus éclairés que l'Eglise en­
tière : Uic est. sedaclor et anlichristus, disait S. Jean (II. Joan. 7). 
Le schisme est opposé à l'unité de la charité, oYsi-iMi'T à l'obé­
issance duo aux pasteurs. 



.— \ 3 — 

extérieure, au moins dès qu'ils sont connus publi­
quement comme excommuniés, apostats, hérétiques 
ou schismatiqucs. Cependant tous ceux-là, ayant reçu 
le baptême, et étant par là même devenus membres de 
l'Eglise, ne sont point en dehors de ses lois et de ses 
droits. Ils sont comme des enfants déshéritée et chas­
sés de la maison paternelle, ou volontairement déser­
teurs et rebelles, qui ne laissent point d'appartenir à 
leur père et à leur mère. Le caractère de leur baptême 
étant ineffaçable, il existe entre eux et l'Eglise un 
rapport d'autorité et de subordination que rien ne 
saurait détruire. Et c'est pourquoi l'Eglise peut les ju­
ger, les frapper d'anathème et les punir. 

Z>. Et les Juifs, les Mahometans , les idolâtres ou 
infidèles, qu'en pensez-vous? 

i?. N'étant point baptisés, ils n'appartiennent en 
aucune manière à l'Eglise. Tandis qu'ils persévèrent 
dans leur infidélité, l'Eglise catholique ne leur est 
rien , et ils ne lui sont rien- Ce sont des enfants sans 
mère , des brebis sans guide et sans pasteur, et des 
navigateurs sans boussole et sans gouvernail. Il faut 
prier pour eux, et leur tendre une main secourable. 

Tour nous, apprécions toujours davantage le bon­
heur d'être les enfants de la véritable Eglise de Jésus-
Christ. Ne payons point d'ingratitude le Dieu qui nous 
a accordé cet inestimable bienfait. Ne cessons jamais 
d'être des membres vivants de l'Eglise militante, afin 
d'être un jour des membres glorieux de l'Eglise triom­
phante. 



ttu s a l u t d a n s l 'Eglise* 

ARTICLE ï. 

nous UE L'EGLTSE POINT DE SALUT. 

Demande, Esl-il vrai que , hors de l'Eglise catholi­
que, il n'y ait point de salut? Cette maxime, devenue 
célèbre , paraît injuste, intolérante et cruelle : car il 
faut alors dévouer aux flammes éternelles tous ceux 
qui vivent séparés de l'Eglise catholique ou romaine. 

Réponse. Oui 7 la maxime Hors de VEglise point 
dp. salut es!; vraie; elle constitue même un dogme 
de foi. En entendant ce principe v on crie, je le 
sais, à l'intolérance et à la barbarie , du moins 
dans le camp ennemi- Mais je sais aussi que ces dé­
clamations ne portent point sur la véritable doctrine 
catholique. On cric sans savoir réellement ce que l'on 
combat. « C'est, Messieurs , prêchait à Notre-Dame 
« de Paris le Père de Ravignan, c'est l'opinion d'excel-
« lents esprits , que la meilleure démonstration de la 
« religion, la meilleure défense de l'Eglise catholique 
« est, surtout de nos jours, une exposition claire , 
« forte et fidèle de ses dogmes. Nos dogmes sont en 
« général si peu et si mal étudiés , ils sont si mal corn-
« pris , ils sont tellement dénaturés dans les attaques 
« dirigées contre eux ; il y a réellement, souffrez que 
« jele dise, tant d'ignorance en matière de chrîstia* 
« ni sme et de foi, même parmi ceux qui se piquent 
« de savoir et d'étude » que c'est une découverte sou-



et vcnl et une invention nouvelle pour plusieurs que 
<c la vieille et simple vérité catholique (î). •» Instrui­
sons-nous , et nous ne tarderons pas h penser et à par­
ler comme l'Eglise, l'organe et la maîtresse de la vérité, 

jy. Veuillez donc nous exposer et nous démontrer 
avec ncttaté et précision le principe catholique : Hors 
de l'Eglise point de salât ? 

/?. Non-seulement je ne m'y refuse pas, mais je 
veux au contraire insister sur cet article essentiel, et, 
après les raisons qui le prouvent, vous en expliquer 
le sens et les conséquences. 

D. Je vous serai très-reconnaissant, parce que ma 
conviction a besoin d'être solidement établie au milieu 
de l'indifférence, de la licence et de l'incrédulité qui 
nous débordent,, Quelles sont donc les raisons ou les 
fondements du dogme en question ? 

R. Le salut éternel est la fin dernière de l'homme \ 
vous avez bégayé cette vérité sur les genoux de votre 
mère. Or la voie pour y arriver ne peut être que celle 
qu'a tracée la suprême volonté de Dieu» Vouloir at­
teindre son immortelle destination par un autre che­
min , c'est vouloir s'égarer et périr. 

D. J'en conviens ; mais la difficulté n'est point là; 
vous devez démontrer que le chemin du salut choisi -
fixé, établi par Dieu même, est exclusivement l'Eglise 
catholique, 

IL Je le prétends ainsi; et ma démonstration se 
fondant sur l'Ecriture sainte, sur la Tradition et la rai­
son , vous ne sauriez , ce me semble ? en nier la soli­
dité. Et d'abord ; 

Le Prince des Apôtres nous dit expressément qu'il ng 
a de salut quen Jésus-Christ, et qu'il n'y a sous le ciel 
point d'autre nom par lequel nous puissions être sau­
vés (2). Donc il n'y a de salut que dans la religion où 

(I) 30 e Conférence. — Tome ir, p . i>IG. 
(-2) Act. iv, 12. 



— I C -
sc trouvent, avec le nom de Jésus-Christ, son esprit, 
sa doctrine, ses lois ; et cette religion est le christia­
nisme ou l'Eglise fondée par les Apôtres, en vertu 
même de la mission du Sauveur : Allez, enseignez les 
nations... Celai qui croira et sera baptizé, sera sauvé ; 
celui qui ne croira pas, sera condamne (I). Le salut est 
donc dans l'Eglise de Jésus-Christ, et non point ail­
leurs : Non est in alio aligna salus. 

Vous n'avez pas oublié les images sous lesquelles 
l'Evangile et saint Paul se plaisent à représenter Y Eglise. 
C'est la maison, la cité , le royaume , la bergerie, le 
corps humain- Quand on n'est ni de la maison, ni 
de la cité, ni du royaume, ni du bercail, a-t-on 
quelque droit aux biens propres à ceux qui en sont? 
Le membre séparé du corps pnrticipc-l-il à sa vie? Il 
en est de même de ceux qui vivent hors de l'Eglise ; ils 
n'ont aucune part aux biens du dedans, 

D. La Tradition est-elle d'accord avec la sainte Ecri­
ture , pour prouver et confirmer cette vérité? 

H. Oui, le dogme Hors de VEglise point de salut, 
ressort tout vivant des écrits des saints Pères , des au­
teurs ecclésiastiques, de toute la Tradition. Qu'il me suf­
fise de citer trois ou quatre témoignages pris parmi 
ceux que les novateurs du xvi e siècle admettent et 
vénèrent. 

Saint Ignace, disciple de saint Pierre et de saint 
,lcan, écrivant à ceux de Philadelphie : Quiconque, leur 
dit-il , prend parti avec les hérétiques contre VEglise de 
Jésus-Christ, ne sera point héritier du royaume des 
deux. Le grand évèquc de Lyon , saint Irénée, disait : 
Le Seigneur jugera tous ceux qui sont hors de la vérité, 
c'est-à-dire hors de VEglise ( 2 ) . Saint Cypricn, dans 
son livre de l'unité , s'exprime ainsi : Celui qui aban­
donne l'Eglise de Jésus-Christ il arrivera pas aux récom-

0) Matlh. xxvm, 19. —Marc, xvi, 10. 
(2) Adv. Hœrc?. lib. iv, cap, 02. 



— \7 ~ 

penses de Jésus-Christ. Il est étranger, il est profane 1 

il est ennemi. Non, il ne peut avoir Dieu pour père ce­
h a qui n'a point VEglise pour mère 

11 affirme dans le mémo livre « que celui qui ne pro­
fesse point l'unité de l'Eglise ne professe point la loi de 
Dieu, ni la foi du Père et du Fils , et par suite qu'il ne 
tient ni à la vie ni au salut : » Vilam non tenet et salutem* 

Et dans sa Lettre L V g adressée a Àntonianas, il sou­
tient que le martyre lui-même ne serait d'aucune utilité 
aux schismatiques (2), 

Saint Augustin n'est point d'un autre sentiment. 
L'Eglise catholique seule, dit-il, est le corps de Jésus-
Christ, qui en est le Chef et le Sauveur. Hors de ce corps-, 
le Saint-Esprit ne vivifie personne, et ceux-là n'ont point 
le Saint-Esprit qui sont hors de VEglise (3 ) . Et ailleurs : 
ce Si quelqu'un vit sans l'Eglise, il n'est point du nom­
bre dos enfants; e t , refusant d'avoir l'Eglise pour 
mère, il n'aura pas Dieu pour Père : Ncc habebit Deum 
patrem qui Ecclesiam noluerit haberc matrem (ï). 

Quoi de plus fort que les parc.es suivantes de saint 
Fulgcnce ? Croyez-le très-fermement, et n'en doutez nul­
lement , dit ce grand Saint, non-seulement les païens , 
mais encore les Juifs, les hérétiques et les schismatiques 
qui meurent hors de VEglise catholique, iront au feu 
éternel (3) , 

(1) Nonpervcniet adChristi prœnriaqiii relinqnit Ecclesiam 
ChrislL Atienus est ̂  prof anus est, hostis est. Habere jam non 
pot est De.um patrem, qui Ecclesiam non hctbcl matrem* 

(2) Ubi elsi occisitsproptcr no mon (scilicet Christ i) posfmodmn 
ftterit extra Ecclesiam constitutifs, et ab unitate atque a cari-
late divisus, coronari in morte non poteriL 

(3) De Correct ione Donalist,, n. 50. 
(i) De Sjpnholo, ad Calceh» sermo alîwt, n. 13. 

Firmissime ienc, et millatenus dub U es, non solum paga-
nos, se.d etiam Judœos, hœreticos et schismaticos qui extra Ec­
clesiam calholicam pressentem finiunt vitam, in ignem teter-
num ituros. (De fuie ad Pclrum, cnp. 38 et 30.) — Voye? 
Bcllarmin, de Ecclesia militante, !il>„ ru, cnp, B. 

http://parc.es


— J 8 — 

Eh bien, notre doctrine est celle de ces célèbres doc­
teurs. Nous n'enseignons pas autre chose en disant: 
Hors de l'Eglise point de salât. 

D. Il me serait difficile de répliquer à une preuve 
aussi convaincante. Vous en avez d'autres, avez-vous 
dit, basées sur la raison et l'expérience. Voudricz-vous 
les expliquer? 

R. Les voici, et je crois affirmer qu'elles ne sont ni 
moins concluantes, ni moins propres h guérir de leurs 
funestes préventions ceux qui professeraient la sa­
crilège indifférence de toutes les religions. 

Car, si vous rejetez îe dogme Hors de VEglise pas 
de salut, c'est évidemment pour admettre le salut pos­
sible dans tous les cultes, ou du moins dans toutes 
les communautés chrétiennes dispersées sur le globe, 
et dont les noms seuls rempliraient r.n volume ; c'est 
évidemment pour admettre que Notre-Seigncur Jé­
sus-Christ accueille également les hommages de tou­
tes , disposé à ouvrir à tontes l e ciel, patrie des élus. 

B. Se ins contredit. Et trouvez-vous de l'injustice à 
cela ? 

R. Oui certes , j ' y trouve de l'injustice, et avec elle 
le comble de l'absurdité, de la folie et de l'impiété. 
Quoi donc ! je vous dirai avec saint Paul : Jésus-Christ 
est-il divisé (I)? Lui qui a voulu que l'unité la plus 
parfaite, comme nous le verrons, fût le signe distinctif 
de son Eglise, et que ses brebis ne formassent qu'un 
seul bercail sous le même pasteur, soit le chef réel, 
quoique invisible, de ces milliers de sociétés différentes 
de croyance, de culte, de régime ! Il ratifierait éga­
lement dans le ciel toutes les ordonnances religieuses 
émanées soit du Pontife romain, soit du czar, soit du roi 
de Prusse, soit de la reine d'Angleterre, soit d'un con­
sistoire luthérien, soit d'un synode calviniste 1 Jésus-
Christ, la justice incréée, décernerait la mêmecou-

(1) I. Cor. i , 1 3 . 



— 49 — 
ronne de gloire à ceux qui prêchent sa divinité, et h 
ceux qui la blasphèment et qui l'outragent ; à ceux qui 
l'adorent réellement présent dans l'Eucharistie,et à 
ceux qui se moquent de ce divin mystère ; à ceux qui 
reconnaissent l'institution divine des sacrements, et à 
ceux qui la rejettent? En un mot, Jésus-Christ, la sa­
gesse et la sainteté par essence, s'associerait à toutes 
les impiétés, à toutes les indécences, à toutes les inep­
ties , à toutes les extravagances qu'il nous plairait d'in­
venter en religion, réservant à leurs inventeurs et h 
leurs adeptes des places à ses côtés dans le paradis , où 
rien de souillé n'entrera jamais! divisus est Chri&lus'l 

À des conséquences si indignes, la raison se révolte, 
ct,s'unissant à la Tradition et à la foi, elle s'écrie: 
Hors de l'Eglise point de salut. 

Donc il n'est libre à personne de se forger une reli­
gion à sa guise et selon ses caprices ou ses passions, 
à moins qu'il ne consente à courir la redoutable chance 
d'une éternité malheureuse. 

Le dogme qui vient d'être démontré étant l'expres­
sion de la volonté divine, il v a obligation d'entrer 
dans l'Eglise catholique pour être sauvé : iVon est in 
alio aliquo salus. 

ARTICLE IT. 

INTOLÉRANCE DOCTRINALE. 

D. Ce n'est point là de la tolérance ; ou bien je dois 
confesser que je ne comprends ni la vraie signification 
de ce mot, ni le sentiment de l'Eglise catholique et sa 
conduite envers tous ceux qu'elle appelle mécréants. 
Eclairez-moi, je vous prie. 

£{. La vraie tolérance est éminemment dans l'E­
glise catholique : car la vraie tolérance , je dis mieux » 
la tolérance uniquement admissible est celle des per­
sonnes ; or les personnes, quel que soit leur culte 



— 20 — 
ont toujours été et seront toujours les objets du zélé et 
du dévouement de l'Eglise. Cette mère désolée voit en 
eux ou des enfants ingrats et rebelles , ou des hommes 
aveugles, ignorants et malheureux. Dès lors sa charité 
est pleine pour eux de ménagements ; e t , s'il le faut, 
elle se voue pour eux, dans la personne de ses apôtres, 
aux plus durs sacrifices. Comme son divin Fondateur, 
elle n'a que des bénédictions pour ses persécuteurs , et 
elle prie pour ses bourreaux. Par leur douceur , leur 
patience et leurs souffrances, les premiers chrétiens et 
les martyrs convertissaient les païens ; et ces vertus , 
l'Eglise n'a jamais cessé de les inculquer aux siens, 
même à l'égard de ceux qu'elle a retranchés de sa com­
munion. Lisez le quatrième chapitre de la I r e Epitrc de 
saint Paul aux Corinthiens. Dans ces derniers temps, 
François-Xavier, François de Sales, Vincent de Paul, 
l'illustre archevêque d 3 Cambrai, sont venus protes­
ter en fc.veur de !a tolérance à l'égard des infidèles, 
des hérétiques, de tous les dissidents. Cet esprit de 
l'Egide n'a jarmiš varié ; et si quelquefois des entrail­
les catholiques onî été des entrailles insensibles et 
cruelles, l'Eglise :es a reniées (I), 

fi) Je ne veux point ici rappeler tous les maux dont l'intolé­
rance protestante a été la source dans les divers Etats de l'Eu­
rope , en Allemagne, en France, en Angleterre , en Suisse, en 
Hollande, etc. Voyez la Suisse, par exemple; elle était si heu­
reuse , avant la réforme, au sein de ses riants vallons et de ses 
belles montagnes ! et depuis, elle n'a presque vécu qu'au milieu 
des divisions et des alarmes. 

« Quant aux souverains qui ont fait des lois et qui ont statué 
« des peines pour réprimer des sectes séditieuses et lurbulen-
« t e s , pour contenir des sujets révoltés qui avaient fait trembler 
« plus d'une fois le gouvernement, pour en imposer à des pré-
« dicanls qui voulaient que leur religion s'établît par la force, 
« pour punir des écrivains audacieux qui ne respectaient ni la 
« religion, ni les mœurs, ni la décence, ni la police, c 'est , dit 
« Bergicr, une calomnie et une absurdité de les accuser de per-
« sédition et de les appeler persécuteurs. » (Dictionnaire de. 
théologie, article Intolérance.) 



* * * * * O v f 

D. Qu'est-ce donc que cette intolérance que Ton 
reproche à l'Eglise? 

M. C'est, et ce ne peut être que l'intolérance doctri­
nale. 

D. En quoi consiste ce reproche? 
R. On reproche à l'Eglise de ne point souscrire à 

tous les genres de croyances. Mais le pourrait-elle? 
sa tolérance en ce point serait un crime, tandis que son 
intolérance, dès qu'il s'agit de doctrines, est son 
devoir le plus inviolable comme son droit le plus es­
sentiel : c'est là un des plus beaux fleurons de son dia­
dème. 

Comment vouloir en effetque l'Eglise de Jésus-Christ 
tolère , approuve, couronne même les opinions, les 
principes de mœurs, les rites contraires aux enseigne­
ments et aux prescriptions de Jésus-Christ lui-même? 

Quelle déraison ! Ainsi, l'un viendrait, et dirait à 
l'Eglise : Je crois que ion Fondateur est un pur homme^ 
que ses miracles sont des mythes , que la virginité de sa 
mère est une fiction. 

Un autre viendrait, et dirait à l'Eglise : Je crois que 
le baptême est une vaine cérémonie, la messe une impiété, 
la confession une invention des prêtres et une torture des 
consciences , et le purgatoire une fable. 

Un troisième viendrait, et dirait h l'Eglise: Je crois 
que la foi sauve sans les œuvres, et que le vol, le blas­
phème, la révolte, la calomnie, ta lubricité ne sont 
nullement des obstacles au saluL 

Et l'Eglise, pour être aux yeux de ces nouveaux 
forgeurs de religions, une mère douce, indulgente, to­
lérante, devrait bénir et consacrer toutes ces croyan­
ces impies , licencieuses, désespérantes. Jugez vous-
même. 

D. Eh bien, je juge que, si l'Eglise catholique agissait 
de la sorte, elle imiterait plus parfaitement l'indul­
gence et la bénignité de Jésus-Christ. 

H. Vous vous trompez : car Jésus-Christ, dont le 



a o;iir ;ut un abîme do douceur , de terdresse el de 
charité envers les hommes, ne donna point à son Eglise 
cet exemple de tolérance en fait de doctrines, puisque, 
en sa qualité de Législateur souverain et infaillible, 
il défend à qui que ce soit de retrancher uses paroles 
un seul iota, puisqu'il déclare exclu de la vie éternelle 
quiconque est incrédule à sa parolo (4). 

Entouré un jour dune nombreuse assemblée, il dif. : 
Je suis le pain vivant descendu des deux. Si quelqu'un 
mange de ce pain9 il vivra éternellement (2). A cette 
proposition,ses auditeurs sont révoltés; ils répondent 
qu'elle est trop dure à entendre : Durus est hic sermo, 
qu'elle est insupportable. N'importe ; elle est vraie, elle 
doit être un dos dogmes fondamentaux de l'Eglise. Jésus-
Christ la répèle donc jusqu'à, cinq fois, et toujours avec 
une énergie croissante d'expression. Le scandale en­
vahit ses disciples ; Notrc-Scigneur no s'émeut pas 
d'une défection aussi universelle, il confirme de nou­
veau ses paroles. Puis , resté seul avec les douze Apô­
tres : El vous , leur dit-il , voulez-vous donc aussi me 
quitter? les plaçant dans la nécessité ou de croire, ou de 
l'abandonner» 

Allez, dit le Sauveur aux pasteurs et aux prédica­
teurs de son Eglise, instruise* toutes tes nations, ensei­
gnez-leur à garder tout ce que je vous ai ordonné. Ce­
lui qui croira, sera sauvé ; et celui qui ne croira pas, 
sera condamné. 

D. Cette inflexibilité absolue en matière de foî, les 
Apôtres l'onl-ils professée? 

fi. Dépositaires des pensées de leur divin Maître, les 
Apotrcsl'ontprofcsséc sans aucun doute. On les flagelle, 
on les torlnre, on les tue; ils sont doux comme des 
agneaux. On louche aux dogmes révélés, leur zèle s'al­
lume aussiUU, ils signalent les novateurs comme des 

ri)Matth. v , 18. - Joan. m , 3G. 
(2) Joan. vi,yj-y2-



— 23 — 
ministres de Satan, ils frappent d'anathème quiconque 
se permet la moindre altération de la foi (1 ). Sans cesse, 
ils recommandent aux fidèles et aux pasteurs le respect 
le plus sacré pour les enseignements et les ordonnan­
ces de Jésus-Christ. 0 Timolhée ! dit saint Paul h son 
cher disciple , gorde le dépôt, évite les nouveautés pro­
fanes dans les paroles (;?). 

Si quelqu'un vient à vous, dit l'Apôtre saint Jean , 
appelé le disciple de la charité, altérant ht doctrine (de 
Jetais-Christ), ne le recevez pas dam votre maison 9 et 
ne lui donnez pasmhncle salut ( 3 ) . 

Tous les monuments ecclésiastiques attestent l'iué-
branlabic fidélité de l'Eglise catholique à ces principes 
conservateurs de la vérité et des mœurs 

D. Quand l'Eglise se montre intolérante par rap­
ports la doctrine, on ne peut donc accuser et bldmcr 
sa conduite. 

R, Vous dilcs vrai ; cette conduite est irrépréhen­
sible ; on ne saurait l'accuser ni la blâmer sans fermer 
Jcs yeux aux plus simples lumières du bon sens. 

D. Je l'ai compris, il me parait superflu d'insister 
davantage. 

R. Et à moi, il me parait fort utile d'ajouter les ré­
flexions suivantes ; ne le trouvez pas mauvais. 

Dès lors qu'il est reconnu que Jésus-Christ est 
Dieu, et qu'il possède en propre les paroles de la vie 
éternelle, pourquoi serait-il permis de contrôler ses 
enseignements cl ses lois, et de les rejeter pour en 
accepter d'autres? 

(I) .S? rpfjsvobis evangelizaverit prœter ni quod avrepisds, 
mmthrma s?7. ffialal. t, 0.) 

(-2) T. Tim. vi / 20 . 
(o) n. Joiin. to. 
(4) Saint Polycarpc, s'élanl rendu a Rome pour conférer avec 

le Pape saint Anieet, rencontra Marcion, et voulant l'éviter : Ne 
we rveonnuis-tupas, Pohjcarpe, lui dit cet hérésiarque,? — Oui, 
sans doute, répliqua le saint vieillard, je te reconnais pour le 
(ils aîné de Satan. (S. Imi. ach\ ïlœr. lil). m , cap. 3.) 



Des lors qu'il est constant que le salut de l'homme 
est attaché à la profession delà véritable religion , et 
qu'il est démontré que l'Eglise catholique est cette 
véritable religion, comment serait-il libre d'en croire 
et d'en suivre une autre sans compromettre son salut? 

Dès-lors que l'Eglise catholique a été établie par Jé­
sus-Christ pour tous les peuples et pour tous les temps, 
comment n'y aurait-il pas obligation rigoureuse pour 
les pasteurs préposés à sa garde d'en conserver la foi 
intacte et de la transmettre aux dernières générations 
pure de tout alliage? Or cette conservation et cette 
transmission pure et sans mélange deviendraient impos­
sibles, si l'Eglise consentait à capituler avec toutes les 
erreurs. Sans la barrière infranchissable de l'intolé­
rance dogmatique , le catholicisme aurait depuis des 
siècles fait son temps (I). 

Encore une observation. Nous savons tous que 
Jésus-Christ est descendu parmi nous, pour reconsti­
tuer la famille humaine divisée, brisée par l'erreur 
et le mensonge. Les hommes, sans guide, sans certi­
tude, vivaient livrés à toutes les aberrations de l'es­
prit et des sens, sous l'empire des cultes les plus 
absurdes et les plus houleux. Le Fils de Dieu voulut 
les réunir dans la soumission aux mêmes vérités, 
dans la pratique des mêmes devoirs et dans l'attente 
du même avenir. 11 voulut faire de tous les enfants des 
hommes un peuple unique, le peuple des enfants de 
Dieu. Pour la réalisation de cette divine pensée , ne 

(î) Citez les Protestants, une religion quelconque est impos­
sible. Car une religion quelconque exige un symbole de croyances 
et un code de devoirs fixes, arrêtés, déterminés; ce qui n'est pas 
possible avec la tolérance doctrinale, qui laisse chacun libre de 
croire ce qu'il veut. Par suite, chacun est libre de faire pareille­
ment ce qu'il veut, les devoirs étant essentiellement liés aux 
croyances. Luther, dans sa lettre aux chrétiens d'Anvers, se 
plaignait avec amertume de la roui *ion d ' idée qui régnait 
parmi ses adeptes. Nous reviendrons plus tard sur ce sujet. 



fallait-il pas le même espri t , la même foi * les mômes 
lois, le même chef? Là. où chacun a la liberté de se 
laisser emporter par le tourbillon de ses vaines pensées 
et de ses sentiments ambit ieux, il n 'y a que scission, 
discorde et anarchie. Croyez, croyez que le monde 
ne verra la fin de ce déluge d'erreurs et de maux qui 
menace de le submerger , qu'au jour où tous les peu­
ples auront avec l'Eglise catholique une seule pensée, 
un seul sentiment. Croire et obéir à l'Eglise , c'est l'em­
pire et la gloire, prêchail le Père de Ravignan ; et, s'a-
dressant à ses auditeurs , et les pressant d'aller pro­
clamer partout la pensée catholique par laquelle les 
nations vivent et prospèrent, il leur disait : .1 ce prix, 
Messieurs,™)!/.* aurez bien mérité de VEglise et du pays ? 

roifs aurez sauvé la société (1). 

D. Grâce h ces considérations, je conçois fort bien 
que l'intolérance doctrinale, ou dogmatique , ou théo-
logique , est nécessaire dans l'Eglise , et que l'indiffé­
rence universelle de toute religion est inadmissible. 
J'admets donc le dogme Hors de l'Eglise point de 
salut ; j 'admets , avec saint Paul et saint Jîarnabé ) que 
Dieu a établi celte sainte Eglise pour être la lumière des 
nations, pour être leur salul jusqu'aux extrémités ûv 
la terre (2) : c'est v ra i , c'est juste. 

Cependant vous avez promis d'exposer le sens ri 
les conséquences de cet article de foi : voire explica­
tion , j ' en ai l 'espoir, amènera les dissidents qui le 
repoussent comme Imporlun , intolérant, et tyrannlquc. 
à en reconnaître et à en bénir la justice et la sagesse (11). 

/?. Oui , je ferai de cette exposition le sujet do l'ar­
ticle qui suit. 

(1) 30* Conférence, vers la lin. 
(2) Act. xiii, 47. 
(3) Tous ceux qui demandent à promis cris la tolérance reli­

gieuse et doctrinale, n'y sont poussés que par les remords de 
leur conscience. La conscience les averti! souvent qu'ils sont 
hors de lu voie du salut \ et, comme ils ne veulent po., t se cou-

2 



*~> •—-

ARTICLE 1 I L 

3KNS? ÉTENDUE , APPLICATION OU CONSEQUENCES nu 

DOGME Hors de VEglise point de salut* 

D. L'Eglise catholique regarde comme placés hors 
de la vérité et du salut ceux qui vivent séparés de m 
communion s c'est un principe que nous sommes obli­
gés d'accepter comme article de foi. Est-il permis tou­
tefois d'expliquer ou d'interpréter Je sens et retendue 
de ce principe général ? 

i?. Cela est permis et résulte d'autres principes catho­
liques que je vais préalablement vous rappeler. 

iCT Principe. Dans toutes les sectes chrétiennes qui 
ont rompu avec l'Eglise catholique, comme aussi dans 
les sectes ou religions non chrétiennes , le baptême ad­
ministré aux enfants , selon le rite légitime, efface en 
eux le péché originel, les rend enfants de Dieu, et véri­
tables membres de l'Eglise de Jésus-Christ, dont le bap­
tême est la propriété. 

2° Principe. Il n'y a point de péché sans volonté. 
Une erreur involontaire ne rend donc pas coupable aux 
yeux de Dieu. L'hérésie, qui est la négation des vérités 
révélées, le schisme, qui est le mépris de l'autorité éta­
blie par Jésus-Christ sur la terre, et l'infidélitéon. le 
paganisme sont sans contredît de grands crimes dans 

vcrtïr, ils cherchent leur excuse et une sorte de repos dans l'in­
différence universelle pour toute religion. De plus, Terreur a 
besoin de l'appui d'autres erreurs , elle s'unit et fraternise avec, 
toutes pour déguiser sa propre faiblesse ; la vérité seule se 
suffit à elle-même comme Dieu. Le bon catholique se repose dans 
la possession de la vérité; mais la vue de ses frères égarés qui 
courent dans les sentiers de l'erreur et de la damnation , l'en­
flamme d'un tendre amour pour eux, et d'un zèle ardent pour 
les ramener dans le sein de la véritable Eglise. Ainsi pensait et 
faisait l'illu.slre Conférencier de Noire-Dame, cité plus haut. 



tous ceux qui y adhèrent par choix, volontairement, 
et avec connaissance de cause; mais, s'il n'y a ni choix, 
ni volonté, ni connaissance de cause, ce ne sont point 
des crimes dont on soit responsable au divin tribunal 

3 e Principe. Il y a trois manières différentes d'ap­
partenir à la vraie Eglise de Jésus-Christ. 

4° Celui-là appartient simplement an corps de 
VEglise qui vit dans la société visible de tous les 
fidèles , et soumis extérieurement à son Chef et à 
sa doctrine, mais qui, devant Dieu, est en état de pé­
ché mortel. Dans cet état , nous l'avons di t , il conti­
nue à être membre de l'Eglise, membre toutefois pa­
ralysé et soustrait aux influences de la vertu dîvuu-
que Noire-Seigneur répand dans les justes : c'est un*1 

branche qui, tenant toujours à l 'arbre, ne reçoit plus 
la sève de la racine d'où les rameaux ti rent leur v ie 

2° Celui-là appartient à l'âme de VEglise, sans ap­
partenir au corps, qui professe avec une parfailcbonmi 
foi des doctrines contraires aux enseignements catholi­
ques, et qui sert Dieu par une vie honnête, probe, avec 
un cœur pur et orné de la grâce» 

3° Celui-là enfin appartient au corps el à Vàme de 
VEglise tout à la fois qui, à la profession extérieure 
de la vraie religion , joint la grAce sanctifiante. 

4 e el dernier Principe. D'après nos Livres saints, le 
Seigneur demandera beaucoup à celui qui a reçu beau­
coup , et moins à celui qui a moins reçu. Le serviteur 
qui. n'a pas connu la volonté de son maître, sera, dit 
Jésus-Christ lui-même, puni moins sévèrement que 
celui qui l'a connue. 

Conséquemment, le catholique nourri du lait de 
la foi, élevé dans ses bras , inondé de ses lumiè­
res et de ses grâces, se rend, en transgressant les 
lois divines, beaucoup plus criminel quclcsauvage ou 
l'insulaire livré par le malheur de la naissance et le 
vice de l'éducation à une stupide ignorance. On sait 
assez, prêchait celui des orateurs chrétiens qui a parlé 



— 2 8 — 

sur le dogme et sur la morale avec le plus d'exactitude 
et de précision , on sait assez qu'un païen à qui la loi 
de Jésus-Christ n'aura point été annoncée , ne sera pas 
jugé par cette loi. Cette pensée, Bourdalouc l'avait em­
pruntée h saint Jérôme, et même à saint Paul : Qui-
enmque sine loge pcccavernnl, sine lerje peribunt,{h)« 

En un mot, Dieu ne redemande que ce qu'il a donné; 
il ne punit que la violation ou l'ignorance volontaire 
dosa loi. Dans tous les temps, dans tous les lieux, 
il suffit, pour se sauver, d'user , comme on doit, des 
lumières et des grâces reçues : c'est Ja foi de l'Eglise, 
cl renseignement unanime des Pères. 

Jh Je comprends ces principes ; vous les avez claire­
ment établis. Comment allez-vous les appliquer au 
dogme Hors de l'Eglise pas de salut ? Je veux dire, com­
ment à l'aide de ces principes, allez-vous définir bien 
positivement le sens véritable de ce dogme? 

R. C'est en appliquant ces principes aux hérétiques., 
aux schisniatîques et aux infidèles. 

Premièrement, pour les enfants à qui, chez les héré­
tiques , les schismatiques et les païens , le baptême a 
été dûment administré , il n'y a pas l'ombre de diffi­
culté. En vertu du premier principe, ces enfants ap­
partiennent véritablement à l'Eglise, qui lesa légiti­
mement, régénérés, quoique peut-être par un ministère 
étranger. Si donc la mort les enlève à la terre , avant 
l'âge de raison, ils s'envolent droit au ciel comme 
de petits anges : c'est de foi (2) . 

Secondement, pour les adultes , il peut très-bien 
arriver que, nés et élevés dans l'hérésie et le schisme , 

(I) J lnm.Ti ,12 . 
(-2) Tel est l'objet principal de l 'Œuvre si belle rie \a Sainte» 

Knfamc. Elle ouvre, par le baptême, charpie année, disons 
chaque jour, le ciel à des milliers d'enfants chinois et indiens. 
Procurons i\ tous les enfants chrétiens de nos villes et de nos 
'vnnpagncs le mérite et le bonheur de s'associer à cette Œuvre, 
•lui fait tant de bien dans les paroisses. 



— i l ) — 

vivant loin des pays catholiques, ou sous l'empire per­
manent des leçons et des exemples de leurs parents et 
de leurs pasteurs, ils n'aient jamais soupçonné la faus­
seté de la religion qu'ils professent. Dès lors ils pro­
fessent l'erreur , mais de bonne foi, et avec l'igno­
rance invincible de la vérité ; et dès lors aussi, en vertu 
du deuxième principe , ils ne sont point condamnables 
par le seul fait de l'hérésie ou du schisme : ce fait est 
un malheur, et n'est pas un crime. 

Supposez maintenant qu'à la bonne foi ces héréti­
ques et ces schismatiques joignent l'innocence des 
mœurs et l'exemption de ces péchés graves qui ex­
cluent du ciel, alors , conformément au troisième prin­
cipe, ils appartiennent sinon au corps, du moins à 
l'esprit et à l'âme de l'Eglise, et sont par là même dans 
la voie du salut. Qu'ils meurent avec la grâce sancti­
fiante, ils sont sauvés» 

D* Croyez-vous cette doctrine bien sûre? 
R, Je la crois trôs-sûre : car, en m'expliquant de la 

sorte, je ne m'explique pas autrement que les célè­
bres défenseurs de l'unité catholique «Saint Augustin, 
par exemple, dans sa quarante-troisième Lettre, adres­
sée àGlorius , Elcusius ? Félix et Grammatieus, ton­
dit : a II ne faut pas mettre au rang des hérétiques ceux 
« mêmes dont les erreurs sont les plus pernicieuses 3 

« pourvu qu'ils ne les défendent pas opiniâ'rémcnt ; 
« etl ?on doit particulièrement faire cette justice à ceux 
« dont les erreurs ne sont point l'effet de leur présomp-
« lion ni do leur témérité, et qu i , ne s'y trouvant 
« engagés que par le malheur qu'ont eu leurs pères 
« de s'y laisser séduire , se mettent en peine de cher-
« cher la vérité, prêts à revenir de leurs égarements 
« dès qu'elle leur apparaîtra, T> 

Salvien reconnaît aussi l'excuse de la bonne foi et 
de l'ignorance invincible quand il parle des Goths et 
des Vandales ix qui les Ariens avaient porté le christia­
nisme* 



— 30 — 
JD'où il suit que le Protestant hérétique, le Russe et 

!e Grec schismatiqucs de bonne foi, qui se croient sin­
cèrement dans la vérité, seront sauvés, si d'ailleurs 
leur conscience ne se trouve à la mort chargée d'au­
cune grave transgression des préceptes divins. 

Et par une conséquence à laquelle ne réfléchissent 
pas les ennemis de l'Eglise, le dogme Hors de l'Eglise 
point de saliti ne proscrit ni ne damne point tous ceux 
qui ne sont point catholiques romains. 

Z>. Quels sont donc ceux que ce dogme proscrit et 
condamne ? 

R. Ce sont ceux qui volontairement se sont séparés 
de l'unité catholique ; ceux ([ni rejettent avec obstina­
tion l'enseignement catholique ; ceux qui résistent à la 
vérité catholique connue, ou du moins aperçue ; ceux 
enfin qui, dans le doute, se refusent constamment à re­
chercher la vérité ; ou en deux mots, le dogme catholique 
exclut du salut l'erreur , la séparation et la résistance 
volontaires et coupables. Qu'y a-t-il donc dans cette 
doctrine de si intolérant, de si barbare? Voudriez-vous 
que l'Eglise romaine, la fille du ciel, en ouvrit les por­
tes h la mauvaise foi, au mensonge , à la rébellion , 
au crime? 

D. Pour complément, je vous demanderai s i , dans 
ies communautés chrétiennes, séparées de l'Eglise ca­
tholique 7 il existe beaucoup de personnes de bonne 
foi. 

R. Cette question n'est point facile à résoudre, et 
le savant auteur de la Défense du christianisme ré 
pond que c'est le secret de Dieu, et que le cœur de 
l'homme est profond comme les abîmes (I). 

Pour moi, s'il m'était permis de dire ma pensée , 
j'établirais volontiers une distinction entre les gens 
simples 7 sans lettres , qui n 'ont , concernant la reli-

(1) Mgr Frayssinous. — Conférence intitulée : Maximes de 
Vli(]lise sur le stdut des hommes. 



— 31 ~-
gion, aucun ou presque aucun rapport avec les catho­
liques , comme on en trouve beaucoup dans les cam­
pagnes, ou même dans les villes toutes protestantes , 
et entre les hommes instruits, qui lisent, qui voya­
gent, et qui ont des points de contact fréquents avec 
les enfants de la vraie Eglise. Or on doit admettre 
que, parmi les caractères simples et droits , parmi les 
Ames sans orgueil, sans préjugés, éloignées de tout 
commerce religieux avec les catholiques , il s'en trouve 
un grand nombre que la bonne foi excuse devant Dieu ; 
je le crois. Mais en est-il de même des esprits cultivés, 
familiarisés avec les questions religieuses, et en géné­
ral, de tous ceux qui ont une connaissance suffisante 
des doctrines et des hommes du catholicisme? je ne le 
crois pas. Ici, le plus souvent, les passions, l'orgueil, 
le respect humain, l'intérêt, la volupté mettent le 
bandeau sur les yeux. Ici , le plus souvent, la bonne 
foi dont on se pare , n'est qu'une fausse sécurité par 
laquelle on se trompe soi-même, et qui ne justifie 
point auprès du souverain scrutateur de la pensée. Ici, 
enfin,, on a tous les moyens de savoir la vérité, et l'on 
aime mieux son Ignorance , laquelle, étant rarement 
involontaire et invincible, est par là-mème presque 
toujours criminelle. 

Ce jugement ne me semble point téméraire : car nous 
voyons aujourd'hui avec bonheur le retour d'une foule 
de ces hommes éclairés à l'antique foi. Ceux-ci, impo­
sant silence aux passions, et s'élevant au-dessus de 
toutes ies considérations humaines , ont osé braver les 
préjugés d'une secte et ceux d'un monde impie. Que 
de membres distingués des grandes universités d'An­
gleterre qui , dans ces derniers temps, se sont réunis 

.à la famille catholique ! et c'est journellement que de 
semblables conversions, en Amérique, dans la Grande-
Bretagne, en France, en Allemagne, viennent conso­
ler l'Eglise romaine du mépris, do la haine et des 
scandales de tant d'autres sectaires. 



— 32 — 

Ainsi je pense que la bonne foi ne se rencontre pas 
souvent chez les hérétiques ou les schisma tiques, dans 
la classe instruite, quoiqu'elle puisse s'y trouver, et 
qu'elle s'y trouve quelquefois, Elle est surtout bien 
loin de ces cœurs toujours acharnés à outrager et à 
persécuter le catholicisme. Cet acharnement n'a d'autre 
origine que la haine éternelle que le mensonge portera 
la vérité. 

Quoi qu'il en soit, plaignons tous ceux qui n'ont plus 
l'Eglise catholique pour mère, soit savants, soit igno­
rants ; prions pour eux ; e t , quand la Providence nous 
le permet, travaillons avec zèle à les ramener dans 
son sein (I). 

D. Reste à parler des infidèles. Que faut-il donc 
penser de la destinée future de ces hommes qui , nour­
ris dans les déserts ou dans les forets, parmi les bétes 
sauvages , vivent et meurent sans la connaissance do 
ta llé\éiation ? 

R. H est d'abord nécessaire de fermer l'oreille à ces 
impics calomniateurs qui , pour attaquer et combat­
tre l'Eglise, supposent qu'il y a des hommes qu'elle 
réprouve précisément et uniquement pour avoir ignoré 
l'Evangile qui ne leur fut point annoncé. Cette suppo­
sition est fausse , l'Eglise catholique n'ayant jamais cr . 

(1) ïl n'est pas hors de propos de rappeler ici la conversion 
de là princesse Flizabeth-Christine de Wolflcnbutlel. Avant d'é­
pouser Charles d'Autriche, qui fut depuis l'empereur Charles 
VI, celle princesse crut devoir , pour la tranquillité de sa cons­
cience, consulter les Luthériens, dont elle avait jusqu'alors pro­
fessé la foi. Les docteurs protestants, assemblés àl lehnstadt, 
répondirent que les catholiques ne sont point dans Terreur pour 
le fond de la doctrine, cl qu'on peut se sauver dans leur religion. 
Dos que cela est ainsi, dit la princesse, en apprenant celle déci­
sion , il n'y a pas lien dlicsiler, el dès demain j'embrasse la foi 
de VEglise romaine ; car le parti le plus stir, dans une matière 
si importante, est toujours le parti le plus sage. 

Le père d'Elizabclh de Woliîoubullcl tint le même langage, et 
s*i'Uiicha9 comme elle, à l'Eglise catholique. 



— 33 — 

2.. 

scigné qu'une personne est reprouvée pour n'avoir pas 
cru à des mystères qu'elle ne pouvait pas connaître. 

Le quatrième principe posé plus haut nous dit que 
Dieu ne demandera à l'infidèle que ce qu'il lui aura 
donné, et qu'il ne jugera point d'après la prédication 
évangélique celui qui n'aura jamais pu l'entendre. A 
celui-là Dieu infiniment juste demandera s'il a obéi 
fidèlement à la loi intérieure de sa conscience 3 évitant 
les crimes qu'il pouvait et qu'il devait éviter. 

Outre cela, parmi les païens , il n'en est aucun à 
qui Noire-Seigneur Jésus-Christ, mort pour tous les 
hommes , et dont le Cœur les a tant aimésy n'accorde 
de bonnes pensées , de saintes aspirations , de vérita­
bles grâces de salut. Eh bien, que l'idolâtre, que le 
barbare errant dans les bois, soit fidèle à la direction 
de sa raison et de sa conscience, qu'il soit docile aux 
mouvements de la grâce qui lui est dispensée , et Dieu 
le sauvera. 

D. Et comment Dieu le sauvera-t-il ? 
/?. Est-ce que les moyens peuvent manquer à la 

toute-puissance divine? Oui, Dieu le sauvera, ou en 
communiquantdirectement à son âme, droite d'ailleurs 
et innocente, les lumières et les impressions néces­
saires pour former en elle au moins le vœu ou le désir 
implicite de recevoir le baptême et de croire tout ce 
qui a été révélé ; ou en se servant, pour l'éclairer, 
du ministère des anges, selon Je mémorable ensei­
gnement du prince de la théologie (i) ; ou simplement, 
en lui envoyant un missionnaire pour l'instruire et 
verser sur son front l'eau de la régénération. Les 
exemples n'en sont point rares. En voici un bien 
touchant que nous lisons dans les Lettres édifiantes : 
<c Deux missionnaires voyageant dans les Indes , l'un 

(1) Voyez dans Fénclon ( Lettres sur divers sujets de métaphy­
sique et de religion, Lettre v i , n . 4 ) ce passage de S-Thomas 
et d'autres encore, cités et développés. 



~ 34 — 
d'entre eux se sentit vivement inspiré do se détourner 
de la route et de s'enfoncer dans un bois. Son compa­
gnon de voyage eut beau lui dire qu'ils allaient s'éga­
rer ; obéissant au mouvement intérieur qui le pressait, 
le premier insiste et engage l'autre à le suivre. Après 
avoir erré quelque temps , ils arrivèrent h une cabane 
faite débranches d'arbres , où ils trouvèrent un vieil­
lard presque mourant. Le missionnaire lui demanda, 
s'il avait quelque connaissance de Dieu»—Je sais , dit 
le moribond , qu'il y a un grand Esprit qui m1 a crée; 
mais je ne le connais pas , et je désirerais bien qu'il se 
fit connaître à moi.—C'est lui-même, répliqua l'homme; 
apostolique, qui nous envoie ici, pour que vous le con­
naissiez. NaiS) dites-moi) mon ami, riavez-vous point 
lue quelqu'un, comme font si souvent les habitants tk 
cet} forêts?—Non: je ne voudrais pas qu'on nïôtât la 
oie y je ne dois pas Voler aux autres. — N'avez-voux 
point volé?—Non: f ai fort peu de choses, ma hache, 
mon arc et mes pèches \ je ne voudrais pas qu'on m'en 
dépouillât ; pourquoi prendrais-je ce qui n'est pas à 
moi?—ffiavez-vouspoint menti?—Qu'est-ce que men­
tir ?—C'est parler contre sa pensée 9 contre la vérité»— 
Non ; quand j interroge quelqu'un , je suis content qu'on 
me parle juste 5 ainsi dois-je parler aux autres* Enfin 
le missionnaire, parcourant tous les points de la loi na­
turelle, trouva que ce bon vieillard ne les avait jamais 
violés grièvement. Il l'instruisit de nos mystères, et 
lui demanda s'il voulait être baptisé.—Ohl oui, répon­
dit le malade. L'autre missionnaire sortit de la cabane 
pour chercher de l'eau-11 n'y avait là ni ruisseau ni 
fontaine. Enfin il trouva une feuille d'arbre, large 9 

épaisse et concave , contenant assez d'eau pour le bap­
tême. Le vieillard le reçut, plein de foi,et mourut peu 
de temps après, comblé de joie et d'espérance (4).» 

(!) Rappoipz-vous l'exemple du centurion Corneille, aux Actes 
Apolres, ch. x. 



— 35 -
Z). C'est consolant ; e t , comme vous , je suis con­

vaincu que Dieu, infiniment bon et infiniment juste , 
veut le salut de tous les hommes, créés à son image 
et rachetés par le sang de son Fils (J). Mais d'où 
vient que la distribution des lumières et des grâces 
n'est pas la même pour tous les peuples et pour tous les 
hommes ? 

R . C'est ïe secret de la sagesse et de la providence 
divines dont les voies sont infiniment au-dessus de la 
faiblesse et des bornes de notre raison (2). Adorons co 
secret de Dieu , et attendons qu'il nous soit un jour 
révélé ; et, en attendant, croyons que nous serons tous 
jugés et traités selon notre foi et nos couvres , cl; que 
h moment viendra où le monde entier, sans en excep­
ter les ingrats et les blasphémateurs, rendra hommage 
h la suprême équité de notre Dieu et à la grandeur 
de sa miséricorde. 

i ) . L'Eglise n'affirmc-t-clle pas cependant ia répro­
bation de certains hommes en particulier ? 

û. Jamais l'Eglise ne prononce positivement la ré­
probation de personne en particulier, quelles qu'aient 
été sa patrie, sa religion, et même sa conduite, et quel 
qu'ait été son genre de mort, L'Eglise peut craindre et 
pleurer; mais elle n'affirme rien et ne peut rien affir­
mer sans une révélation spéciale , parce qu'elle ignore 
î'état dans lequel un mort quelconque a rendu le der­
nier soupir, (3). Un regard sur Jésus-Christ, une pa­
role de repentir et de confiance sauva le larron sur la 
croix. Au ciel, nous verrons sans doute une foule d'A­
mes qu'un miracle de miséricorde et d'amour aura ré-

(1) Huna (Chrislum Jesum) proposait Dans propitiatianem 
per (idem in sanguine ipsiits pro peccatisnostris, non solnm 
nulcm pronostriS) sed etiam pro totinsmundi. (Concil. TricL 
Soss, vi, cap, 2.) 

(2) Judicia tua abyssas multa* (Ps. x.xxv, 7.) 
(3) Un Protestant demandait .a jour à Saint François de Sales, 

Luther est-il damné? Le Saint répondit : Nous ne savons. 



— 3G ~ 

concilićes avec Dieu au seuil de leur éternité. Ainsi 5 

tout en ne présumant jamais pour soi, et tout en opé­
rant son salut avec crainte, il ne faut point désespérer 
de son prochain j la charité le demande : Supercxaltat 
mixericordia judicium 3 dit l'Apôtre saint Jacques 



CHAPITRE TROISIEME, 

Visibili té et Notes «le l 'Eglise* 

D. La vraie Eglise de Jésus-Christ est-elle visible ; 

ou en d'antres termes, existe - 1 - elle sensiblement 
parmi les hommes , de telle sorte que chacun puisse la 
trouver, la voir et la reconnaître? 

II. Il faut certainement que l'Eglise soit visible, puis­
qu'elle est la société des fidèles professant une même 
foi, participant aux mêmes sacrements, soumis aux 
mêmes pasteurs , et ayant un même Chef. C'est: 
pourquoi l'Kvangilc la compare h une ville située sur 
un lieu élevé , ;\ une aire , à un filet, à un bercail, à 
la salle d'un festin , etc., toutes choses visibles et sen­
sibles. 

Saint Paul nous montre les évêques préposés au gou­
vernement de l'Eglise de Dieu. Le même Apôtre descend 
à Césaréc , et salue l'Eglise. Il écrit à ïimothée , afin 
qu'il sache comment il doit se conduire dans la maison 
de Dieu, qui est l'Eglise du Dieu vivant. Il écrit 
aux Romains qu'il faut croire de cœur , et confesser 
de bouche sa foi pour obtenir le salut ; toutes choses im­
possibles sans la visibilité de l'Eglise (1), 

Dieu veut, nous le savons déjà, que tous les hom­
mes se réunissent à l'Eglise, hors de laquelle il nf// a 
pas de salut'? il veut qu'on l'écoute, qu'on lui obéisse, 
ct-qu'on reçoive d'elle les sacrements» L'accomplisse­
ment do ces devoirs n'cxige-t-il pas la visibilité de 

(I) Ad . xx, 28 . -Ac t . XVHI, 2 2 . - I Tim. ni,14-lS.~Rom. x, 10 



— 38 ~~ 

l'Eglise? Sans elle , les Qdèles, ignorants ou savants, 
ne seraient jamais assurés qu'ils sont dans la véritable 
Eglise, n'ayant pas le moyen de la discerner des socié­
tés mensongères, ou des religions de création humaine 
qui se parent du nom d'Eglises. 

L'Eglise de Jésus-Christ est donc visible ; et c'est elle 
que le prophète Isaïe nous représente comme ta mai­
son du Seigneur placée sur le sommet des montagnes, 
au-dessus des collines, à laquelle tous les peuples doivent 
accourir (-1). Et les sainfs .Docteurs nous la montrent 
plus brillante que le soleil, resplendissant de l'orient 
à l'occident, et répandant avec abondance ses rayon:; 
par toute la terre (2). 

En conséquence, les Protestants sont tombés dans 
Terreur et dans l'absurdité lorsqu'ils ont soutenu que 
la vraie Eglise de Jésus-Christ est invisible, ou qu'elle 
ne se compose que des justes et des prédestinés. Us 
ont voulu ainsi se mettre à l'abri des anathemes ful­
minés contre eux par l'Eglise catholique (3)« 

D . Comment l'Eglise est-elle visible, ou rendue 
sensible? 

7Ï. Elle l'est par certains caractères , certaines mar­
ques et propriétés extérieures qui lui sont propres , et 
tellement propres, qu'il est impossible à celui qui aime 
et qui cherche la vérité, de ne point apercevoir , au 
milieu de la nuit des opinions et des erreurs, ce phare 
éblouissant de l'espérance et du salut. 

D. Quel nom donnc-t-on?iccs signes extérieurs, ou 
caractères de la vraie Eglise? 

(1) Is. n , 2 . 
(2) S. Chrysostomc, S. Cypricn, etc. 
(3) Il est inutile d'insister sur ce point. Voyez dit reste Bossuet 

dans son xv c livre de VHistoire des Variations, dans son 3" 
Avertissement aux Protestants, et dans sa l™ Instruction pas­
torale sur l'Eglise. L'illustre Evéque y réfute avec force cette chi­
mère d'Eglise invisible, sortie des usines de l'hérésie. Il montra 
et l'ineptie et l'impiété de ce système. 



— 30 — 

i?. On les appelle les Notes de l'Eglise. Elles lui sont 
essentielles , parce qu'elles tirent leur origine de sa 
constitution même ; et aucune secte hérétique ou schis-
matique ne peut ni les contrefaire , ni se les arroger. 
Nous le dirons bientôt. 

D. Quelles sont ces Notes ou qualités essentielles de 
l'Eglise de Jésus-Christ? 

i?. Selon le symbole dressé au Concile général de 
Constantinoplc , et qui n'est qu'une extension du sym­
bole de Nicée , la véritable Eglise de Jésus-Christ est 
une , sainte 9 catholique et apostolique (4). 

Je dois maintenant fixer votre attention sur chacun 
de ces glorieux caractères séparément, et vous dé­
montrer l'existence dans le monde d'une société qui 
les réunit tous à la fois, tandis qu'ils ne se rencontrent 
point ailleurs. Celte société étant l'Eglise romaine , les 
fidèles sentiront, suivant le mot du Catéchisme du Con • 
cile de Trente, combien ils sont redevables h la bonté 
divine de les avoir fait naître et élever dans son sein (2). 

(1) Les saints Pères et les théologiens n'assignent pas tous à 
TEgliso le même nombre de notes. Les uns en comptent trois , 
d'autres quatre; ceux-ci six, ceux-là dix... Bellarmin en propose 
quinze, ayant soin toutefois de remarquer qu'on peut, si l'on veut, 
lesréduiro toutes aux quatre notes du symbole do Constante 
nople, unam, sanctam, catholicam et aposlolicam. 

(2) Aperiendco autem sunt fidelibus hujus Ecclesiœ proprio 
taies, ev quibus licebit agnoscere quanto benefîcio a Dco 
affadi sint, quibus contigerit in ea nas ci atque educari. (Neuviè­
me article du Symbole.) 



CHAPITRE QUATRIEME. 

Unité de l 'Eg l i se . 

D* Comment concevez-vous l'unité de l'Eglise? 
R, Je la conçois de deux manières : 1° en tant qu'il 

n'y a qu'une seule Eglise établie par Jésus-Christ, 
et 2° en tant (pie l'unité est une note et une propriété 
de cette Eglise unique. 

ARTICLE I. 

D E L ' U N I T É C O N S T I T U T I V E D E L ' K G U S K . 

D- Est-il vrai que l'Hommc-Dica n'a établi sur la 
terre qu'une seule Eglise? 

IL Rien n'est plus vrai. Tu es Pierre, dit Notrc-
Seigneur au prince de ses Apôtres, et sur cette pierre je 
bâtirai mon Eglise. Il ne dit pas : Je bâtirai mes Eglises. 

S'adressant aux Juifs, Jésus leur dit : J'ai encore 
d'autres brebis qui ne sont pas dans cette bergerie ; il 
faut que je les y amène; elles écouleront ma voix, et il 
n'y aura qu'un troupeau et qu'un pasteur : ET FIET BWUM 

O V I L E E T U N U S P A S T O M (4). 

Suivant l'Apôtre saint Paul, notes avons tous été bap­
tisés dans le mante esprit, pour n'être tous ensemble 
qu'un même corps , soit Juifs, soit gentils, soit esclaves 
ou libres Aussi le corps n'est pas un seul membre 7 

Mais plusieurs et ils ne font tous qu'un seul corps; 

(\) Joan, x, 10. 



— ,ïl — 
UNUM ACTEAf coBPUs (1). S'il y avait plusieurs corps, 
ou, sans figure, s'il y avait plusieurs Eglises, elles 
devraient nécessairement différer entre elles par leur 
chef, par la foi, les lois , les sacrements , etc., ce qui 
répugne à la constitution de l'Eglise. 

Jésus-Christ n'a donc, sur la terre, qu'un seul trou­
peau , un seul bercail, une seule Eglise, son épouse • 
Una est columba mea 5 perfecta mea (2). 

/). Pourquoi donc distingue-t-on différentes Eglises , 
par exemple, l'Eglise latine , l'Eglise grecque, l'Eglise 
orientale, l'Eglise occidentale, etc. 

JL Cette distinction provient : 4° de la diversité 
des pays où se trouvent les Eglises particulières, 
qui sont des portions de l'Eglise universelle ; 2° de la 
différence des langues qu'on y parie ; 3° de certain? 
usages disciplinaires qui leur sont propres. Mais,quant 
à la foi et aux mœurs, ces Eglises n'ont et ne peuvent 
avoir aucune différence ni entre elles ni avec l'Eglise 
catholique romaine. 

« Les Eglises de la Germanie, dit saint Irénéc, 
« ne croient pas ni n'enseignent pas autrement que 
« les Eglises d'Espagne, des Gaules , de l'Orient> de 
a l'Egypte, de l'Afrique et des provinces méditerra-
« nées (3)« Sicut .soi... anus et idem est, sic et prœdiea-
a tio veriiatis » 

Saint Ililaire de Poitiers ne s'exprime pas moins 
clairement : ce Encore qu'il n'y ait qu'une Eglise dans 
« le monde , néanmoins chaque ville a son Eglise, et 
ce toutes les Eglises ensemble n'en font qu'une dans 
« le grand nombre (4). » 

(1) ï . Cor. xir, 13,14 et 20,—Voyez les SS. Pères, par exem­
ple S. Cyprien, do unit a te Eeclesiw ; — S. Irénéc, adv» llœrcs 
lib. i, c. 3;—S. Chrysostomc, boni. l in I. Cor. 

(2) Canlic .vi ,8 . 
(3) Adv. Ilœres. lib. I , c. 3. 
(41 In Psalmu xiv. n. 3 : Et una in omnibus e$t. 



— 42 — 
D. Comme vous l'avez insinué, cette Eglise unique 

est donc l'Eglise catholique, l'Eglise romaine ? 
/L Oui, précisément, puisqu'elle seule est biUic 

sur saint Pierre, et qu'elle seule réunit les caractères 
dont Jésus-Christ a marqué son Eglise, ainsi que je 
vais l'expliquer. 

ARTICLE IL 

OE L 'UNITÉ, COMME KOTE ESSENTIELLE DE L'ÉGLISE. 

D. En quoi consiste l'imité, en tant qu'elle est 
une propriété et une note essentielle de l'Eglise uni­
verselle? 

R. Elleconsistc: \ 0 dans l'unité de foi ou de doctrine, 
et 2° dans l'unité de société et de gouvernement (4), 
C'est la double prérogative qui forme l'unité parfaite 
que Notrc-Seigneur Jésus-Christ a voulue dans son 
Eglise, et en vertu de laquelle l'Eglise est un seul tout 
dont toutes les parties sont inséparables. 

L'unité de fol requiert la croyance de toute la doc­
trine révélée par Jésus-Christ, et déclarée et enseignée 
telle par l'Eglise ; et l'unité de société et de gouver­
nement demande la soumission de tous les fidèles aux 
pasteurs légitimes, et spécialement au Souverain Pon­
tife. 

Admirons ici la divine sagesse du Fondateur de 
l'Eglise. Sans cette double unité, que serait devenu le 
bienfait de la rédemption ? car que serait devenue l'E­
glise elle-même,chargée défaire goûter et d'appliquer 
aux âmes, jusqu'à la fin du monde, les fruits du sang 
du Rédempteur ? Il y a longtemps que la division et 

(1) Celle unité de société et de gouvernement est appelée par 
plusieurs théologiens unité de charité9 unité de communion, et 
unité de ministère* 



— 43 — 

la discorde l'auraient désolée, déchirée et mise en 
pièces. Tandis que, par son unité , l'Eglise a résisté 
et résistera toujours à toutes les causes de dissolution 
et de mort. 

D. Prouvez d'abord que Jésus-Christ a voulu dans 
son Eglise l'unité de foi ou de doctrine? 

It* L'Ecriture et la Tradition le démontrent jusqu'à 
l'évidence. J'ai {Vautres brebis qui ne sont pas de ce ber­
cail, ditNotre-Seigneur ; il faut que je les amène, et elles 
écouleront ma voix, et il n'y aura plus quun seul ber­
cail et un seul pasteur {\). Or la voix de Jésus-Christ 
est une, et c'est par la docilité h écouter cette voix 
unique que se forme un seul troupeau. 

Père saint, dit-il encore la veille de sa mort, je ne 
prie pas seulement pour mes Apôtres, mais pour tous 
ceux qui, par leur parole, croiront en moi, afin qu'ils 
ne soient qu'un,...; et je leur ai communiqué ta clarté 
que vous m'avez donnée (c'est-à-dire la doctrine que 
j'ai puisée dans votre sein), a fin qu'ils soient un comme 
nous sommes un (2). La clarté ou la doctrine de Jésus-
Christ est donc une, puisqu'elle est le principe do la 
parfaite unité qui doit, de tous les esprits et de tous 
les cœurs de ses disciples, ne faire qu'un seul esprit cï; 
un seul cœur. 

Instruits par leur adorable Maître, les Apôtres n'ont 
point parlé dans un autre sens. Que dit saint Paul aux 
Corinthiens ? Je vous conjure , mes frères, par le nom 
de l\otre-Seigneur Jésus-Christ, d'avoir tous le même 
langage, et de ne point souffrir de schism.es parmi vous $ 
mais d'être parfaits dans la même pensée cl le même 
sentiment (3). Que dit-il aux Ephésicns? Vous n'êtes 
qu'un corps el un esprit, comme vous avez été appelés à 
une même espérance. Un seul Dieu, une seule foi 9 VJSI 

(1) Joan. x , 1G. 
(2) Joan. xvii, 20-22« 
(3)1 Cor. 1,10. 

http://schism.es


P I D E S , un seul baptême (\)m Que dit-il auxGalatcs? Si 
un ange du ciel vous annonçait un Evangile diffèrent de 
celui gui vous a été annoncé , qu'il soit anathème. Cet 
Evangile que je vous ai prêché, est celui que Jésus-
Christ lui-même ma révélé (2). 

Les Pères de tous les siècles, fidèles a ces enseigne­
ments 5 nous ont h leur tour montre l'Eglise comme de­
vant professer invariablement une seule et même foi ; 
et la véritable doctrine , dit saint; Alluma se , est celle 
que les Pères ont transmise. La marque des véritable* 
docteurs , ajoute-il, est lorsqu'ils s'accordent tous entre 
eux, mais non lorsqu'ils sont en dispute, soit entre eux, 
soit avec leurs pères (3). D'où il suit (pie l'unité de doc­
trine, l'accord unanime et invariable sur la foi, est 
le caractère distinctif de la vérité de la vraie foi. 

Selon saint Grégoire de Nazianze, le théologien par 
excellence, ainsi que l'antiquité l'a nommé , les héréti­
ques les plus dangereux sont ceux qui , conservant, 
sur tout le reste, l'intégrité de la doctrine, par un 
seul mot, comme par une goutte de venin, tuent la 
vraie et simple foi de Notre Seigneur reçue des Apôtres 
par tradition (4)- Une seule erreur sur la foi est donc, 
une goutte de poison assez violent pour tuer toute la 
foi. 

Au rapport de Théodoret, saint Basile disait : Que 
ceux qui sont nourris dans les saintes Lettres ne souf­
frent pas que l'on abandonne une seule syllabe des dog­
mes divins; mais que, pour leur défense, ils n'hésitent 
pas, s'il est nécessaire, à se livrer A tout genre de 
mort (5). 11 y a donc obligation stricte de croire abso­
lument tous les dogmes, puisque, placé entre la mort 

(1) Eplies. I V , 4 et S. 
(2) G a l a l . f , 8 c l 12. 
{li) De Decr, Nicœnœ Syn. conlr. Arian. n. 4. 
(4) Trn cl. de F ide. 
'.") FJM, ceci. li]). iv, cap. 10. 



et l'abandon d'un seul article de foi, le chrétien de­
vrait choisir In mort. 

a Qu'il n'y ait donc, s'écrie saint Augustin, qu'une 
seule et même fol dans l'Eglise répandue eu tous 
lieux (4). y> 

Et dans la Cité de Dieu (2), le saint Docteur appelle 
hérétiques et ennemis de ])ieu ceux qui, ayant des sen­
timents erronés, et ayant été avertis de revenir fidcN 

idées saines et droites, résistent opiniâtrement, et dé­
fendent leurs erreurs , au lieu de s'en corriger-

Donc l'Eglise de Jésus-Christ n'a et ne peut avoïr 
qu'une même foi, nna fuies; et quiconque s'écarte de 
cette unilé de foi ou de doctrine, tombe dans l'hérésie, 
et s'exclut par là même de l'Eglise et du salut. Et c'est, 
pourquoi l'Apôtre saint Jean défendait aux fidèles de. 
recevoir dans leur maison et de saluer quiconque ve­
nait h eux n'apportant point la doctrine du divin 
Maître (3). 

J). Outre l'unité de foi, Notrc-Seignour a~l-il voulu 
dans son Eglise Yunilé de société et de gouvernement? 

IL lîïcn certainement. 
J P . El qu'entendez-vous par cette unilé? 
IL Afin de vous répondre avec plus de clarté et de 

précision, je vous rappelle (ce qui du reste a élé dit 
au chapitre premier) que Jésus-Christ a institué dans 
son Eglise un ministère pastoral, public et permanent, 
répandu partout, et le même partout, charge par lui 
de prêcher et d'enseigner la foi, d'administrer les sa­
crements , et de gouverner sa grande famille. Et ce mi­
nistère est divisé en plusieurs Ordres qui constituent 
la hiérarchie ecclésiastique, d'où sort la mullitudcdcs 
pasteurs inférieurs et supérieurs, nécessaires pour 

(1) Stf nrjn tnnt fîdrs univorsrv qurc ufriqiw dilaiaiur EccUsta*. 
(Epist. 30, al. 80, ad Cnsulanum presbyl. n- 22). 

(2) Lib. xviii, cap. VA. 
(3) INoan 10. 



— u — 

¥ édification du corps de Jésus-Christ ou de l'Eglise (1). 
A ee ministère, à cette hiérarchie, Jésus-Christ a 
donné un Chef suprême, parce que, sans un centre d'u­
nité, sans un tribunal absolu et infaillible, sam un 
oracle vivant qui persuade , rassure et soumette tous 
les esprits, il est absolument impossible que les hommes, 
faits comme ils sont, viennent à dire et à penser la même 
chose (2). 

Cela posé , Vunitè de société et de gouvernement est 
le devoir sacré, imposé par Notre-Seigneur h tous les 
enfants de son Eglise, d'être soumis aux pasteurs lé­
gitimes, sous la conduite du Pasteur suprême auquel 
est confiée la garde des agneaux et des brebis : car 
c'est lui qui veut qu'on écoute la voix de ses ministres 
comme la sienne propre (3), et qui assimile le mépris 
de leur autorité au crime de l'idolâtrie (4). 

Saint Paul, qui constamment inculque aux fidèles 
l'amour de la paix, la concorde et la subordination, 
met les divisions, les schismes, les sectes, au nombre 
des péchés qui excluent du royaume des cieux (5). Et 
dans son Epîtrc aux Romains, il les prie^ KOGO AUTJSM 

vos, d'observer ceux qui font des dissensions et des 
scandales contre la doctrine qu'ils ont apprise, et de 
s éloigner (Veux (G). 

Et à quoi donc servirait le ministère pastoral donné 
par Jésus-Christ à son Eglise, si les ouailles pouvaient 
se séparer de leurs pasteurs, ou s'il leur était libre de 
s'ingérer sans mission et d'elles-mêmes dans le gouver­
nement ecclésiastique? 

De tout temps, !cs Pères et les Docteurs ont insisté 

(1) Epbcs. TV, 12. 
(2) Catéchisme philosophique de l'abbé de Fcllcr, tome 3 , 

p. 122. 
(3) Luc x , 1G. 
(4) Mallh. xviii, 17. 
(5) Galat. v ,20 . 
(G) Rom. xvi , 1 7 . 



— u — 

sur cette nécessité de l'unité de société et de gouver­
nement ou de docilité entière aux pasteurs chargés 
de régir l'Eglise de Jésus-Christ. 

Quelle paix se promettent fie la pari de Dieu, s'écrie 
saint Cypricn , ceux qui n'ont pas la paix avec leurs 
frères? quels sacrifices croient-ils célébrer, ceux qui ne 
sont pas en communion avec les pasteurs légitimes ? 
pcnsml-ils que Jésus-Christ soit avec eux(\)? 

Dieu, dit saint Trenée , jugera ceux qui opèrent les 
schismes, hommes vains qui n'ont point Vamour de 
Dieu..» Il faut obéir aux èvêques, à ceux qui succè­
dent aux Apôtres , et qui, avec la succession de Vé-
piscopai, ont reçu le don certain de la vérité, selon 
le bon plaisir du Père.., Ceux qui s'élèvent contre la 
vérité, et poussent les autres à la révolte contre VEglise 
de Dieu, seront traités comme Corè, Dalhan et Abirov, 
qui ont été précipités dans les enfers (2)-

Saint Àlhanasc , saint Optât de Milèvc , saint Pa-
cicu, saint Augustin, avec bien d'autres Docteurs 7 

pressent également les fidèles de se tenir inviolable-
ment attachés aux pasteurs institués par l'Eglise, 
le sacrilège du schisme surpassant à leurs yeux tous 
les autres crimes (3) . 

Donc , en vertu de la volonté et de l'institution de 
Jésus-Christ, la véritable Eglise doit se présenter au 
monde, réalisant la double unité de doctrine et de 
ministère ou de gouvernement. L'unité de doctrine a 
ramené parmi les hommes le règne de la vérité; cl 
l'unité de ministère sauvegarde et maintient l'unité 
de doctrine ou de foi. Plan magnifique et divin I 

(1) De Unit. Ecclcs. — Episl. in. Rogatiano fralri. 
(2) Adv. Ihrrcs. lib. iv, cap. 43,44, 02 et 03.—Lisez également 

le ch. 20 du liv. v, elle magnifique ch. 40 du liv. HT. 
(3) S. August, passim. — Lisez sa Letlrc 87 al. 164 au Dona* 

liste Emcrilus. 



— 4 8 — 

ARTICLE 1IL 

UNITÉ DE L'ÉGLISE ROMAINE. 

D. Existe - 1 - il clans l'univers une société reli­
gieuse qui soit en possession de l'unité de foi et de 
ministère, essentielle à la véritable Eglise ? 

i?. Oui, elle existe : c'est l'Eglise catholique ? 

{'Eglise romaine, c'est-à-dire celle qui reconnaît pour 
son Fondateur et son Chef invisible Notre - Seigneur 
Jésus - Christ, et pour son Chef visible le Pape ou 
Souverain Pontife, dont le siège est h Rome. 

D. Montrez que l'Eglise romaine possède l'unité de 
foi ou de doctrine. 

/?. Le fait est incontestable. Tous les enfants de 
l'Eglise catholique n'ont qu'une seule et même foi, 
celle que leur mère a reçue de Jésus-Christ, et que 
les Apôtres lui ont transmise. Les fidèles d'aujour­
d'hui croient ce que leurs devanciers ont cru depuis 
l'origine du christianisme, et ce que leurs neveux et 
arrière-neveux croiront jusqu'à la lin du monde. Leur 
foi, fixe, uniforme, ne peut jamais varier : car l'Eglise 
romaine ne souifre aucune altération dans sa doctrine ; 
et dès que quelqu'un ose introduire de nouveaux 
dogmes, refuse de croire un seul de ceux qu'elle en­
seigne , elle le retranche de son corps. Aussi, dit le 
grand Apôtre, l'Eglise, épouse glorieuse et immaculée 
du Fils de Dieu, ne vieillit pas ; elle n'aura jamais de 
rides , gardant invariablement la pureté et la beauté 
de sa foi (1). 

Au 11e siècle de l'ère chrétienne, l'immortel évêque 

(1) Ephcs. v, 27. 
A l'occasion des hérésies, l'Eglise a quelquefois ajoulé quel­

ques mots à ses anciens symboles. Ces mots n'ont en aucune 
manière modifié ou altéré sa doctrine; ils n'ont l'ait que la déve­
lopper ou l'expliquer d'une façon plus expresse ou plus claire. 



de Lyon , saint Irénéc, disait : Celle foi qui a été prê-
ehêe par les Apôtres et leurs disciples, VEglise, quoique 
répandue sur toute la terre, la conserve avec un soin 
et un zèle extrêmes, comme si elle n'habitait qu'une seule 
maison. Elle la prend pour règle, et la professe par­
tout de la même manière, comme si tous ceux qui lui 
appartiennent n'avaient qu'un même esprit, qiCunmèmc 
cœur, qu'une même parole (1). 

Ce que saint Irénéc affirmait dans les premiers 
temps, tous ies évêques, tous les Docteurs des âges sui­
vants l'ont affirmé. Nous avons leurs écrits entre les 
mains ; si nous en retranchons quelques opinions qui 
ne touchent point à la substance de la Révélation, oh 
sur lesquelles l'Eglise n'a point ou n'avait point pro­
noncé définitivement, tous, sans exception, procla­
ment le même Seigneur, la même foi, le même sym­
bole. 

Parmi les 233 Pontifes suprêmes qui , du haut du 
Capitolc chrétien , ont 'gouverné l'Eglise romaine de­
puis saint Pierre jusqu'à l'incomparable Pie IX , y on 
a-t-il un seul qui , dans ses "Bulles, dans ses Bée rots 
dogmatiques, ait ouvert une seule brèche dans la foi 
primitive du catholicisme? Une seule parole d'erreur 
est-elle tombée des lèvres des Pontifes romains, 
alors qu'elles s'ouvraient pour parler h l'Eglise uni­
verselle? 

Dix-huit Conciles œcuméniques, depuis celui de 
Nicéc jusqu'à celui de Trente, se sont tenus dans 
l'Eglise romaine. Pesez leurs décisions dano la ba­
lance d'un inflexible examen; pas une seule qui en­
seigne une foi différente de celle qui nous fut apportée 
du ciel par rilomme-Dieu , et qui fut la foi do tous 
les siècles catholiques. Considérez les assemblées hu­
maines où se traitent les intérêts politiques et civils; 
l'anarchie et l'incohérence des opinions en sont près-

(1) Adv, Hœrcs. lib. i , c, 3. 



— oO — 

que Vin variable attribut Mais l'Eglise romaine réunie 
dans ses premiers pasteurs, à la voix et sous la pré­
sidence du Pape , imprime à ses paroles, à ses déii-
nitions concernant le dogme, la morale et le culte 
universel, un tel sceau d9unité , qu'il devient impos­
sible d'y apercevoir l'ombre d'une erreur ou d'une 
contradiction. Oui, le ciel et la terre s'abîmeront 
plutôt dans une ruine immense, avant qu'il soit 
donné au monde et a l'enfer d'allércr l'intégrité de la 
foi catholique : A Domino faclum csl islud (4) : ce C'est 
l'ouvrage de Bien. » 

D. J'ajouterai avec le Prophète royal: El est mira-
bile in oculis noslris, et ce phénomène est admirable 
à mes yeux, quand surtout je réfléchis i\ l'inconstance 
native de l'esprit de l'homme, u l'orgueil ct^ù toutes 
les passions de son coeur. 

En est-il ainsi de l'unité de ministère et de commu­
nion , ou de gouvernement? Est-elle une des préro­
gatives de l'Eglise romaine, comme l'unité de foi? 

R. Indubitablement. 11 suffit de regarder la grande 
et belle tribu des lévites, des prêtres et des évoques, 
ou la sainte hiérarchie de l'Eglise, formée sur la hié­
rarchie des anges. Dans l'armée angéliquc, tout mar­
che avec ordre et subordination ; de même , dans la 
hiérarchie ecclésiastique, les ministres inférieurs sont 
soumis aux ministres supérieurs, subordonnés à leur 
tour à une autorité souveraine, celle du Pontife de 
Rome: c'est le point culminant où tout converge. II 
y a sans cloute, dans tous les coins du monde catho­
lique, un prêtre ou pasteur de chaque bercail parti­
culier; il y a, dans chaque diocèse, un évoque qui 
réunit sous sa houlette plusieurs bcrcaiîs ; il n'y a 
cependant, malgré ce grand nombre de pasteurs et de 
troupeaux , qu'un ministère pastoral, tous demeurant 

(1) Ps. cxvn,23. 



unis clans une même foi, sous la houlette du même 
Pasteur suprême. 

Dans l'histoire tout entière de l'Eglise romaine, 
c'est là ce qui domine, je veux dire l'existence et la 
vie de l'unité de gouvernement ou de communion, en 
son centre unique, notre Saint-Père le Pape. Avant 
tout, s'écriait saint Jérôme, s'adressant au Pape Da-
mase, avant tout je suis uni à votre siège, qui est 
la chaire de Pierre. — Dès que Rome a parle, ta 
cause est finie, (lisait saint Augustin; et ici Home, 
c'est le Pontife romain , qui, semblable à une senti­
nelle avancée , veille, jour et nuit , sur le dépôt delà 
foi qui lui est confié (I). 

C'est asocz pour nos convictions. Nous croyons que 
l'Eglise romaine porte la première et divine marque 
de la véritable Eglise, et nous répétons avec IcJConcilc 
de Nieéc: Credo viutm Ecchsiam, —une non-seulement 
de fait, mais de droit, une en vertu de sa constitution 
divine-

Et cette note glorieuse n'appartient a aucune secte 
religieuse. L'uniié totale et incorrapï'blc est un bien 
que les socles peuvent rêver, niais qu'elles ne possé­
deront jamais. Le chapitre suivant nous en con­
vaincra. 

(i) Dans ta hiérarchie, le catholique trouve assurance et rr* 
pos. Car mémo le plus simple et le moins instruit des catholi­
ques ne peut ignorer qu'il est uni de communion avec son curé, 
celui-ci avec son évoque, et l'évoque avec le Souverain Pontife; 
ainsi il a une garantie certaine qu'il fait partie cie l'Eglise catlio» 
liquo, et qu'il est en société do prières, de foi, do sacrements 
avec tous les catholiques de l'univers. 



CHAPITRE CINQUIEME. 

I & c fl'ïiinldé d a n s l e s s o c i é t é s r e l i g i e u s e s 9 s é p a r é e s 

« l e l a c o m s i m a i û o i r a R ' o m a i i a c « 

D. L'unité catholique n'apparticnt-cllc pas aux so­
ciétés religieuses, différentes de l'Eglise romaine? 

R. Non : car, dans l'unité catholique, tout est fixe, 
uniforme, invariable; partout on professe la même 
doctrine ; et ce que Ton croit aujourd'hui, on le croyait 
il y a bientôt vingt siècles. De môme, clans l'unité 
catholique, on ne reconnaît qu'un seul chef invisible, 
qui est Jésus-Christ, et un seul chef visible, qui est 
le successeur légitime de saint Pierre sur la chaire 
de Rome ; chaire indépendante, souveraine, que toutes 
les chaires écoutent. Autour d'elle se groupent les é v o ­

ques, puis les prêtres par les éveques, puis les fidèles 
par les prêtres, et le monde entier par les fidèles. Telle 
est la merveilleuse économie de l'Eglise, où toutes les 
parties, étroitement liées ensemble, n'ont qu'une même 
vie. Un seul et même Esprit communique la grace aux 
fidèles, comme l'Ame anime tous les membres d'un 
même corps ; et pour tous , c'est la même espérance à 
laquelle ils sont appelés , je veux dire, la vie bienheu­
reuse et éternelle. 

Où trouver ailleurs un ordre si beau ? Dans les au­
tres sociétés religieuses, tout est incertain , chance­
lant, instable, variable, ou faux et monstrueux dans 
la doctrine ; et quant à l'unité do ministère ou de 
gouvernement, elle y est nulle, illusoire, ou radica­
lement opposée au régime pastoral YOUIU par Notre-



— 33 — 
Seigneur dans son Eglise. Ou bien on erre à l'aven­
ture , sans guide , chacun se mettant à la suite du chef 
qui lui agrée ; ou bien encore , si Ton est contraint de 
suivre un chef, ce chef n'a aucune mission spirituelle, 
aucune autorité sur les Ames, aucun droit pour éclairer, 
consoler et affermir la foi de ses subordonnés. 

D. Voilà des considérations générales ; voudriez-
vous les particulariser? 

j?. Je le veux bien, et je le ferai en parcourant 
avec vous les religions différentes qui existent dans le 
monde, et en vous montrant qu'elles sont loin de pos­
séder l'unité catholique. 

D. Je vous dispense de démontrer l'absence d'unité 
dans les sociétés païennes, comme aussi dans l'isla­
misme et le judaïsme , parce que nous sommes tous 
persuadés que là no se trouve pas et ne peut pas se 
trouver l'Eglise de Jésus-Christ, Qu'en dites-vous ? 

R, Je dis que vous avez raison» Aussi mécontente-
rai-jc de quelques rapides réflexions qui ne nous dé­
tourneront pas do notre sujet. 

Le culte et les croyances idolâtres sont aussi mo­
biles , aussi absurdes et aussi dépravés que les génies 
et les êtres fantastiques qui en sont les objets. Le 
paganisme ne possède donc ni unité dans les doctri­
nes , ni principe extérieur et commun de cohésion reli­
gieuse. Les dieux qu'adorent les gentils sont les démons, 
dit le Psaîmisic (i). Donc l'ordre, la vérité et la vertu 
n'habitent point chez eux, ni par conséquent l'unité, 
qui en est le principe. 

Point d'unité non plus dans l'islamisme ou la reli­
gion de Mahomet : car cette religion, créée par le cime­
terre et la volupté , n'est qu'un impur mélange d'ido-
Idtric, de judaïsme et de christianisme; un fatras 
informe de mensonges extravagants et puérils, d'obs­
cénités, de lois cruelles et abrutissantes, LÀlco-

(1) Omnes d'à genthnn dœmonia (Psal. X C V , 5.) 



ran, dont les sectateurs de Mahomet adorent toutes 
les lignes, n'est que cela. Tl suiïît de nommer ce livre 
pour imprimer à la raison humaine une flétrissure 
éternelle. Plus décent cinquante sectes ennemies sont 
sorties de cette hideuse religion , qui ne présente assu­
rément ni un sacerdoce divinement institué, ni uu 
arbitre suprême de la foi, du culte et des mœurs. 

Quant au judaïsme, il n'offre plus le caractère de 
l'unité. Le peuple hébreux, qui posséda autrefois l'u­
nité religieuse, est aujourd'hui déshérite ; et s'il garde 
encore le livre de la Loi , il n'a plus de chaire de Moïse 
pour en interpréter, en conserver et en transmettre 
les enseignements. Chaque Juif est maintenant livré , 
comme chaque Protestant, aux égarements de sa rai­
son individuelle, libre de lire et de trouver dans la 
Bible tout ce que l'ignorance, les passions et la mau­
vaise foi veulent v lire et y trouver. 

Les Juifs croient en général que le Talmud (!) est 
la loi orale que Dieu donna à Moïse , et qui est l'ex­
plication du texte de la loi écrite. Moïse l'aurait fait 
apprendre par cœur aux anciens, e t , pendant des siè­
cles , elle serait venue, d'âge en Age, par tradition. 
Ce commentaire fut mis par écrit, sous le règne d'A­
drien , environ l'an \ 30 de Jésus-Christ, par le rabbin 
Juda JJaccadosch, ou le Saint: c'est le Talmud de Jé­
rusalem (2). Or, dans le Talmud, les rabbins ont étouffé 

(1) Talmud mot hébreux qui signifie doctrine. 
(2) Il y a un autre Tulnutd, composé vers la lin du Ve siècle par 

plusieurs rabbins retirés dans la Babylonie, d'où lui est venu le 
nom de Talmud deIla.hylo)iciv?Qsl ce second Talmud dont les Juifs 
font le plus de cas, et pour lequel ils ont au moins autant de 
respect que pour les Livres saints. Il est en 12 vol. in-fol. 

Les Juifs sont divisés en deux secl.es : celle des Garnîtes, qui 
s'en tiennent au texte seul des Livres sacrés, et qui sont en petit 
nombre ; et celle des llabbuuistcs, qui suivent en aveugles les 
traditions que leurs docteurs ont rassemblées dans le Talmvd 
et dans leurs commentaires sur l'Lcrilure sainte. (Voy. Bcrgicr, 
Dû-lion, de théologie.) 

http://secl.es


la Loi et les Prophètes sous un amas énorme de fa­
bles, de rêveries, de puérilités, d'erreurs grossières 
et dégoûtantes. Israël n'a plus ni tribu de Lévi, ni raco 
sacerdotale. L'anathème divin a passe sur les douze 
tribus et sur leur culte, et en a dispersé les débris aux 
quatre coins du monde. Vers les derniers temps , les 
Juifs viendront enfinchcrchcr leur salut en Jésus-Christ: 
El reverlentur filii Israël, ci quœrenl Dominum Deum 
suum„.in novissimo dierum (<i). Mais venons aux com­
munions chrétiennes. 

ARTICLE I. 

EGLISE GKECQUE ET EGLISE RUSSE. 

D. Que dites-vous de l'Eglise grecque ou de l'Eglise 
d'Orient? A-t-elle conservé le divin attribut de l'unité 
catholique? 

IL Elle ne l'a point conservé. Oh ! oui, pendant les 
premiers siècles, elle fut belle, elle fut ravissante, l'E­
glise d'Orient. Bien, dans ces heureux temps, n'était 
plus vénérable que la tradition des Eglises de la Grèce, 
fondées la plupart parler1) Apôtres eux-mêmes. Quelle 
lumière éblouissante ne répandit-elle pas lorsque, avec 
tant de force, elle s'opposa aux hérésies d'Arius, de 
Ncstorius et d'Eutichès? Mais hélas! tout cet éclat 
s'obscurcit, et cet or se changea en un plomb vil, quand 
le schisme vint séparer la Grèce de l'Eglise romaine. 
Et enfin les conquêtes des Turcs , au milieu du 
xve siècle , anéantirent presque le christianisme dans 
ces contrées jadis si riches de foi et de vertus (2) . 

(1) Osée, m, 8. 
(2) L'Eglise grecque se compose de chrétiens soumis la plupart 

au patriarche de Conslanlinoplo, et séparés de la communion do 
l'Eglise romaine. Le schisme, des Grecs remonte à Pholius, qui 
usurpa le siège de Conslanlinoplo en 8o7, prit le titre do patri­
arche œcuménique ou universel, et rompit avec le Souverain . 



~~ 5G — 

Or, dans l'Eglise grecque, il n'y a pas d'unilé do foi, 
soit parce que le peuple et le clergé y sont réduits à 
la plus stupide superstition , soit parce que chaque 
portion de cette Eglise, indépendante rime de l'autre , 
n'a aucun centre d'unité, soit parce que maintenant 
elle renferme une fouie de sectes qui ont chacune leur 
croyance. 

Je ne parle pas des Cirées unis à l'Eglise latine, et 
qui ne diffèrent d'elle que par la langue et par cer­
tains rites extérieurs qui ne tiennent point à la foi. 

i ) . Et l'unité de ministère, de chef et de commu­
nion , i*Ëglisc grecque l'a-t-cllc conservée? 

li. IN on : car elle n'a point de hiérarchie ecclésias­
tique unie h un pouvoir central divinement établi, 
souverain ec irrélormabic» Les uns reconnaissant pour 
chef de la religion le patriarche de Constantinoplc ; 
les autres, le patriarche d'Antioehc; ceux-ci, le pa­
triarche d'Alexandrie; et ceux-là, le patriarche de 
Jérusalem* L'Eglise grecque, sous la domination des 
Turcs , est réduite à une servitude ignominieuse ; 
si cite peut encore élire ses patriarches et ses é v o ­

ques , il faut une commission formelle du sultan 
pour que ces prélats puissent entrer en fonctions, Et 
d'oi tiennent-ils leur autorité? par quels liens sont-ils 
uniscutre eux? par quel tribunal suprême les ques­
tions de foi sont-elles définies sans appel? Si, au moin­
dre signe de mécontentement, Je patriarche de Cons-

Pontife. Le schisme prroc no, fut pourtant consomme que vers le 
milieu du onzième siècle par Michel Cérularîus, aussi patriarche 
de Cnnstanlinuple. Les Grecs sont tout à la fois schismoliqucs et 
hérétiques, puisque en refusant au Pape sa suprématie sur toute 
TKîdiso, ils refusent de croire que , dans la très-sainte Trinité, le 
Suinl-lispri! procède du Père et du Fils. En 1008, ils abjurèrent 
leur erreur, et se réunirent à Rome; mais cette réunion ne fut pas 
de longue durée. Plus lard, en 1439, an Concile de Florence, 
ils signeront do nouveau avec les La lin s la même profession de 
foi; bientôt ils retombèrent dans le schisme cl dans l'hérésie,d'où 
ils ne sont plus sortis. 



fantinoplc n'envoyait au mont Àlhos les evèqucs ei 
les prćtres qui lui résistent, pour les y tenir à la chainc*. 
ou sous le bâton, les dissensions ecclésiastiques se­
raient continuelles (i). 

« La vénalité souille le haut clergé, l'ignorance rc-
«• gne dans le clergé inférieur, Vavilissement est par­
te tout. Des gens qu'on a connus peu de jours aupa-
« ravant comme matelots , paysans , boutiquiers, 
<< ont été vus tout à coup à l'autel ou en chaire ; et 
-< des prélats élevés sur le siège de saint Chrysostomc, 
•< convaincus d'odieux trafics ou d'abominables clésor-
cc dres, méritent d'en descendre pour le bagne ou pour 
« Téchafaud Pauvre Eglise grecque! elle a tout 
•< perdu : sa puissance, ses génies , ses saints , tout, 
<c jusqu'à son César, à qui elle avait tout sacrifié (2) . » 
Quelle dégradation ! elle est le châtiment visible de sa 
révolte contre l'Eglise romaine. 

D. Passons à l'Eglise de Russie. A-t-elle également 
perdu Tunité catholique? 

IL Oui, et depuis bien longtemps. Devenus chré­
tiens sur la fin du x e siècle, par les soins de îVicolas JI, 
patriarche de Constantinople, les Russes furent (Va-
bord des enfants soumis de l'Eglise romaine, parmi 
lesquels on compte des saints et des martyrs : car, à 
l'époque de leur conversion, l'Eglise d'Orient, qui fut 
comme leur mère dans la foi, était encore unie de 
communion avec le siège de Rome. Lorsque, en 10.;;;, 
ie schisme des Grecs fut consommé par Michel Cén:-
larius , la Russie ne cessa pas entièrement d'être ca­
tholique, puisque au temps du concile de Florence, eu 

, il y avait dans l'empire russe autant de catho­
liques que de schismaliques. Le schisme ne s'y établit 

(1) Miu1 Hillorcau. — Annales de la Propagation de la Fuis 

novembre 1N4U. 

(2) L'Eglise, œuvre <!e niawine-Dicu, |»ur Mr l'abbé Eesson , 
01' Conférence. 

• -



— 58 — 
partout et définitivement qu'au milieu du xv c siècle. 
Vers la fin du xvi e siècle , l'évèque de Moscou fut dé­
claré patriarche de toute la Russie, et ses successeurs 
ne tardèrent pas à se déclarer indépendants de Cons-
tanlinoplc, et à s'attribuer un pouvoir despotique sur 
le clergé. Ce fut Picrre-lc-Grand qui abolit entière-
ment la dignité de patriarche, et qui se fit chef uni­
que de l'Eglise russe. En 4 720 5 il établit cependant, 
pour la gouverner , un conseil composé d'archevêques 
d'évfiqucs , etc., se réservant la présidence cl le droit 
de nommer tous les membres. Ce conseil d'administra­
tion ecclésiastique reçut le nom de saint synode , et fut 
ordinairement présidé par un procureur laïque , révo­
cable à volonté, et chef nominal de l'Eglise russe, 
le czar en demeurant le chef réel. 

Tachez à présent de découvrir l'unité catholique dans 
cette Eglise courbée, comme une esclave, avec son 
épiscopat rampant et ses popes ignorants et abrutis , 
sous les caprices de l'empereur. L'autocrate tient dans 
ses mains toute l'autorité spirituelle, et c'est de lui que 
le peuple arservi relève dans les choses du ciel. Sous 
ce joug de despotisme et de servilité, le clergé et le 
peuple croient clone ce que le czar leur ordonne de 
croire. Les ukases impériaux sont les définitions de 
foi, et la Sibérie en est la sanction. À cette vue, qui 
ne déplorera le malheur de vivre séparé de la vérita­
ble Eglise et de ce siège romain, principe immortel 
de lumière, de sagesse, d'ordre et de félicité ? 

A R T I C L E IL 

PROTESTANTISME. — ANGLICANISME. 

Arrivons aux sectes protestantes. Est-il vrai que 
l'on rencontre chez elles la double unité de doctrine et 
de ministère qui caractérise l'Eglise de Jésus-Christ, 
ou l'Eglise romaine ? 



— 59 — 

(1) Connaissance de Jésus-Christ, par M. l'abbé Combalol, 

/?. Très-certainement cela n'est point vrai; et, 
comme nous dit un éloquent et judicieux auteur : « s'il 
« est un spectacle propre à épouvanter la raison qui 
« avait foi en sa propre prudence, c'est bien celui que 
« le protestantisme donne au monde depuis qu'un 
« moine apostat eut jeté, au sein de la vieille Europe, 
« la parole de révolte et d'anarchie qui a enfanté 
* plus d'erreurs que vingt siècles n'en avaient t r r-
« versé. » (4) 

Et durant l'avcnt de 4 845, le célèbre Père Lacordairc 
s'écriait à Notre-Dame de Paris : « Au xvi e siècle, 
ce l'Europe vivait tout entière sous l'empire de la doc-
« trine. catholique. Un moine vint, qui trouva mal Tu-
« nité dont il était spectateur ; il lui plut de la briser 
« pour en reconstruire une autre; et, sortant du corps 
« vivant dont il avait été le membre, il emporta dans 
« scs mains le Livre de la Loi, l'Evangile du Christ, 
« pour en faire la pierre angulaire de la nouvelle 
« unité Cependant, Messieurs, vous savez le suc-
ce cèS) et ce qu'est devenue l'unité des esprits entre les 
« mains de Luther et de sa postérité. Aujourd'hui 
« même , après trois siècles, on va s'assembler i\ 
« Berlin; on s'assemblait hier a Paris, avant-hier à 
« Londres, pour chercher, dans le plus épouvantable 
a désarroi qu'on ait jamais vu, la pierre philosophale 
<c de l'unité. » 

D. Vous venez de faire naître en moi l'envie de con­
naître ce moine Luther, père du protestantisme ou de 
la prétendue réforme. Si je ne suis pas indiscret, et si 
vous jugez que cette connaissance puisse m'ôtre utile , 
veuillez résumer ici la vie de ce trop fameux héré­
siarque. 

R. Comme il est utile, en effet, de connaître ce per­
sonnage, dont plusieurs fois il sera fait mention dans 
cet ouvrage , voici son histoire en abrégé : 



— GO — 

Martin Lulho.r naquit, en a Eislcbcn, ville 
d'Allemagne, d'un père qui travaillait aux mines. Il fit 
ses études à Eiscnach , et embrassa la vie monastique 
à Erfurt, chez les Ermites de Saint-Augustin, il fut 
docteur et professeur en théologie dans l'université de 
Wittemberg, où il enseigna avec beaucoup de réputa­
tion, se faisant toutefois remarquer par un extrême 
penchant pour les nouveautés. Luther était un homme 
ardeni, impétueux, hardi, et d'un orgueil que les re­
montrances et les objections ne servaient qu'à irri­
ter. Les livres de l'hérésiarque Jean Huss, dont il se 
nourrit, lui firent concevoir une haine violente contre 
les pratiques de l'Eglise romaine, et surtout contre les 
théologiens seolasliqucs. Des l'année 4 316, il fit sou-
lenir des thèses publiques suspectes ; et bientôt après, 
h l'occasion des indulgences dont la publication ne fut 
point accordée à son Ordre, il attaqua et la vérité des 
indulgences, et la doctrine catholique sur la justifica­
tion , le libre arbitre, l'elhcacilé des sacrements, etc. 
Pour opposer une digue au torrent d'erreurs dont le 
moine augustin inondait l'Allemagne, le Souverain 
Pontife Léon X fulmina contre lui sa Bulle de con­
damnation du 18 juin 4 520. Dès lors cet homme qui 
avait, peu de temps avant, écrit à Charles-Quint qu'il 
sentit jusqu'à la mort un pis humble et obéissant de 
V Eglise catholique, s'emporta aux plus horribles excès, 
et contre cette Eglise divine, et contre son Chef, s'af-
franclussant pour toujours de son autorité. Du mépris 
de l'Eglise, le superbe et violent hérésiarque passa au 
mépris de la Tradition et de tous les saints Pères. Eu 
tout et partout, dit Bossuet, les Pères, les Papes, les 
Cnnciks généraux et particuliers, ù moins qu'ils ne tom­
bent dans son sens, ne lui font rien; il en est quitte pour 
leur opposer CE cri ture tournée à sa mode (I). Léon X, 
par une autre Bulle du 3 janvier \ , anathématisa 

(!) Histoire des Variations, l i v . i, n . xxm cl xxxiu 



— G» — 
derechef ce malheureux apostat, que l'orgueil précipita 
bientôt dans la débauche et l'abrutissement. Jl mourut: 
presque subitement à Eislcben, sa patrie, en 454G, à 
(52 ans, après s'être gorgé à son ordinaire de viandes 
et de vin. Tel fut, en peu de mots, celui qui se donna 
pour le régénérateur de l'Eglise de Jésus-Christ. 

D. L'unité de foi ou de doctrine peut-elle subsister 
dans le protestantisme? 

IL Elle ne le peut pas,. 
1). Pourquoi? 
JL Parce que le protestantisme est une religion qui 

met à chacun de ses sectateurs une Bible en main, et 
lui dit : a Lis ce livre, examine-le avec ta raison, qui 
« est le seul juge et le seul arbitre de ta foi. Faeile-
« ment tu y devineras le symbole de tes croyances, 
ce le code de tes devoirs, et la règle de tes mœurs. » 

Luther criait à tue-tète : J 'ai la Bible pour moi-, qui­
conque lit la Bible peut se moquer du Pape, des évê-
çucs, des Conciles et des universités. 

Ainsi la religion des Protestants est la raison indivi­
duelle interprétant à sa guise l'Ecriture sainte : c'est-à-
dire que l'autorité de l'Ecriture devient l'autorité de la 
raison seule ; c'est-à-dire que chacun doit croire ce que 
sa raison lui montre être vrai ; ce qui est, pour le dire 
en passant, le principe même du déiste et de l'athée. 

D'après cela, les Protestants se soumettent à la pa­
role de Dieu, non telle que Dieu lui-même l'entend, 
mais telle qu'ils l'entendent eux-mêmes : ce n'est pas 
Dieu qui leur parle, ce sont eux qui font parler Dieu ; 
ce n'est pas Dieu qui les enseigne, ils s'enseignent eux-
mêmes. 

Or, le ciel est moins éloigné de la terré, que ce prin­
cipe fondamental du protestantisme, ou le libre exa­
men , n'est éloigné de l'unité essentielle à la vraie 
religion : c'est un principe dissolvant, uniquement 
propre à rompre tout lien intellectuel,et à rendre im­
possible tout symbole , toute communion , toute auto-



— 62 — 
rilo, toute hiérarchie , tonte unité par conséquent. 
Cette liberté anéantit le premier devoir du chrétien , 
la. foi. 

C'est du libre examen que sont sorties, et que sor­
tent sans fin et sans repos, les mille doctrines contra­
dictoires, les mille théories incohérentes et absurdes 
dont la Réforme est le ténébreux foyer. Avec ce prin­
cipe, on n'a fait qu'entasser systèmes sur systèmes, 
aberrations sur aberrations, ruines sur ruines. Luther 
s'en plaignait déjà. Dans sa lettre aux chrétiens d'An­
vers, il dit: Il y a presque enflant de croyances (pie de 
tètes. Un y a pas de bat or qui, s'il vient à rêver, ne se 
vraie visite de Dieu on devenu prophète* 

Que sont, s'il vous plaît, les noms de Luthériens, 
ZwingUcns, Calvinistes, Mélanclhonions, Comarislcs, 
Arminiens, Sociniens, Momicrs, Méthodistes, Qua­
kers, et cent autres plus bizarres, sinon les livrées 
d'une religion abandonnée à toutes les erreurs et à 
toutes les passions, sinon le public et flétrissant aveu 
que le protestantisme est une religion donnant à cha­
que individu, le droit de tout croire et consèqnemmenl de 
tout faire ? c'est exactement la définition qu'en donnait, 
il y a quelques années, un évoque anglican. 

Il y a à Genève des familles dont chaque membre 
professe une doctrine différente, chacun interprétant 
la lïible à. son gré (1). 

Et puis, comment les enfants, les gens grossiers et 
ignorants qui ne savent pas lire, feront-ils jaillir de. 
l'Ecriture ou d'une Bible les articles de leur croyance? 

Les Protestants ont bien des ministres de la parole ; 
mais ces prédicants n'ont point le droit d'obliger en 
conscience leurs auditeurs d'embrasser leur doctrine, 

(1) Le protestant Puiliih disait: Nos gens se laissent aller à 
tout vent de doctrine. Si vous ::avez quelle est leur rrlifjion 
aujourd'hui, vous ne pouvez dire ce quelle sera demain. (Lettre 
k Uèzc , inter Ephl. BV:M.) 



63 —-
et đc là ils n'ont point de principe déterminant l'imite? 
de la foi-

Le protestantisme, ayant brisé la chaîne divine qui 
unit les esprits à Dieu, est tombé dans un désordre 
total, dans une effroyable anarchie, dans la folie. 

Z). Quelle est, parmi les sectes protestantes, l'unité 
de ministère, de gouvernement ou de communion ? 

IL Elle est nulle, Impossible ; et à quoi servirait-elle, 
puisque ces sectes n'ont point d'unité de doctrine à 
maintenir, point de sacrements à administrer, point de 
rites sacrés à célébrer, point d'Eglise à gouverner. 
Dans les pays protestants, les princes temporels ont 
réuni les consciences à leur domaine, et soumis la re­
ligion à leur placetj se réservant le plaisir de faire vol­
tiger leurs sujets du luthéranisme au calvinisme, du 
calvinisme au luthéranisme, ou à toute autre secte. 
L'Angleterre, soumise parla Réforme au gouvernement 
spirituel de ses papes et papesses, dut, en moins de cin­
quante ans, changer huit fois de religion. On connaît 
et Ton baflbue les manipulations religieuses opérées par 
Frédéric-Guillaume HT,roi de Prusse, de 4847à 4 834, 
où il donna la dernière façon à la confession èvangé-
liqae de son royaume. Un des saints de la Réforme 
anglicane , Cranmer, ne vécut que 67 ans, et ceper-
dant il eut le temps de changer dix-sept fois de reli­
gion. 11 mourut Luthérien , digne, dit Cobbett, d'une 
étemelle exécration (4). 

Il y a une vingtaine d'années, le gouvernement 
vaudois, se prévalant des démissions des pasteurs ré-
fractaircsj les déclara dépouilles du caractère ecclé­
siastique, et, en conséquence, fit porter sur la liste des 
milices cantonales tous ceux d'entre eux qui n'avaient 
pas encore atteint l'Age de quarante-cinq ans (2). 

(1) Cobbett, Lettres sur Vhistoire de la Réforme en Angleterre, 
— Lisez les Lettres u et via. — Solution de grands problèmes, 

(2) Vny, le journal l'Univers, 2 janvier I.Siil. 



i). Avcz-vous quelques particularités à ajouter tou­
chant l'Eglise anglicane? Est-elle en possession de l'u­
nité de toi et de l'unité de ministère ? 

/?. Ce qui vient d'être dit sur les communions pro­
testantes s'appliquant à l'Eglise anglicane, il est évident 
qu'elle a été par la Réforme dépossédée de cette double 
unité. 

Personne n'ignore comment l'Angleterre, qui, du­
rant tant de siècles, avait si fidèlement vécu dans l'u­
nité catholique, et engendré tant de saints à l'Eglise 
romaine, fut, au xvi° siècle, entraînée dans le schisme 
et l'hérésie. Son roi Henri VJ11, en -11)33 , brisa ces 
liens de foi et d'obéissance qui avaient fait de la 
grande Bretagne Vile des saints. 11 fut égaré, comme 
tant d'autres, par les passions d'ignominie (1). 

Après cette funeste défection, les Anglais mirent leur 
orgueil à se croire la vraie Eglise de Jésus-Christ, 
comme à voir dans leur souverain le vrai Pape. Les 
statuts de ifiîlfl déclarent que le roi d'Angleterre ne 
peut point rcnlrer dans le giron de l'Eglise catholique, 
ni communiquer a\cc Rome, ni partager le tronc avec 
une princesse catholique; autrement,il doit être aus­
sitôt déposé. 

Ici encore, l'Eglise d'Angleterre se compose de mil­
liers de sectes rivales qui ont chacune un nom, et ou 
les doctrines sont plus mobiles que les flots de l'Océan 
qui baigne ses côtes. 

(1) La cause de ee schisme, à jamais déplorable, fut le refus que 
fil Clément VII de déclarer nui le mariage d'Henri VIJI avec 
Catherine d'Aragon, sa vraie et légitime épouse, et d'accorder ;i 
ce prince la liberté d'épouser Anne de iioley», de laquelle il 
était épris. Les moyens dont on se servit ensuite pour détruire 
la religion en Angleterre, furent l'imposture, la calomnie, la 
violence, le vol et les supplices les plus aiïreux. 

Rossucl, dans son Histoire des Variations % a prouvé ce fait 
jusqu'à l'évidence, et même par le propre aveu des Protestants, 
(Voyez le livre vu. —Voyez aussi dans Bergicr, art. Angleterre, 
des délails intéressants sur l'Anglicanisme. — Cobbelt.) 



— 05 — 
La Revue de Dublin, cilée par VUniversité catholique* 

an mois d'avril 4N38 , disait que toutes ces Eglises ré­
formées étaient corrompues dans ce qui constitue l'es­
sence du christianisme^ et que le ver rougeur du soeinia-
nismo el celui de l'infidélité avaient, dans leur dévorante 
activité, traversé de part en part le corps, la substance, 
le cœur même de ces Eglises étrangères. Et quant à 
l'Eglise anglicane en particulier , la Revue britannique 
du mois d'août rappelait une momie , un cadavre 
solennel qui ne peut plus ni marcher , ni respirer , ni 
vivre. 

Remarquez en outre, concernant l'unité de minis­
tère, qu'en Angleterre le roi ou la reine est le chef 
religieux, le pape ou la papesse de deux Eglises qui 
n'ont l'une pour l'autre que des anathèmes : l'Eglise 
anglicane ou la haute Eglise, dont l'épiscopat est le fon­
dement; et l'Eglise d'Ecosse, presbytérienne, où ce 
fondement est rejeté. A Londres, la reine Victoria est 
donc épiscopalc ; et, à Edimbourg , elle est presbyté­
rienne, La religion anglaise, dépourvue de l'unité que 
Noire-Seigneur a voulue dans son Eglise, n'est donc 
point la vraie religion. 

Aussi, de nos jours, quand un esprit droit étudie l'o­
rigine de cette Eglise anglicane où il est né, et qu'il n'y 
trouve que variation dans les croyances, hiérarchie 
sans fondement et sans caractère, absence de toute 
autorité spirituelle, divine et irréformablc ; qu'il n'y dé­
couvre aucune assurance solide du salut éternel, au­
cune source de paix et de consolation dans les traver­
ses de la vie, ou d'espérance à l'heure de la mort, cet 
esprit abjure cette Eglise et revient à la foi de ses 
pères, 

D. Concluez ce chapitre. 
R. Je le conclus en répétant avec joie et amour que 

l'unité est le domaine inaliénable et indestructible de 
l'Eglise catholique, romaine. Elle seule met dans la 
bouche des peuples de toutes les couleurs et de tous les 



— OG — 

climats le même cantique de louange ; seule, elle met 
dans leur esprit le même symbole de foi, et dans leur 
cœur In même charité. 

Aimons tous celle unité; et, pour l'aimer sincère­
ment, ayons une fui inébranlable aux doctrines catho­
liques, une vive charité pour tous nos frères, membres 
du même corps, et un grand respect avec une soumis­
sion absolue pour tout Tordre sacerdotal, cl pour le 
Pontife qui en est le Chef, le nœud, le ressort et }& 
vie. 



CHAPITRE SIXIÈME. 

Sainte té d e VEglise. 

—-<£••—* 

Nous professons que la véritable Eglise do Jésus-
Christ est sainte: Credo in iinam, sanctam... Ecele-
siam: « Je crois à Y Eglise une, sainte. » C'est la seconde 
propriété, la seconde marque ou note de la vraie 
Eglise; marque qui est la gloire, l'apanage, et comme 
la dot privilégiée ou la parure de la divine épouse du 
Fils de Dieu, et le titre réel de l'héritage de ses enfants. 
Montrons que l'Eglise fondée par Jésus-Christ doit être 
sainte, et que l'Eglise romaine présente à tout Vuni-
vers ce signe brillant et immortel de sa divinité. 

ARTICLE I. 

LA VÉRITABLE EGLISE DOIT ETRE SALNTfi. 

D. Pourquoi la véritable Eglise, fondée par Jésus-
Christ, doit-elle être sainte? 

R. Parce que Dieu est la sainteté infinie , et que la 
vraie Eglise ou la vraie religion n'est que la manifesta­
tion de Dieu lui-même parmi les hommes. En rétablis­
sant, Jésus-Christ a voulu les faire saints comme Dieu 
est saint (I). <c Jésus-Christ, dit saint Paul, est le chef 
« de l'Eglise, qui est son corps ; il en est le Sauveur* 
« Jésus-Christ a aimé l'Eglise et s'est livré pour elle. 

(1) Malih, v, 48, 



e s 

« afin de la sanctifier en la purifiant dans le baptême 
« de l'eau par la parole de vie , pour la faire paraître 
« devant lui pleine de gloire, n'ayant ni Inchc, ni ride, 
ce ni aucun défaut, pour qu'elle soit sainte et irrépré-
« hensiblc : Ut sit sonda et immaeulata, (I), » Dans la 
même Epître, le grand Apôtre nous montre le minis­
tère pastoral Institué pour travailler à la perfection des 
saints et à l'édification du corps mystique de Jésus-
Christ:^?/ consunnnationem sanctorum in œdificatia-
neni corporis Uhristi (2). 11 n'y a aucun doute : JNolrc-
Seigncur étant saint dans toutes ses œuvres (3) ? le 
temple admirable dont il est l'architecte doit être saint. 
Du reste, tous les sectaires confessent que l'Eglise de 
Jésus-Christ est sainte, 

I). En quoi consiste la sainteté de la véritable 
Eglise? 

IL Elle consiste en ce que l'Eglise de Dieu soit sainte 
dans ses dogmes 3 sainte dans sa morale, sainte dans 
son culte et dans ses sacrements, sainte dans les ver­
tus qu'elle inspire et dans les prodiges de perfection 
qu'elle enfante, 

Jésus-Christ est descendu des cicux, non point seu­
lement pour réconcilier les hommes avec son Père, 
mais encore pour leur laisser dans sa vie le modèle de 
la sainteté, niîu que, la reproduisant en eux-mêmes, 
ils recueillissent cet autre fruit précieux de la Ré­
demption, 

C'est pourquoi tout dans l'Eglise doit conspirer à 
produire cette espèce de transformation des fidèles en 
Jésus-Christ ; oui tout : la doctrine, la parole, le minis­
tère, le culte, et la grficc qui coule par les fontaines des 
.sacrements. 

Mais en ceci il n'y a aucune difficulté, puisque ? je 

(1) Eph. v , 2 3 , 2!>, etc. 
(2) Eph. iv, 11 —1-2. 
(3) Ps, exuv. 13. 



— GO — 

l'ai dit, les hérétiques admettent, comme les catholi­
ques, que le caractère de sainteté est essentiel à une 
société qui reconnaît le Fils de Dieu pour fondateur. 
Reste à savoir dans quelle communauté religieuse se 
trouve cette note. 

ARTICLE 11. 

c/EGLTSE a O MA INE EST sAnvTfc. 

/), L'Eglise romaine, l'Eglise catholique poric-t-cllc 
cet attribut de la saintelé, inséparable de la vraie 
Eglise? 

/{. Elle ie porte sûrement, et avec un tel éclat, que 
les impics eux-mêmes en ont élé souvent éblouis- Sui­
vez-moi dans cet exposé : qu'il est consolant ! 

L'Eglise romaine est sainte <{° dans ses dogmes. 
Que proclamc-t-cllc? qif cnscigne-l-cllc? Elle pro­

clame luuilé d'un Dieu incorporel, infini, éternel, 
tout-puissant, créateur du ciel et de la terre, et qui a 
fait l'homme î \ son image. Elle enseigne que cet homme, 
placé dans un séjour de délices , m fut banni a cause 
de sa prévarication ; mais (pic Dieu, infiniment bon, lui 
promit dans sa disgrâce un Réparateur, un ft?cssic. Elle 
enseigne que ce Messie nous a été donné dans la per­
sonne du Fils de l'Eternel, incarné par l'opération du 
Saint-Esprit dans les chastes entrailles d'une Vierge, 
de Marie, vraiment mère de Dieu, immaculée dans sa 
conception, et sur qui l'ombre même d'une imperfec­
tion ne passa jamais. Quoi de plus saint ! Et dans les 
autres articles de foi, sur la Trinité des personnes di­
vines, sur la gnico, le saint Sacrifice, la présence réelle, 
les fins dernières, le purgatoire, etc., qui découvrirait 
quelque défaut? Nos dogmes, nos mystères ne ten­
dent-ils pas à nous unir à Dieu, à nous détacher des 
biens de ce monde et à ranimer en nous la piélé? Mon 
Dieu! quand uous voyons d'une part les opinionssor-



— 70 —-
lies de l'esprit de l'homme, si incohérentes , si fausses, 
si abjectes, et de l'autre la théologie catholique si éle­
vée , si sainte, si parfaitement liée dans toutes ses par­
ties 3 ne devons-nous pas conclure aussitôt que cette 
théologie est venue du ciel ? 

JL'Eglise romaine est sainte 2° dans sa morale. Ai-je 
besoin de le prouver , lorsque les plus forcenés détrac­
teurs du catholicisme se sont vus contraints de rendre 
hommage à la beau!é, à la pureté, a la sainteté de 
celte morale qui est celle de J'Evangile? 

Quelle perfection dans ce code des lois catholiques ! 
L'Eglise ne défend pas seulement l'homicide; elle pres­
crit encore le pardon des injures, l'amour des ennemis, 
et la prière pour ceux qui nous persécutent et nous 
calomnient. Elle ne condamne pas seulement la forni­
cation et l'adultère; elle ne permet que des pensées 
pures et de chastes désirs. Elle ne défend pas seulement 
d'attenter au bien d'aulrui ; elle veut qu'on respecte sa 
réputation, et qu'on portage son avoir avec les indi­
gents. Elle ne fait pas, il est vrai, un précepte à ses en­
fants de la pauvreté volontaire et de la virginité ; mais 
elle y convie par ses conseils. Voilà une esquisse de 
notre morale. Que les hommes consentent à se sou­
mettre à ces lois immaculées, et la terre, purifiée de 
tout désordre , deviendra l'image du ciel, cl comme le 
ciel, le séjour delà sainteté et du bonheur. Et quand 
dans un pays, dans une famille, la morale catholique 
est foulée aux pieds, ce pays, cette famille, à quoi res­
semblent-ils?.... 

/). L'Eglise romaine est-elle sainte dans son culte et 
dans ses sacrements ? 

IL Elle doit l'être, puisque le culte est l'expression 
et comme la réverbération des croyances catholiques ; 
et ces croyances sont saintes. JNotrc liturgie n'est pas 
seulement, ainsi que l'a dit un minisire protestant, 
vn chef-d'œuvre en ce genre; elle est plus encore une 
école de morale et de vertu, qui nous enseigne tous nos 



devoirs (J). — Un coup d'œil seulement sur nos égli­
ses, dont les pierres ont été consacrées par la prière cl 
les bénédictions. Tout y enseigne, y respire, y en­
gendre la sainteté : la chaire, les fonts baptismaux, les 
tribunaux de la pénitence, la table eucharistique, Tau-
tel du saint Sacrifice. Il n'est pas jusqu'à la cloche ca­
tholique dont les .sonores ondulations ne soient chré­
tiennes et sanctillcalrices : car la cloche appelle les 
iidèles à la prière, à l'obiatIon sainte ; elle annonce la 
naissance spirituelle de l'enfant, comme clic tinte la 
triste agonie du moribond, et sollicite pour lui les 
prières de ses frères. 

Mais surtout, que rte trésors de sainteté ouverts dans 
les sacrements de l'Eglise romaine 1 .Pas une époque, 
pas un acte important de la vie humaine qui ne soit 
par eux sanctifié. L'homme naît pécheur, et le Baptême 
le régénère en le faisant enfant de Dieu et le revêtant 
de Jésus-Christ. A l'Age où les passions vont s'éveiller, 
la Confirmation arme le jeune athlète pour le combat, 
en prémunissant son esprit contre les fausses maximes 
du monde, et fortifiant son cœur contre les atteintes 
du \ico. Si le péché souille r»a robe d'innocence, la 
Confession lui rend sa première blancheur et prévient 
de nouvelles fautes. LYunc purifiée est admise à Z7 IM-

c/mmïic, divin et intarissable foyer de lumière, de 
chaleur, de force et de sanctification. L1Ordre consacre 
le prêtre pour Jes choses saintes, cl lui confère le pou­
voir de faire des saints. Le Mariage sanctifie l'union 
des époux, appelant sur eux et sur Icuvs enfants tons 
les regards du ciel. Enfin, à l'heure suprême, VOnetion 
des infirmes achève de purifier le chrétien, le con­
sole, le fortifie et le dispose à paraître devant Dieu, 
Cecullc, qui lient de Jésus-Christ même son essence 
et son prix infini, n'est-il pas céleste? c'est tout à la 
fois un puissant levier qui soulève l'homme jusqu'à 

(1) Guide pratique de Liturgie romaine, p. 8 et suiv. 



ÏMeu, et une chaîne d'or qui l'enchaîne inviolahlcmcnt 
à son cœur. 

D. Ce tableau de la sainteté de l'Eglise romaine est 
frappant, et je l'admire. J'ignore toutefois si la réa­
lité répond à cet exposé, dont je reconnais toute la vé­
rité. Quelles sont donc les vertus que produit l'Eglise? 
Quels sont les prodiges de sainteté qu'elle opère. 

IL Ces vertus et ces prodiges ne peuvent être con­
testés , comme il est impossible de contester la mer­
veilleuse influence que l'Eglise romaine exerce sur les 
esprits et sur les cœurs; ce qui suppose qu'il y a en 
elle, avec la sainteté de la doctrine, de la morale et du 
culte, un principe divinement énergique de régénéra­
tion surnaturelle et de justice. C'est la grâce, qui nous 
vient par la prière et les sacrements, et qui faisait 
dire à r A poire des nations : ce Je puis tout en celui qui 
me fortifie: » Omnia possiau ineo qui me confortât (•!). 

A cette considération, j'en ajoute une autre souve­
rainement propre à faire ressortir l'héroïsme des ver­
tus pratiquées dans T Eglise , et par suite , le pouvoir 
de la grâce confiée à sa dispensation. 

Faites donc attention à ce qu'est la religion ca­
tholique par rapport à la nature de l'homme déchu et 
dégradé: elle lui est opposée en tout et toujours. De­
puis le péché, l'homme est naturellement dominé par 
l'orgueil, et enflé de sa propre excellence, aspirant 
sans cesse à s'élever et à primer ; et la religion catho­
lique lui dit : ce Apprends de Jésus-Christ qu'il est 
« doux et humble de cœur (2). » « Le disciple n'est 
«. pas au-dessus de son ma/tre; et le maître, le Fils 
« de Dieu , n'est pas venu pour être servi , mais pour 
«_ servir (3), » ce Quiconque s'élèvera, sera abaissé (t). 

0 ) P h i l i p . i v , m . 

(-2) Msuiii. m, an. 
(3) Mutili, xx ,2*^27 
il) Maffh, . u n i , IL 



Tout sacrifier à so i , à son intérêt personnel, est 
encore un penchant naturel à l'homme ; de là l'égoïsme 
et la fièvre d 'une insatiable cupidité; et l'Eglise lui 
dit: « Cherche ce qui est en haut ; goûte les choses du 
ic ciel, et non point celles de la terre (4) . » « N e regarde 
« pas les choses visibles, mais les invisibles. — Bien-
ce heureux les pauvres!—Malheur h vous,riches! — 
« Les riches passeront comme la (leur de l'herbe (2). » 

L'homme veut le plaisir et la jouissance de ce qui 
Halle les sens ; et l'Eglise lui dit : a Fais pénitence.— 
«. Ne tiens plus aucun compte de la chair.—La chair cl 
« le sang ne posséderont point le royaume de Dieu,— 
a Ceux qui sont à Jésus-Christ ont crucifié leur chair 
a avec ses vices el ses convoitises.—Que toute impu-
« relé ne soit plus nommée parmi vous » 

Telles sont les vertus que l'Eglise catholique propose 
et commande, vertus rudes , ausières, sublimes ; et 
elle les commande i\ des cœurs dont les deux éléments, 
sije puis le dire, sout l'orgueil et Ja sensualité. 

D. Je sais que l'Eglise propose et commande ces ver­
tus; mais j e reviens à ma question : les iuspire-t-eUe? 
les engcndre-l-ellc? montrez les prodiges de sainteté 
qu'elle opère. 

R. Eh bien, soyez attentif.Transportons-nous d'a­
bord au berceau de l'Eglise. Ses Apôtres, seuls , sans 
crédit, sans richesses, sans armes, entrant dans la 
carrière évangélique , osèrent prêcher Veffrajanlc mo­
rale évangéliquc à des peuples éic\és à l'école de tous 
les vices, noyés dans l'ivresse des sens et des passions, à 
des cités dont la cruauté e t la volupté étaient devenues 
proverbiales. Et voyez ce que devinrent, sous la main 
réparatrice de l'Eglise , ceux qui à Home, à Gorinthc, 
à Athènes... s'en firent les disciples. Tertullien, dans 

(1) Colos. m, 1-2. 
C2) Jacob. 10. 
(:Î) Mallh. iv , 1 7 . - R o m . xin, U . - I Cor. xv, H0.~ finlnl, 

v, 24,— Ëplics. v , 3. 
4 



son Apologétique, a Iracé le tableau de leurs vertus. 
TndifTérouls a la gloire, aux honneurs, à la fortune; 
ennemis des plaisirs , unis entre eux par la plus ten­
dre charité, assidus à la prière, ces idolàircs ou ces 
Juifs convertis n'ambitionnaient qu'un bonheur , celui 
de souffrir et de mourir pour Jésus-Christ. Les fem­
mes , au PcxMir desquelles le sensualisme païen n'a­
vait laissé genner aucun instinct veriucux, trans­
formées en anges terrestres, abhorrant le luxe et la 
mondanité , no soupiraient plus qu'après la grâce de 
teindre de leur sangle lis de leur virginité. Les en­
fante eux-mêmes avaient appris à se jouer avec îes 
instruments des derniers supplices, et ils expiraient on 
souriant à la couronne du martyre. 

En traversant; les Agos suivants de l'Eglise romaine, 
que recueillons-nous sur notre passage? partout des 
fruits de sainteté. Au témoignage de Iluflin, de Pal-
ladius , de saint Jérôme et de saint Augustin , les so­
litaires de la Thébaïde, de Ja Syrie et de la Palestine 
vivaient semblables à des esprits en communication in­
time et continuelle avec le ciel. De toutes parts , les 
populations accouraient h eux , pour leur demander ie 
pardon de leurs péchés et la consolation dans leurs 
maux. 

Ou i , on peut dire que les annales catholiques ne 
sont autre chose que les annales de la charité, de l'hu­
milité, de la pureté, du courage, de la fidélité, de toutes 
les vertus héroïques. Tous ces Pontifes, ces prêtres, 
ces princes, ces personnages de toutes les classes, qui , 
par leur sainteté, ont fait la gloire des plus beaux siècles 
du christianisme, n'appartiennent-ils pas à l'Eglise ro­
maine? \ elle encore appartiennent les femmes illus­
tres de tous les pays, do tous les rangs , qu i , par mil­
liers, se condamnèrent aux plus pénibles privations, 
se dépouillèrent de leurs parures, afin d'aider la veuve 
et l'orphelin ; et dont les plus chères délices furent de 
nettoyer, de panser les plaies des lépreux , de rendre 



aux pauvres et aux malades les services les plus rebu­
tants. A elle aussi appartiennent ces brillantes légions 
de vierges qui renoncèrent à la gloire, à l'opulence , 
à toutes les séductions , à tous les plaisirs , aux affec­
tions même les plus légitimes, pour faire à Jésus 
Christ, dans la fleur de l'Age , le vœu d'une éternelle 
cbastclé , comme les Bernard , les Louis de Gonzaguc. 
Ses Stanislas de Kostl<n , les Claire, les Thérèse , les 
Marie-Louise de France. 

Aujourd'hui enfin, malgré le déluge d'iniquités qui 
inonde la terre, que d'eufants de l'Eglise catholique 
dignes des temps les pins saints et les plus glorieux! 
Comptez, si vous lo pouvez, tous ces ministres do Jé-
sus-Christ qu i , animés île son esprit, s'immolent 
le jour et la nuit au salut de leurs ouailles; compte/ 
tous ces ouvriers évangéfiques que le zèle des âmes 
arrache à leur patrie, à leur famille, à leurs amis, 
pour les porter 9 à travers d'immenses périls, parmi 
les nations infidèles et sauvages ; comptez ces nom­
breuses congrégations d'hommes et de femmes vouées 
aux: plus austères devoirs, au soulagement de toutes 
ics misères. 

Unisse/ ï\ ces quelques traits ces admirables con­
versions d'hommes, longtemps incrédules et "libertins, 
que les pressantes sollicitations et les larmes d'une 
mère, d'une épouse ou d'enfants pieux trouvaient tou­
jours insensibles. Abjurant tout à coup leur vie licen­
cieuse et impie, ils sont devenus les disciples de 
l'Eglise les plus dociles, les plus vertueux et les plus 
ardents à son service. A la simple parole d'un pauvre 
missionnaire catholique, l'éclair de la grace les a frap­
pés , éclairés et ramenés, L'Eglise romaine a seule le 
secret et la puissance de convertir les âmes et d'enfan­
ter les saints : Lex Damini immaculala, convertens 
animas (1). Elle est donc sainte, et sainte en ton*: 

(1) Ps. X V H I , 8 . 

4 , 



— 76 — 

dans sa doctrine, dans son culte, comme aussi dans 
son Chef et dans ses membres , suivant l'explication 
qui va être bientôt donnée. 

D. Dieu n'a-t-il pas confirmé par des miracles les 
enseignements et la sainteté de l'Eglise romaine? 

lï. Oui, et souvent ; disons mieux , le don des mi­
racles n'a jamais fait défaut h l'Eglise romaine. Depuis 
les Apôtres jusqu'à nous , des miracles avérés , a u ­
thentiques, se sont opérés dans son sein. Les Protes­
tants eux-mêmes n'ont pu s'empêcher de les admirer, 
et de rendre hommage aux vertus et à la sainteté de 
ceux qui ont été les instruments de ces merveilles (<i). 
Parlant des œuvres miraculeuses cle saint François-
Xavier , M, Tavcrnier a dit : Le christianisme se mul­
tiplia par les soins de ce saint homme, qu'on peut 
nommer à juste titre le saint Paul et le véritable Apôtre 
des Indes (2). 

L'Eglise romaine, soutenue ainsi par la main même 
de Dieu , ne peut être qu'une Eglise divine. Dieu n'ap­
pose pas le sceau du miracle ou de la vérité aux fausses 
religions* 

(1) Luther n'a pu nier que S. Bernard, S. Dominique, S. Bo-
,naventure, S. François n'aient été de vrais saints, 

(2) Voy. les réflexions que le P. Bouhours ajoute au témoigna­
ge de M. Tavernier à la fin de la Vie de Saint François-Xavier. 



__• 77 — 

CHAPITRE SEPTIÈME. 

lîïo foi * m i n t a t ć d a n s ic» a o c l é K ' s r o I S ç ^ n i w K -

D. Vous niiez prouver , je pense, que les socles sé­
parées du catholicisme lie portent point l'empreinte de 
U\ sainteté. 

tf. Oui, c'est bien le sujet de ce chapitre. 
D. Je l'ai deviné. Mais je vous prie , avant d'entre­

prendre cette démonstration, de résoudre une diffi­
culté qui , plus ta rd , pourrait peut-être vous créer 
quelque embarras. 

Il Quelle est-elle? 
D. La voici telle qu'elle a retenti plus d'une fois 

à mes oreilles, dans un certain milieu. L'Eglise ro­
maine , avez-voos dit, est toute sainte, sainte en par­
ticulier dans les vertus qu'elle inspire et qu'elle en­
gendre. Cependant il y a dans cette Eglise une foule 
démembres vicieux, des hommes injustes , fourbes, 
libertins, scélérats : comment sur un arbre saint peut-
on cueillir des fruits si amers et si pernicieux ? 

H. Vous avez raison-, et Jésus-Christ lui-même a 
prédit que, dans son Eglise, le bon grain serait mêlé à 
la paille et à l'ivraie ; prédiction qui doit se vérifier 
dans l'Eglise romaine, Eglise de Jésus-Christ, et dans 
tous les temps. En permettant ce mélange des bons et 
des méchants , Notre-Seigneur a eu des vues dignes 
de son infinie sagesse. 

Considérez maintenant que les crimes qui se com­
mettent dans le sein de l'Eglise catholique, sont uni-



— 78 — 
quement le résultat de la malice et des passions des 
hommes, dont Dieu respecte la liberté, L'Eglise les dé­
fend, les condamne et les réprouve. Le défaut de 
sainteté dans ses enfants indignes, ne peut être at­
tribué ni à sa doctrine, ni à ses lois, ni à quelque 
principe de désordre et de corruption qui lui soit 
inhérent. Sa doctrine, au contraire, ses lois, et la grâce 
de la prière et des sacrements qui lui sont propres , 
sanctifient tous ses fidèles enfants. Lorsqu'un chrétien, 
rebelle à la voix de l'Eglise, se soustrait à son in­
fluence , elle pleure, prie, exhorte, comme la pieuse 
Monique ; elle livre à son cœur tous les assauts de la 
tendresse, et elle attend son retour. Feriez-vous retom­
ber les dérèglements d'Augustin sur les larmes et la 
sollicitude de sa mère? 

D„ Mais ne faut-il pas crier bien haut contre les 
scandales des mauvais prêtres ? 

R. Non, certes, non. Et pourquoi donc le monde 
crie-t-il si haut contre quelques prêtres coupables d'in­
fidélité à leurs devoirs, tandis qu'il est entouré de laï­
ques , hommes et femmes , livrés ostensiblement aux 
plus déplorables désordres, et qu'il semble ne pas 
apercevoir ? c'est que le monde cherche toujours à s'au­
toriser dans ses vices de l'exemple de ceux qui doivent 
l'édifier. De là vient qu'il est si sévère à l'égard des 
ministres de la religion , qu'il exagère si souvent 
leurs défauts, et qu'il ne craint même pas de les ca­
lomnier. 

Admettons toutefois que quelques prêtres se soient 
déshonorés ou se déshonorent par des mœurs indignes 
de leur caractère, que pouvons-nous conclure contre 
la sainteté de l'Eglise elle-même? rien, évidemment 
rien ; puisque l'Eglise proscrit tous les actes criminels, 
et qu'elle en réprouve la simple pensée. Cherchez dans 
les exemples de son Fondateur, dans ses dogmes, ses 
préceptes et ses conseils, dans ses cérémonies, dans les 
décrets de ses Conciles ou les constitutions de ses Pa-



pcs, quelque chose qui insinue ou qui tolère la moin­
dre infraction d'une loi divine ou morale. Si vous n'y 
trouvez rien que de juste , de bon et de saint, confes­
sez donc que les péchés de ses membres , ou même de 
ses prêtres, ne sont imputables qu'à leur propre fai­
blesse ou perversité. Constamment l'Eglise les rappelle 
aux devoirs de leur sainte et très-sainte vocation (4), 

« Pourquoi, disait saint Augustin aux hérétiques 
« de son temps, ces attaques si passionnées contre 
« l'Eglise catholique? pourquoi vous laisser aveugler 
« par l'esprit de parti?.. L'Eglise n'est point une terre 
« sans fruits, ni une aire sans froment5 cherchez tes 
« fruits, cherchez le bon grain , vous serez étonnés 
« vous-mêmes de leur abondance. » El. ailleurs: « Si 
« nous avons dans quelques scandales publics de jus-
« tes sujets de douleur, il est aussi d'admirables ver­
te tus dont le spccla?lc doit nous consoler ( 2 ) . 

Si le monde était juste , il conviendrait que le clergé 
catholique n'a jamabï cessé de briller par sa doctrine 
sa sagesse et ses vertus. La civilisation elle-même, 
nous la devons à l'Eglise caiholiquc , à ses pretres et 
à ses religieux ; nous la devons par-dessus tout à ses 
Pontifes suprêmes , assis sur un tronc devant lequel 
tous les autres trônes perdent leur éclat (3) . 

(1) Lisez dans le Traité do S. Aurrusiin, de Moribus Ecelesiœ 
cntholicœ, les chu p. ?Â et 3 8 , du livre u 

(2) Qnapvopler, et si eontristaniur de alirptibm purgamentis, 
ronsnlam nr fmiiea etiam de phtribus ornamentis. (Episl. 78 
ad elerum et seniores Kcel. Hipp.) 

(3) « A la fin du tvc et au commencement du v c siècle, c'est 
« IT^lise qui a sauvé le clmslianismo. 

« Si l'Eplise chrétienne n'avait pas existé, le monde entier 
« aurait élé livré à ta pure force matérielle. — C'est l'Eglise qui 
t a conquis les Barbares, qui est devenue le lien, le moyen , le 
? principe de civilisation entre le monde romain et le monde 
« barbare. » 

(M. (luizot — Histoire de la civilisation en Europe, deuxièmo 
Leçon.J 



— 80 —• 
J'ai répondu à votre difficulté. Il est donc temps de 

nous convaincre que les cultes dissidents ne peuvent 
aspirer à l'auréole de sainteté dont se couronne avec 
tant de beauté l'Eglise romaine. 

Ici encore, je mets de côté le paganisme, l'islamisme 
et le judaïsme actuel, puisque ces religions ne se di­
sent point et ne sauraient se dire l'Eglise de Jésus-
Christ. D'ailleurs sont-elles saintes? 

Le seul nom de polythéisme rappelle des abomina­
tions et des cruautés à peine compréhensibles. Un de 
nos missionnaires du Maduré m'écrivait, il y a quel­
ques années : ce Priez pour nous, car nous nous trou-
ce vous au milieu de tous les démons et des vices les 
ce plus détestables. Je me souviens d'avoir lu , je ne 
ce sais où, que l'Inde est l'empire du démon : c'est la 
ce pure vérité. Ici tout ce qu'il y a de plus horrible 
ce dans l'enfer et dans le cœur de l'homme, se montre 
ce à découvert, et marche le front levé. L'impudicité 
c< surtout est la vertu favorite de ces pays-ci. » 

L'Àlcoran , ou l'évangile des Mahométans , permet 
la polygamie, le divorce, des horreurs et des turpitu­
des qu'on n'ose point nommer ; il autorise et com­
mande, à l'égard de tous ceux qui ne sont pas mu­
sulmans, les exactions, les injustices, les avanies et les 
scélératesses : c'est une des premières leçons inculquées 
à l'enfance. 

Le Talmud, que Pridcaux nomme l'Alcoran des 
Juifs, et où ils puisent leur science et leur croyance, 
en fait de religion , n'est guère plus propre à former 
les cœurs à la vertu. Voyons donc ce qu'il faut penser 
des sectes chrétiennes. 



ARTICLE L 

S C H I S M E G R E C . 

D. L'Eglise d'Orient, que nous appelons aussi le 
schisme grec , est-elle sainte (I)? 

iî. Ce schisme , nous l'avons vu, fut commencé par 
Photius, à qui Fleury donne les noms d'un parfait hy­
pocrite, agissant en scélérat, et parlant en saint; et il 
fut consommé par Michel Cérularius, plus orgueilleux 
peut-être et plus ambitieux encore que Photius. De­
puis cette époque funeste, le schisme grec, divisé en 
sectes nombreuses, a sans doute conservé des notions et 
des éléments de vie morale ; mais, les fractions qui le 
partagent étant hérétiques et schismatiques tout à la 
fois, il n'y a réellement dans leurs doctrines que des 
principes subversifs de toute sainteté. Deux hérésies 
fameuses, celles de Nestorius et d'Eutychès , règnenc 
principalement dans les Eglises orientales, ennemies 
jurées de Rome. Or l'hérésie de Nestorius anéantis­
sant l'Incarnation, la Rédemption , la grâce et la mé­
diation réparatrice de l'Homme-Dieu, il n'y a plus ni 
foi, ni culte, ni sacrements, où s'alimentent la piété 
et la vertu (2). L'hérésie d'Eutychès, qui dépouille le 
Sauveur de son humanité, détruit pareillement les 

(1) Prise dans toute sa généralité, l'Eglise d'Orient comprend, 
outre les Grecs schismatiques, lesEutychioas ou Jacobites syri­
ens, égyptiens ou cophtes, et les Abyssins ou Ethiopiens, avec 
IcsNestoriens de la Perse et des Indes, et les Arméniens. Ils sont 
tous ou presque tous séparés de l'Eglise catholique depuis douze 
cents ans; ils sont tous aussi hérétiques. 

(2) Nestorius, placé sur le siège de Constantinople Tan428, 
enseigna qu'il y avait en Jésus-Christ deux personnes, Dieu et 
l'homme; que l'homme était né de Marie, et non Dieu; d'où il 
s'ensuivait qu'entre Dieu et l'homme il n'y avait point d'union 
substantielle, hypostatique; par suite, que Jésus-Christ n'était 
point Dieu. 



mystères de l'Incarnation et de la Rédemption , et 
avec eux les vraies sources de sanctification morale et 
surnaturelle (4). 

De plus, les schismatiques grecs rejettent l'autorité 
du Pontife romain. Le pouvoir souverain et régulateur 
des consciences, établi par Jésus-Christ, n'est rien 
pour eux ; et l'arbitraire seul, ou mieux, l'orgueil 
est chez eux, en dernier ressort, le juge des pré­
ceptes moraux. Aussi , au rapport de voyageurs ins­
truits , cette pauvre Eglise bysantiue croupit dans l'i­
gnorance et la superstition. Si glorieuse autrefois et si 
féconde en grands saints, elle n'est plus, depuis sa rup­
ture avec Home, qu'une Eglise dégradée et avilie. Li­
sez le porlrait qu'en fait M. l'abbé fiesson : « Elle 
« était, dit-H, peupiée de monastères florissants, et 
<t elle est devenue stérile; elle respirait le parfum des 
« vierges, et elle exhale l'odeur de la corruption ; elle a 
a connu la liberté des enfants de Dieu, et clic souffre 
<c tous les outrages de la plus dure servitude». Son 
« passé la condamne, son présent la déshonore (2). » 
C'est le sultan , le successeur de Mahomet, qui y pro­
nonce en définitive et sans appel sur les points de 
dogme , de morale et de culte, dès que les patriarches 
grecs sont en désaccord sur ces points ; ô honte I 

(1) Eulychès, Abbé d'un monastère clc Constanfinople, en 448, 
nia l'existence de deux natures en Jésus-Christ, enseignant que 
la nature divine avait complètement absorbé en lui la nature 
humaine. Il n'attribuait par conséquent à Nolre-Scigueur qu'un 
corps fantastique. 

(w2) Sixième Conférence, des fausses Eglises, p . 187. 
Le R. P. Félix disait dernièrement (tt« Conférence, 1808) : 

« Rien ne frappe, dans l'histoire des religions séparées du cen-
« tre de l'unité, comme ce phénomène de la servitude, et par 
« sui te , de la dégradation religieuse Ah! c'est que Dieu a 
« bien fait toutes choses comme l'unité ne fleurit et ne rayonne 
« qu'au sein de la vérité, la liberté ne germe et ne se déploie 
« qu'au sein de l'uuilć. » 



83 — 

ARTICLE IL 

PROTESTANTISME. EST -1L S \ Ï M ? 

D. Vous avez démontré, que , dans r Eglise de Jé­
sus-Christ, tout est saint : la doctrine, la morale, le 
culte et les sacrements ; et qu'il y a en elle une vertu 
surhumaine et souverainement efficace de conversion, 
de régénération et de sanctification. Je n'ai rien à ré­
pliquer. Eh bien , ce caractère multiple de sainteté 
u'existc-t-il pas dans la prétendue Réforme du 
siècle ? 

R. L'amour de la vérité me fait répondre : Non, U 
n'y existe pas, et je vais le prouver, en me sentant plein 
de compassion pour nos frères séparés , et du désir de 
les éclairer et de les ramener. Mon but, dans cette dis­
cussion , est aussi, et plus encore, d'enchaîner les 
catholiques à leur sainte mère l'Eglise par des liens 
toujours plus forts. 

\° Les auteurs ou les pères du profccstautimc ne 
sont point saints. Ce sont Luther, Zwinglc , Calvin cl 
Henri V ï l l , roi d'Angleterre; c ' es t -à -d i re quatre 
hommes auxquels nulle Ame honnête ne voudrait res­
sembler. 

Luther nous est déjà connu (I). 
J'ajouterai simplement le témoignage que lui rend 

la Revue , éminemment protestante , des universités 
d'Oxford et de Gambrigc, au mois de septembre 18ï.n 
« Luther était vraiment un homme extraordinaire, 
<c mais rinsiinct animal dominait en lui : il en était le 
« type ; c'était le principe de toute sa vie, et, jusqu'à 
« la mort, il n'a connu d'autre loi. 11 était la persoo-

(1) Voy, ta r i . H du chapitre cinquième. 



« nificaîion réelle du matérialisme, du sensualisme * 
ce le porto-étendard des œuvres de la chair (I). » 

C'est en effet sous ces ignobles couleurs que ce prê­
tre, ce moine apostat, sacrilège et corrupteur, se pei­
gnit dans une prière en vers allemands , écrite de sa 
main , et rapportée par son historien Christian Junc-
ker (?.). 

On prétend que , sur le point d'expirer , voyant par 
la fenêtre un ciel pur et étineelant d'étoiles, ce mal­
heureux s'écria, en soupirant : Cen est donc fait, beau 
ciel, je ne te verrai plus. 

Zwingle abjura aussi le sacerdoce pour se vautrer 
dans la fange du libertinage. Il prélendit avoir pour 
maîtres des spectres et des fantômes , et poussa l ' im­
piété jusqu'à placer dnrs le ciel, h coté de Jésus-Christ, 
une foule d'adorateurs et d'imitateurs des sales divi­
nités païennes (3). 

Calvin ne fut jamais prêtre, quoique pourvu d'un 
bénéfice. Le dérèglement de ses mœurs Je fit marquer 
sur l'épaule d'un fer chaud. Bcçu à Genève, il en fut 
le despote ; orgueilleux , impudique, cruel, Calvin y 
mourut en 4 30* , les uns disent en stoïcien , d'autres 
d'une maladie honteuse et dans le désespoir (^i). 

Henri VI11 fut catholique tant qu'il fut chaste. 
Lorsqu'au mépris des défenses et des censures de l'E­
glise , il voulut s'abandonner a ses passions, il rompit 
avec Home, et se fit proclamer chef suprême de l'E-

(1) Voy. le journal l'Univers, mercredi 22 odobre 1848, 
(2) On peut en lire la traduction dans le Diction, de Fcllcr, 

arl, Luther. 
(3) « C'est une question entre les Luthériens et les Calvinistes, 

« dit Bcrgier (Diction,, art. Zioin<jiiens), de savoir si c'est 
« Luther ou Zwingle qui conçut, le premier, le projet de réfor-
« mntion. » Celle dispute nous intéresse fort peu. L'un com­
mença h publier ses erreurs en lb'JO et l'autre en 1317. 

(4) Calnhmsin desperatione finiens vitam, ohiit turpi&simo 
et fœdissimo worbo...', qnnd egahis meis oculisprwscns aspexL 
(Joan. Hurennius, apud Petrum Cutzeuiium.) 



glisc d'Angleterre. Il épousa cinq femmes qu'il répu­
dia tour à tour, et qu'il fit conduire à l'échafaud. il 
mourut dans l'année tr;î7 , en s écriant : Jles amis, 
nous avons (oui perdu : VElat, la renommée ,la cons­
cience cl le ciel (I). 

Tels furent les grands architectes et les patriarches 
du protestantisme ; voilà ceux qui voulurent réformer 
l'Eglise romaine, et enseigner aux hommes la vérité 
et la vertu. 

2° La Réforme n'est point sainte dans ses dogmes. 
Mais d'abord où est le symbole de sa foi ? un s\mbc.Ie 
est—il possible dans une secte ou chacun est parfaite­
ment libre de se créer sa croyance ? Un ministre pro­
testant de K ici, M. Ilarms, avouait dans un ouvrage 
récent qu'il se faisait fort (récrire sur l'ongle de son 
pouce toutes les doctrines qu'on croyait encore généra­
lement parmi les Protestants. La Réforme, suivant 
d'autres, est la pure négation de tout dogme. 

D. Vous allez un peu loin , car les premiers apôtres 
du protestantisme avaient formulé plusieurs dogmes 
dont ils avaient fait la base de leur religion. En con­
venez-vous? 

R. Oui, je puis en convenir; mais qu'importe? non-
seulement ces dogmes ne sont pas saints; ils sont au 
contraire la destruction de toute sainteté, et une porte 
ouverte à toutes les iniquités. 

Voici donc un échantillon des dogmes luthériens , 
zwinglicns, calvinistes, etc., dont il vous sera facile 
d'apprécier la piété. « La liberté ou le franc arbitre 
te est un titre vain : Dieu fait en nous le mal comme 
« le bien .. . Tout ce que nous faisons , ce n'est point 
<c librement, mais par pure nécessité que nous le 
« faisons (2). » 

Dans son livre de la Providence , Zwingle répète 

(1) Voy. Fcllcr. 
(2) Luther, dans son livre de servo Arbitrio, pnssim. 



— 86 — 
cent fois que Dieu porte et nécessite l'homme au mai, 

« Pour des raisons incompréhensibles à notre igno-
« rance, Dieu pousse irrésistiblement l'homme à vio« 
« 1er ses lois ; ses inspirations tournent au mal le 
« cœur des méchants, et l'homme tombe, parce que 
« Dieu l'a ainsi ordonné (4). » 

<c La foi seule, dit Luther, est nécessaire pour no-
« tre justification ; aucune autre chose n'est comman-
« dée ni défendue. La foi sauve le pécheur indépen-
« damment delà contrition et des bonnes oeuvres,qui 
« sont inutiles au salut, et indépendamment du nombre 
« et de l'énormilé des péchés. » Et il ajoute avec un cy­
nisme révoltant : a La voie du ciel est étroite ; si vous 
v voulez y passer, jetez vos bonnes œuvres (2). 

« Sois pécheur, et pèche fortement, écrit-il, en 
't 4 524, h son ami Mélanehthon ; mais plus fortement 
* encore crois cl; te réjouis en Jésus-Christ, le vain-
cf queur du péché, de la mort et du monde... Le péché 
« ne peut nous arracher de Jésus-Christ, quand en 
« un jour nous commettrions cent mille meurtres, cent 
c mille adultères (3).» 

« Dieu seul pouvant remettre les péchés , la confes-
•X sion n'est qu'une simple consultation; c'est même 
v une peste. » 

« Le mariage est permis aux prêtres et aux reli­
re gieux, et à tous les hommes. » 

« L'habit monastique n'est que le voile de l'hypo-
« cri sic. 

te 11 n'y a pas de purgatoire; c'est une invention 
a diabolique : Mera diaboli larva est. » 

<c L'intercession des saints est un piège de Satan, 
ce Le Pape est l'Ànte-Christ... l'Eglise de Rome est une 
ff TJabylonc, une prostituée, l'organe de Satan. » 

(1) Calvin — luntit. chrétienne. 
0 De Gaptiv. lUdnjh, cap. de BapL, et alibi. 
(3) Ep. Dr. Martin. Luther., etc. — Moehlcr, Symbolique, 

ton» i , p. 



Je m'arrête. En vérité, pour croire à l'existence d'une 
doctrine aussi perverse, on a besoin d'avoir sous les 
yeux les irrécusables documents de l'histoire, et les 
ouvrages des chefs de la Réforme , édités par leurs 
adeptes (4).—-Mais comment concilier la probité, In 
vertu, la sainteté avec un pareil enseignement, qui in­
nocente et consacre tous les désordres , tous les plus 
monstrueux excès ? 

« L'Elbe avec tous ses flots, écrivait Mélanchlhon 
« h son cher maître Luther, ne me fournirait pas 
« assez de larmes pour pleurer tous les maux de la "Ré­
forme. » Qu'aurait-il dit, s'il avait entendu le prédicant 
Hill faire naguère retentir les chaires méthodistes de 
l'Angleterre et des Etats-Unis de ces oracles si délicats 
et si moraux ? ce Quand je pécherais plus grièvement que 
« Manasscs , je serais encore un enfant de la grâce... 
« Je ne suis pas de ceux qui disent : <c Péchons, afin que 
« la grâce surabonde ; mais il n'en est pas moins certain 
« que l'adultère, l'inceste et le meurtre me rendront 
<t plus saint sur la terre et plus joyeux dans le 
« ciel (2) . » Hélas ! qui peut sonder 1 abîme de dépra­
vation oii se précipitent la raison et le cœur de l'homme, 
dès qu'ils ne tiennent plus à la foi et à l'Eglise catho­
lique , qui en est la divine gardienne. 

D. La Réforme est-elle sainte dans le culte et dans 
les sacrements! 

fi. De culte obligatoire et uniforme, elle n'en a 
point; puisqu'elle n'a ni foi, ni morale obligatoire et 
uniforme. De là rien n'est plus froid et plus triste qu'un 
temple protestant, que Mgr "Wiseman appelle un sé­
pulcre d'un culte mort-, rien n'y réveille et n'y en­
tretient la pensée et le sentiment de la piété, qui cm-

(1) Voy. Symbolique de Mochlcr; — Solution de grands pro­
blèmes; — Histoire de Calvin, par Audin ; — Mémoires de 
Luther écrits par lui-même ; — Histoire de Luther, par Audin ; 
— Histoire des Variations; — etc. 

(w2) Moehlcr, Symbolique, tom. u. 



pruntc sa vie aux formes animées du culte public (4). 
Pour les sacrements , à quoi seraient-ils bons, avec 

les funestes doctrines de la Réforme , et entre autres, 
avec l'inutilité des œuvres saintes pour le salut? Pour­
quoi les sacrements, si les âmes sont de pures machi­
nes , des automates dont le mouvement est d'avance et 
invinciblement déterminé, et si les crimes les plus odieux 
rendent plus saint sur la. terre ( 2 ) ? A u s s i , à la suite 
d e va r i a t i ons s a n s fin , les r é f o r m a t e u r s o n t - i l s assez 

généralement réduit les sacrements à deux, le baptême 
et la cène. Kt encore, combien parmi eux pour qui le 
baptême est un rite inutile et illusoire ! Quant h la c è n e , 

un synode protestant, tenu en Allemagne, a déclaré que 
les pasteurs, pour contenter tous les goûts, donne­
raient la réalité ou la figure du corps de Jésus-Christ, 
dans la communion , à la volonté et selon la croyance 
de chacun (3) . Kt c'est au milieu de tant clc ruines , de 

(1) C'est ce que me disait, à Genève, un gentilhomme français 
qui avait assisté d'abord à un ofiiee protestant, dans le temple do. 
S. Pierre, cl ensuite au mois de Marie de Notre-Dame : Ici, c'est la 
vie et le bonheur; là, cest lu. tristesse et la mort m 

(2) LesCalvinisies admettent Vabsolue prédestination des uns 
à la gloire, et des autres à la damnation. 

(:>) Le Révérend William Kllis, ministre protestant, n évan-
gélisé les insulaires de. Taliili. Or voici comment il s'y prit: 
« Nous avons appris aux païens, assure-l-il, à regarder le bap-
« lème comme dépourvu de Joule efficacité pour le salut cl de. 
« tout avantage spirituel, mais comme, un devoir faisant partie 
tf de. nos fond ions , et, do leur pari comme une déclaration pu­
te hlique d'être nos disciples. » Et il cont inue , en parlant de la 
cène : « Nous n'avons pas hésité à nous servir de gâteaux de 
« fruits, relis ou cuits au four, dont les morceaux furent rangés 
« dans le plat ordinaire. » Kt il avoue que plusieurs de ses col­
lègues en sont venus à substituer le jus du coco à celui du raisin. 
11 avoue enfin qu'il no présenta à ces peuples ni symbole ni arti­
cle de foi. 

Voy. l'excellent ouvrage intitulé les Missions chrétiennes, écrit 
en Anglais par M. Marshall, et traduit en français par M. Louis 
de Waziers, 2 vol. in-8« (1er Y 0 1 . , pag. 41t>). Il en sera parlé 
plus b a s , même article. 



—. Si) — 

débris et d'infamies , que le Dieu de la vérité et de i.i 
verlu ferait son séjour! Ahsitl 

D. Patience! si le culte, la morale , le dogme, les 
chefs du protestantisme n'offrent point la note carac­
téristique de sainteté qui resplendit dans rKglîsc ro­
maine, nous l'y trouverons sans doute dans les fruits 
de piété qu'il a produits et qu'il produit encore-Dé­
couvrez-nous donc avec impartialité les vertus que la 
Réforme fait germer dans son sein, les conversions 
qu'elle opère au dehors par son ministère, et les mi­
racles par lesquels ont été confirmées ses œuvres de 
salut? 

IL Non , encore ici, nous ne rencontrons point la 
noie de sainteté. Sans contredit, puisque les novateurs 
A o u i a i c n t régénérer, réformer et sanctifier les membres 
de l'Eglise, ceux-ci avaient droit d'allendrc des fon­
dateurs et des disciples de ce culte réformé, dos vertu:1, 
et des mérites capables de l'accréditer. 

Or, je ne le répète pas, les pères et les apôtres du 
culte réformé furent les jouets des passions les plus 
effrénées et les plus scandaleuses. Quant aux autres 
coryphées et premiers disciples du parti , lisez leur 
biographie. Mélanchlhon, le plus sage et le plus modéré 
de tous, ne laissa point d'embrasser toutes les doctri­
nes de Luther. A ses erreurs et variations sur la foi, 
qui lui méritèrent le surnom de Brodequin d'Allema­
gne , il joignit mille rêveries sur l'astrologie, les son­
ges ,ctc. 

Carlostad , chanoine, archidiacre et professeur de 
théologie à Wiltcmberg, fut un fanatique bouillant et 
bizarre. Il fut le premier prêtre d'Allemagne qui ne 
rougit pas de se marier publiquement. 

OHcoIainpudc fut aussi un prêtre sacrilège et par­
jure, plein de dissimulation et d'artifice. OEcolampade, 
écrivit Erasme à cette époque, vient de ne marier. Ap­
paremment que c'est ainsi qu'il veut mortifier sa chair 
Dans le luthéranisme, tout finit en se mariant, conmu 
dons les comédies. 



Ochin , moine ambitieux et apostat, se fil luthérien 
à Genève, et épousa une fille de Lucqucs , qu'il avait 
séduite en passant par celte ville. Tl mourut en Mol­
davie , dans l'opprobre, et détesté des catholiques et 
des Protestants. 

Martin Buccr déserta également son Ordre, pour 
vivre dans la lubricité. 

Théodore de lîozo, !c plus /.été disciple de Calvin , 
s'est fait suffisamment connaître par son libertinage» 

Que dire de Cran mer , le grand artisan de l'Eglise 
anglicane? Sa vie ne f u i qu'un tissu de licence, de par­
jures, d'hypocrisie, do barbarie, d'ingratitude et de ré­
bellion. La veine Marie le condamna au bûcher comme 
traître cl; hérétique sanguinaire (-1). 

Tels ont été les plus célèbres personnages , les co­
lonnes, les arcs-boutauls du protestantisme. Voyez-
vous en eux des types de vertu et de sainteté à étu­
dier et h copier? Quel désolant tableau ! Qu'à sa vue, 
du moins , nos cœurs se pénètrent d'une reconnais­
sance infinie envers la Providence, qui du sein de nos 
mères nous porta dans les bras de l'Eglise catholique , 
et d'une immense compassion envers ceux qui ne par­
tagèrent pas cette insigne faveur 1 

D. Vous ne pouvez cependant, sans être aveugle et 
injuste, ne point voir les vertus qui distinguent bien 
des membres des diverses communions protestantes. 
Les sectes réformées possèdent des hommes moraux, 
aumôniers, justes, tempérants , et des femmes bienfai­
santes, modestes, bonnes mores et épouses fidèles. 
Ne peuvent-ils donc point rester protestants, s'ils trou­
vent dans leur religion des moyens de vivre honnê­
tement? 

/?. J'admets l'existence de ces vertus morales parmi 
un bon nombre de protestants, dont nous avons plus 

(1) Voy. Cobbctl, Lettres u , vu et vin. — Voy. aussi l'ouvrage 
'if Mijr. Milner : Excellent de ta religion catholique, tome u 



— 9 1 — 

d'une fois A nous louer, et que nous savons apprécier. 
Mais, veuillez me dire si ces vertus sont le fruit de la 
religion réformée elle-même? je ne le crois pas : car 
tous les honnêtes protestants sont meilleurs que leur 
religion ; leur vie juste et pure est en flagrante contra­
diction avec leurs principes et leur doctrine; ils sont 
bons, parce qu'ils ne veulent pas de cette liberté de 
tout faire que leur laissent leurs maîtres et leurs doc­
teurs. 

Il n'y a, dans aucune secte anii-ealholique, de prin­
cipe producteur de la vertu et de la sainteté. Pour 
établir le contraire, il faudrait établir que « cette 
« secte, subjuguant dans le cœur de l'homme déchu 
« ses tendances innées à l'orgueil, à fégoïsme, à 
« la cupidité et à la volupté , fait germer dans ses 
a entrailles le fruit divin de l'abnégation , de Ta­
ct mour de Dieu et des hommes ; l'humilité vérita-
« ble 7 réelle, profonde ; la chasteté, non pas seule™ 
« ment externe, visible et apparente , mais mentale , 
«interne et angéiiquc(l). y>—Ce principe producteur 
de la sainteté n'existant donc point dans les sectes 
protestantes, elles sont,logiquement parlant,incapablcs 
de faire des hommes solidement vertueux. Un culte 
mort, des sacrements nuls , une doctrine impie et im­
morale, qui consacre la liberté absolue de tout croire 
et de tout faire, sont-ils, je le demande, des ressorts, 
des leviers bien puissants de sanctification ? Ce sont au 
contraire autant d'instruments et de sources de corrup­
tion et de péchés ; et c'est pourquoi, on ne peut pas , 
en sûreté de conscience , rester protestant, 

D. S'il y a, dans la prétendue Réforme, des hom­
mes honnêtes, y a-l-il aussi des bienheureux et de? 
saints canonisés ? 

ï\. Je n'en connais point ; et je ne pense pas que la 

(1) Connaissance de Jésus-Christ, par M, l'abbé Gombalot* 
p. 223. 



— 02 — 
Reforme veuille placer Luther et Calvin à côté des 
saints Apôtres Pierre et Paul, ou Zwingle à côté de 
saint François-Xavier, on Henri VIII à côlé de saint 
Edouard ou de saint Louis, ou encore la reine Elisa­
beth d'Angleterre à côté de sainte Clotildc ou de sainte 
Elisabeth de Portugal. Sur quels autels fera-t-elle as­
seoir Bèzc, Ochin , Carlostadet Cranmcr (-1)? 

D. Ne serait-ce pas au manque de tout principe ré­
générateur et sanctificateur dans le protestantisme, 
comme à l'absence de toute croyance une et perma­
nente , et à la sécheresse et à la stérilité de son culte, 
qu'il faudrait attribuer les derniers événements reli­
gieux de l'Angleterre, de l'Amérique , etc., si glorieux 
au catholicisme? 

ZL Je le croirais : car , en vérité, je ne vois point 
d'autres causes qui aient pu rattacher ù l'unité de la foi 
cette foule d'intelligences d'élite, membres des uni­
versités anglaises. I l 3 ont cédé à l'empire de la vérité ; 
e t , profondément convaincus de la divinité de l'Eglise 
romaine , ils sont venus lui demander, avec la fixité 
des doctrines, la grâce qui guérit, calme et sanctifie 
les âmes (2). Quel hommage rendu à la vraie foi et à 
la vertu sanctificatrice de l'Eglise de Rome! hommage 
d'autant plus beau, que ces hommes qui ont passé 
sous la bannière catholique , étaient dans leur com­
munion des personnages instruits, environnés de l'es-

(1) On pourrait aussi demander où sont, dans les sectes des 
novateurs, les Hospitaliers de S.-Bernard, les Pères de la Merci 
pour la rédemption des captifs; les Frères de S .-Jean do Dieu, 
de la Doctrine chrétienne e tc ; les Sœurs do S.-Vinccnl de Paul, 
les Petites-Sœurs des pauvres, etc. etc. 

(2) Dans le N° du 30 novembre 1848, le journal VUnivers 
publiait les noms de quarante-deux ministres anglicans, appar­
tenant aux universités d'Oxford, de Cambridge et de Dublin, 
qui , dans l'espace de deux années seulement, avaient abjuré 
l'anglicanisme pour embrasser la foi catholique. Et depuis 
celte époque, que d'autres conversions remarquables! 



~ 93 — 
lime, du respect et de l'affection de leurs coreligion­
naires , dont ils ont emporté les regrets. 

D. Mais n'a-t-on pas connu aussi des catholiques, 
et même des prêtres ou religieux sortir de nos rangs 
pour passer à ceux des sectaires ? 

/?, Oui, on en a connu de loin enloin ; et de pareilles 
recrues sont la plus frappante démonstration de la dé­
moralisation qui règne dans les sectes séparées. Nous 
pouvons en effet défier la Réforme de produire un 
seul catholique, et surtout un seul prêtre, qui ait apos­
tasie par conviction , après avoir mené une vie cons­
tamment pure et édifiante, et pressé par le besoin de 
mieux croire et de mieux pratiquer. Une feuille protes­
tante, le Semeur, a dit : « Dès qu'un prêtre se convertit 
« à la doctrine réformée, il est entendu que c'est un 
« mauvais prêtre, un homme sans talents , sans esprit, 
« sans mœurs , un èlrc parfaitement méprisable. » 

Et notez qu'en disant du prêtre qui se fait luthé­
rien, calviniste oumomier (cequi certes se voit très-
rarement) : C'est an mauvais prêtre, nous ne lui 
imprimons pas cette flétrissure parce qu'il change de 
religion, mais parce qu'il était déjà mauvais prêtre 
avant de consommer son apostasie ; il était déjà le scan­
dale du troupeau qu'il devait édifier , et déjà son évê-
qne lui avait interdit les fonctions du sacré ministère. 
Nous constatons un fait préexistant ; d'où il suit que 
ce prêtre, en abjurant son sacerdoce et sa foi, a vouïu 
échapper à la honte qui pesait sur sa conduite, et s'af­
franchir du frein imposé par l'Eglise à ses passions, 
frein que n'imposent point la doctrine et la discipline 
du protestantisme. Car l'évangile de la Réforme dé­
barrasse en même temps du célibat, du vœu de chas­
teté , de la confession, du jeûne et de l'abstinence ; 
c'est plus commode. 

Notez encore que cette désertion de quelques catho­
liques sans nom et sans vertu , désertion qui ne fait au 
reste qu'épurer l'Eglise romaine et salir de plus eu 



— 9 4 — 

plus les sectes protestantes , n'a jamais lieu à 1*heure 
de la mort. Plus d'une fois, à ce moment décisif, des 
prêtres catholiques ont été appelés pour réconcilier à 
la vraie foi des frères séparés ou apostats. Je doute que 
l'on puisse citer un catholique sensé qui ait voulu 
rendre le dernier soupir entre les bras d'un pasteur 
luthérien ou calviniste. Ce fait, qui est notoire, ne 
parle-t-il pas assez haut en faveur du catholicisme ? Ju­
gez maintenant des vertus que le protestantisme ins­
pire à ses adeptes. 

D. Pensez-vous qu'il en soit de même des fruits de 
sainteté qu'il recueille au dehors , par exemple, auprès 
des infidèles, dans les pays lointains? Le zèle des mi­
nistres anglicans, américains, allemands,etc., n'a-t-il 
pas obtenu dans la Chine, dans l 'Inde, dans les archi­
pels de F Océan ie, et ailleurs, de très-heureux résultats ? 

R. Votre question m'oblige d'entrer dans quelques 
détails qui non-seulement ne sont point favorables aux 
missions protestantes d'outre-mer, mais ne sont propres 
qu'à les couvrir d'ignominie aux yeux de tout esprit 
sincère, impartial et ami de la vérité. Ces détails, je 
les emprunterai principalement à un ouvrage récent, 
publié par un anglican converti, M. Thomas-William 
IVlarshall, et qui sera un des plus beaux monuments des 
temps modernes , élevé à la gloire de VEglise (1). 

Voici d'abord ce qu'est un missionnaire protestant, 
et quelle est sa méthode d'opérations, ou son mode 
đapostolat, d'après M. Marshall : 

<c Le missionnaire protestant, enlacé le plus souvent 
<c dans les liens domestiques, et astreint aux préoccu* 
« pations incessantes qu'ils font naître, recule devant 
« une carrière si dangereuse et si difficile ; les droits 
<c d'une femme et d'une famille sont assez impérieux 
« pour passer devant les autres, 11 s'en tient prineipalc-
« ment à la distribution des Ecritures ou de Traités re-

(1) 11 en a été fait mention plus haut, même article. 



<c gicux qu'il répand le long des côtes ou qu'il envoie 
« dans l'intérieur, les laissant produire leur effet, » 
Ainsi tous les travaux apostoliques des ministres pro­
testants dans les Indes orientales et occidentales , et 
dans les îles , se bornent presque toujours à répondre 
la Bible ou des traités religieux. C'est par la circula­
tion des livres y et non point par la prédication , tes 
veilles , les courses , les périls , les privations et le 
martyre, qu'ils travaillent au salut de» unies, ignorant 
sans doute que le christianisme a été prêché et fonde 
dans le sang de ses Apôtres. L'Evangile ne fut écrit 
qu'après la victoire obtenue par la parole et les labeurs 
des disciples de Jésus-Christ sur le monde païen. 

Telle est la forme , tel est le système des missions 
protestantes (I). 

D. Je vous interromps un instant pour vous de­
mander si ces Bibles et traités de religion , publiés 
chaque année en toutes langues, et distribués sur 
la surface du globe, s'élèvent à un nombre considé­
rable. 

R. Selon M. Marshall, te seul nombre des Bibles est 
au moins de cent misions d'exemplaires; celui des 
traités religieux est également fabuleux, traités tous 
plus falsifiés les uns que les autres, considérés par 
les Chinois eux-mêmes comme des tissus d'absurdités 
et de prétentions impies, et par eux tournés en ridicule 
et déchirés; et ces livres, et les appointements des mis­
sionnaires coûtent des sommes incroyables (2). 

(1) Voy. le chap. i : La Bible et les Patent. 
(2) Le capital roulant des sociétés anglaises, seules, monte au 

moins à cinquante millions de francs, une année dans l'antre. 
D'après leur aveu, ces sociétés consomment pa ran prés de 
douze millions B00 mille francs en dépenses purement intérim-
rcs; et en pays étrangers, la dépense des missionnaires pour 
leur entretien domestique est encore plus considérable. Dans 
THindoslan, le coût des opérations des missionnaires, frais 
d'écoles compris, depuis 1840jusqu'en 1808, est monté à 72 
millions de francs. 



U. Et les missionnaires eux-mêmes sont-ils nom­
breux? 

Jl. Ouï. Il y a treize ans , dit M. Marshall (<l), les 
missionnaires américains, seuls, s'élevaient dans la 
Chine au nombre de cent seize, sans compter les fem­
mes. Il s'en trouve une foule d'autres, puisqu'il y a 
an moins dix-sept sociétés protestantes ayant, déjà 
depuis vingt ans, des agents et des représentants en 
Chine. Jnccz par là de leur nombre sur tous les points 
du globe (-Î). 

Arrivons aux résultats. "Voilà un grand nombre 
de missionnaires en possession de ressources pécu­
niaires presque Illimitées , protégés en tous lieux par 
leurs gouvernements respectifs , chargés de travailler 
sans entraves à la cornersion et au salut des popula­
tions infidèles. Oh! certainement les fruits de sancti­
fication obtenus par leur ministère auront répondu à 
tous ces movens de succès. Pouvez-vous nous les ué-

- i 

couvrir? 
/?. lîélas! non , puisque le résultat des travaux de 

tons ces prédicanls, dans les deux hémisphères, a été 
nui quand il n'a pas été mauvais. 

L'organe d'une des écoles les plus influentes de l'opi­
nion protestante en Angleterre,ne se fait pas scrupule 
do dire en 4 839 ; « Il ne nous est pas permis de nous 
« vanter de quelques succès isolés, obtenus çà et là, nu 
« point de nous aveugler sur ce que nous devrions ap-
<c peler Vinulililè complète des efforts des missionnaires 
H dans les temps modernes. » 

N, B. I/arIminisfration tout entière, do la Propagation de la 
Foi, principale société do. TKidise catholique, pour los mission­
naires, a dépensé en IS.'JS moins do quarante mille franes pour 
les voyages, salaires, frais do bureau, registres, contributions 
cl frais de posle. 

(I) ho livre dos Missions chrétiennes a été édité, à Taris, par 
.Ambroîso Cray, on ISOïî. 

f:>) Tmn. i,*p. 179. 



f)T 

(1) Tom. i,p.7-8, clc. 

«t Dans un trop grand nombre de cas, dit un évé-
« que protestant, les prédicants européens, parmi 
« les païens, ont à répondre pour le mal qu'ils ont 
a causé, surpassant de beaucoup tous leurs services 
« les plus empressés. J> 

Le travail des missionnaire* protestants est une du­
perie , disait, en i 801 , le Hong-KongDaiïy Press ; le. 
dénoncer comme tel an plutôt sera une bonne œuvre. 

M. Vabcr , président de la cour de Madras, disait 
au comité delà chambre des Lords : Un converti par 
nos missionnaires anglais est chose inconnue (-1). 

D„ Auriez-vous des laits certains et authentiques 
confirmant ces témoignages? 

R. Nous en avons en masse ; mais je dois me borner. 
M. l'abbé Dubois, ancien supérieur dos Missions ca­

tholiques dans r inuc, où il a résidé durant trente ans, 
osa affirmer publiquement que pas une seule conver­
sion n'y avait c l é opérée par les missionnaires protes­
tants. L'un d'entre eux, M. llough, répondant à celle 
assertion, avoua qu'en réalité, sous C empire des cir­
constances actuelles, il est humainement impossible de 
convertir les Indiens, Voilà pourquoi ces messieurs les 
achètent. 

On nous écrivait de Dînclïgul, dans Ï C Maduré, 
le 1 novembre 4 8ï3 : « .Te dirai que rhisloirc des cou-
ce versions protestantes dans l'Inde peut et doit seré-
« sumer en ces trois mots : histoire des achats des 
« Protestants dans l'Inde. Ces messh ors, par le fait, ne 
« veulent que se nantir du droit dVcrirc sur leurs re­
fit gistres les noms d'un certain nombre d'adeptes ou de 
« dupes qu'ils qualifient de convertis. Otcz î'argent, 
« et je délie les deux cents ministres protestants ré-
« pandus sur la surface de la présidence de Madras, 
« de gagner un seul païen, de pervertir un seul catho-
« Uquc Mais jetons le voile sur ce trafic honteux, 



— 08 — 

ML qui assimile les âmes rachetées par le sang de Jésus-
« Christ à ces vils animaux qui se vendent et s'achètent 
« sur la place publique pour quelques pièces de mon-
« naic. » 

Les Bibles jetées par milliers dans l'Inde et dans 
les autres contrées infidèles, n'ont jamais été un 
moyen de conversion pour un seul individu. L'usage 
qu'en font les Indiens et les Chinois est d'en envelop­
per des drogues et des fruits, de les employer pour les 
pantoufles ou pour des services vils et dégradants. 

À Bénarès, il y a quatorze écoles de mission (4); 
tous les garçons lisent le Nouveau Testament. 11 n'y 
a pas eu une seule conversion. Disons mieux, l'éduca­
tion prolestante dans l 'ilindostan n'a d'autre résul­
tat que de conduire au sensualisme, au blasphème et 
h l'athéisme. 

a Nous avons, dit un respectable ministre anglican, 
a parcouru toutes les cotes de l'Inde, avec la charge 
« défaire pénétrer le bien; mais, faut-il l'avouer? 
a nous n'avons introduit que le mal. » 

Même insuccès dans la Chine, dans l'Afrique, 
l'Amérique, dans la Nonvcllc-Hollandc, aux antipo­
des, dans la Nouvelle-Zélande, où les convertis pro­
testants ne se distinguèrent des Nouveaux-Zélandais 
restés païens, que comme fripons, voleurs et menteurs. 

Dans rOcéanle , à Tahiti, île dont les navigateurs 
vantaient le charme, la beauté, les mœurs douces et 
bienveillantes, l'arrivée des missionnaires protestants 
opéra la plus funeste transformation. Les vices qui fi­
rent de cette région enchantée le synonyme du vol, de 
l'ivrognerie, de la cruauté, do la dépravation, du men­
songe et de l'avarice 9 furent les effets de la présence 
et des enseignements de tous ces apôtres des sociétés 
anglaises. 

(1) Ces écoles qu'ont partout les missionnaires des sectes pro­
testantes, coûtent des sommes excessives-



~ 0 9 — 

Mais, grâce aux travaux et aux succès des mission-
naircs catholiques, et au départ des prédicants, File de 
Tahiti, disait, en \ 803, un juge anglais, forme mainte­
nant une population civilisée et prospère. 

Les témoignages ne varient jamais, et constatent 
en tout lieu l'impuissance radicale du protestantisme 
à convertir les infidèles ou à les rendre meilleurs (1). 

D. Quelles sont donc les causes de cette impuis­
sance? Pourquoi les missionnaires protestants sè­
ment-ils partout le grain du pur Evangile sans récol­
ter jamais? Pourquoi ne savent-ils pas retirer les âmes 
de l'infidélité et de l'erreur, et les introduire dans les 
sentiers de la vertu et du ciel ? 

R. Pourquoi?je vous en donnerai six raisons prin­
cipales et concluantes. 

4° Dieu est absent de leurs conseils et de leurs œu­
vres; ils ne puisent nulle part la grâce qui convertit 
les cœurs. Le missionnaire catholique dresse l'autel sur 
lequel un Dieu s'immole et est réellement présent; et 
cet autel devient pour lui une source inépuisable de 
grâces, un foyer permanent de lumière et de force; 
tandis que le Protestant, ayant aboli l'adorable Sacri­
fice, a fermé le ciel et sur lui et sur ses labeurs. 

2° Le culte auquel les sectaires voudraient gagner 
les ftmes n'est pan un culte véritable, il est nul. Les 
païens mettent partout en doute si le protestantisme 
estime religion, ils demandent si les Anglais en ont 
une, nous rapporte M, Forbcs. Les Persans, dit M. 
Walpolc, font cette remarque. Les Turcs, dit M. War-
burton, les appellent mus-prière. Les Chinois se w*o-
quenl (Peux, le docteur Morrison en gémit. Les Kurdes 
les réclament pour coreligionnaires, parce qu'ils ne 
jeûnent pas et ne font pas de prières. Les JDrusos regar­
dent la religion protestante comme une espèce de franc-

(1) Lisez, dans l'ouvrage de M. Marshall, les chap. 3 cl 0 en 
particulier, du tome i . 



— 400 — 
maçonnerie qui ressemble beaucoup à la leur. Aussi, du 
service religieux prolestant les païens passent sans le 
moindre scrupule à l'adoration de leurs idoles, ne dé­
couvrant dans ce service glacial et mort nulle appa­
rence de culte. Ils y voient simplement un homme qui 
a femme comme eux, et qui lit dans un livre sans in­
térêt et sans conviction. Tl y a loin de là au mystère 
eucharistique, parlant à l'a me du catholique et absor­
bant toutes ses puissances. 

3° Tous ces prédicants anglais, américains, fran­
çais, allemands, danois, suédois, n'ont ni mission ni 
autorité d'enseigner, 

Nôtre-Seigneur Jésus-Christ fonda l'autorité de ses 
Apôtres sur la mission qu'il leur confia lui-même, et 
qu'il avait reçue de son Pèrc(l). Sans celle mission, dit 
saint Paul, comment prêcheront-ils t (2). Elle est in­
dispensable* C'est pourquoi il y a, dans l'Eglise catho­
lique, une continuation de mission qui se transmet et 
se communique par l'ordination et la juridiction j cl 
c'est la mission des Apôtres, la mission même du Fils 
de Dieu. 

Or, de qui tous ces ministres réformés tiennent-ils 
leur mission? par qui sont-ils envoyés ? Toute hérésie, 
toute révolte contre l'Eglise, anéantit cette mission sur« 
naturelle et divine : car l'Eglise ne donne point mission 
de prêcher contre la vérité et de répandre des erreurs 
qu'elle anathémalisc. Ils ne sont donc point envoyés 
par l'Eglise. Us ne tiennent point non plus leur mission 
de leurs gouvernements, des consistoires ou des con­
seils administratifs, puisque personne ne peut donner 
ce qu'il n'a pas. Us sont donc de faux apôtres, des doc­
teurs sans mission, des pasteurs sans caractère et sans 
ombre de juridiction spirituelle. 

Un jeune indigène d'Oahu converti écrivait au Su-

(1) Sicitt mini me Paler,eteqo milio vos. (Joan. XX, 21.) 
f2) Rom. x , i î j . 



péricur d'une communauté religieuse à Paris iLe jild 
de saint Pierre est propre à prendre du poisson. Le (ilet, 
des hérétiques ne prend rien, parce que Jésm-Chrhl 
ne préside pas à leur pèche et n'est pas entré dans lent 
barque ( - 1 ) . » 

Le P. Honoré Laval raconte qu'un chef de l'Ile d'A~ 
kaman, ayant appris la prochaine arrhéc d'un minislm 
protestant, vint le prévenir de la manière dont H le re­
cevrait. Je lui demanderai qui l'a envoyé ; s il ne répond-
pas que c'est Grégoire AT/ , je lui dirai : Allez-vous-en, 
vous n'êtes pas le missionnaire de Jésus-Christ. Long­
temps avant la découverte des îles Gambier , sain* 
François de Sales donnait celte règle à son peuple. 
Ornes frères! tenez celle preuve pour fondamentale, d 
demandez à ceux qui veulent vous retirer du sein de 
l'Eglise : Quis TE MISIT ? (2). 

A0. Les émissaires des sociétés protestantes n'ont 
point les vertus apostoliques nécessaires pour la con­
version des Ames. Ces vertus, que nous pouvons nom­
mer les armes et les instruments de triomphe des 
missionnaires catholiques, sont : l'oubli de soi-même, 
l'abnégation, la mortiiication, le dévouement, le désin­
téressement, la charité et la compassion pour le pro­
chain , cette charité toujours disposée h tout sacri­
fier, santé, repos, vie même, h son salut éternel. 
Or les plus zélés défenseurs des institutions protes­
tantes se sont vus cent fois obligés de reprocher aux 
pasteurs de la Réforme tous les vices opposés à. ces 
vertus. Comment d'ailleurs résister à l'évidence dos 
faits ? 

Les Chinois, disait M. Charles Sirr, en 1349, frappés 
delà contradiction qu'ils remarquaient entre la vie des 
missionnaires protestants et leur prédication, leur 

(1 ) Annales, tom. n , p. 2î>8. 
(;2) Œuvres, tom. u, p. K>. 



— 402 — 
donnaient habituellement le sobriquet de diables prê­
che-mensonges. (I) 

<c En Perse, en Chine, dans l'Inde, partout, » dit un 
voyageur qui demeura dans beaucoup de pays parmi 
les missionnaires protestants , « je les trouvai vivant 
<c tout autrement que je ne m'étais imaginé. Ils mènent 
a tout à fait la vie de riches gentlemen, et ont de belles 
ce maisons meublées avec tout le luxe et le confort dé-
ce sirablcs. Les missionnaires reposent sur des divans 
a bien rembourrés, leurs femmes président à la table 
<c à thé, leurs enfants se régalent de bonbons et de con-
a fiturcs. Leur position est sans comparaison plus 
a agréable et plus exempte de soucis que celle de beau-
ce coup d'autres ; leurs appointements sont exactement 
ce payes, et lis prennent leurs fonctions 1res à l'aise. » 
Meetings fréquents, équipages, toilette, domestiques, 
amusements, rien ne manque (2). Voilà pour l'oubli 
de soi, l'abnégation et la mortification, la pénitence. Et 
le désintéressement parmi ces messieurs 1 Quelqu'un 
citait ce mot à la chambre des Communes : Le Christ 
a dit : Laissez tout; nos missionnaires disent : Prene* 
tout. 

M. Kiernandcr, vieux missionnaire danois, parlant 
des fortes économies annuelles de plusieurs de ses con­
frères : Ces pasteurs, dit-i l , doivent s'être occupés de 
soins plus lucratifs que de guérir les âmes et d'enterrer 
(es morts. 

Les habitants de Tahiti , scion un écrivain protes­
tant, étaient tous devenus vassaux des sept établisse­
ments des prédicants, qui les avaient dépouillés de 

(1) Les Missions, lom, I , p . 155. 
(°2) Un ministre protestant américain ne put s'empocher 

d'exprimer son élonncmcnl, en voyant les chapelains anglicans 
de Hong-Kong se disposer à monter dans la chaire sacrée, après 
s'être livrés le dimanche à la boisson et au jeu. Lisez les pages 
170 et 320 du tome u — Lisez également, dans le môme tome i, 
les pages iTo, 288, 371 et 418, en preuve de ce qui suif. 



leur commerce pour s'en emparer. Formant eux-mêmes 
des magasins, ils monopolisaient tout le bétail de l'ile. 

En Chine, ils prennent part aux enchères; dans 
l'Inde, ils crient: De l'argent, de Vargent;a.ux antipo­
des, ils trafiquent en terres et en denrées.— Du reste, 
rien de plus connu que cette avidité mercantile de ces 
messagers de l'erreur. 

Et leur charité , leur dévouement ! M. Forbcs parle 
d'un ministre anglican qui refusait de visiter les ma­
lades dans les hôpitaux militaires, en Chine, bien que 
paye pour remplir celte fonction. Les autorités mili­
taires prirent alors, à sa place, un missionnaire améri­
cain avec un salaire annuel de 6,250 fr„ Un jour, on le 
demande au lit de mort d'un soldat anglais ; il alla jus­
qu'au pied de l'escalier, et, apprenant qu'il s'agissait, 
d'un cas de dclirium tremens, il tourna le dos, et par-
Ut. Heureusement il se trouva dans l'hôpital un prêtre 
catholique; ses entrailles s'émurent, il s'approcha du 
moribond, lui parla avec bonté, et put lui administrer 
les sacrements de l'Eglise, Le pauvre soldat mourut en 
vrai croyant. 

Enfin , tandis que les missionnaires de l'Eglise ro­
maine, dans les chaînes, sous la cangue, dans les plus 
affreuses tortures, confessent la foi, la prêchent et la 
scellent de leur sang, les ministres de l'Eglise réfor­
mée se tiennent cachés dans leurs somptueuses mai­
sons ou prennent la fuite. Us n'ont point de vocation 
pour ces luttes apostoliques , et n'ont jamais compris 
que l'art de sauver les âmes est de travailler, de souf­
frir et de mourir. 

5° Il n'y a point d'union parmi ces nombreux agents 
des sociétés protestantes, et par suite, il n'y a point de. 
force ni d'efiicacilé dans leurs œuvres. « Vous autres 
« Européens, leur disait un chef puissant de sauva-
« ges, vous n'êtes pas même d'accord entre vous, 
« pour savoir quelle est la vraie religion. Quand vous 
« aurez cessé de disputer pour savoir le chemin qu'il 



« faul prendre, il peut se faire que je me décide à 
« Tadopfcr. » 

TIs avouent eux-mêmes que la stérilité de leurs mis­
sions est duc en grande partie à leurs divisions, leurs 
disputes, leurs jalousies, leurs rivalités, leur violence 
et leur animosité. 

Eu 4S;>7, le docteur Armstronp;, évoque anglican de 
V \frîquc du sud, écrivait qu'il était trop occupé par 
les guerres intestines et les querelles de son clergé, 
pour s'inquiéter des indigènes. Et il confesse avec 
franchise qu'il n'y avait point de convertis. 

Selon le doclcur Colcnso, les missions sont aussi 
bien souvent ruinées par les femmes, dout les querelles 
et la mauvaise humeur neutralisent l'action de leur? 
maris (1). 

fi° Eniin. la plupart des missionnaires protestants 
ignorent la langue des pays qu'ils évangélisent. En 
Chine, il n'y en a pas un sur div, avoue M. Marshall, 
qui sache parler la langue, même imparfaitement (2), 
Dès lors, incapables de remplir leur ministère, ils sala­
rient des interprètes païens, qui lisent aux assistants 
la Bible ou un traité de religion, dont ils se moquent 
eux-mêmes. Comme ce ministère doit être en effet 
fructueux ! (3). 

A l'aide de ces documents, il est facile d'apprécier à 
leur juste valeur les rapports que les missionnaires 
protestants envoient, de temps h autre, à la mère-pa­
trie, sur leurs travaux et leurs succès. Ces rapports 
sont basés sur les fails les plus mesquins, exagérés à 
outrance, ou même inventés à plaisir. On conçoit pour 
ces messieurs la nécessité de ne point mécontenter 

(1) Voy. tome i, les pages 284, 384elMG2. 
(2) Tom. i, p. 182. 
(3) Pleins de l'esprit rie foi, de zèle, cle charité et de force, 

les missionnaires catholiques, après un an , ou deux ans au 
plus, comprennent et parlent les dialectes des nations auxquel­
les ils sont envoyés. 



— \ 05 — 
leurs patrons, de se conserver leur position, cl par-des­
sus tout, de ne point compromettre leurs gros émolu­
ments. 

D« Je n'ai plus qu'une question h vous faire. La pré­
tendue Réforme a-t-eile confirmé par des miracles la 
vérité de ses enseignements et la sainteté de ses apô­
tres et de ses enfants? 

1t. Ce n'est pas la volonté qui lui a manqué, mais la 
puissance : car le miracle est l'œuvre exclusive de Dieu, 
qui remploie, quand il lui pîait, pour rendre témoi­
gnage à la vérité ou à la divinité d'une doctrine; cl 
tous les attributs de Dieu s'opposent à ce qu'il emploie 
le miracle pour accréditer le mensonge et le vice. Un 
miracle en faveur des sectes réformées est donc impos­
sible, Erasme, parlant des miracles des novateurs, en 
général 9 affirme qu'il est superllu de chercher auprès 
d'eux la sainteté et les miracles, vu qu'ils ne peuvent 
môme pas guérir la queue d'un cheval : In quihus nec 

est sanclimonia, née nnracvla, ni qui vec vaiulam qui-

dem equi sanare queanl (4) . Vous pouvez lire dans 
lîcllarmin les singuliers miracles de Luther, de Calvin 
et autres (2). 

Ne soyez donc plus surpris que les hétérodoxes, ne 
pouvant posséder la vertu des miracles , aient pris le 
parti d'y renoncer et de les déclarer inutiles. Us n'a­
vaient cependant pas d'autre moyen infaillible de justi­
fier leur rupture avec l'Eglise catholique- Mais, puis-

(1) Brflarmin, lib. ïV, de Natis Ecdesive, cap. 14, Voyez aupsi 
la Vie de Calvin, par Jérôme liolzee, ch. 3 $ cl S. Liguori, Vérité 
de la foi, ch. 4. 

(2) Si Luther n'a pas fait de miracles pendant sa vie , dif 
Bcllarmin, il en a lait un grnnd après sa mort : car son cadavro, 
enfermé dans un cercueil d'clain,el trnnspnrlé nu cœur do l'hi­
ver, alors que les corps morls se conservent facilement plusieurs 
jours, pour être enseveli à Willcmberg, cxlinla une odeur si fé­
tide , que les porteurs furent contraints de s'arrêter et de laisse! 
la bière en chemin. 



— 4 0 6 — 

qu'ils ne peuvent opposer aucun signe miraculeux aux 
merveilles incessantes de notre sainte merc l'Eglise, 
concluons qu'en rompant avec elle, ils ont rompu avec 
Dieu et avec le ciel (4). 

(i) M. l'abbé Bessoa, Uc Conférence, p. 418. 



—- 4 0.7 

CHAPITRE HUITIÈME. 
Catholicité d e l 'Egl i se . 

ÀBTÏCLE I. 

EN QUOT ELLE CONSISTE. 

Demande. Quelle est la troisième note distinct!vc de 
l'Eglise? 

Réponse. C'est la catholicité.« Je crois la sainte Eglise 
catholique : » Credo sanctam Ecclesiam calholicam ; 

ce qui signifie : Je crois la sainte Eglise universelle ; car 
la dénomination de catholique dérive du grec y.%0ohyMt 

qui veut dire universalisa universel : xsa ' S)GV secmulnm 

tolum. 

D. Quel sons donnez-vous à l'universalité ou catho­
licité de l'Eglise? 

J7. Je dislingue trois genres d'universalité ou de ca­
tholicité dans la vraie Eglise : catholicité de temps, 
catholicité de foi et de communion, et catholicité de 
lieux, La première consiste en ce que l'Eglise a tou­
jours subsisté depuis sa fondation et subsistera jus­
qu'à la fin des siècles ; c'est sa perpétuité, que nous 
constaterons plus loin. La seconde consiste en ce que 
la doctrine de l'Eglise, sa foi, l'union des ouailles et 
des pasteurs sont toujours et partout les mêmes; ce 
qui ressort de son unité, dont nous avons prouvé la 
merveilleuse existence. La troisième, ou la catholicité 
de lieux, est sa diffusion ou son étendue par louie la 
terre; et c'est elle que nous devons examiner présen­
tement. 



D p Qu'entendez - VOUS donc par la catholicité de 
l'Eglise, considérée dans son étendue, ou comme sa 
troisième note caractéristique? Prétendez-vous que 
l'Eglise de Jésus-Christ doive être aujourd'hui, ou plus 
tard, physiquement et totalement universelle, en sorte 
que l'univers entier ne soit plus habité que par des ca­
tholiques ? 

*R. Non, nous ne prétendons pas que l'Eglise, pour 
être catholique, doive posséder l'universalité actuelle, 
totale et absolue. Cette universalité doit être sans doute 
l'objet de nos vœux ardents, elle peut être même celui 
de nos espérances, mais non point de notre foi, Notrc-
Seîgncur ne l'ayant point promise à la société de ses 
fidèles. Nous croyons, c'est vrai, que d'ici à la fin du 
monde, la lumière de la foi se sera levée sur tous les 
pays du globe, ou que la bonne nouvelle aura été an­
noncée en too3 lieux ; et cependant, ce n'est point encore 
cette catholicité successivement totale que nous ran­
geons parmi tes marqua distinct! vos de l'Eglise, puis­
qu'elle n'est pas actuellement visible. 

Nous parlons,en consequcucc.de l'expansion univer­
selle , actuelle ci visible de l'Eglise, et nous en parlons 
dans un sens moral, en tant que la véritable Eglise 
de Jésus-Christ quoiqu'elle ne soit, pas la maîtresse et 
la reine de tous le» coeurs, est néanmoins et doit être 
toujours répandue dans la plus grande partie des ré­
gions connues, et constamment plus répandue que cha­
cune des autres communions chrétiennes, ou que 
chacune des sectes qui la combattent. Voilà cette pro­
priété, cette note, la plus éclatante de toutes, sa ca­
tholicité, et qui donne son nom a l'Eglise, du moins 
son nom par excellence. 

http://consequcucc.de


409 

ARTICLE IL 

LA CATHOLICITE EST N J S G E S S A I M 3 A ï /ÉOUSE 

FONDÉE PAR JÉSUS-CIIMST. 

D. Sur quoi vous appuyez-vous pour démontrer que 
la catholicité, ainsi déiinic , est nécessaire à la véri­
table Eglise? 

/{. Je m'appuie sur la raison , sur l'Ecriture et la 
Tradition. 

Z>. Que dit la raison? 
R. Elle dit que l'immensité est une propriété essen­

tielle et inhérente à l'être de Dieu, laquelle n'est cir­
conscrite ni par le temps ni par l'espace L'essence 
divine, selon la pensée de saint Jean Damascenc, est 
comme un océan de substance, sans rivage, sans lit et 
sans fond. Or Dieu, ayant voulu, dans l'établissement 
de son Eglise, manifester aux hommes ses adorables 
attributs, il a dû lu i imprimer le sceau de son immensité, 
en ne posant aucune borne à sa dilatation, 

Dieu est d'ailleurs le Père de tous les hommes ; il 
fait luire sur tous le soleil qui nous éclaire Pourquoi, 
en fondant une société destinée à conserver et à pro* 
pager la lumière de la vérité, en aurait-il fait le pri­
vilège d'un peuple, d'un continent, d'un hémisphère? 
11 n'y en a pas de motif, lorsque d'ailleurs nous voyons 
funiversalitécaractériscr les moindres œuvres de Dieu ; 
et surtout, posé son infinie miséricorde qui , de toute 
éternité, a décrété de racheter et de sauver le genre 
humain. 

D. Que disent nos Livres saints? 
R. Ils établissent de la manière la plus évidente le 

caractère de la catholicité dans l'Eglise, Près de trois 
mille ans avant que la pierre fondamentale en soit po­
sée, le Seigneur déclare à Abraham que toutes les 



nations de la terre seront bénies dans sa race (I). 
« Vous êtes mon Fils, chante le Roi-Prophete ; d e -

« mandez-moi, et je vous donnerai les nations pour 
s héritage , et les confins de la terre pour em-
<<; pire (2). » Et an Psaume xxi : ce Tous les peuples 
ce de la terre se convertiront au Seigneur ; toutes les 
ce familles des nations se prosterneront devant lui. a 

C'est partout cjue le prophète Isaïe exalte avec un 
divin enthousiasme la conversion de la gentililé et le 
grandeurs de l'Eglise h venir. Elle sera la lumière rftv 

nations, et portera le salut jusqu'aux extrémités de 
la terre... Les peuples marcheront à sa lumière , et le* 
rois aux splendeurs de sa gloire (3). 

Ces oracles de l'Ancien Testament sont clairs, posi­
tifs ; et les Protestants les entendent, comme nous, 
de la dilatation universelle de l'Eglise de Jésus-Christ. 
—Du reste, il est impossible de les interpréter autre­
ment, puisque Notrc-Scigneur lui-môme les a expliqués 
en ce sens. Apres sa résurrection, il découvre à ses Apô­
tres la signification des prophéties et leur accomplis­
sement dans sa personne; puis il leur d i t : <c Ainsi 
<c a-t-il été écrit, et ainsi a-t-ïl fallu que le Christ souf-
<c frit et ressuscitât le troisième jour 9 et qu'en son 
« nom la pénitence et la rémission des péchés fussent 
ce prechées dans toutes les nations, en commençant par 
ce Jérusalem (4) . » 

« Allez donc, enseignez tous les peuples, prêchez 
« l'Kvangile à toute créature, — Et cet Evangile du 
<c royaume sera annoncé dans l'univers entier (S), » Or, 
par ces paroles, Jésus-Christ ordonnait à ses disciples 
d'établir son Eglise; ordre qu'ils exécutèrent autant 
qu'ils le purent, puisque saint Marc nous les repré-

(1) Gencs. xxvi, 4. 
(2) Ps. u , 7-8. 
(3) Isa- xux, 6 et Ï . X , 3. — Voy. aussi Dan. n,3t>.—Mal. i> M* 
(4) Luc. X X Ï V , 48 - 47, 

(!:>) Marc, xvi, 15. — Mallh. xxïv, 14, 



sente s'élançanf; clans la carrière et prêchant en tout 
lieu : Prœdicaverunl ubique(\). Et peu île temps après, 
galnt Paul assurait les Romains convertis que leur fat 
s'était déjà répandue dans tout le monde (2), 

La catholicité prédite par les prophètes , voulue par 
Jésus-Christ, effectuée par ses Àpolrcs , doit donc clro 
un des caractères essentiels de la vraie Eglise. De là 
vient qu'elle fut insérée, dès les premiers temps, 
dans le symbole apostolique, comme un des articles 
delà doctrine chrétienne : « Je croîs la sainte Eglise 
catholique s Credo in sanelam Ecclesiam calholi-
cam (3). 

D. La Tradition a-t-elle admis et enseigné celle 
croyance ? 

R. Sans le moindre doute ; et pour ne pas nous éten­
dre, contentons-nous de quelques citations emprun­
tées aux Pères des premiers temps , à ceux dont les 
Réformateurs reçoivent et louent la foi et la doctrine 
comme pures et irrépréhensibles. Ces anciens Docteurs 
ont toujours revendiqué pour l'Eglise de Jésus-Christ 
la prérogative de catholique, et toujours repoussé 
comme fausses et hérétiques les sectes qui n'offraient 
pas ce signe frappant de vérité. 

Pourquoi VEglise est-elle appelée catholique ? c'est, 
répond saint Cyrille de Jérusalem, parce qu'elle est 
dispersée dans tout V univers 9 depuis une extrémité jus­
qu'à Vautre (4). 

Dans son ouvrage contre les hérésies, saint Irénée, 

(!) »fareXV!, 20. 

(2) Rom. i ,& 
(3) La profession de foi appelée Symbole des Apôtres est 1res-

ancienne clans rKglisoj mais il n'est pas sûr qu'elle ait été dres­
sée, d'un commun accord, par les Apolrcs eux-mêmes. Quoi 
qu'il en soit, cette formule est justement nommée Symbole des 
Apôtres, parce qu'elle exprime les principaux articles deladoc^ 
Irïnc enseignée par eux. 

(i) Catéchèse, xvm, m de VEglise. 



— \\2 — 
disciple des Porcs apostoliques , fait très-souvenfc va­
loir contre les hérétiques l'universelle diffusion de l'E­
glise conservatrice de la vraie foi (1). 

Saint Cypricn , dans son traité de VUnité de l'Eglise, 
représente l'Eglise répandant sa lumière dans tout l'u­
nivers , et la compare à un arbre qui couvre la terre 
do ses rameaux. 

Saint Optât, si célèbre dans l'Eglise d'Afrique , 
prouve aux Donatistcs, que leur secte n'est point l'E­
glise de Dieu , précisément parce qu'elle est reléguée 
dans le coin d'une prtite région , et inconnue dans les 
Espagncs , les Gaules } l'Italie. Et il ajoute : « L'Eglise 
« est appelée catholique, parce qu'elle est répandue 
« partout. Si vous lui ôtez toutes les nations, où sera 
« ce que le Fils de Dieu a mérité? où sera ce que lui a 
« promis son Père , lui disant dans le Psaume second ; 
« Je vous donnerai les nations en héritage, et les bor­
it, nés de la terre pour votre empire (2) ? 

Saint Augustin, dans son traité de l'Unité de l'Eglise, 
contre les mômes hérétiques, développe longuement 
les mêmes principes, regardant la diffusion univer­
selle comme un signe éclatant dont Notre-Scigncur 
a doté son Eglise, et qui empêche de la confondre 
avec les sectes hérétiques ou schismatiques, auxquelles 
cette glorieuse marque ne convient pas, 

ARTICLE IIL 

L K G L I S E R O M A I N E E S T CATHOLIQUE ; ET SEULE , $AJRMi 

TOUTES LES AUTRES COMMUNIONS RELIGIEUSES , 3SLLK 
EST CATHOLIQUE, 

D. L'Eglise romaine est-elle catholique? est-elle en 

(1) Lib. i , cap. 2 et 3; lib. m, cap. 1, 3, etc. 
(2) De Schismate Donat. lib. I I ? c«. L 



possession de cette propriété ou de cette note essentielle 
à l'Eglise de Jésus-Christ? 

R. Oui, les preuves en sont irrécusables; et c'est 
au temps le plus voisin des Apôtres , que l'Eglise ro­
maine fut appelée catholique, afin que dés lors elle 
pût être discernée des sociétés hérétiques. 

Eh ! pouvait-il en (Mre autrement? C'est a Rome que 
saint Pierre, le Lieutenant de Jésus-Christ et le Chef 
visible de son Eglise , établit définitivement son siège. 
Tous les fidèles, dispersés dans le monde, durent donc, 
pour rester unis à leur Chef et membres de l'Egliscdc Jé­
sus-Christ , vivre inviolablcment dans la foi et dans la 
communion de l'Eglise romaine. Dès lors la religion ca­
tholique s'identifia nécessairement avec la religion du 
Siège apostolique ou du Siège romain (-!). 

C'était donc une même chose, comme dit saint Cy-
prien, d'être en communion avec le Pape Corné­
lius ou avec l'Eglise catholique (2) . Et, selon le mot de 
saint Ambroisc , être en rapport avec !cs évoques ca­
tholiques , c'est être en rapport avec le Siège romain (3J. 

Si vous avez la foi romaine, disait saint Jérôme , 
vous êtes catholique : Fidem suam quam vocal si 
romanam responderil, ergo calholici sumus (4) . Partout 
et toujours, Eglise catholique a été synonyme d'Eglise 
romaine.—L'Eglise cesserait d'être catholique , si elle 
n'était romaine et gouvernée par le Pontife romain. 

Du reste lo nom de catholique ou d'universel ne 
convient-il point en perfection à l'Eglise romaine? 
Fondée par les Apôtres, elle a duré sans interruption 
jusqu'à nous, et durera toujours ; nous le verrons,— 
La doctrine sainte qu'elle a reçue de ses fondateurs , 

(1) Quia in sede aposfolica inviolabilis semper catholica cusfo-
dilttr rcligio. (Formule proposée aux évoques orientaux par 
les Papes Unrmisrias et Adrien L ) 

(2) Cornelio Fmlri , Kpisl. 48 et 89. 
(3) De Erressu frat ris sui Salyri, lib. l, n. 47. 
(4) Contra Ha/fin. Cap, !, 



elle Ta conservée sans altération ; et elle a des sujets et 
des enfants dans toute les parties de l'univers, et pres­
que chez tous les peuples. 

Et jamais l'Eglise romaine n'a borné son zélé; ja­
mais clic ne s'est arrêtée dans ses conquêtes spirituel­
les. À toutes les époques, elle a envoyé ses mission­
naires, et en deçà et au delà des mers, pour gagner 
les âmes à la vraie foi et au salut. Lacroix, son divin 
étendard, n'a pas brillé seulement au faîte du Capitole 
on du dôme de Saint-Pierre de Rome ; nous la saluons 
partout ; le prêtre calholique Ta arborée au sommet 
des montagnes Rocheuses et sur les récifs del'Océanic. 

A l'heure où nous sommes, l'apostolat catholique 
se continue et se propage plus que jamais, l'Eglise ro­
maine ne vieillissant pas et se régénérant, pour ainsi 
dire , à travers les âges, à travers les ruines et même 
à travers le sang. Bénissons le Seigneur des rapides 
et miraculeux accroissements de l'universalité catholi­
que romaine, malgré les immenses difficultés que l'E­
glise rencontre souvent à son travail régénérateur. Elles 
sont vraiment belles ces nouvelles générations que 
l'Eglise de Rome, toujours féconde, enfante sur tant 
de plages , à la civilisation, à la grace et à la gloi­
re (1)! Disséminée d'un pole à l 'autre, parlant toutes 
les langues , et ^'harmonisant avec le génie de tous les 
peuples, cette sainte Eglise est donc catholique. 

Que dis-jc? l'Eglise romaine porte si bien et si haut 
la marque de la catholicité, que même dans les pays 
où l'on ne cesse point de protester contre Rome, les 

(I) Voici les chiffres positifs fin progrès des missions catho­
liques dans les cinq parties du monde, depuis 1822 jusqu'en 
1840: 130 évoques et 4,7;>() missionnaires ajoutés aux anciens, et 
i,y82,tf00 convertis au catholicisme. Ces chiffres sont fort, au-des­
sous des chiffres actuels. Qu'il me soit permis, en passant, de 
féliciter le clergé français, qui représente clans les missions 
étrangères pour une part si magnifique! A Rome, on en est 
émerveillé. 



— 445 — 
deux termes Eglise catholique, Eglise romaine sont 
identiques. Allez à Londres, à Amsterdam, à Saint-
Pétersbourg , à New-York, à Genève, et demandez le 
chemin de Tégl i se catholique, on ne vous conduira 
jamais à une autre église qu'à celle qui est en com­
munion avec Borne, et qui relève du Souverain Pon­
tife. 

D. Ce n'est pas assez. Vous avez avancé que l'Eglise 
de Jésus-Christ, pour être catholique, devait pareille­
ment être plus répandue dans le monde que chacune des 
autres sociétés religieuses , ou que chacune des sectes 
qui la combattent. Cette autre condition se vérifle-t-ellc 
pour l'Eglise romaine? 

R . Oui, le fait est sans réplique. J'exclus toujours 
l'idolâtrie, le mahométisme et le judaïsme, parce qu'il 
n'y a personne parmi nous qui soifctcnié de voir dans 
ces cultes la véritable Eglise de Jésus-Christ. D'ailleurs 
la confrontation établie entre chacune des mille sectes 
païennes , musulmanes ou juives, et l'Eglise romaine, 
serait à l'avantage de celle-ci. 

Quant aux Eglises grecques et aux communions ré­
formées, le célèbre géographe Balbi, d'après des cal­
culs approximatifs, porte à 02 millions les sectateurs 
de l'Eglise orientale avec toutes ses branches; à 59 
millions le nombre des protestants, y compris tou­
tes les subdivisions de la Réforme; et à 43i) mil­
lions les membres de l'Eglise catholique ou romaine. 

D'autres statistiques plus récentes élèvent les catho­
liques à plus de ISO millions, les Réformés au nombre 
de 98 millions, et réduisent à 41 millions les Grecs 
schismatiques. 

Quoiqu'il en soit, le chiffre de l'Eglise Romaine est 
de beaucoup supérieur à celui des cultes dissidents, pris 
même collectivement. Que serait-ce, si nous établis­
sions le parallèle, comme nous devrions réellement 
l'établir, entre les deux cent millions de catholiques 
qui peuplent le monde, et chacune des fractions orien-



™ f l6 _ 
raies ou protestantes prises isolément. Le nombre de 
celles-ci, nous l'avons vu , est infini; dans la seule 
ville de Londres et ses environs, il monte à plus de 
cent; et c'est, dans tous les pays protestants, la même 
anarchie, le même chaos» À Genève et ailleurs , il y 
a des familles où Ton compte autant de cultes diffé­
rents que de membres. Indéfiniment et essentiellement 
divisés entre eux , les sectaires n'ont plus rien de com­
mun que la haine pour l'Kglisc catholique romaine. 

ZX Les hérétiques n'usurpenl-iïs pas le nom de ca­
tholiques? 

H. Quelquefois; mais vous comprenez combien 
leur prétention est. peu fondée. S'ils étaient catholi­
ques , la naissance de leurs secics devrait remonter à 
la naissance de l'Eglise, leur foi devrait être lamcnie 
en tout lieu, et ils devraient eux-mêmes avoir des 
frères dans toutes les contrées habitées. Or telle n'est 
point leur condition : les hérétiques le sentent ; et c'est 
pourquoi, je viens do le dire , s i , arrivé dans une 
ville, vous demandez l'église catholique, un sectaire 
ne vous montrera point la sienne. Pour faire connaître 
sa religion, il suflit a un catholique de dire simple­
ment : Je suis catholique* Un novateur, qui se croirait 
catholique, serait contraint, pour indiquer sa reli­
gion, de dire : Je suis catholique-luthérien, ou ca-
iholique-cal vini ste, ou calholique-socinien^ etc., ce que 
vous n'avez jamais entendu. 

Z). Pourtant les catholiques ne se nomment-ils pas 
catholiques-romains? ne les appcllc-t-on point pa­

pistes ? 

/?. Oui; maïs observez que les litres de romains et 
de papistes, loin de désigner une secte particulière, 
sont au contraire une marque de catholicité. En effet, 
le nom de romain ou de papiste ne signifie pas que 
ceux à qui on le donne soient attachés a la doctrine de 
tel ou de tel Pape en particulier, mais en général qu'ils 
suivent les enseignements de l'Eglise romaine et qu'ils-



sont soumis à l'autorité de son Chef. Or la nécessité de 
cet attachement et de cette soumission est un dogme 
de la foi catholique (I). 

Les noms de Nestoricns, de Luthériens, de Calvi­
nistes, etc., désignent des cultes créés et établis par 
des chefs particuliers, et par là même hérétiques. Saint 
Jérôme disait : « Si parmi ceux qui se donnent pour 
«chrétiens 3 vous en entendez nommer quelques -
« uns, non pas du nom de Jésus-Christ, mais du nom 
a de quelque docteur particulier, comme les Marcîo-
« nites, les Valentinicns, sachez que leur Eglise n'est 
« pas l'Eglise de Jésus-Christ, mais la synagogue de 
(c l'Antéchrist (2). » 

(1) Voy. Vllrpositiande la Doctrine chrétienne, par le P. Bou­
geant, de la Compagnie de Jésus , tom. i , pag, 417. 

(2) Advers. Luciferinnos, in line. 



r t m a z t t . BMW»' 

ARTICLE L 

r.'BGIJSE DE JÉSUS-CHB1ST DOIT ÊTRE APOSTOLIQUE. 

7)n Que signifie îe mot apostolique? 
/?. II signifie qui vient des Apôtres. 
D. Dislingue-t-on plusieurs sortes d'aposloHeïté ? 
/L Oui, on distingue deux sortes d'apostolicité, 

qui forment comme les deux parties intégrantes de 
l'apostoliciié de l'Eglise, savoir: celle de la transmis­
sion de la doctrine apostolique, et celle de succession 
du ministère ou de la chaire apostolique ; ou , pour 
abréger, Fapostolicilc de la doctrine et celle du minis­
tère. Or la doctrine est apostolique quand elle ne dif­
fère point de celle que Jésus-Christ a enseignée à ses 
Apôtres , et que les Apôtres ont transmise aux fidèles 
dans son intégrité, ou de vive voix ou par écrit. 

D. Quand est-ce que le ministère est apostolique? 
/?. Le ministère est apostolique lorsque les pas­

teurs , enseignant et gouvernant les fidèles, descendent 
par une succession légitime, non interrompue, des Apô­
tres, les envoyés et les organes de Jésus-Christ. 

D. Cette double apostolicite est-elle une note de la 
vraie Eglise, qui Jui soit nécessaire et essentielle? 

/Z. Incon1- "lablcmcnt. Cette vérité n'a point, ou ne 
saurait avoir fie contradicteurs. Car, pour la doctrine 
d'abord, la véritable Eglise ne reconnaît d'autre source 



~~ l i t» — 

de sa foi que la révélation divine. Ses croyances, le 
Fils unique de Dieu les puisa dans le sein de son Père, 
et ensuite les manifesta au monde. Or, la prédication 
de ces divins enseignements, Jésus-Christ ne la confia 
qu'aux Apôtres i à eux seuls il fut dit: Comme won 
Père m'a envoyé, je vous envoie ; allez donc, et ensei­
gnez toutes les nations, leur apprenant toutes les choses 
que je vous ai commandées. P u i s , comme No!rc-Scî-
gneur voulait que sa doctrine fut perpétuée dans tonte 
sa pureté, et transmise à toutes les générations, jus­
qu'à la fin des temps, il promit son assistance spéciale 
à ses Apôtres et à leurs successeurs lEccc egovobis* 
mm sum9 omnibus diebus, usque ad consumraationem 
sweuli* 

L'Eglise de Jésus-Christ doit donc, aujourd'hui c! 
toujours, professer, enseigner, propager les vérités 
professées, enseignées et propagées par les Apôtres; 
c'est-à-dire que l'apostolicilé de la doctrine est une 
qualité essentielle à l'Eglise, ce que du route admclteot 
leshérétîqucs et les schématiques, qui prétendent avoir 
conservé tous les dogmes de la foi. 

D. L'apostolicilé du ministère est-elle pareillement 
indispensable et essentielle a la vraie société des fi­
dèles ? 

R. Oui, encore : car, si saint. Pierre et les autres 
Apôtres, avec leurs successeurs, ont été constitués par 
Jésus-Christ, pour être les hérauts et les gardiens in­
violables de la foi, comme aussi pour diriger et gou­
verner l'Eglise jusqu'à la consommation des siècles , 
il est de toute nécessité que ce ministère soit perpé­
tué , c'est-à-dire que la succession des Pasteurs des­
tinés à instruire et à régir le troupeau , se continue 
sans interruption et sans fin (1 ). S'il en était autrement, 
et que la chaîne des pasteurs légitimes pût être bri-

(1) Âttcnditc vobis, et universo gregi, in quo vos Spiriins 
Sanclusno&uit episcopos regere Ecclesiam Dci. (Aet. XX, 28.) 



boe } qui nous garantirait la conservation des vraies 
croyances, ainsi que la conservation du double pou­
voir d!Ordre et de juridiction , qui fait l'essence du 
ministère ecclésiastique? Et supposé que ce ministère, 
qui est l'appui et le canal de raposlolicité de la doc­
trine, eût cessé une fois, qui nous assurerait que nous 
vivons aujourd'hui dans la foi reçue des Apôtres, et 
sous le régime pastoral institué par -Îésus-Chrisl ? Puis­
que ce ministère, établi par JNotrc-Soigneur, est une 
partie rigoureuse de l'Eglise (1), il faut qu'on soit tou­
jours sûr que le ministère qui s'y exerce est bien celui 
qui nous vient de Jésus-Christ ou de se* A poires, ce 
qui exige la continuité du corps des pasteurs ou la-
postolicité du ministère. 

J). La Tradition la proclamc-t-cllc? 
IL Oui, tous les Pères regardent Tordre et la suc­

cession des évèqucs comme ne pouvant manquer à 
l'Eglise de Jésus-Christ, et comme une marque prin­
cipale qui la distingue des sociétés hérétiques et schis-
matiques. Saint Iréuéc avait profondément étudié la 
constitution de l'Eglise. Ecoulez-le : « La connaissance 
<c de la doctrine apostolique, de l'antiquité de l'Eglise, 
<x du caractère du corps de Jésus-Christ, est dans la 
« succession des évêques, à qui les A poires, dans cha-
<c que pays, l'ont transmise, et qui est parvenue sans 
<c fiction jusqu'à nous (2). — Où sont les grâces du Sci« 
«• gneur, c'est là qu'il faut apprendre la vérité, c'est-
« à-dire auprès de ceux en qui est la succession ccclè-
<c siaslique des Apôtres, et avec clic la parole saine, 
<c irréprochable, incorruptible. » (3) 

« Si Notre-Seigncur Jésus-Christ, dit TcrtuJlicn, a 
« envoyé ses Apôtres pour prêcher, il ne faut donc pas 

(1) Et ipse dcdil quosdctm quidem Aposlolos...ltalios aut cm 
pastores et doolorcs.^inœdificaUonemcorporis GhristL (Ephes. 
iv, (M2.) 

(2) Adv. livres, lib. HT , eap. 3; lib. ÏV, enp. 03-
(31 Widn lib. iv, cap. 4!i, 



— 421 — 
« recevoir «Vautres prédicateurs Maïs qu'ont pré-
« ehé les A poires, c'est-à-dire, que leur a révèle 
« Jésus-Christ? on ne peut le savoir que par les Égli-
« ses que les A poires ont fondées et qu'ils ont îns-
« truites de vive voix, et ensuite par leurs lettres. Si 
« cela est, il est incontestable que toute doctrine qui 
« s'accorde avec la doclrinc de ees Eglises apostoliques 
« et matrices, aussi anciennes que la foî, est la véri-
vc table; puisque c'est celle que les Eglises ont reçue 
« des À poires, que les Apôtres ont reçue de Jésus-
«c Christ, et que Jésus-Christ a reçue de Dieu (4). » 

C'est le sentiment des sainls Cypricn, Ambroise, 
Augustin, llilairc, etc. La succession constante des 
évùpics est le principal rondement de la doctrine et 
de la tradition apostolique , et un des caractères dis-
tinciifs de la véritable Eglise : Credo in uman sanrlanu 
catkolicam et aposlolicam Ecclesiam» 

ARTICLE IL 

L ' ë G U S H R O M A I N E E S T A P O S T O L I Q U E . 

I). L'Eglise romaine, notre sainte mère, est-elle 
apostolique? 

Il Elle l'est si bien, que ce titre s'ajoute a presque 
tout ce qui en émane ou qui la touche- De là ces ex­
pressions : Sié(jc apostolique, Bref apostolique, Cham­
bre apostolique, Vicaire apostolique, Nonce apostolique, 
Notaire apostolique. 

Qui ne voit (railleurs, que l'Eglise romaine est. en 
pleine possession de l'aposlolicilé de doctrine <*. do 
i'aposlolicité de ministère? 

(I) Do Pnrscripfionc Ihvrctic. n. 21 et 02. Lisez tout cet admi 
rallie Livre, où Tcrtullion emploie, principalement la règle do 
Wqtostolicilê pour confondre les hérétiques de son temps, 

<5 



— -122 — 
110 La doctrine que l'Eglise romaine a reçue des A po­

ires, n'a point varie. Remontez d'Age en âge jusqu'au 
jour où Jérusalem, dans la stupéfaction, vit quelques 
pauvres pêcheurs des bords d'un lac transformés en 
missionnaires, en Apôtres, en thaumaturges. Les véri­
tés que publièrent alors ces hommes extraordinaires , 
l'Eglise romaine n'a point cessé de les prêcher et de 
les croire. Le symbole que le catholique articule cha­
que jour, est celui dont retentiront nos anciennes ba­
siliques, celui que murmurèrent les souterrains des 
catacombes ; c'est le symbole des Apôtres, développé 
ou éctoireî par ceux de TNïcéc, de Constantinople, de 
saint 'Uhanase, 

De l'aveu des prétendus Réformateurs, l'Eglise, du­
rant les trois premiers siècles, fidèle au mandat de soi) 
divin Fondateur, a conservé ses enseignements purs 
et sans mélange d'erreur. Elle a, dans ces temps pri­
mitifs, transmis inaltérable le dépôt de la foi. Or, dans 
les siècles snivam ?» la doctrine de l'Eglise n'a pu souf­
frir la moindre altération. 

D„ Celte dernière assertion est-elle fondée? 
Jî« Oui, elle est fondée sur des raisons évidentes. 

Car d'abord le Fils de Dieu promit d'assister ses en­
voyés et leurs successeurs tous les jours, jusqu'à la fin 
du monde, afin précisément qu'ils ne pussent ni chan­
ger ni altérer la foi qu'ils avaient ordre d'annoncer à 
tontes les nations. 

Secondement, l'histoire de l'Eglise romaine nous la 
monlre constamment opposée à loute innovation en 
matière do foi. Les dérogations aux croyances aposto­
liques suscitèrent dans son se»n de nombreux et vigou­
reux défenseurs de la foi antique, amenèrent des luttes 
violentes, des Conciles, des décrets, des anathômes 
contre les novateurs, du reste, les plus éloquents, les 
plus puissants et les plus redoutables. Comment suppo­
ser que VEglise romaine, ennemie permanente de toute 
innovation, eût osé innover h son tour, eo présence 



des hérétiques qu'elle avait condamnés, et au su de tous 
les catholiques qui jusqu'alors avaient professé la foi 
contraire. 

En outre, si Rome a changé sa doctrine, si, au dire 
des sectaires, elle a inventé les dogmes de la présence 
réelle, de la confession sacramentelle, du purgatoire, 
de l'invocation des saints, etc., il faut qu'on cite les au­
teurs de ces changements et inventions, et les moyens 
par lesquels ils se sont propagés et sont devenus uni­
versels. Prétendre que de pareilles nouveau lés dans la 
foi de nos pères aient pu s'introduire et s'accréditer 
sans bruit, sans difficulté, sans réclamation, c'est inad­
missible : car il est impossible que les évèques, les pas­
teurs inférieurs, les théologiens, les prédicateurs et les 
écrivains aient conspiré avec le commun des chrétiens , 
avec le Chef suprême de l'Eglise, et entre eux, pour cor­
rompre les doctrines apostoliques. Quoi! personne 
n'aurait vu la fraude, et personne ne l'aurait signa­
lée !... 

Oui, telle est la vie, la force, la gloire, l'immor­
telle couronne de l'Eglise romaine ; clic possède un 
ensemble de croyances et de pratiques essentielles ré­
pandues dans tout l'univers , acceptées et reconnues li­
brement par des intelligences de toute condition, de 
tout rang, et qui jamais n'ont souffert d'éclipsé. 

D'altération, d'innovation apportée, quelque part et 
•quelque jour, à la doctrine apostolique, il n'en existe 
donc que dans les calomnieuses imputations de ses en­
nemis. Parmi eux, les uns crient que le règne de l'An­
téchrist et la dépravation de l'Eglise romaine commen­
cèrent au iv e siècle; d'autres, au v° ou au v i c ; et 
d'autres, au xi ( ! siècle, sous Grégoire VIF. Ces assor­
tions absurdes et gratuites n'empèchent point TEglise 
romaine d'être, ce qu'elle a toujours été, apostolique 
et divine. 

D. Est-il aussi certain 2° que l'Eglise romaine est 
apostolique dans son ministère ? 



~ - 1 2 4 — 

il. Nous ne saurions le révoquer en doute. Ce mi­
nistère renferme un double pouvoir, le pouvoir d'Or­
dre et le pouvoir de juridiction ; et c'est dans la conti­
nuité de ces deux pouvoirs depuis les Apôtres, qui , les 
premiers, les ont exercés, jusqu'aux évoques qui les 
exercent aujourd'hui, dépendamment de leur Chef, 
que consiste l'apostoiicité du ministère de l'Eglise ro­
maine. 

Or le pouvoir d'Ordre s'est perpétué sans interrup­
tion dans l'Eglise romaine par l'ordination canonique, 
et en vertu de 1'inslif.ution même de Jésus-Christ. Les 
Apôtres séparent Taul et Barnabe, et leur imposent les 
mains ; saint Pierre, quittant Antiocbe, y établit saint 
Evodc ; il ordonne saint Marc et le place à Alexandrie. 
Saint Paul consacre Timotbée évèquc d'Ephèsc, et 
laisse ï i t e dans l'Ile clc Crète. Les évoques ordonnés 
parles Apôtres en consacrèrent d'autres, et ainsi dans 
tous les temps jusqu'aux évoques de nos jours, qui ont 
reçu le même caracière épiscopal qu'avaient les pre­
miers successeurs des Apôtres* 

Le second pouvoir, celui de juridiction, ayant é té , 
dès l'origine de l'Eglise, accordé aux évoques, c'est la 
succession continue des évèqucs investis de la juridic­
tion , qui forme l'apostoiicité de ce pouvoir, en vertu 
duquel les premiers pasteurs instruisent et gouvernent 
la portion du troupeau qui leur est confiée. Plusieurs 
Eglises particulières, unies de communion avec l'Eglise 
romaine, pourraient actuellement produire le catalogue 
de leurs évoques et les faire remonter jusqu'aux Apôtres, 
ou du moins aux hommes apostoliques qui les ont 
fondées (i). 

Mais il est inutile de s'arrêter aux Eglises particu­
lières, qui ne sont catholiques qu'autant qu'elles tien­
nent à la tige romaine. Il nous suffit de considérer cette 

(1) Si je ne me trompe, il n'existe présentement qu'une 
Kjdise fondée par les Apôtres eux-mêmes, celle de Rome. 



— 428 — 
Eglise principale, mère et maîtresse de toutes les Egli­
ses. Or le siège de Rome, élevé par le Prince des 
Apôtres, est occupé, en ce moment, par le glorieux 
Pontife Pie IX. Avant lui, Grégoire XVI siégeait à 
Rome ; avant Grégoire XVT, Pie VII ï ; puis Léon XII, 
Pie VH, Pie VT, Clément XIV Bcmontons, et par­
courons tous les anneaux de celte longue chaîne, cl 
nous arrivons à saint Anaclct, saint Clément, saint 
Glet, saint Lin et saint Piurrc. Arrivés h saint Pierre, 
nous touchons à Jésus-Chris t Quelle suite! quelle 
tradition ! quel enchaînement merveilleux! 

C'est à la vue do ce divin phénomène, que le plus 
grand génie, Augustin, s'écriait : « Je suis retenu dans 
ce l'Eglise romaine par la succession do ses Pontife* 
« sur la chaire de saint Pierre, depuis cet Apôtre, A qui 
« le Seigneur a confié ses brebis, jusqu'au Pape ac­
te tuel (4). y> 

Avant saint Augustin, saintEpiphane, saint Optât, 
saint Irénée, Tertullicn prouvaient aux hérétiques, 
leurs contemporains, l'aposlolicité de l'Eglise romaine 
par la succession non interrompue de ses Pontifes sur 
le siège de Pierre; et par suite, ils leur prouvaient 
que leur doctrine, en contradiction avec celle de Rome, 
n'était point la doctrine des Apôtres. 

Cette dynastie des Papes durera autant que l'Eglise, 
c'est-à-dire autant que le monde, en dépit de toutes 
les révolutions ; et, si le monde devait subsister encore 
deux cent mille ans, le dernier Pape serait, tout aussi 
bien que saint Lin, le successeur certain, légitime et 
reconnu, de saint Pierre (2). 

L'Eglise romaine est donc apostolique. 

(1) Conlr. Epist. Manichœi quam vocant fundamenti, c. iv, — 
Qu'aurait pensé et écrit S. Augustin au xix e siècle? 

(2) M. Hurler, encore protestant, écrivait dans la Vie d'In­
nocent III (liv. r, traduction de M.S'-Chcron) : « En portant nos 
« regards en arrière et en avant sur la suite des siècles, en 
« voyant comment l'institution de la Papauté a survécu à toutes 



ARTICLE III. 

LES SECTES ANTICATHOLIQUES NE PEUVENT POINT 

S'ATTHIBUEU L'APOSTOLTCTTE. 

D. Les communions ou sectes séparées de l'unité 
catholique sont-elles apostoliques? 

R. Non : car elles ne possèdent ni l'apostolicité de la 
doctrine, ni l'apostolicité du ministère, 

1° Chez elles, point d'apostolicité de doctrine, puis­
qu'elles ont détruit ou altéré presque tous les articles 
de la foi prêchée par les Apôtres. Comment les sym­
boles, ou les confessions de foi, qu'elles se sont don­
nés , seraient-ils apostoliques? ils sont tout di{Terenis 
entre eux, et pleins de contradictions. Est-ce que Noire-
Seigneur aurait enseigné et légué à ses disciples, et par 
eux aux fidèles, le oui et le «on, Terreur et la vérité? 

Dès lors que, ponr expliquer l'origine des dogmes 
catholiques, il nous faut remonter aux Apôtres, les hé­
rétiques ne sauraient les attaquer sans cesser, par le 
fait, d'être apostoliques. 

Il suffit au reste de leur demander si les Apôtres 
ont enseigné, par exemple, que la pénitence et les bon­
nes œuvres sont inutiles au salut, et que la foi seule 
justifie ; ou encore que la grace sanctifiante est ina-
missible alors même, qu'au mépris de toutes les lois 
divines et humaines, on se vautrerait dans les vices 
les plus odieux. Ces enseignements luthériens et cal­
vinistes sont loin d'être apostoliques. En vain les nova-

« les institutions de l'Europe, comment elle a vu naître et périr 
« tous les Etals, comment, dans la métamorphose infinie des 
« choses humaines, elle a seule conservé invariablement le 
« même esprit, devons-nous nous étonner si beaucoup d'hom-
t( mes la regardent comme le rocher dont la tcle immobile s'e-
« lève au-dessus des vagues mugissantes du cours des siècles?» 



— 427 — 

(1) Matlh. xv, 14. 

teiirs pretendent-ils n'enseigner que l'Evangile et la 
pure parole de Dieu ; c'est aux seuls envoyés de Dieu 
qu'il appartient, conformément à la croyance des Apô­
tres et de toute l'Eglise, d'enseigner la parole de Dieu, 
et non point à des sectaires sans mission, et qui sont 
autant d'aveugles voulant conduire d'autres aveugles, et 
tombant avec eux dans le précipice (J). 

2° Chez les Eglises séparées, point d'apostolicité de 
ministère; puisque aucune d'elles ne peut étaler ni son 
origine apostolique, m Tordre et la succession de ses 
évêques remontant jusqu'aux Apôtres, ou au moins 
jusqu'à leurs successeurs légitimes. Luther, Calvin, 
Zwinglc, Henri VII1 appartiennent-ils à cette succes­
sion? Où étaient les Eglises réformées il y a quatre 
cents ans? qui les connaissait et qui en parlait? Le 
fait de la nouveauté que les cultes anticatholiques no 
peuvent couvrir, est un fait malheureux pour eux ; ce 
fait les écrasera toujours. 

Madame de 5 tac], poussée vivement sur la question 
religieuse par un savant ecclésiastique, lui dit avec hu­
meur : Enfin, Monsieur l'abbé, je veux vivre et mourir 
dans la religion de mes pères. — Eh bien, Madame, lui 
répliqua le spirituel abbé, vous feriez mieux encore de 
vivre et de mourir dans la religion de vos grands-pères. 
Ces grands-pères tenaient en effet la doctrine des 
Apôtres, et par là môme étaient surs de professer la 
doctrine de Jésus-Christ. 

La réponse de cet ecclésiastique est, en d'autres ter­
mes, celle d'un ambassadeur français à des seigneurs 
de la cour d'Angleterre, qui le voyant guéri d'une 
grave maladie, lui demandaient s'il n'eut pas été bien 
fâché d'être enterré dans une terre hérétique. — Non, 
répondit l'ambassadeur, j'aurais seulement ordonné 
qu'on creusât ma fosse un peu plus bas, et je me serais 
trouvé au milieu des catholiques. Pour peu, en cflel. 



i 90 

que le protestantisme creuse dans le sol ou dans l'his­
toire, il rencontre partout l'ineffaçable inscription : Jv 
suis né quinze siècles après le christianisme ; je ne des­
cends donc pas des Apôtres. Et cela étant, aucun sec­
taire n'a de mission légitime pour enseigner et pour 
régir les fidèles : « Car, dit saint Paul, personne de lui-
même n'usurpe cet honneur: » Nec quisquam sumit sihi 
honorcm; sed qui vocalur a Deo9 lanquam Aaron (i )„ 

i) . Mais les docteurs de la Réforme ne se vantent-ils 
pas d'avoir été suscités de Dieu ? 

T?. Hélas ! oui; mais comment ont-ils prouvé la divi­
nité de leur mission? « Jésus - Christ, dit le Père 
« Bougeant, ayant solennellement promis à son Eglise 
« d'être toujours avec clic, et lui ayant donné des pas-
« teurs pour la maintenir dans la pureté de la foi et 
« de la morale , il ne peut pas susciter de nouveaux 
« docteurs, différents des premiers par leur caractère 
<c et leur doctrine, sans détruire lui-même son propre 
« ouvrage , et sans manquer à ses promesses, ce qui 
« est impossible (2). » 

te Lors donc que Dieu suscite dans son Eglise des 
a hommes extraordinaires, il les adresse aux pasteurs 
« de l'Eglise déjà établis, comme il adressa saint Pau! 
« k Ananic (3). Il les suscite, non point pour changer 
« la croyance de l'Eglise, mais, comme les Prophètes, 
« pour prêcher la pénitence et travailler à la reforma­
te tion des mœurs, sous l'autorité des pasteurs légiti-
« mes: c'est ainsi qu'il a suscité saint Dominique, 
« saint François, et tant d'autres- Mais quiconque se 
te dit envoyé pour changer la doctrine de l'Eglise en-
ec soignée par le corps des pasteurs, successeurs des 
ee Apôtres, il faut, dit saint Paul, lui dire anathème, 
« fut-ce un ange descendu du ciel (4). » 

(1) Iïcbr. v , 4. 
(2) Scct- m , ch. S-
(3) Act. ix , 12. 
(*) Cal. ï , 8. — P . Bougeant, t'Mtf. 



D. N'accordez-vous pas du moins l'apostolicilé ù 
l'Eglise anglicane et à l'Eglise grecque? 

R. Non : car, en premier lieu, la doctrine de l'Eglise 
d'Angleterre n'est en aucune manière apostolique. 

A l'égard du ministère, il s'agirait, avant tout, de 
savoir si les premiers évoques protestants nommés par 
la reine Elisabeth, reçurent, on non, une consécration 
valide. La discussion de cette question a rempli plu­
sieurs volumes, et il en résulte que les ordinations 
anglicanes sont regardées aujourd'hui généralement 
comme invalides ou excessivement douteuses. 

Supposons toutefois que la succession apostolique, 
ou le pouvoir des Ordres, se soit maintenu dans le clergé 
anglican, il ne possède point la succession apostolique 
de mission , ou le pouvoir de juridiction, ou le droit 
d'exercer ces mêmes Ordres, ou d'instruire, de paître, 
de gouverner le troupeau ou une portion du troupeau 
de Jésus-Christ. Chaque prélat anglican reconnaît et 
confesse qu'il tient son évoché, aussi bien pour le spi­
rituel que pour le temporel de la couronne rovale seule. 
Or ce n'est ni à Henri VJIT, ni à Edouard, ni à 
Elisabeth, ni à la reine Victoria que le Eils de Dieu a 
dit, dans la personne de ses Apôtres : Allez, cl ensei­
gnez toutes les nations. 

Appliquez ces réponses, ou ce raisonnement, aux 
Eglises grecques schismatiques. Elles ne possèdent 
point la doctrine apostolique, puisqu'elles n'admettent 
plus tous les dogmes catholiques qu'elles professaient 
avant la révolte de Photius et de Michel Cérularîus. 
Et pour le ministère, si le clergé grec a conservé l'ordi­
nation apostolique, il n'a point conservé la mission ou 
la juridiction conférée par l'Eglise; le schisme l'a bri­
sée. Ne tenant plus au Chef du corps Apostolique, ne 
recevant plus leur mouvement de son autorité souve­
raine, les prélats orientaux, grecs, moscovites, n'ap­
partiennent plus à ce corps; ils n'entrent plus dans la 
chaîne dont saint Pierre est le premier anneau, ou m*. 



s'y rattachent plus. Leurs Eglises ne sont 1,11e des bran­
ches détachées du tronc, ne tirant pins leur sève et 
leur \ie de la racine apostolique. 

/)„ Conclue/ en vous résumant? 
R. Jl n'y a donc qu'une Eglise apostolique, comme 

il n'y a qu'une Eglise catholique, une Eglise sainte, ou 
possédant une doctrine et des membres dont la sainteté 
soit prouvée par des miracles, une Eglise enfin dont 
les enfants obéissent au même Chef cl professent la, même, 
croyance; et c'est l'Eglise romaine. 

ïl n'y a donc sur la terre qu'une Eglise qui puisse 
se glorifier de réunir les caractères ou Notes qui con­
viennent essentiellement à l'Eglise que Nôtre-Seigneur 
Jésus-Christ a fondée; et c'est l'Eglise romaine. 

11 n'y a donc qu'une Eglise légitime, véiitablc, di­
vine ; et c'est rEglise romaine. Que les cléments se con­
fondent, que le monde croule ; celle vérité restera de­
bout sur les ruines de l'uimcrs : Stat Roma ! 

Celte Eglise est l'arche du salut, exposée aux regards 
de toutes les nations, et ouverte à tous les hommes. 
Malheur à ceux (psi h dessein détournent les yeux 
pour ne pas la voir , ou qui, la voyant, ne sont point 
frappés de son éclat, et demeurent insensibles l malheur 
à ceux qui l'outragent, la calomnient et la combat­
tent ! 

M. Laval, qui, avant sa conversion , avait été mi­
nistre protestant, a écrit ces paroles remarquables: 
« Sortir du protestantisme pour rentrer dans l'Eglise 
« catholique, c'est passer des variations à la croyance 
« invariable, des divisions à l'unité, de l'erreur qui 
«. est d'hier à la vérité qui est de tous les temps ; c'est 
« passer du doute à la foi, c'est sortir de la mort pour 
« recouvrer la vie (î). » 

(I) Lettre de AT Laval, ci-devant ministre à Gondé-sur-iSoi-
rem t. 



— 4 31 

Perpé tu i té de l 'Egl ise . 

Aux marques imposantes et miraculeuses qui distin­
guent l'Eglise de Jésus-Christ, nous devons joindre 
des privilèges magnifiques, d'éclatantes prérogatives 
dont son Fondateur fa dotée, et qui portent à son plus 
haut degré d'évidence sa vérité divine. 

Un de ces privilèges les plus chers à notre cœur et 
les plus propres à nous inonder de joie et d'espérance, 
parmi les tempêtes que nous entendons souvent gron­
der autour de nous , est sa perpétuité. 

Jésus-Christ a établi son Eglise; .Pierre en est Je 
fondement,cl elle sub^sicra toujours;puisque l'enfer, 
qui ne cessera de la combat Ire, ne pourra jamais pré­
valoir. 

Tu es Peints, ce Tu es Pierre , >̂ voilà la base de l'é­
difice; super hane Pclram tvdifteabo Eedesiam meam, 
a sur cette pierre je bAtirai mon Eglise, ^ voila l'édifice 
lui-même; et portos inferi wm prœvalehwit adversvs 
eam9 « et le? portes de J'enfer ne prévaudront pas con­
tre elle, » voilà son immortalité, son incléfcctibiUlé, 
sa perpétuité (!). 

Depuis bientôt vingt siècles que cette maison divine 
a été assise sur la pierre , combien de s o l u t i o n s ont 
bouleversé et changé la face du monde ! combien de 
sceplres et de couronnes se sont brisés! combien de 
dynasties, de républiques ont été anéanties ! combien 

(1) Mallh- .xvi, 18-



— - 1 3 2 — 

de nations fameuses ont disparu delà terre! l'Eglise 
romaine demeure : Slrtl Iïoma\.m Elle parut quelquefois 
ébranlée sous les coups de ses ennemis ; elle ne fut ja­
mais abattue, et ne le sera jamais , puisqu'elle ne sau­
rait périr. 

L'objet de ce chapitre est de le démontrer, h la con­
fusion des incrédules , et principalement pour la con­
solation des fidèles. 

ARTICLE UNIQUE. 

LA. V R A T E É G L I S E D E J I 5 S U S - C T I I U S T , O U L ' É G L I S E 

C A T U O L T Q U E , K E P K R I H A JAMAIS, 

D. Comment le prouvez-vous? 
fi. Je le prouve d'abord par la sainte Ecriture. Déjà 

les Prophètes avaient annoncé l'interminable existence 
de l'Eglise. Ecoulez Isaïc : « Un enfant nous est né... 
« Il sera appelé l'admirable, le Dieu fort, le Père du 
«. siècle futur, le Prince de la paix. Son empire se 
« multipliera , il s'assiéra sur le trône de David , pour 
« l'affermir et le corroborer dans le jugement et la 
« justice, maintenant et pour l'éternité (I). » 

a Le Dieu du ciel, dit le prophète Daniel, suscitera 
<c un royaume qui ne sera jamais dćfrnit...; il restera 
« deboutétcrncllemcnt : » Elipsnmstabit in œlcrnum(2). 
L'empire de Babylone, celui des Grecs, des Romains , 
que sont-ils devenus? où sont-ils? 

Sans la perpétuité de l'Eglise, ces oracles sont inex­
plicables. 

Mais pourquoi s'arrêter aux prophéties anciennes, 
lorsque la promesse du Fils de Dieu est si claire et si 
précise ? 

(1) Ts. ix,6,7. 
(2) Dan. u a 44, 



— 133 — 
Un jour, le divin Sauveur, s'adrcssanl à ses Apôtres, 

leur demandait : Que clil-on du Fils de VHomme? Les 
uns disent, reprirent-ils, que vous êtes Jean-Baptiste ; 
les autres, que vous êtes Elie, Jéremie, ou l'un des Pro­
phètes. Et vous, ajouta-t-il, que dites-vous que je suis? 
Vous êtes, reprit aussitôt Simon Pierre, le Christ, le Fils 
du Dieu vivant. A ces mots, Notrc-Scigncur lui dit ; 
Tu es heureux , Simon fils de Jean, parce que ce 
n'est pas la chair et le sang qui font révélé ces choses , 
mais mon Père qui est aux deux. Je te dis à mon tour : 
Tu es Pierre , el sur cette pierre je bâtirai mon Eglise 7 

el les puissances de V en fer ne prévaudront pas contre 
elle (i ). Ces derniers mots sont écrits en mosaïque d'or 
autour de la majestueuse coupole qui couronne la ba­
silique de Saint-Pierre de Rome. Les sectaires , les in­
crédules , comme les catholiques, le savent. Eh bien, si 
jamais le vandalisme révolutionnaire parvenait à saper 
el à mettre en pièces ce dôme superbe, unique sur le 
globe, l'oracle gravé sur son pourtour intérieur reste­
rait indélébile au-dessus de ses ruines, proclamant 
l'immortalité et la perpétuité de l'Eglise, 

D. Pourquoi cela? 
R. Parce que la promesse de l'Homme-Dieu, consi­

gnée dans l'Evangile, ne peut faillir. 
D. Avez-vous une autre preuve de la perpétuité de 

l'Eglise ? 
R. Oni; j 'ai la promesse elle-même de Jésus-Christ, 

justifiée jusqu'à ce jour par lofait; ou , si vous aimez 
mieux, j 'ai le témoignage des immortels triomphes de 
l'Eglise. Non, je no crains pas de le dire , si la parole 
de notre Sauveur n'était pour l'Eglise catholique le 
bouclier de l'immortalité, un million de fois l'Eglise 
aurait dû périr. 

D. De quelle manière l'Eglise aurait-elle dû périr? 
R. Elle aurait dû périr sous le glaive des persécu-

(I) Matlh X V Ï , 13 , 14, etc. 



— m — 

tours païens ; elle aurait dû périr par les efforts les 
hérésies et des schismes, et par les vices et les scanda­
les qui la désolèrent dans tous les temps ; elle aurait 
dû périr surtout dans cette guerre à mort que le phi­
losophisme du siècle dernier lui déclara avec une rage 
et un acharnement incroyables; et l'Eglise n'a point 
péri : Stal Roma ! 

D* Voudricz-vous esquisser en quelques traits ces 
diverses et glorieuses luttes de l'Eglise? 

R. Je le veux bien. 
D. J'ose toutefois vous prier de m'indiquer aupa­

ravant le principe de cette haine étrange et inces­
sante vouée à i'Eglise de Dieu. 

jfi. Vous devez le reconnaître : 1° dans la vérité di­
vine que l'Eglise professe, et qui humilie et scandalise 
Faîtière et présomptueuse ignorance de l'esprit de l'hom­
me ; 2° dans le frein tout-puissant qu'elle met à la sen­
sualité, à toutes les passious de son cœur. L'Eglise 
n'a pu toucher à ces plaies invétérées de l'humanité, 
l'orgueil et la sensualité, même pour les guérir , sans 
lui faire pousser des cris de fureur et de désespoir. 

D. Je le comprends. Revenez maintenant, et rappe­
lez-nous les principaux combats et les victoires de 
l'Eglise depuis sa naissance jusqu'au moment présent, 

R. Il m'est impossible de vous raconter d'abord 
tout ce que cette fille du ciel eut à souffrir , durant 
près de quatre cents ans, des empereurs infidèles. 
Tous les prestiges et tous les tourments furent em­
ployés , épuisés, pour l'étouffer dans son berceau. La 
terre entière fut inondée du sang de ses Pontifes, de 
ses prêtres, de ses enfants de tout àge ? de tout sexe, 
de toute condition ; et un empereur romain osa se van­
ter de l'avoir anéantie. Non ; l'Eglise ne périt point 
par la main de ses oppresseurs couronnés ; elle n'en 
devint au contraire que plus vigoureuse, semblable à 
la vigne, qui, pour porter des fruits plus abondants, a 
besoin d'être taillée, ou semblable à la terre, qui ne se 



— 1 3 3 —» 

couvre de riches moissons qu'autant que le soc de la 
charrue lui a ouvert le sein, La cendre des martyrs fut 
toujours une semence féconde de nouveaux chrétiens 5 
et cet Age de fer fut l'Age d'or de l'Eglise. 

Enfin l'idoUUric s'avoua vaincue ; les bourreaux, las­
sés de carnage, se convertirent ; les tyrans persécuteurs, 
Néron, Domiticn, Galère, Julien l'apostat..., tombèrent 
l'un après l'autre sous les coups formidables de la jus­
tice divine.Le jeune Constantin humilia sa tète sous le 
joug sacré de l'Evangile ; et la croix, scandale des Juifs 
et folie aux yeux des nations, fut arborée sur le Ca­
pitale et rayonna au front des Césars. 

Le Panthéon,consacré à tous les dieux du paganisme, 
vit entrer dans son enceinte Jésus-Christ et la Vierge 
immaculée, suivis du cortège glorieux des Apôtres, 
des Docteurs , des confesseurs et des marlvrs : et ton-
tes les vertus s'établirent là où avaient régné tous les 
vices. 

Les seconds assauts furent livrés h l'Eglise par ses 
propres enfants, je veux dire, pat les hérétiques, dont 
la guerre fut plus dangereuse que celle de l'idolâtrie; 
elle fut aussi plus opiniâtre, car elle ne s'est jamais 
ralentie» Les hérétiques, armés du mensonge, de la ca­
lomnie , du sarcasme et du glaive aussi,défigurant, 
souillant, dégradant, persécutant toutes les croyances 
catholiques, ont porté le marteau destructeur sur cha­
que pierre du divin édifice , avec une persévérance in­
fernale. Mais leurs tentatives se sont brisées contre cette 
forteresse inexpugnable , et l'Eglise est sortie et sort 
chaque jour victorieuse de cette autre lutte terrible, 
Ses Docteurs, revêtus de la double armure du génie et 
de la saintcïé, ses Pontifes suprêmes et ses Conciles 
œcuméniques , avec leur autorité souveraine et leur 
infaillibilité, ont frappé au cœur toutes les hérésie?, cl 
triomphé de leurs sophismes comme les martyrs avaient 
triomphé des tortures et des tyrans. 

Encore ici Dieu appesantit sur les sectaires le bras 



de ses vengeances : Àvius, au milieu des honneurs 
d'une marche triomphale, fut atteint d'une mort su­
bite, ignominieuse et épouvantable ; Eutychés traîna 
cà et là jusqu'au tombeau son opprobre et sa douleur; 
Nestorius, le blasphémateur des gloires de Marie, eut, 
avant son cruel trépas, la langue rongée par la pour­
riture et les vers. J'ai mentionné plus haut la fin mal­
heureuse des principaux: hérésiarques du xvi e siècle. 
Malheur à ton le main téméraire et sacrilège qui ose 
toucher à l'arche du Seigneur ! 

D* Que dilcs-vous des scandales et des désordres qui 
ont affligé constamment, et qui affligent encore l'E­
glise? Ne craignez-vous pas qu'ils ne [missent par la 
blesser mortellement? 

Ji. Je dis que c'est une des merveilles de sa durée, 
et une des preuves éclatantes de sa divinité, que, 
malgré les vices et les excès de ses enfants indignes, 
l'autorité de ses pasteurs ait été toujours reconnue , 
sa morale soit toujours restée pure , sa discipline tou­
jours sainte, son enseignement toujours irrépréhen­
sible, et qu'elle ait toujours offert à l'admira lion des 
peuples d'innombrables modèles de toutes les vcrlus. 
—Ainsi, ne craignez rien pour l'avenir de l'Eglise; 
r Esprit de vérité et de force sera toujours avec elle. 

D. Esl-cctout? 
H. Non. La plus violente des tempêtes dont l'Eglise 

catholique ait eu à soutenir les secousses , se leva vers 
la lin du dernier siècle. A cette époque de si lugubre 
mémoire , Fimpiélé ci; la licence prirent pour mot d'or­
dre A9écraser le Siège de Home, l'Eglise tout entière, 
jusqu'à son divin Fondateur. Elles levèrent et rangè­
rent sous le même drapeau toute une armée de hardis 
écrivains, d'athées, de matérialités , de sceptiques , de 
sophistes, de poêles, de romanciers, et puis, de 
tyrans et de bourreaux , tous conjurés pour l'anéan­
tissement de l'Eglise romaine. 

Alors, dans un grand et beau royaume, la religion, 



— — 
appuyée sur quatorze siècles de vénération , de gloiir 
et d'amour, tomba sur les débris du trône. Les tem­
ples furent renversés, les croix abattues , les autels 
brisés, l'adorable Sacrifice suspendu, les prêtres égor­
gés. La désolation s'étendit et entra dans la Ville sainte* 
Rome et le Vatican retentirent d'impurs blasphèmes, 
la chaire de saint Pierre fut profanée, et le Vicaire 
de .lésus~Christ jeté dans les fers. L'impiété triomphe , 
plus de digue qui s'oppose à ses ravages ; l'Eglise do 
bien va périr... Non, rassurez-vous ! Jésus-Christ,qui 
semblait endormi, se réveille ; le souffle de sa justice 
renverse et emporte les auteurs de cette révolte impie. 
Bientôt les ruines dont l'Europe était encombrée, sont 
fécondées; les temples s'ouvrent ou se relèvent, le 
culte renait; Rome revoit ses Pontifes, et l'Eglise sort 
de cette indicible épreuve, toujours pure, toujours forte 
et invincible : Stat Roma* 

D. L'Eglise a donc résisté à tout? 
/?. Oui, à tout; contre cette enclume divine se sont 

broyés tous les marteaux (-1). Par une suite nécessaire , 
la perpétuité passée de l'Eglise est un fait palpable et 
inattaquable. Il faut lui rendre hommage, et s'incliner 
avec respect devant le trône romain que dix-neuf cenls 
ans de victoires ont élevé au-dessus de toutes les vi­
cissitudes humaines. Il faut ensuite, d'une main gui­
dée par l'admiration , l'amour et le dévouement, 
écrire sur la tiare de son Pontife : Ta es Pierre, et sur 
cette pierre je bâtirai mon Eglise , et les portes de Ven» 
fer ne prévaudront point sur elle. 

D. Vous croyez, en conséquence, qu'il en sera de la 
perpétuité future de l'Eglise comme de sa perpétuité 
passée. 

R, Impossible de croire autrement, puisque Jésus-
Christ a promis solennellement iïêlre avec son Eglise 
jusqu'à la consommation des siècles? et de ne point per* 

(I) Mot de 11. l'abbé Combalot, 



— 438 —' 
meltre aux puissances ennemies de prévaloir sur elle. 

D. Cependant, suivant nos libres-penseurs , philo­
sophes , historiens , littérateurs, romanciers et jour­
nalistes , il faut à l'humanité en progrès et émancipée 
une religion nouvelle , un culte, un Dieu nouveau : 
d'où i! résulte que l'Eglise catholique a fait son temps ; 
et que, si elle n'est pas morte, elle se meurt et touche 
à sa fin. Trouvez-vous cette doctrine acceptable? 

R. Jela trouve détestable et blasphématoire. Mais 3 

soyez en persuadé, tous ces libres-penseurs ne la 
croient pas : car un pareil blasphème n'est pas et ne 
peut être une conviction de l'esprit. Jl n'est pas même 
une espérance, puisque, pour se convaincre que l'E­
glise catholique doit mourir , il faudrait se convaincre 
qu'elle est née mortelle. Or , comment acquérir cette 
conviction, quand , par les raisons Jcs plus claires et 
les plus subjugantes, il est démontré que l'Eglise ca­
tholique a pour auteur Jésus-Christ lui-même, qu'elle 
est le miracle de sa puissance, et qu'en l'établissant 
dans le monde, le Dieu-Homme l'a couronnée d'im­
mortalité? 

Prophétiser l'agonie et le trépas de l'Eglise , c'est, 
ni plus ni moins, passer dans les rangs de l'hérésie : 
car c'est nier les promesses de perpétuité léguées à 
l'Eglise, ou nier ki fidélité, la puissance , et par suite, 
la divinité de Jésus-Christ, lequel ne laissera jamais 
mourir son épouse, qu'il a voulue immortelle. 

Prédire et espérer la chute de l'Eglise ne peut donc 
être que le délire ou le monstrueux désir d'un cœur 
hérétique, d'un cœur mauvais. 

D. 11 ne faut donc point trembler pour l'Eglise? 
Jï. Non , jamais pour sa durée permanente et son 

Indéfcctibilité, puisqu'il en est de l'avenir de l'Eglise 
comme de Véternité môme de Dieu. L'Eglise militante 
subsistera jusqu'à ce que tous les élus soient réunis, 
dans le ciel, à ceux qui composent r Eglise triom­
phante. 



— 1 3 9 — 

Costaux ennemis et aux persécuteurs de cette sainte 
Eglise de trembler sur eux-mêmes. Voltaire, prédi­
sant à d'ÀIcmbert le triomphe de l'athéisme, lui écri­
vait : Dans vingt ans, Dieu aura beau jeu. Cet oracle 
impie est en date du2o février 4 738. Or, le 23 février 
177S , c'est-à-dire vingt ans après , jour pour jour , 
Voltaire fut atteint du vomissement de sang qui le con­
duisit à une mort pleine de désespoir et d'horreur. 

D. Mais l'Eglise ne peut-elle pas périr dans un pays 
parliculicr ? 

R . Oui, elle le peut, et c'est alors pour ce pays le 
comble du malheur; mais elle ne saurait périr en tous 
lieux. Que dis-jc ? pour l'ordinaire, quand le flambeau 
de la foi s'éteint au milieu d'une population indigne 
de le conserver, c'est pour en éclairer une aulre 
plus fidèle. Ce mystère de substitution est terrible. 
Les Juifs ayant repoussé la foi, les gentils y fu­
rent appelés. Quand l'Orient divorça avec l'Eglise, le 
nouveau monde fut découvert et invité au royaume 
des cicux. Lorsque la funeste Réforme vint arracher à 
l'Eglise tant de belles provinces , l'Amérique et les Til­
des orientales lui engendrèrent des milliers d*enfants. 

Prions souvent pour que rien ne détourne jamais 
le cours du beau fleuve catholique qui arrose et ferti­
lise la France. De plus en plus , couvrons-nous de la 
protection de la Sainte-Vierge; l'hérésie n'a point de 
plus formidable adversaire. 

D. Dites-nous enfin si les cultes dissidents peuvent 
se glorifier d'une durée permanente? 

I?. Ils ne le peuvent pas , puisqu'ils peuvent à peine 
se glorifier d'un seul jour d'identité et d'unité avec eux-
mêmes. Toute œuvre sortie de la main de l'homme porte 
l'empreinte de la faiblesse et du néant. L'immortalité 
n'est pas l'ouvrage de fabricatcurs sujets A la mort. Ce 
qu'un homme édifie, d'autres hommes le démolissent: 
tôt ou tard l'action corrosive du temps le dévore. Aussi 
bien, l'histoire des mille religions humaines,nées, mor* 



— n o ­

tes et ensevelies depuis longtemps , remplit des volu­
mes ; et celles qui respirent encore, ont déjà leur place 
marquée dans le vaste cimetière où le temps doit les 
enterrer. 

Seule , l'Eglise romaine n'aura point de funérailles ; 
seule, elle mènera le deuil de toutes les sectes, voir 
même de tous les empires : car elle ne mourra pas : 
Veritas Damini manel in œlcmuni(\). 

Confiance ! puis efforçons-nous de rciléler en nous-
mêmes la perpétuité de l'Eglise, par notre constance 
dans le respect, l'amour et la soumission que nous lui 
devons. Ne nous lassons point de militer avec elle et 
pour elle sur la terre, afin de triompher avec elle 
et par elle dans le ciel, 

(1) Psalm» nxvi, 2„ 



CHAPITRE ONZIEME. 

J W o r h c et infaillibilité eto l 'Egl ise . 

ART1GLE I. 

DE L ' A U T O I U T K U E L ' K O L T S E E N G É N É R A L * — E \ QUOf 

ELLE CONSISTE. 

D. "Rappelez-nous le but que s'est proposé Notre-
Seigneur Jésus-Christ, en établissant son Eglise? 

R. Il a voulu, poussé par son amour infini, con­
duire les hommes à leur fin dernière, c'est-à-dire au 
bonheur éternel du ciel, par la profession de la vraie 
religion, dont l'Eglise est comme la personnification, 
ou a laquelle elle est identique. 

D. Comment l'Eglise accomplit-elle cette tâche sa­
lutaire, la plus importante de toutes, la seule essen­
tielle, puisqu'elle touche à nos intérêts immortels? 

R. Par le pouvoir que son divin Fondateur lui a 
donné d'enseigner et de gouverner les fidèles. 

Z). Ce pouvoir, en qui résidc-t-il? Quels sont ceux 
qui en ont été créés dépositaires par Notre-Seigneur 
lui-même? 

/?. Vous le savez déjà ; il est presque inutile de le 
répéter. Le pouvoir d'enseigner et de gouverner le trou­
peau ne réside que dans les pasteurs, savoir : dans le 
Pontife romain, qui en possède la plénitude, comme 
successeur de saint Pierre ; et dans les évoques, comme 
successeurs des Apôtres. A eux seuls il fut commandé 



d'Instruire tous les peuples (\) . Eux seuls furent éta­
blis par le Saint-Esprit comme évoques pour gouver­
ner l'Eglise de Dieu acquise au prix du sang de Jésus-
Christ (2). — L'autorité dans l'Eglise n'est donc pas 
un bien commun à tous ses membres. Vraiment non. 
—Une société où chacun aurait le droit de commander, 
ne serait plus organisation sociale, mais désordre et 
anarchie. 

D. En quoi consiste en totalité ce pouvoir conféré 
par Jésus-Christ aux premiers Pasteurs de son Eglise? 
ou bien, ù quoi s'étend leur autorité? 

R, Elle s'étend au pouvoir d'enseigner tous les fi­
dèles et de fixer leur croyance ; au pouvoir de faire 
cîes lois qui règlent leur conduite et leurs mœurs; au 
pouvoir de délier et de lier, je veux dire, d'absoudre 
les pécheurs, de les corriger et de les punir. En un 
mot, clic s'étend atout ce que requiert la direction spi­
rituelle des membres de la grande famille catholique; 
et tous ceux qui lui appartiennent, quels qu'ils soient, 
souverains et sujets, savants et ignorants, sont soumis 
h cette autorité. 

ARTICLE II. 

ENSEIGNEMENT DE L'ÉGLISE. SON INFAILLIBILITE. 

D. De quelle manière Jésus-Christ a-Ml instruit 
ses disciples ? 

D9 lï les a instruits de vive voix, et non par écrit. 
D . Mais, en les envoyant à la conversion du monde, 

le Sauveur ne leur a-t-il point prescrit un autre mode 
d'enseignement? 

/?. Non ; il leur a dit : Allez, enseignez, prêchez VE-
vangile à toutes les nations. Suivant cette parole de leur 

(1) Ewitcs..., rlocete.... Malih, xxvm, 10. 
(2) AcL xx, 28. 



Maître, les Apôtres répandirent la foi dans l'univers, en 
prêchant, et non point en écrivant. Plusieurs Eglises 
furent formées avant que les auteurs sacrés eussent 
mis la main à la plume. S'ils la prirent plus tard , ce 
fut bien moins pour poser dans récriture un fonde­
ment à la foi, que pour l'avantage des Egiîsos ou des 
disciples ii qui Us ne pouvaient se faire entendre. 

0. Le dessein des Evangélistcs ful>SJ, eu écrivant., 
délaisser an \ enfants de l'Eglise un cours complet 
delà doctrine chrétienne? 

fi. Non : car il y a un assez grand nombre de 
vérités qu'ils n'enseignèrent qu'oralement, à l'exemple 
de Notre-Seigneur, et qui , sons cire consignées dans 
les Ecritures, n'en sont pas moins incontrôlables : ce 
sont les vérilés traditionnelles* 

D. Qu'entendcz-vons par ces vérilés? 
R. J'entends les vérités révélées qui nous sont ve­

nues de bouche en bouche depuis les Apôîrcs, et qui 
ne se lisent point dans les livres inspirés par lo Saint-
Esprit. Toutefois ces enseignements de Tradition ont 
été soigneusement recueillis, et consignés surtout dans 
les ouvrages des Pères , dans Jcs décisions des Con­
ciles, les A des du Saint-Sié^c et les paroles de la 
Liturgie ecclésiastique. Voilà toute la doctrine de 
Jésus-Christ, écrite en partie , et en partie transmise 
verbalement. 

D. Eh bien, quelle a été la volonté du Fils de Dieu, 
relativement à sa doctrine, révélée au genre humain 
pour lui servir de flambeau et le guider dans le che­
min du salut ? 

/?. La volonté expresse du Fils de Dieu a été que 
cette doctrine, puisée dans le sein de son Père , fût 
enseignée, propagée, conservée dans le monde, et 
qu'elle se perpétuai;, invariable et inaltérable, dans 
tous les Peux., dans tous les temps Jusqu'à leur con­
sommation. Car, jusqu'aux derniers temps, il y aura, 
selon le mot de saint Paul , des esprits d'erreur et des 



- \ \ \ — 
'.ioclnnes des démons, </w parlent, 0 1 hypocrites, k. 
mensonge (-1). Tl fallait prémunir les fidèles contre tous 
îes pièges de l'erreur et de la séduction. 

D. Pour atteindre ce but, était-il indispensable que 
i'ifominc-Oien accordât l'infaillibilité à l'enseignement 
de yon Kulise? 

fl. Oui, ce privilège était indispensable, parce que, 
.sans lui , il eût élé impossible à l'Eglise de conserver 
u de transmettre la doctrine de son divin Fondateur, 
fuaîlérablc et invariable, et de la défendre contre 
Terreur, contre les caprices et les égarements de la 
raison. Sans lui encore , il eùl été impossible à l'Eglise 
de garantir ses enfants dotons les genres d'illusions ci 
deséduclions que l'enfer emploie continuellement pour 
leur ravir le trésor de la vérité et de la foi. Sans lui 
eniin, chacun aurait interprété à sa guise les croyan­
ces révélées, et il n'y aurait eu sur la terre aucun 
moyen de discerner le vrai du faux , les dogmes venus 
du ciel des doctrines erronées, contradictoires et extra­
vagantes, sorties des cerveaux humains. Souvenez-vous 
de l'inextricable chaos d'idées et d'opinions où tom­
bèrent les novateurs, môme les plus capables et les plus 
habiles, dès qu'ils eurent rejeté l'autorité suprême et 
irréformable de l'Eglise romaine. Prhécs de règle et 
de frein, la capacité et l'habileté de leur esprit ne 
servirent qu'à les précipiter dans de plus profonds abî­
mes. Adieu donc la certitude de la doctrine, adieu 
l'unité , adieu la foi, la lumière, la paix, dans l'Eglise 
de Jésus-Christ, si renseignement religieux n'y est 
point infaillible! 

D. Montrez donc l'existence, dans l'Eglise catholique, 
de celte autorité intellectuelle, souveraine et infaillible, 
conservant dans toute son intégrité le dépôt des véri­
tés révélées, prononçant en dernier ressort sur les 
controverses religieuses, ne pouvant, en un mot , ni 

fi) F Tim. iv, 1-2. 



— i Vi — 

7 

ni se tromper ni nous tromper on matière de foi. 
/?. Jésus-Christ fonde son Eglise, et crée de suite 

un corps de pasteurs pour l'instruire et la gouverner. 
Ecoutez l'expression formelle, décisive de ses adorables 
volontés : Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et 
sur la terre. Allez donc , enseignez tous les peuples»*.« ; 
et voilà que je suis avec vous 9 tous les jours, jusqu'à 
la consommation des siècles.—Prêchez l'Evangile à toute 
créature : celui qui aura cru, sera sauvé ; celui qui n'aura 
pas cru, sera condamné.—V Esprit-Saint vous enseignera 
toute vérité.—Si quelqu'un n'écoute pas VEglise, quil 
soit pour vous comme le peiien et le puhlicain,—Qui vous 
écoute, m'écoute*, et qui vous méprise, me méprise.—Ta 
es Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise , et 
les portes de l'en fer ne prévaudront jamais contre elle (1). 

Dans cet ensemble de témoignages, quiconque ou­
vre les yeux est contraint de reconnaître la constitu­
tion d'une autorité enseignante , suprême et infaillible, 
essentiellement incapable d'enseigner Terreur. Car 
Jésus-Christ, tout sage et tout-puissant, promet solen­
nellement a ses Apôtres et à leurs successeurs de les 
assister jusqu'à la fin du monde, d'être avec eux, 
tous les jours, pour les éclairer et les diriger. Com­
ment une assistance divine, spéciale, surhumaine, 
perpétuelle, n'aurait-elle point pour effet l'infaillibilité 
d'enseignement? Une assistance divine et permanente 
est-elle compatible avec le mensonge et l'erreur qui 
infecteraient le corps de l'Eglise? dans ce cas, la pro­
messe de Jésus-Christ serait vainc, et sa parole serait 
«ne imposture. Déplus, il faut écouter les Apôtres et 
leurs successeurs comme le Fils de Dieu lui-même, 
qui ne peut faillir; parce que c'est avec lui, et par 
son divin Esprit, qu'ils instruisent et qu'ils décident. 
Il faut enfin croire h leur parole, sous peine, si fou no 
croit pas, d'être regardes comme des idolâtres et des 

(l) Tous ces textes ont déjà été cités. 



— M G — 

publicains, et d'encourir l'éternelle condamnation; et 
aussi parce que celte parole prévaudra toujours contre 
Ses mécréants.—L'erreur ne peut donc jamais infecter 
la foi de l'Eglise, incapable de se tromper et de trom­
pe)1 ses disciples , en les enseignant. 

D'ailleurs, le Saint-Esprit, par l'organe de saiui 
Paul, déclare que VEglise du Dieu vivant est la co­
lonne et le soutien do la vérité : Eeciesia Def uiui, co™ 
hwma et firmamentnm veritatis (!). Si clic pouvait en­
seigner l'erreur, cet oracle serait un mensonge. Dans 
ce cas , bientôt nous verrions s'obscurcir et s'éteindre 
la lumière de la foi ; bientôt nous serions semblables 
à des enfants emportes cà et là par tout vent de doc-
/nue, ce que Jésus-Christ a voulu précisément éviter 
en établissant dans la société chrétienne le corps en­
seignant 5 avec son Chef et son centre d'unité (2) , 

Cette consolante et admirable prérogative d'infailli­
bilité , dont Dieu seul est la source , est l'apanage de 
l'Eglise catholique romaine, de l'Epouse de Jésus-Christ-
Elle est le principe de sa vie, de sa grandeur et de sa 
force. Nul homme, nulle institution humaine n'a jamais 
songé h la revendiquer ; clic ost incommunicable; et 
les sectaires qui auraient le front de se dire infaillibles, 
n'exciteraient que risée etpilié- Et devant l'Eglise, qui 
s'est toujours proclamée et qui se proclame toujours 
infaillible , la partie la plus savante, la plus saine et la 
plus vertueuse de l'humanité, s'incline avec foi, avec 
respect et soumission. 

JJ. L'Eglise catholique a-t-ellc véritablement, dans 
tous les siècles, agi conformément h cette doctrine ? Le 
fait s'est-il joint au droit? 

R. Oui, dans tous les siècles. Qui oserait le révo­
quer en doute? Dès les premiers jours , les Apôtres 

(1) TTim. m, 1B. 
Ç2) Voy. s. Paul, Eph. iv. 11 et suiv. — Les pasteurs furent 

donnés précisément pour conserver l'unité de la foi véritable. 



—- I hT — 

comptèrent si bien sur l'assistance divine, dont ils 
avaient pour garant la promesse de leur Maître , qu'ils 
rendirent les décrets du Concile de Jérusalem, au 
nom de l'Esprit de vérité et en leur nom : Y hum est 
Spirilvi Saneto el nabis (l). Et c'est avec celle auto­
rité absolue qu'ils ne cessèrent jamais d'enseigner, 
exigeant des fidèles une obéissance parfaite. Suhe/. 
l'Eglise depuis son berceau jusqu'à ce xix" siècle, vous 
la verrez constamment définir Jes \érilés de foi, for­
muler des symboles , citer les hérésies à. son tribunal, 
les juger et les condamner. Jamais ses jugements n'ont 
été abandonnés h la discussion des fidèles; ils leur 
ont été notifiés comme rèale de leur croyance , et avec 
menace ou peine d'anathème contre les esprits récalci­
trants. Ce fait est ordinaire dans les annales de l'E­
glise, persuadée, selon un mot de saint Cyprïen, qu'elle 
a pour gouverneur Jésus-Christ en personne , quoique 
invisible (2). Or, dit le grand saint Auguslin, tenir 
pour mal et fait à tort ce que VEglise universelle fit 
toujours el fait encore , c'est (le la plus insolente folie. 

D. Les Pères de l'Eglise ont-iî.is pen^é c:>mme nous 
sur son infaillibilité d'enseignement? 

R. Oui, tous les écrits des Pères , tant des premiers 
que des derniers temps, préconisent et soutiennent avec 
énergie l'imiolabililé, l'incorruptibilité, l'infaillibilité 
de renseignement des Apôtres cl des héritiers de leur 
ministère, lis proposent tous aux fidèles l'enseigne­
ment du corps des pasteurs, comme la règle de foi éta­
blie par Jésus-Christ, transmise par ses Apôtres, et tou­
jours gardée dans l'Eglise. Ils les avertissent de ne point 
dévier du sentiment des é\èqucs, qui possèdent le dm 
cerluin de la vérité (3) ; de se tenir imperturbablement. 

(t) Act. xv , 28. 
£2) Kl dans sa I,etlrc4-»J: Ut hnminw qui &rtrrrdatcs aihi m 

Ecrivain sua oligcrc cl consfilucre dignalur.,.. gnhvmante* " 
wsfriruns. etc. 

ùî) S. IrenOe, adv. Hier. lib. iv, c. 43. —Ibul. <\ tâ. 



'S h H — 

:i cette ancre de saint , sans craindre le naufrage, re­
poussant de toutes leurs forces les vains raisonnements 
et les discussions sur les textes des Ecritures. Tl u'est 
pas nécessaire que je fasse parler ici tous ces illustres 
lémoins de la Tradition ; le cadre de ce livre ne le com­
porte point. D'où je conclus , avec saint Epiphanc , que 
la profession très-certaine de la vraie doctrine se con­
serve sans corruption dans l'Eglise catholique : In Ecclc-
sia ealholica inenrrupta servalar: et que la foi, qui fait 
notre sahi l ,y est demeurée stable dans sa vérité : la sua 
veritatc penlitil (I) ; e1 avec saint Optât de Wilcvc, que 
l'Eglise catholique, dont Jésus-Christ est le Roi9 VEpoux 
clic Chef'(2), gouvernée, aimée, dirigée et assistée par 
l u i , est, à jamais inaccessible à l 'erreur, en matière 
de doctrine. Qucdis-je? loin d'enseigner le mensonge, 
l'Eglise de Dieu , dit saint Augustin , n'approuve j a ­
mais , ou par son silence , ou par ses actions, ce qui 
est contre la foi ou les bonnes mœurs : Quœ sunt con­
tra fideni aul bonam vifamy nec approbal , nec tacet, 
nec facit (3). Elle est donc notre sainte mère , l'Eglise 
catholique romaine , l'inviolable gardienne de la vé­
rité religieuse sur la t e r r e , et par conséquent le phare 
de l 'espérance, de la sécurité, du salut (4). 

D. En vertu de son infaillibilité d'enseignement, l'E­
glise peut-elle inventer et établir par elle-même des 
dogmes de foi, changer les anciennes croyances, et les 

fi) Tn Anrorata, n. txxxnt. 
(2) Du Schisme des Donat, liv.lfl, n. % 
(3) Epist. m, al 119, cnp. XTX , n, 35. 
(4) Ou peut lire plusieurs passages des Pères» traduits en 

français dans la Théologie dogmatiques Mgr Gousset, tome i , 
2 ( ; partie, chap, 1, %% 

Celui qui désire trouver un choix abondant des textes les plus 
ronchnmfs et les plus beaux sur l'infaillibilité de l'Eglise, peut 
se procurer l'ouvrii^e remarquable du Pcrc Clément Schradcr, 
de lu Compagnie de Jésus, intitulé : De Unilale romana Commen-
fartas, 2 vol. in-4. —Vienne, en Autriche, chez Maycr, 18(50. 



remplacer par de nouvelles, ainsi que ses ennemis IVo 
accusent? 

Jl Non, très-certainement, et ce n'est point en ce 
sens que son autorité est infaillible. L'Eglise a reçu de 
Jésus-Christ le dépôt sacré de la doctrine ; clic n'y 
change rien, elle n'en retranche rien et n'y ajoute 
rien. 

Une vérité de foi est essentiellement une vérité ré­
vélée de Dieu; elle est sortie de son sein, et du cicî 
transmise aux hommes, ou par les Anges , ou par les 
Patriarches, ou par les Prophètes, ou surtout par 
l'autorité divine du Verbe fait chair (1). 

Une vérité de foi, par là même, doit cire contenue 
dans la révélation, ou dans la parole de Dieu ; puisque 
croire à une vérité de foi, c'est croire à Dieu même 
qui parle et qui enseigne. Cette parole de Dieu, nous 
l'avons dit3 est écrite ou non écrite, renfermée par 
suite dans les saintes Ecritures ou dans la Tradition , 
sources où l'Eglise puise les vérités qu'elle nous en­
seigne. 

Toutes les vérités révélées ne sont point toutefois 
contenues dans l'Ecriture ou la Tradition, en termes 
clairs, explicites et formels, Jl en est qui y sont con­
tenues d'une manière moins formelle et moins expli­
cite , quoique appartenant réellement à la Révélation, 
soit écrite, soit orale ou traditionnelle. 

Or l'Eglise catholique, q u i , d'institution divine, 
doit être jusqu'à ta fin des siècles, sous la direction 
immédiate de l'Esprit saint, la maîtresse infaillible do 
la foi et des mœurs et l'inébranlable colonne de la 
vérité, a reçu le pouvoir et le droit de lever les 
doutes , quand il y en a , et de prononcer définitive­
ment sur f existence de telle ou telle vérité révélée. 

/). Pour se mettre en état de rendre cette décision 
qui fixe irrévocablement la croyance du peuple chré-

(1) llubr. i , l , etc, 



lien, l'Eglise emploic-t-elîe quelque moyen , ou pro-
noncc-t-elle inconsidérément o u , comme on dit fa­
milièrement , de but en blanc? 

R. Oui , l'Eglise, toujours si prudente et si sage, 
emploie des moyens. Elle consulte et approfondit les 
saintes Lettres, interroge les monuments de l'anti­
quité, recherche le sentiment commun des Pères, 
des pasteurs, et la croyance générale des fidèles ; 
puis elle implore ardemment les lumières et l'assis­
tance spéciales qui lui furent promises par son divin 
Auteur, Cela fait, elle prononce et définit que telle 
ou telle doctrine, admise d'âge en âge , est une doc­
trine révélée de Dieu , ou renfermée dans la parole de 
Dieu, cerite ou traditionnelle. Alors, eu vertu de l'au­
torité infaillible de l'Eglise, la loctrine dont il s'agit 
devient pour nous certaine d'une certitude divine et 
immuable; elle est article de foi, dont il n'est plus 
permis de douter un seul instant. 

C'est en ce sens que le Saint-Siège peut aux dog­
mes anciens ajouter des dogmes nouveaux ; nouveaux, 
non point quant à leur existence ou au fait de leur 
révélation , mais uniquement quant à la déclaration de 
ce fait. Et c'est en ce sens que l'Eglise déclara et dé­
finit la perpétuelle virginité de Marie, au iv e siècle; 
sa maternité divine , au v f t , etc. ; et que l'auguste et 
immortel Pie IX a proclamé sa Conception Immaculée 
comme dogme catholique , aux acclamations du monde 
entier- Jamais triomphe ne fut plus universel ni plus 
beau (4) . 

(I) Le dogme de la sainteté originelle de Marie fut proclamé, 
clans la basilique do Saint Pierre, h Kome, le 8 décembre 18!yf*,cii 
présence de tous los cardinaux, de deux cents archevêques et 
évoques, et d'un peuple immense. Après le chant du Veni, Cre­
ator, S- S. Pie IX lut à haute voix le Décret, et avec une telle 
émotion, que souvent la lecture en fut quelques moments sus­
pendue. Dans ce Décret, le Chef de l'Eglise universelle a solen­
nellement défini : que c'est un dogme de foi que la bienheureuse 



D. Que pensez-vous de ceux qui prétendent que l'in­
faillibilité fut une usurpation sacrilège dont l'Eglise 
romaine se rendit coupable? 

R. Je pense que leur prétention est impie et héré­
tique , et ensuite absurde et insensée. On n'usurpe 
point ce qui nous est donné. Or « c'est Dieu lui-même, 
« dit Pic IX dans son admirable Encyclique du 9 no­
te vembre 4 84(5, et c'est démontré, qui a établi une 
« autorité vivante pour enseigner et maintenir le vrai 
<c et légitime sens de sa céleste révélation, et pour 
« terminer par un jugement infaillible toutes les con­
te troverses en matière de foi et de mœurs , afin que 
<c les fidèles ne tournent pas h tout vent de doctrine, 
te entraînés dans les pièges de l'erreur par la perver-
« site des hommes. Or cette autorité vivante et fn-
« faillible n'existe que dans cette Eglise que Jésus-
<c Christ Notrc-Seigncur a bûtio sur Pierre , Chef, 
« Prince et Pasteur de toute l'Eglise, dont il a pro­
te mis que la foi ne défaillirait jamais. » 

L'assistance divine, directe et permanente, promise 
par le Fils de Dieu k son Eglise, étant pour elle une 
garantie certaine d'infaillibilité, il est absurde de pré­
tendre que l'Eglise a usurpé ce don ou ce privilège. 

Si les Apôtres et leurs successeurs n'avaient pas 
été pleinement convaincus que Jésus-Christ le leur 
avait accordé, comment l'auraient-ils exercé avec tant 
de suite et d'assurance? E t , sans cette conviction, 
comment auraient-ils voulu et pu imposer cette croyance 
h tous les peuples anciens et modernes ? 

L'infaillibilité a élé admise par toute l'antiquité pri­
mitive et apostolique ; une tradition positive , univer-

Vierge Marie, dès le premier instant de sa conception, par un 
privilège et une grâce spéciale de Dieu, en vertu des mérites de 
Jésus-Christ, Sauveur du genre humain, a été préservée et mise à 
l'abri de toute tache de la faute originelle (Bulle lucffabilis 
1km, du 8 dćcemb. 1834). Maintenant donc l'opinion contraire 
est hérétique. 



selle, constante et pratique, Ta toujours fait remon­
ter à l'origine même du christianisne ; elle a subjugué 
le monde, et duré près de deux mille ans. Or , scion 
la parole énergique de Tcrtullicn , « ce que Ton trouve 
ainsi admis dans l'Eglise par un concert unanime, sans 
commencement assigné, n'est pas l'erreur inventée, 
mais la vérité transmise : » Non est erratum 9&ed tradi­
tion. 

D'ailleurs il faudrait nommer l'auteur d'une si grave 
innovation, le temps , le lieu où elle s'est faite. Et 
nul document, nulle trace n'en existe dans l'histoire. 
La chose valait au moins la peine d'être remarquée. 

Mais pourquoi encore, avant Luther, pendant quinze 
cents ans , n'a-t-on jamais reproché à l'Eglise de s'être 
injustement attribué ce pouvoir surhumain et exorbi­
tant? Il contrarie cependant bien assez l'orgueil, l'in­
dépendance et les passions humaines. Les moindres 
nouveautés ont éprouvé , dans le christianisme, de 
vives répulsions; et l'invention la plus grave , la plus 
étrange, la plus prodigieuse, n'aurait rencontré ni 
obstacles ni combats jusqu'aux prétendus réforma­
teurs du xvi e siècle 1 

Et Notre-Seigneur aurait souffert dans son Eglise, 
son Epouse sainte et immaculée, une imposture si vi­
sible , si générale et si durable ! Et tous les grands 
génies, et tous les grands saints s'en seraient faits les 
complices, ou n'auraient jamais découvert la fraude! 

C'est donc un océan d'invraisemblances et d'absur­
dités que les impies et les sectaires aiment mieux dévo­
rer , que de se soumettre avec amour à l'empire de la 
foi. 

Pour nous, non, nous ne sommes pas abusés en 
professant, du fond de notre dmc, l'infaillibilité de 
l'autorité de l'Eglise catholique et romaine, puisqu'elle 
s'appuie sur le droit divin. Jésus-Christ, le Dieu de 
vérité , de sagesse et de paix , ne pouvait pas laisser 
l'intérêt, les haines , les passions juges et interprètes 



— 153 — 

7.-

de sa doctrine et de ses lois. Il reste alors à loucher de 
la main la vérité, et à aller saisir son premier anneau 
dans l'établissement tout divin du christianisme (-1). 

D. Quelle est donc la règle que les fidèles doivent 
suivre lorsque l'Eglise a prononcé ses jugements en 
matière de doctrine ? 

R. Cette loi , ou cette règle, que les fidèles doivent 
alors suivre, est celle-ci : Croire cl obéir. Cette loi, que 
j'ai déjà nommée, est le principe constitutif ou social 
de l'Eglise, c'est-à-dire le lien moral en vertu duquel 
les fidèles ne forment qu'un seul corps. Il faut croire, 
sans examiner , ce qu'enseigne l'Eglise, sans rien ajou­
ter et sans rien retrancher, puisque son enseignement 
ne peut faillir. ^Jésus-Christ l'a dit : Celui qui vous 
écoute, m'écoute : principe enseigné par les Pères, et 
toujours professé pratiquement dans l'Eglise. Les adul­
tes n'étaient admis dans son sein par le baptême, 
qu'après avoir protesté qu'ils croyaient ce que croyait 
l'Eglise, et qu'ils n'auraient jamais d'autre foi. Pour 
persévérer dans son unité, il fallut toujours persévé­
rer dans la profession de sa foi ; ceux qui nièrent quel­
qu'un des articles définis par clic, en furent rejetés. 

D. Cette règle de foi basée sur une adhésion en­
tière et absolue à l'autorité de l'Eglise, est-elle bien 
sage? 

R. Oui, certes , elle est admirable et pleine de sa­
gesse. Ecoutez cette comparaison que j'emprunte h 
Fénelon : Un incendie éclate dans une maison où est 
couché un pauvre paralytique. Sur six personnes, cinq 
lui crient : Levez-vous , courez , percez la foule, sau­
vez-vous du feu! Or ces cris sont inutiles, puis­
que le malade est impuissant à se lever. Voilà l'image 
des sectes paralytiques , ou ne recevant plus leur mou-

(1) C'est un mot du P. dcRavignan. Tous lirez avec inlônif 
sa 34° Conférence, ayant pour titre : Les Natifs d'admettre l'au­
torité catholique \ surtout Isi deuxième pajUc. 



— J 3 Ï — 

vemcut et leur vie du catholicisme, et qui disent à 
leurs sectateurs, même aux femmes et aux enfants : 
Cherchez voire religion, lisez l'Ecriture, raisonnez, 
décidez; ils en sont incapables. Mais une sixième per­
sonne s'approche du paralytique , et lui dit : Ayez con­
fiance, laissez-moi faire , je vais vous emporter dans 
mesuras. L'infirme s'abandonne sans discuter, et il 
est sauvé des flammes. Voilà l'image de l'Eglise ca­
tholique, disant à tous , aux simples , aux enfants : 
J7 y a en vous impuissance à connaître les vérités révé­
lées ; mais soyez dociles, et c'est moi qui me charge de 
vous éclairer et de vous guider, en vertu de F autorité 
et de l'assistance que j'ai reçues et que je reçois de Jé­
sus-Christ. Venez donc , écoutez , croyez cl suivez-moi. 
Celui qui me suit, ne marche point dans les ténèbres. 
Cette règle n'cst-cllc pas d'une sagesse souveraine ? 
elle est simple, proportionnée à la faiblesse des esprits 
grossiers et ignorants ; puisqu'elle les délivre de la 
timidité, de l'irrésolution, de l'incertitude. Ici les 
recherches ne sont ni laborieuses ni longues. Il n'est 
pas au-dessus de la portée d'un enfant, d'un villageois, 
de savoir que son curé est uni dans la doctrine à son 
évêque, celui-ci aux autres évêques , et tous à notre 
Saint-Père le Pape. Dès lors il croit, et sa foi, étant 
celle de l'Eglise, est divinement certaine ; il est en sû­
reté. 

Cette règle modère la présomption des savants , cor­
rige leurs préjugés, fixe leurs fluctuations , les accorde 
entre eux, et les réunit à la multitude des croyants ; 
c'est la pensée de Nôtre-Seigneur, faire de tous les 
hommes un peuple de frères. 

Règle enfin de bonheur et d'espérance. Le catholi­
que se repose délicieusement sur le suave oreiller de 
l'autorité. Tout au dehors et au dedans conspire à je­
ter le sectaire qui réfléchit dans d'inextricables anxié­
tés ; tout au contraire invite le catholique qui croit, à 
la confiance et à la paix. La barque de Pierre le porte 



1 *( 

sans danger au port éternel, à travers les écueils eî 
les soulèvements de la tempête. Cette barque est l'au­
torité tutélaire, infaillible et impérissable de l'Eglise 
romaine, que nous devons bénir à jamais, 

D. Mais le principe catholique, croire et obéir , ap­
puyé sur l'infaillibilité de l'Eglise, ne détruit-il pas le 
premier des droits de l'homme, savoir, la liberté de 
pensée et de conscience ? 

R. Non ; il ne fait que régler cette liberté, la perfec­
tionner et la diviniser en quelque sorte- C'est une erreur 
de croire que la liberté dépensée et de conscience consiste 
fine reconnaître aucune vérité fixe, immuable, à volti­
ger sans cesse d'une idée à l'autre, et à ne suivre dans 
sa conduite que les écarts de son imagination toujours 
vagabonde. Un esprit qui n'a rien de fixe dans la pen­
sée, est nécessairement esclave de tous les objets qui 
l'environnent. De là vient que personne n'est aussi pué­
rilement et sottement crédule quel'incrédulelui-même? 
ou le libre-penseur dénué de toute donnée religieuse-
Point de vérité dans son entendement, et par suite 
point de moralité dans ses actes ; il ne connaît guère 
que les grossiers appétits du corps. La vérité seule 
affranchit notre âme des perpétuelles divagations de 
la raison livrée à elle-même, et de la dégradante ser­
vitude des passions. Or, cette vérité, nous la recevons 
de la bouche de Jésus-Christ enseignant toujours par 
son Eglise : Qui vos audit, me audit. La parole de 
Jésus-Christ devenant ainsi la matière et l'objet de 
la foi, le catholique ne relève que de Dieu pour sa 
croyance. Est-ce là être esclave? n'est-ce point là 
que se trouve la souveraine et vraie liberté? Servir 
Dieu, c'est régner. 

Ainsi, au lieu de nous ravir notre pensée, l'Eglise 
nous en donne une ; au lieu d'avilir notre raison, elle 
l'élève, l'oriente et l'affermit. Au lieu de détruire la 
liberté de notre esprit, elle la constitue; puisqu'elle 
le délivre du doute , de l'incertitude, de la licence, et 



— J56 —-
lui fait connaître et embrasser la vérité, qui est sa loi 
et sa vie (1) . 

Si la foi détruit ou entrave la liberté de penser, 
d'où vient l'immense supériorité intellectuelle des na­
tions catholiques sur les nations infidèles? D'où vient, 
comme le démontre le protestant Cobbett (2), que les 
peuples où la foi est le moins flexible, sont ceux pré­
cisément qui se trouvent placés plus haut dans l'é­
chelle de l'entendement? Et même sous le rapport 
scientifique et littéraire, qui voudrait mettre sur la 
même ligne les libres-penseurs (3) du x v m e et du xix*1 

siècle , et les catholiques d u x v n e ? 
En deux mots : la liberté dépensée et de conscience, 

telle que l'entendent les incrédules , est l'absence ou 
la négation de tout principe fixe en matière religieuse, 
et l'absence ou la rupture de tout frein mis aux pas­
sions sensuelles. Une pareille liberté n'engendre que 
le scepticisme et le vice. La règle catholique croire et 
obéir conduit au contraire les chrétiens dans les voies 
de la vérité et de la justice, et les empêche de s'éga­
rer, de se gâter et de se perdre, 

ARTICLE UL 

EN QUI RÉSIDE L'INFAILLIBILITÉ DE L'ÉGLISE. 

D. A qui Notre-Scigneur Jésus- Christ a-t-il pro­
mis l'infaillibilité, dans son Eglise? 

(1) Sénèque disait ; Necessaria sunt décréta, quœ dant animis 
inflexibile judlciuvi (Epist. 9ii ). 

(2) Lctlrc première sur l'Histoire de la Réforme. 
(3) Avant d'être libre-penseur, il faut penser; or l'homme qui 

abdique la vérité religieuse, pensc-t-il sérieusement? à quoi 
pcnsc-t-il? Le tourbillon des choses de ce monde lui ôtc môme 
la pensée de ses destinées immortelles : Animait* aidem homo 
non percipit ea quœ sunt Spiritits Dei ; stultitia enim est illi et non 
pot est intelligere (I Cor. n , 14). Tel est le fruit de la liberté de 
penser. 



— 457 — 
R. D'abord à saint Pierre seul. Nous étudierons 

plus bas l'effet de cette promesse faite au Prince des 
Apôtres, e t , dans sa personne, aux Pontifes romains, 
ses successeurs ; et nous l'étudierons de manière à 
nous convaincre que l'infaillibilité réside essentielle­
ment dans le Chef de l'Eglise , et que , si les évoques 
participent à cette prérogative, ils le doivent unique­
ment à leur union avec lui. 

Ensuite Notre - Seigneur promit l'infaillibilité au 
collège des Apôtres, dont saint Pierre faisait partie, 
et comme Chef. Je rappelle ses paroles : Comme mon 
Père m'a envoyé, je vous envoie* Recevez le Saint-Es­
prit.—Toute puissance m9a été donnée au ciel et sur la. 
terre.—Tout ce que vous lierez sur la terre,sera lié dams 
le ciel; et tout ce que vous délierez sur la terre, sera délié 
dans le ciel.—Le Saint-Esprit vous enseignera toute véri­
té.—Allez, enseignez toutes les nations...; et je suis avec 
vous, tous les jours, jusqu'à la consommation des 
siècles.—Celui qui croira, sera sauvé; et celui qui ne 
croirapas9 sera condamné (.). 

Dans ces textes, nous voyons clairement quelle est 
l'autorité établie et déclarée par le Sauveur dans son 
Eglise. Les paroles de Jésus-Christ s'adressant di­
rectement aux Apôtres unis à Pierre, déjà nommé leur 
Pasteur et leur Chef, il s'ensuit que la prérogative 
surnaturelle de l'infaillibilité réside dans le corps des 
évêques, successeurs des Apôtres, en communion avec 
le Pape, successeur de saint Pierre. Ce corps des pre­
miers pasteurs , étant ainsi complet, parfait, vivant 
et parlant, possède l'autorité infaillible d'enseigne­
ment. C'est pourquoi le Pape et les évoques réunis, en 
qui se perpétue la promesse divine, sont les organes 
des vérités révélées , les gardiens et les interprètes des 
Ecritures, les juges et les arbitres des controverses, 

(1) Joan. xx, 21. — Matlh. xxvm, 18. — Matth. xvin, 18. — 
Joan. xvi, 13. — Malth. xxvm, -20. — Marc xvi , 10. 



enseignant, interprétant, jugeant, définissant, en ce 
qui concerne la foi et les mœurs, sans risque de se 
tromper et de tromper les fidèles. 

D . Les évêques sont donc seuls juges de la foi ? 
R. Oui, dès qu'ils sont unis au Souverain Pontife. 

Les saints Pères ont toujours opposé aux hérésies le 
tribunal de Tépiscopat (I). Toujours aussi les Conciles 
ont fondé leur autorité sur les suffrages des évoques. 
« Croyez, disaient les Pères d'un Concile d'Alexandrie 
« dans une lettre adressée à Nestori u s , croyez et en-
« seignez ce que croient tous les évoques du monde, 
a dispersés dans l'Orient et l'Occident : car ce sont 
a eux qui sont les maîtres et les conducteurs du peu-
ce pie. » a C'est aux Pontifes, disent les Papes Nicolas I 
et Symmaque, que Dieu a commis l'administration des 
choses saintes (Nicol. ad Mich. imp. ). » il faut cepen­
dant que le Pape soit avec eux : du moment que 
l'épiscopat cesserait de lui être uni, il n'aurait plus au­
cun droit à l'assistance du Saint-Esprit et A l'infailli­
bilité ; puisqu'étant privé de son chef, il ne serait plus 
rEglise enseignante. 

D. De ce que les éveques sont les juges de la foi, 
et juges infaillibles par leur union au souverain Pon­
tife , faut-il conclure que le don d'infaillibilité réside 
dans chaque évèquc en particulier? 

R. Non. C'est la société ou le corps des premiers 
Pasteurs, présidés par leur Chef, que le EilsdeDieu 
a député pour enseigner infailliblement sa doctrine 
jusqu'à la fin des siècles. Ses promesses ont été faites 
au corps des Pasteurs, et c'est en lui qu'elles ont leur 
accomplissement ; mais Notre-Scigneur n'a pas pré­
tendu étendre à chaque pasteur particulier le privilège 
de l'infaillibilité. À saint Pierre seul, il ordonna de 
confirmer ses frères dans la foi, et de paître et les 
agneaux et les brebis. De la , comme dit Bossuet, le 

(f) Voy. Eusčb., Ilist. eccl, Iiv. v, ch. S, 8 el 10-



— 4 59 — 
Saint-Siège principalement, et le corps de l'Episcopat 
uni à son Chef, c'est où il faut trouver le dépôt de la 
doctrine ecclésiastique confiée aux évêques par les Apô­
tres (i) . Et ailleurs : Qui ne voit que, pour accomplit-
la promesse faite à un corps , on n'est pas astreint à 
la vérifier dans chaque particulier (2)? Il peut đone 
arriver qu'un ou plusieurs évêques soient, par les in­
térêts humains , l'orgueil , les préjugés , l'envie de dog­
matiser 3 entraînés dans l'erreur ; mais a lors , séparés 
delà société de leurs collègues, ils passent au rang 
de simples docteurs particuliers sans autorité, et lu 
certitude de la foi ne reçoit aucune atteinte de ces dé-
fections privées. 

D. Pourquoi , dans le cas de ces défections parti­
culières , l'Eglise ne perd-elle rien de son infaillibilité ? 

//. Parce que l'infaillibilité promise spécialement à 
saint P ie r re , et au corps des Pasteurs , est indépen­
dante de r assentiment de tels ou tels évêques. Dès 
lors tout jugement doctrinal de l'épiscopat en commu­
nion avec le Pontife romain et d'accord avec lui , est 
infaillible, et par suite irréfonnablc, quel que soit d'ail­
leurs le nombre des évoques opposants : car , selon 
saint Àmbroise, l'Eglise étant toujours là où est 
Pierre (3), elle est aussi toujours là où est son succes­
seur : Ubi ergo Peints, ïbi Ecclesia. 

D. Les curés ou autres prêtres, reunis eh synode, 
sont-ils, comme les évêques , juges de la foi ? ce titre 
leur convient-il en vertu de leur ordination? 

II. Non. Pa r l eu r ordination, les prêtres reçoivent 
le pouvoir d'offrir le saint sacrifice, de remettre les 
péchés ( ' i ) , de prêcher, de baptiser, de bénir , etc . : 

(1) Sermon sur l'Unité de l'Eglise, 2 e partie, 
(2) 2 , : Instruction sur les promesses de l'Eglise, n. 28. 
(3) In Psalm. XL Enarralio, n. 30. 
(4) Pour la rémission des péchés, il faut, outre ce pouvoir radi­

cal, la juridiction reçue de l'Ordinaire. 



- 4 GO — 

mais non point celui de juger en matière de foi. 
Personne, enseigne expressément le Pape saint Célcs-
tin , ne doit s'ériger en maître de la doctrine , que ceux 
qui en sont les docteurs , c'est-à-dire les évoques. À eux 
seuls appartient le droit de suffrage dans les défini­
tions dogmatiques. L'opinion contraire, mise en avant 
parles Jansénistes, a été solennellement condamnée 
par la liulle de Pie Y i , Auclorem ftdei, en 4 794. Les 
curés et autres prêtres ne font donc point partie du 
corps enseignant. Quand ils sont admis dans les Con­
ciles, en qualité de conseillers ou de théologiens des 
éveques, ils ont seulement voix consultative. Si quel­
quefois on leur a permis d'en souscrire les actes comme 
les évoques, cette permission n'a jamais constitué un 
droit inhérent au caractère sacerdotal, et allant de 
pair avec le droit épiscopal ; on a voulu leur accorder 
cet honneur ou ce privilège (1). 

A plus forte raison, les diacres , les sous-diacres et 
les laïques ne prononcent point, en juges, sur la doc­
trine. Si cela était, il n'y aurait plus d'Eglise enseignée, 
contre l'institution de Jésus-Christ. 

Donc enfin ce droit n'appartient en aucune manière 
aux puissants de la terre. Ce n'est point aux princes 
temporels que Jésus-Christ a confié le royaume de 
Dieu, ou le gouvernement et l'enseignement de son 
Eglise. Quand, malgré les défenses et les persécutions 
des empereurs de Rome païenne , les Apôtres et leurs 
successeurs prêchaient et propageaient l'Evangile, as­
surément ils ne reconnaissaient point leur autorité ni 
leur compétence en fait de religion. L'Eglise honore, 
respecte les rois, et leur concilie le respect et la sou­
mission des peuples ; à leur tour, les princes doivent 
honorer l'Eglise, et, s'ils vcident sauver leur âme, se 
soumettre, en enfants dociles, à ses enseignements et 
à ses lois. 

(1) Le Cérémonial de la sainte Eglise romaine fait mention de 
ce privilège accordé aux Abbés des Ordres religieux. 



ARTICLE IV. 

D E S C O N C I L E S . 

D. Qu'est-ce qu'un Concile? 
/?. C'est une réunion d'évoqués assemblés pont 

traiter les questions qui appartiennent à la foi, à la 
morale, et à la discipline de l'Eglise, 

Un Concile est général ou œcuménique (I) lorsque 
le Souverain Pontife y convoque les évèqucs de l'uni­
vers entier. 

Il est particulier quand le métropolitain convoque 
les évoques de sa province. 

Les assemblées synodales, ou synodes diocésains (2), 
ne sont point des Conciles , parce qu'ils ne sont com­
posés que des pasteurs du second ordre, sous l'autorité 
et la direction de leur évèque. 

Le conciliabule est une réunion illégitime que l'E­
glise désapprouve ou refuse de reconnaître. 

D. L'Eglise a-t-clle le droit de tenir des Conciles? 
R. Très-certainement ; et elle peut user de ce droit 

toutes les fois que les Souverains Pontifes le jugent 
utile au bien de la religion. Chargés par Jésus-Christ, 
et par conséquent de droit divin , de conserver dans 
toute son intégrité le dépôt sacré de la foi, des mœurs 
et de la discipline, ils ne sauraient négliger les moyens 
qui leur semblent les plus propres à cette conservation.. 
Il serait absurde de refuser aux Chefs de l'Eglise le 

(1) Ce mot dérive du grec olxwfi&Mbs, universalisa universel, 
de olxouf/.évrj y terra habitabilis; on sous-entend yvj, terra. Œcu­
ménique signifie ainsi ce qui s'étend i\ toute la lerre habitable.— 
Les Africains ont quelquefois donné ce nom à dos Conciles qm 
n'étaient composés que des évoques de toute l'Afrique. 

(2) Synode, du grec S u v o o o g , cœtus, assemblée : c'est propre­
ment le mot grec qui signifie Concile, 



droit de pourvoir à ses besoins , ou le droit de faire ce 
que Jésus-Christ leur a commandé. 

Puisque l'Eglise fondée par Notrc-Seigncur est la 
plus parfaite des sociétés, pourquoi serait-elle privée 
du droit d'assembler ses représentants? Les gouverne­
ments civils ont leurs chambres de sénateurs, de dé­
putés ; les hérétiques ont leurs conciliabules; et l'E­
glise n'aurait point ses Conciles!..- Elle les tenait 
m ê m e durant les siècles d e persécution. On compte1 

plus de soixante Conciles particuliers tenus depuis la 
naissance de l'Eglise jusqu'au premier Concile général 
de Nicée, en 325. 

Les métropolitains sont pareillement dans l'obliga­
tion de réunir leurs suffragants en Concile provincial 
lorsque les besoins de la religion le demandent ; mais 
ils ne peuvent, suivant les prescriptions ecclésiastiques, 
faire cette convocation sans avoir préalablement ob­
tenu le consentement du Saint-Siège. 

D. A qui a p p a r t i e n t l ' a u t o r i t é de convoquer les 
Conciles? 

J R . S'il est question d'un Concile général ou œcu­
ménique , le droit ou l'autorité de le convoquer ne 
peut évidemment appartenir qu'au Souverain Pontife, 
Pasteur et Chef de l'Eglise universelle (1). Il fait cette 
convocation ou par lui-même , ou par ses Légats , ou 
par les princes chrétiens ; c'est-à-dire qu'il se sert ou 
de Légats , ou de princes temporels , pour manifester 
cet appel à tout l'Episcopat lorsqu'il le juge utile ou 
n é c e s s a i r e . Si autrefois, de t e m p s en temps, les em­

pereurs et les rois convoquèrent les Conciles, ce fut 
toujours avec le concours ou en vertu de la demande 
des Pontifes romains , mais jamais par voie d'autorité.. 
Ordonner un Concile que l'Eglise ne voudrait pas , ce 

(1) Gencralimn Sipiodorum convocandi rmrforitas apostolirœ 
Sedi -beati Pétri singulari privilégia est tradita. (l'elagius II i» 
EpisL. IV ad Joan. Conslantinop.) 



ne serait ni lui être agréable , ni lui être utile, ee se­
rait l'asservir. 

Les patriarches, les primats, les métropolitains 
convoquent les Conciles particuliers , nationaux ou 
provinciaux, d'après la volonté , ou le désir , ou avec 
l'autorisation du Vicaire de Jésus-Christ, à qui tout 
est subordonné dans l'Eglise. Des Conciles particu­
liers assemblés sans le consentement pontifical, pour­
raient avoir quelque fois de graves inconvénients. Géné­
ralement parlant, la règle prescrite par l'Eglise est que 
les Conciles provinciaux se tiennent au moins tous les 
trois ans (I). 

D. Mais est-il nécessaire de convoquer les Conciles 
œcuméniques pour décider les questions concernant 
la foi, la morale et la discipline? 

7?. Cela n'est pas rigoureusement nécessaire, puis­
qu'il existe dans l'Eglise un tribunal permanent, un 
juge suprême et infaillible , qui peut terminer toutes 
les controverses et étouffer toutes les nouvelles héré­
sies qui s'élèveraient dans son sein. Ce juge suprême 
et infaillible est le Pontife romain, comme nous le 
verrons plus tard. Ce sont aussi les évoques, dispersés 
dans le monde et unis à leur Chef, dont les suffrages 
forment ce tribunal qui suffit pour résoudre toutes les 
questions, et pour mettre un terme à tous les diffé­
rends en matière de religion. De tout temps l'Eglise a 
condamné les hérésies naissantes sans convoquer des 
Conciles. Rome parlait, disait saint Augustin, et la 

cause était finie. D'une part, les Conciles généraux ne 

(1) Provincial i a Concilia... pro moderan dis moribus, corri-
tyndis excessibus, co/droversiis componendis, aliisque ex sacris 
Ganouibuspermissis, renoventur. Qitare. métropolitain, son illis 
kfjilhne impeditis, eoepiscopus antiquior,., quolibet sait cm tri-
ennio.., non prœtermilial Synodum in provincia sua cogère; quo 
opiscopi omnesj et alii qui de jure, vel consuetndine, intéresse 
déçut.., eonvenire omniito teneanlur. (Trident. Soss.xxiv, cap. 
"2de Reform.) 



— m — 
pouvant se réunir que très-difficilement, et de l'au­
tre, la foi ne pouvant point demeurer incertaine et 
inconnue, l'autorité de l'Eglise peut la fixer tous les 
jours : Ecce eyo vobiscnm sum omnibus diebus. 

Pourtant la tenue d'un Concile général est très-avan­
tageuse, et plus d'une fois comme moralement indispen­
sable : car Je Pontife romain et les premiers pasteurs, 
assemblés en Concile, arrivent plus facilement à la con­
naissance des maux et des besoins de l'Eglise , et s'en­
tendent mieux sur les remèdes à employer pour les 
guérir et les satisfaire; il es! également beaucoup plus 
aisé dans un Concile de savoir quelle est sur tel ou tel 
article la croyance de F Eglise universelle, qu'il suf­
fit le plus souvent d'opposer à Terreur pour en arrê­
ter les progres« 

Il en est. de même , proportion gardée, des Conciles 
particuliers, d'où la religion tire de si grands prolits. 

Z). Tous les Conciles, soit généraux , soit particu­
liers , ont-ils la même autorité? 

i?. Non, Le jugement des seuls Conciles généraux 
est un jugement invariable et infaillible dans Tordre 
de la foi, Dieu nous ayant donné le corps des évè­
qucs , le Pape à la tète, pour enseigner, maintenir et 
transmettre dans toute leur certitude les vérités chré­
tiennes ; ils sont à cet effet assistés par le Saint-Esprit : 
Docebit vos omnem verilatem (4) . Les définitions des 
Conciles œcuméniques ont toujours été regardées, en 
effet, comme des oracles de l'Esprit de vérité : Viswn 
est Spirikti Sanclo et nobis* Ces Conciles eux-mêmes, 
comme ceux d'Ephèse et de Chalcédoinc , ont déclaré 
que leurs décisions dogmatiques sont sans appel et 
indéformables. 

Les Conciles particuliers d'une nation ou d'une pro­
vince ecclésiastique n'ont point par eux-mêmes cette 
autorité suprême, quoique dignes de tout notre respect.. 

(!) Joan, X V Ï , 13. 



Toutefois l'approbation et l'acceptation de l'Eglise peuf 
la leur donner. Ainsi un décret dogmatique émané 
d'un Concile particulier, approuve, confirmé par le 
Souverain Pontife, devient un article de foi pour ton? 
les fidèles. Nous en avons un exemple mémorable dans 
le second Concile d'Orange, dont les décrets porté? 
contre Jes Pélagiens et les Semi-Pélagiens sont des ar­
ticles de foi dans l'Eglise. 

La discipline de l'Eglise veut que les actes des Con­
ciles particuliers ne soient pas publiés , et n'aient en 
conséquence aucune force obligatoire avant l'appro­
bation romaine ; et cette approbation ne se donne 
qu'après que les actes ont été examinés , et corrigés, 
s'il y a lieu. 

Par son Bref du 22 août 4 83-1, S. S. Pie IX a con­
damné la proposition suivante du docteur Nuitz : Une 
définition émanée(Vun Concile national nest point sujette 
à rectification. Déjà, en 4 3 8 . ? , Six te-Quint disait 
à Renaud de lïcaunc , qui lui avait envoyé les aeles du 
Concile de Bourges, pour être approuvés : » Cura-
bis at qua^ pic prudent erque décréta ai que emendato 
$iml}utsnnl emendala , nec aliter, edantur (4). 

D. Et les décrets des Conciles œcuméniques ont-
ils besoin de la sanction du Siège apostolique pour 
devenir infaillibles et irréformables ? 

Ji Oui, puisque l'infaillibilité n'a pas été promise 
par Jésus-Christ au corps des pasteurs isolé, tronqué, 
ou sans tè te , mais à ce corps complet, uni à son chef „ 

(1) Pie IX, dans son firef du 11 décembre ISt!), adressé aux 
Pfros du Concile de Paris, los félieilc de leur empressement à 
snwneltro les actes do ce Concile au jugement du Siéirc aposto­
lique, afin d'élre confirmés par son autorité souveraine. 

Le Manuel du droit canon de M. Loqucux, où fauteur nie l'o-
bligalion de soumettre au Saint-Sié^e les actes dos Conciles pro­
vinciaux avant de los publier, a élô condamné [Décret du Saint 
Office, en dalo du 28 septewb, is;»| ). 



le Pontife romain (1). Toutefois, si le Pape a présidé 
en personne un Concile général, une approbation et 
une confirmation distinctes ne sont plus nécessaires, 
parce que, dans ce cas, les Décrets ayant été portés 
par lui et par les évoques, le Concile est par là-même 
approuvé et confirmé. 

Mais la sanction est nécessaire, si les Légats du 
Pape président, car ils n'ont point son autorité en 
ce qui concerne les définitions de foi. Ils pourraient 
même, comme cela est arrivé, s'écarter de ses instruc­
tions. 

Quels sont ceux qui, par leur caractère, ont droit 
d'assister aux Conciles œcuméniques? 

JL Les seuls évoques ; et leur suffrage seul y est 
décisif de droit. Pour que le Concile soit général dans 
sa convocation , tous les évoques du monde doivent y 
être appelés. Jl n'est pas cependant nécessaire, pour sa 
célébration et sa validité, qu'il se compose de tous les 
évêques, ni même du plus grand nombre d'entre eux, 
!cs absents étant censés adhérer d'avance aux déci­
sions du Concile» Si d'ailleurs, à cause du petit nombre 
des assistants, quelque doute surgissait touchant l'av 
cuméuicité de l'assemblée , ce doute serait levé par la 
confirmation du Chef de l'Eglise> et par l'acceptation 
des pasteurs absents. 

L'usage veut que l'on appelle au Concile les Abbés 
et les Généraux d'Ordres , et autres supérieurs ecclé­
siastiques, avec des théologiens que les prélats puissent 
consulter. 

Les princes temporels, ou leurs ambassadeurs, 
quand ils sont invités au Concile, n'ont aucun droit 
d'y présider ou d'y assister en qualité de juges; ils 
y assistent comme protecteurs de l'Eglise, et y occu­
pent, en cette considération, une place éminente. Ileu-

(1) Celle vérilé sera mise dans (oui son jour lorsque nous 
<!\[>Ii<jii(M'ons l'infaillibilité du Souverain Pontife. 



— 107 — 
veux les monarques dont l'amour, le zèle et la puis­
sance veillent à la défense de la sainte Eglise et au 
maintien de son autorité, unique principe de la vraie 
et solide prospérité des empires! 

D. Combien compte-t-on , jusqu'à ce jour , de Cou-
ciles œcuméniques ? 

/?. On en compte dix-huit. 
D. Quels sont les principaux? 
R. i° Celui de Nicée, ville de Tîythinic dans l'Asie 

mineure: c'est le premier Concile général, tenu l'an 
325 , composé de 31H évêques. On y définit contre les 
Ariens la consubstantialité du Verbe et la divinité de 
Jésus-Christ. On dressa dans ce Concile le symbole de 
Nicée, qui fut augmchtéclans le Concile suivant. 

2° Le 4 c r de Constantinoplc, en 3S1 , qui confirma 
la foi de Nicée, professa la divinité du Saint-Esprit 
contre Macédonius, et condamna les Apollinaires (1). 

3° Celui d'Ephèsc, Tan 43) , -célèbre par la défini­
tion delà maternité divine de Marie contre Nestortus ; 
il condamna cet hérésiarque, et renouvela la condam­
nation de Pelage. 

4° Celui de Chalccdoine, dans l'Asie mineure, tenu 
en 45-1 , qui confirma les anathèmes fulminés contre 
Ncslorius, et condamna Eutychès , soutenant qu'il n'y 
avait en Jésus-Christ qu'une seule nature. 

5° Le 3 e de Constantinoplc , en 080 et 081. n pros­
crivit l'erreur des Monolhélites, qui n'admettaient 
qu'une seule volonté en Jésus-Christ Scrgius Pyrrhus. 
Paul, M.aearius et tous leurs sectateurs y furent ex­
communiés. C'est le 0 e Concile œcuménique. 

6° Le 2 e de Nicée , en 787, contre les Iconoclastes 
ou briseurs d'images. 

7° Le 4 e de Constantinoplc, qui fut le 8° Con-

(1) Sectateurs d'Apollinaire de Laodicée. Ils enseignaient que 
J.-C. n'avait point pris un corps de chair semblable au nôtre, ni 
une âme raisonnable semblable à la nôtre. 



— les — 
cîle général, en 869. On y condamna Photius,qui 
s'était emparé du patriarcat de Constantinoplc. Le 
cuite des images de la sainte Vierge et des saints y 
fut encore maintenu. 

8° Le 4 e de Latran, tenu à Rome dans la basilique 
de Saint-Jcan-dc-Latran , en \ 215, et présidé par le 
Pape Innocent III . On y compta 71 archevêques, 4J2 
éveques, 800 abbés ; le primat des Maronites et saint 
Dominique y assistèrent. Ce Concile fut réuni pour 
condamner les erreurs des Albigeois et autres héréti­
ques , et pour la conquête de la Terre sainte. Le 21 e ca­
non, parmi ceux qui y furent publics, est celui qui pres­
crit à tous les fidèles la confession annuelle et la com­
munion pascale. 

y 0 Le 2 e de Lyon, en \ 274 , où présida Grégoire X, 
et où assistèrent les patriarches d'Àntioche et de Cons-
tantinople , cinq cardinaux , cinq cents éveques, 70 ab­
bés et \ 000 docteurs. On y travailla à réunir les Grecs 
et les Latins sur la procession du Saint-Esprit, et l'on 
ajouta au symbole dressé au Concile de Constantinople 
le mot Filioque. 

10° Le Concile de Vienne en Dauphiné, l'an 1314. 
11 y avait les deux patriarches d'Antioche et d'Alexan­
drie , 300 éveques, et trois rois , de France, d'Angle­
terre et d'Aragon. 11 fut assemblé principalement pour 
l'extinction de l'Ordre des Templiers, et la proscrip­
tion des erreurs des Beggards ou Béguins. 

\ \ ° Celui de Florence, en -1439. Eugène IV y pré­
sida. Jean Paléologuc, empereur d'Orient, s'y trouva 
avec le patriarche de Constantinoplc. Les Grecs y si­
gnèrent une profession de foi avec les Latins. 

12" Le Concile de Trente, dernier œcuménique, 
entré les années 13*3 et 1563, sous cinq Papes .Paul 
I I I , Jules 111, Marcel I I , Paul IV et Pic IV. Il fut 
convoqué contre les hérésies de Luther et de Calvin , 
et pour la réformalion des ecclésiastiques et des fi­
dèles. 



— - 1 0 9 ~ 

N. 1). Les Acles des Conciles, recueillis d'abord pnr'Lnhïtmo, 
et imprimés au Louvre en '1044, le furent ensuite par les Pères 
Labbe et Cossart, jésuites, et imprimés à Taris, m Pi72, eu 17 
volumes in-folio; et enfin par le P. Ilardouin, el imprimés au 
Louvre, on !71o, en 12 vol. La collection de Lahbe a été réimpri­
mée à Venise, en 21 vol., Tannée 1732. — Le P. Sirmond cl son 
neveu ont donné, en 4 volumes, les Actes des Conciles tenus en 
France. 

8 

Cette nomenclature des Conciles les plus célèbres 
nous montre, pour le dire en passant, que la foi de 
l'Eglise de Jésus-Christ a été perpétuellement contre­
dite et combattue par les hérésies. Dieu l'a permis 
pour éprouver la foi, la patience et la charité de ses 
enfants, pour éclairer et fixer de plus en plus les dog­
mes catholiques , et confirmer inébranlablemcnt la 
croyance et la tradition de l'Eglise. 

Mais aussi ces souvenirs nous rappellent l'assistance 
du divin Esprit, qui n'abandonne jamais cette Eglise 
immaculée, et qui , jusqu'à la fin des siècles, lui as­
surera la victoire sur toutes les puissances de l'enfer 
et du monde coalisées contre elle : Slai Roma l 



Lćginsi&tfivc «Se l 'Eg l i s e . 

L'Eglise catholique est permanente et inexpugnable ; 
et Jésus-Christ Ta pourvue d'un moyen stable, facile 
et sûr , pour se garantir de l'erreur. Ce moyen réside 
dans l'autorité des premiers pasteurs en communion 
et sous la direction de leur Chef, le Pontife romain. 
Ces faits sont avérés; nous l'avons vu. 

Cependant l'autorité d'enseignement n'est pas la seule 
t fuc le .Fils de Dieu a accordée h son Eglise, il l'a do 
plus investie de l'autorité de gouvernement, je veux 
dire, de la puissance législative ou du droit et du pou­
voir de porter des lois et d'obliger les fidèles à les obser­
ver (I). En conséquence, l'Eglise a le droit et le pou­
voir d'interdire tout ce qu'elle juge cou traire à la 
sainteté du christianisme, d'établir tout ce qu'elle juge 
nécessaire pour la conservation de la doctrine , de la 
discipline et des bonnes mœurs, et d'accorder les dis­
penses à ses lois, si le bien de ses enfants le réclame. 
En u n mot, le pouvoir de l'Eglise, souveraine des 
âmes, embrasse tout ce qui se rapporte à la religion, 
n u culte divin , au gouvernement spirituel et à la sanc­
tification des siens. Elle laisse la puissance temporelle 
régler ce qui concerne l'ordre civil et les intérêts ma­
tériels. Etudions ces questions vitales et d'une si haute 
portée dans le temps qui court. 

(1 ) Vos Spiritus Sanclus posnit episcopos reqere Ecclesiam Dri, 
r Art. xx , 



— n i — 

ARTICLE I . 

NÉCESSITÉ BU POUVOTtt LÉGISLATIF BANS L 'ÉGLISE ,— 

SON INSTITUTION DIVINE. 

D. Le pouvoir de faire des lois et de les sanction­
ner pour le règlement des mœurs et de la discipline, 
est-il nécessaire dans l'Eglise? 

/?. Sans doute, puisque l'Eglise est une société, 
société spirituelle et religieuse, et , suivant le plan 
de riTomme-Dicu , la plus étendue de toutes les so­
ciétés. Or vous n'avez point de société sans pouvoir, 
sans lois ; vous ne pouvez en avoir. Une famille sub-
sistc-t-elic sans une autorité qui y préside? Le maintien 
de l'ordre n'exigc-t-il pas des magistrats dans une 
ville, des chefs dans une armée, des lois dans une so­
ciété quelconque? Le pouvoir est l'âme et la vie de la 
société. L'Eglise a donc son pouvoir, ou le droit de 
prescrire des lois. L'Eglise, privée de la puissance lé­
gislative, serait une contradiction flagrante 7 et n'offri­
rait que chaos et anarchie. Non, la Sagesse incarnée 
n'a pu abandonner ainsi au. hasard la dépositaire de 
toutes les vérités, de tous les préceptes, de toutes les 
grâces nécessaires à l'homme* 

Tel fut l'ordre établi,des l'origine,par Notre-Seigneur 
lui-même dans son Eglise, à savoir , que les pasteurs 
gouverneraient avec toute autorité et tout pouvoir, 
et que les fidèles écouteraient avec toute soumission. 

Z>. Gomment le prouvez-vous? 
R. La preuve est facile. Tl suffît d'entendre Jésus-

Christ parlant aux premiers chefs de son Eglise, a ses 
Apôtres : Tout pouvoir nia été donne au ciel et sur la 
terre.comme mon Père r»Ca envoyé, je vous envoie ; 
ce qui signifie : « Je vous revêts du pouvoir que j'ai 
« reçu de mon Père , du pouvoir par conséquent de 
« commander aux hommes. » Et ce pouvoir, à quoi 

8. 



servirait-il, si les hommes n'étaient pas obligés de le 
respecter et de s'y soumettre? 

Ailleurs : Tout ce que vous lierez ou délierez sur la 
terre 7 sera lie ou délié dans le ciel.—Celui qui vous 
écoule, m'écoule moi-même; cl celui qui vous méprise, me 
méprise.—Si quelqu'un n'écoule pas VEglise, qu'il vous 
soil comme un païen et un pubticain. 

Le Sauveur avait dit a saint Pierre en particulier ; 
Je le donnerai les clefs du royaume des cieiu'i et tout 
ce que tu lieras sur la (erre, sera lié dans le ciel ; cl 
tout ce que lu délieras sur la terre, sera délié dans le 
ciel.—Pais mes agneaux ,pais mes brebis (1) . 

Dans ces oracles , tout l'univers catholique a tou­
jours reconnu l'autorité du gouvernement, ou le pou­
voir délier les consciences par des lois, conféré aux 
Apôtres , et l'obligation imposée aux fidèles d'écouter 
et d'obéir. 

Assurément les Apôtres furent les plus fidèles in­
terprètes des paroles de leur divin Maître. Or jamais 
ils ne doutèrent que Jésus-Christ ne leur eût commu­
niqué le droit de porter des lois , droit qu'ils s'attri­
buèrent constamment. Assemblés en Concile à Jéru­
salem, sous la présidence de saint Pierre, ils dirent aux 
fidèles : Il a semblé bon au Saint-Esprit cl à nous, de 
ne point vous imposer d!autre charge que de vous abste­
nir des chairs immolées aux idoles, du sang, des viandes 
suffoquées, etc. (2). Voilà des Décrets apostoliques. Mais 
pourquoi ces expressions étranges : au Saint-Esprit et 
à nous?parce que, sûrs de leur autorité , les Apôtres 
voulurent, dans cette première assemblée , apprendre 
à tous les siècles que les enfants de l'Eglise doivent 
écouter la voix de leurs Pasteurs comme celle du Sr int-
Esprit. En conséquence de celte ordonnance, saint Paul 

(1) Ces textes de S. Mallhieu, de S. Luc et de S. Jean, ont déjà 
<;lć cités plusieurs fois. 

(1) Art. X V , 2ku2î>. 



~ 473 — 
et Silas parcoururent les chrétientés de Syrie et de Ci-
licie , les fortifiant dans la foi, et leur ordonnant de 
garderies commandements des Apùlres et des anciens (J). 

ZX Saint Paul, dans ses Epitres , lraite-t-il ce sujet ? 
/ i \ Oui. Très-souvent il rappelle et inculque aux 

chrétiens les droits de l'autorité ecclésiastique et leurs 
devoirs envers elle. Tl écrit aux Hébreux : Obéissez à 
vos supérieurs spirituels, et soyez leur soumis (2) . 11 
écrit aux Corinthiens : Je vous loue de ce que vous 
observez mes commandements, tels que je vous les ai 
donnés (.1). Il écrit aux Thcssalonicicns : Vous savez 
quels préceptes je vous ai imposés par Vautorité de Jé-
ms-Chrisl..* Celui qui les méprise, ne méprise pas un 
homme, mais Dieu qui non s a donné son Saint-Esprit (4). 
Si quelqu'un n'obéit pas à ce que nous vous écrivons, re­
marquez-le, et nentrez point en sociélé avec lui (ri). D'ail­
leurs, le nxûmc Apôtre prescrit des règles de conduite 
sur le mariage, sur le choix des ministres, etc., se ré­
servant de statuer de vive voix sur d'autres points de 
discipline (fi). 

Ces prescriptions étaient sacrées pour les fidèles: car 
jamais l'Eglise primitive ne contesta aux Apôtres la 
puissance législative dont Jésus-Christ les avait revê­
tus; jamais elle ne réclama contre son exercice. Et je 
ne pense pas que les sectaires nient sérieusement l'exis­
tence de ce droit divin dans les Apôtres. 

D. Il serait en effet difficile de le nier ; mais peut-
être que ce pouvoir a expiré avec les disciples du 
Sauveur, et qu'il n'est point passé à leurs successeurs ; 
quel est votre sentiment? 

R. Je vais l'exposer dans l'article qui suit. 

(1) Act. xv, 41. 
(2) H o b r . x » i , ï 7 . 
(3j I Cor. x i , 2. 
(4) lThcssal. iv, 2 , 8. 
(5) IIThcssal. 111,4,14. 
(ti) 1 Cor. vu, — TU. î. — Voy. aussi 1 Cor. x l , clc. 



— m 

ARTICLE IL 

P E R P É T U I T É D U P 0 U V 0 I H L É G I S L A T I F D A N S L ' É G L I S K . 

Z>n Ce pouvoir devait-il donc passer aux évêques , 
successeurs des Apôtres , et surtout au Souverain Pon­
tife? 

Jl. Oui, c'est de foi : car pourquoi l'Eglise a-t-ellc 
été fondée ? pour que la vérité et la vertu demeurassent 
toujours vivantes et pures sur la terre; pour que le 
dogme, la morale et le culte persévérassent les mêmes 
jusqu'à la fin du monde. C'est pourquoi Jésus-Christ, 
engageant à jamais sa foi au Chef de son Eglise, lui 
dit : Ta es Pierre, el sur celle pierre j'établirai mon 
Eglise, et les portes de l'enfer ne prévaudront point con­
tre elle. Puis , s'adressant à tout le Collège apostolique : 
Allez, enseignez toutes les nations...., leur apprenant à 
observer tout ce que je vous ai ordonné...; voici que je 
suis avec vous, tous les jours , jusqu'à la consomma­
tion des temps. D'où nous concluons que le Fils de Dieu 
n'assigna point d'autre terme à son Eglise que la fin 
des siècles. 

Mais si l'Eglise est immortelle, immortelle est aussi 
la double autorité d'enseignement et de gouvernement, 
qui est son Ame et sa vie. 

Cependant les Apôtres étaient sujets à la mort ; le 
martyre les enleva bientôt à la vénération et à l'amour 
des premiers chrétiens. Jls durent donc laisser des hé­
ritiers de leur apostolat et de leurs droits. Et en effet, 
au lieu des pères, il naquit des enfants aux mains 
desquels furent remises les rênes du gouvernement ec­
clésiastique, chargés de veiller à la conservation de 
la foi, à la sainteté des mœurs et à l'intégrité du 
culte (1). 

(1) Pro palribus luis nali sunt libi fdii; constitues eos princi­
pes super omneni lerraui. (Ps. X L I V , 17.) 



i » y*  \ tô 
Pierre et les Apôtres vivent donc et vivront toujours 

dpns leurs successeurs. Toujours Pierre sera à leur 
tète3 ne cessant, en sa qualité de Pasteur suprême, 
de paître et les agneaux et les brebis. 

ZX L'antiquité chrétienne a-t-elle reconnu cette au­
torité de gouvernement, ou ce pouvoir législatif, dans 
l'Eglise catholique notre mére? 

IL Oui. Partout et toujours , ou voit cette autori U 
reconnue et révérée dans l'Eglise. Durant les trois pre­
miers siècles, et avant la conversion des empereurs, 
il s'était tenu un grand nombre de Conciles, tant en 
Orient qu'en Italie , dans les Gaules , en Espagne, etc. 
La plupart avaient fait et promulgué des lois recueil­
lies sous les noms de Canons des Apôtres cl de Consti­
tutions apostoliques (4). Ces canons regardent les sa­
crements , l'institution et l'ordination des ministres 
sacrés, les mœurs des clercs, le culte, la célébration des 
saints mystères, etc.; l'Eglise n'en dispensa personne, 
elle exigea même l'observation de plusieurs sous peine 
d'anathôme. 

A cette époque, et après que les Césars curent cessé 
de persécuter la religion de Jésus-Christ pour lui 
élever des autels , personne ne s'avisa jamais de con­
tester à l'Eglise le pouvoir législatif que lui confia son 
divin Auteur. Jamais les princes chrétiens, même les 
plus jaloux de leur autorité , ne refusèrent de croire et 
d'obéir. Le grand Constantin n'ignora ni les droits 
que s'attribuaient les Pasteurs de l'Eglise, ni les dé­
crets des Conciles tenus dans l'empire. Présent au Con­
cile de Nicée , il ne réclama pas contre les lois qui y 

(1) Ces canons ou règlements de discipline dè l'Eglise primitive 
sont au nombre de 70 ou de 83 , selon les manières de les parta­
ger. Il n'ont pas élé dressés, tels que nous les avons, parles 
Apôtres eux-mêmes ; mais ils sont authentiques, et d'une auto­
rité incontestable. On a eu raison de les appeler Canons des 
Apùtres, parce qu'ils ont été dressés d'après ce qu'avaient établi 
les Apôtres el les hommes aposloliqu.es. 

http://aposloliqu.es


— 476 — 

(!) Henri II à Benoît VIII, tom. ix Covc. p . 831. 

furent publiées, il les soutint au contraire de toute son 
autorité souveraine. Lisons-nous dans les annales de 
la Frauce que Clovis, Cbarlemagnc, saint Louis aient 
rayé cette croyance universelle de leur profession de 
foi? Qu'il est beau d'entendre un saint empereur (4) 
dire h un saint Pape : ce Tout ce que votre autorite pa­
če tcrncllc a réglé dans son Concile, je l'approuve, je 
ce le confirme comme voire fils ; je veux qu'il soit in-
te séré parmi les lois, qu'il fasse partie du droit public, 
cr et qu'il vive autant que l'Eglise, » 

Cbarlemagnc disait : Quand VEglise imposerait un 
joug à peine supportable, il le faudrait souffrir plutôt 
que de rompre la communion avec elle. 

D. Cette belle et indispensable prérogative n'a-t-
cllc pas eu cependant ses contradicteurs ? ne l'a-t-on 
pas déniée à l'Eglise? 

R. Oui. 
D. Quels sont ceux qui , les premiers , tentèrent 

de dépouiller l'Eglise de sa puissance, du droit divin 
qu'elle a reçu de commander et de faire des lois? 

R. Ce sont les novateurs du xvi e siècle. Ce pouvoir 
de l'Eglise les gênait, les contrariait; il comprimait 
l'esprit d'indépendance et la liberté effrénée qu'ils vou­
laient substituer à l'obéissance et à la simplicité : ce 
fut In raison de leur révolte. Quel fruit en ont-ils re­
cueilli? point d'autre que de s'être égarés dans un la­
byrinthe inextricable de contradictions et d'embarras. 
Ils se sont brisés et se brisent chaque jour contre la 
divine autorité de l'Eglise. 

D. Bans cette odieuse tentative, les Réformateurs 
furent-ils conséquents avec eux-mêmes? 

R. En aucune manière. Ils ne tardèrent pas à voir 
qu'avec le dogme de l'indépendance et d'une liberté il­
limitée , tout va en ruine et se perd. Que firent-ils donc? 
Au moment où ils disaient à l'Eglise romaine : Vous 



— 1 7 7 — 

n'avez pas le droit de nous commander, de nous prcs 
crire des lois , ils se réunissaient en synodes, afin de 
forger de nouvelles lois avec les débris des anciennes, 
et d'imposer aux membres de leur communion l'obli­
gation sévère de les respecter et de les suivre. 

D. Mais où ces hommes inconséquents et coupables 
avaient-ils pris ce pouvoir qu'ils refusaient à l'Eglise? 

iî. Nulle part. Luther, dans son traité de Y autorité 
des magistrats, disait que « si l'on avait réprimé les 
« Anabaptistes dès qu'ils répandirent leurs dogmes 
A sans vocation , on aurait épargné bien des maux h 
a l'Allemagne; qu'aucun homme vraiment pieux ne 
« devait rien entreprendre sans vocation (1) ; » c'est-
à-dire sans mission légitime ordinaire ou extraordi­
naire. Ce raisonnement est sans réplique ; mais il frappe 
et réduit en poudre l'autorité usurpée des Anabaptistes 
comme celle des Luthériens eux-mêmes, des Calvinis­
tes, des Zwinglicns, de toutes les sectes protestantes. 

D. Et qu'obtinrent les sectaires? 
R. Rien. Le peuple , accoutumé par eux et comme 

nourri à la licence , leur dit : Vous voulez vous faire 
les tyrans dune Eglise qui est libre (2). 

ce Plîit à Dieu, plût à Dieu s'écriait Mélanchthon, que 
<c je pusse, non point confirmer la domination des 
(t éveques , mais en rétablir l'administration ! car je 
« vois quelle Eglise nous allons avoir, si nous ron­
ce versons la police ecclésiastique. Je vois que la tyran-
« nie sera plus insupportable que jamais (3). » C'est ce 
qui arrive toujours quand on secoue le joug de l'auto­
rité légitime. Ceux qui soulèvent les peuples > sous pré­
texte de liberté, se font eux-mêmes tyrans. Ce mot 
profond est de Bossuet (/*). 

(1) En 1834. — Histoire des Variations, livre i, n. 28. 
(2) Ibid., liv. v, n. S et 7. 
(3) Lib. iv, Epist. 104. — Bossuet, ibid., n. G. 
(4) Voyez, pour vous édifier, la Description de Genève an-

8.. 



ARTICLE I I I . 

EN QUI RÉSIDE LA PUISSANCE LÉGISLATIVE DE 

L'ÉGLISE. 

D. Vous avez dit sans doute que le Souverain Pon­
tife et les évoques sont les dépositaires de la puissance 
législative que l'Eglise catholique possède d'institution 
divine. Du moins, cette vérité ressort pleinement de 
tout ce qui vient d'être exposé ; n'cst-il pas vrai ? 

/?. C'est vrai , parfaitement : c'est une vérité de foi. 
Le Pape a reçu, dans la personne de saint Pierre, le 
pouvoir de lier cl (h délier, de puilre les agneaux et les 
brebis; et les évêques, selon saint Paul, ont été établis 
par VEsprit saint pour le gouvernement de l'Eglise de 
Dieuy toujours sous la dépendance du Chef ; vérité for­
mellement attestée par les écrits des Pères, par les 
Constitutions des Papes, les Décrets des Conciles et les 
Pièglements des évêques. 11 serait difficile de citer une 
loi ecclésiastique émanant d'une autre source, 

D. J'ai entendu dire pourtant que ce pouvoir ap­
partient également aux simples prêtres, et même aux 
fidèles : l'admettez-vous? 

R. En admettant une pareille erreur, j'abjurerais la 
croyance catholique, qui n'a jamais associé les simples 

vienne et modeme, par Mollet; et Y Etablissement de la Réfor­
me à Genève, par Maipiin. 

« Quant à Calvin, y est-il dit , Gonove n'oubliera pas de sitôt 
« le système de lois, de pénalités, d'espionnage et de sanglan-
« te tyrannie qui remplaça dans son sein la croyance et la cou­
rt lunio catholiques. Le Consistoire établi par notre Réformateur, 
« composé de 12 laïques et de 0 ministres, fut chargé de veiller 
« à la conservation de la saine doctrine cl à la pratique des bon-
ce nés mœurs. Sa censure s'exerçait sur toutes les personnes sans 
« exception, cl s'étendait à toutes les actions, atonies les paro-
« les.... Celui qui passait six mois sans recevoir la Cène, était 
« banni pour un an. » C'était un despotisme effrayant. 



— -171) — 

prêtres ni les laïques au gouvernement de l'Eglise : le 
Concile de Trente le déclare sans ambiguïté (1). 

D. Et toutefois on a écrit que la puissance spiri­
tuelle avait été donnée par Jésus-Christ au peuple 
chrétien, pour être par lui communiquée aux premiers 
Pasteurs de l'Eglise : qu'en pensez-vous? 

Iî. Je pense et je crois que cette opinion est non-
seulement erronée, mais hérétique, et condamnée comme 
telle par la Bulle de Pie VI, Auctoreni fulei, de l'an­
née -I79î. Non, le successeur de saint Pierre et les suc­
cesseurs des Apôtres, les évoques, ne sont point des 
mandataires du peuple ; ils tiennent le pouvoir légis­
latif de Jésus-Christ seul ; et ils l'exercent de droit 
divin, indépendamment de toute puissance temporelle ; 
ce qui est encore un article de foi rappelé par Pie VI, 
dans son Bref du 40 mars 4791, aux évéques de l'as­
semblée nationale de France, 

Z). Croyez-vous donc que la puissance de l'Eglise, 
dans l'ordre de la foi, de la discipline, du culte et des 
mœurs, soit souveraine absolument, et tout à fait in­
dépendante de tout autre pouvoir humain? 

/?, Telle est la loi que professe le catholique, puisque 
Notre-Scigneur Jésus-Christ a remis cette puissance 
spirituelle, ou la souveraineté des âmes, à son Eglise 
seule, et non point aux princes de la terre. Ceux-ci pré­
sident aux choses civiles ; l'Eglise administre et dis­
pense les choses divines. On ne saurait méconnaître, 
combattre, entraver et usurper son autorité touchant 
les choses sacrées, relatives au salut éternel, sans se 
rendre coupable d'un grand crime : car ce serait con­
tredire et renverser l'ordre divin, en empêchant les 
hommes de rendre à Dieu ce qui est à Dieu (2). 

Les saints Porcs , en exhortant les peuples au res-

(1) Trid. sess. xxm, cap. iv de ecclesiatlica Hieravrhia, oie, 
(2) Reddile ergo quœ saut Cœsaris, Ctvsari: et quw *unt /><''*. 

heo. (UalUi. xxu, 21.) 



— 4S0 — 

pcct, à l'amour et à l'obéissance dus aux rois et aux 
magistrats, ont toujours reconnu, proclamé et défendu 
les droits de l'Eglise et son indépendance, concernant 
la doctrine, les affaires et les causes de la foi, et toutes 
les choses sacrées. Il serait trop long de rapporter ici 
leurs témoignages (1). Dans sa Théologie dogmatique, 
Mgr Gousset cite les principaux (2) . 

D. Vous avez dit que l'Eglise est souveraine des 
âmes, que, par suite, sa puissance est spirituelle; et 
cependant elle se permet souvent d'agir sur les corps, 
en commandant à ses enfants des actes extérieurs : le 
peut-elle ? 

j? . Oui, elle le peut; car, quoique spirituelle, l'autorité 
de l'Eglise ayant pour objet le salut de tout l'homme, 
s'étend nécessairement à son corps comme à son âme. 
L'homme créé tout entier par Dieu, se doit à lui tout en­
tier, corps et âme ; et l'ensemble des devoirs de l'âme 
et du corps envers Dieu constitue précisément la reli­
gion. Or l'Eglise n'existe q u e pour régler ce qu i est du 
ressort delà religion. Il entre donc dans son pouvoir et 
ses attributions de commander des actes extérieurs; si­
non, il faudrait anéantir tout culte extérieur et public: 

(1) Voy. S. Cypricn, lettre S5G-,— S. Alhanase, sa lettre aux 
solitaires;—S. llilairc, liv. i contre Constance;—S. Grégoire de 
Naz., discours 17, 27 ; — S . Ambroise, lettres 20 à sa sœur, et 
21 à Valentinien, etc. 

(2) Il existe un ouvrage du P. Laborde, oralorien, intitulé: 
Principes sur Vessence, la distinction et les limites des deux 
puissances spirituelle et temporelle. L'auteur y soumet le minis­
tère ecclésiastique à l'autorité séculière; il va jusqu'à soutenir 
qu'il n'appartient pas aux éveques de connaître et de juger du 
gouvernement extérieur de l'Eglise. Benoît XIV a condamné ce 
livre comme captieux 5 faux, impie cl hérétùpie, cl il en a défen­
du la lecture à tous les fidèles, sous peine d'encourir l'excom­
munication ipso facto (Bref du S mars 17tiii aux évoques de 
Pologne). Ainsi, même en ce qui louche à son gouvernement 
extérieur et sensible , l'Eglise catholique est , de droit divin, 
indépendante du pouvoir séculier, dans l'exercice de son auto­
rité. 



— J81 — 

(1) Lettre Si*. 

l'office divin, la messe, les fêtes, les sacrements, etc.; 
et alors plus d'Eglise. 

D. Encore une difficulté. Ou je n'ai pas bien com­
pris, ou il me semble que vous avez insinué, dans ce 
qui précède, que, même pour l'exercice ou l'usage pu­
blic de ses droits et de son autorité, indépendants de 
tout pouvoir humain, l'Eglise n'a pas besoin de la per­
mission des gouvernements. Ne vous êtes-vous point 
trompé ? 

R. Oui, je l'ai insinué , et je ne me suis point trom­
pé: car Jésus-Christ a donné à ses Apôtres et à leurs 
successeurs la même mission, toute divine, qu'il avait 
reçue de son Père: Toute puissance m'a été donnée dans 
le ciel et sur la terre ; et, comme mon Père m'a envoyé, 
je vous envoie. Or la mission de Jésus-Christ fut sou­
verainement indépendante de Vexequalur ou du placet 
des gouvernements séculiers. La volonté de Jésus-
Christ est que son Eglise soit libre d'enseigner aux 
hommes les vérités du salut, libre de travailler à leur 
conversion et à leur sanctification par la dispensation 
de la parole, de la prière publique et des sacrements. 
Si l'on restreint, ou si l'on enchaîne cette liberté, c'est 
un abus de la force : Jésus-Christ l'a prédit. Alors l'E­
glise souffre, combat, prie pour ses persécuteurs, et , 
Immuable dans ses droits et dans ses espérances, elle 
attend des jours plus propices, qui , tôt ou tard, se 
lèvent pour elle. « L'évequc tenant dans ses mains 
l'Evangile de Dieu, dit saint Cypricn, peut être tué, 
mais non pas vaincu » : Occidi polcsl, non vinci (4). 

Demandons souvent à Notre-Seigncur de faire com­
prendre à ceux qui gouvernent que son Eglise est la 
gardienne la plus sûre et la plus dévouée de Tordre 
social. Si, leurs préjugés et leurs alarmes venant à se 
dissiper, ils consentaient à favoriser toute la liberté 
d'action de l'Eglise, ils ne tarderaient pas à revoir et 



— <!82 — 
h bénir dans leurs Etats le règne de la justice et de la 
charité. 

D. Mais l'Eglise n'est-elle pas dans l'Etat? et par­
tant ne doit-elle pas obéir à l'Etat? 

Ii. L'immortel archevêque de Cambrai, dans son 
discours prononcé au sacre de l'Electeur de Cologne, 
a répondu à cette question. Je résume sa réponse : 
« L'Eglise, il est vrai, dit Fénelon, est dans l'Etat 
« pour obéir au prince dans tout ce qui est temporel ; 
« mais, quoiqu'elle se trouve dans l'Etat, elle n en dé-
« pend jamais pour aucune fonction spirituelle. Elle 
« est en ce monde, mais c'est pour le convertir; elle 
« est en ce monde, mais c'est pour le gouverner par 
a rapport au salut... Le monde, en se soumettant à 
« l'Eglise, n'a point acquis le droit de l'assujettir : les 
« princes, en devenant les enfants de l'Eglise, ne sont 
« point devenus ses maîtres ; ils doivent la servir, et 
«. non la dominer... Comme les pasteurs doivent dou­
ce ner aux peuples l'exemple de la plus parfaite sou-
« mission et de la plus inviolable fidélité aux princes 
« pour le temporel, il faut aussi que les princes , s'ils 
a veulent être chrétiens, donnent aux peuples, à leur 
et tour, l'exemple de la plus humble docilité et de la 
«. plus exacte obéissance aux pasteurs pour toutes les 
« choses spirituelles. Tout ce que l'Eglise lie ici-bas, est 
<c lié; tout ce qu'elle remet, est remis; tout ce qu'elle 
« décide, est confirmé au ciel... Troubler l'Eglise dans 
« ses fonctions, c'est attaquer le Très-Haut dans ce 
« qu'il a de plus cher, qui est son épouse ; c'est blas-
« phémer contre ses promesses , c'est vouloir renver­
se ser le règne éternel. » 

Fénelon particularise ensuite les fonctions ou les 
devoirs d'un prince pieux et zélé à l'égard de l'Eglise 
de Dieu, mère des puissants et des faibles. 



**""* 4 83 """̂* 

ARTICLE IV-

O B E I S S A N C E Q U E N O U S D E V O N S A L ' E G M S E . 

D. Quelle conséquence tirez-vous de l'existence et de 
la perpétuité du pouvoir législatif dans l'Eglise ca­
tholique ? 

R. Je tire cette conséquence évidente et certaine, 
que déjà, sans contredit, vous aurez tirée vous-même, 
et que je puis traduire par ce mot : obéissance à VEglise ! 
Oui, notre devoir suprême est de reconnaître la légiti­
mité et la justice des préceptes ecclésiastiques, et de 
les observer» La lettre des commandements de l'Eglise 
nous fut inculquée dés le berceau, et le sens nous en 
fut expliqué dans notre enfance ; l'ignorance ne sau­
rait excuser notre infidélité. Donc obéissance : Obcdilc 
prtvpositis vcslris. 

D. La transgression des commandements de l'Eglise 
est-elle un péché mortel? 

R. Oui, par elle-même, bien que les circonstances 
puissent en atténuer la malice : car, dit Nolre-Sci-
gneur, ne pas écouter VEglise , c'est s*assimiler aux 
païens et aux publicains. Or les premiers refusent à 
Dieu leur encens pour le prostituer h de viles créatu­
res , ce qui est un grand péché ; et les seconds, chez 
les Juifs, étaient décriés pour leurs exactions et leurs 
scandales* Saint Augustin appelle crime, scelus, la vio­
lation de la loi du jeûne quadragésimal, lorsqu'on s'en 
dispense sans nécessité. Et ce que ce grand docteur 
dit du jeûne, s'applique aux autres préceptes de l'Eglise, 
qui tirent tous leur force de la même autorité. 

Le péché serait plus grand encore, si, à la transgres­
sion des préceptes ecclésiastiques, on ajoutait le mépris ; 
puisque mépriser l'Eglise, c'est mépriser Jésus-Christ 
lui-même : Qui vos spernil, me speruil, c'est ne plus lui 



— 4S/i — 

appartenir, scion le mot de saint Jean : Qui non est" 
ex Deo, non audil nos (<!). 

D. Nous entendons cependant des catholiques sou­
tenir que les lois de l'Eglise n'obligent pas en con­
science. Us ne comprennent pas, disent-ils, comment 
les commandements des hommes peuvent devenir la 
matière d'un crime devant Dieu. On leur dit : Obéissez 
à VEglise, voire mère; et, avec le sourire de l'indiffé­
rence et du dédain sur les lèvres , ils répondent ; Eh ! 
ne suffit-il pas d'obéir à Dieu ? Approuvez-vous de 
pareils sentiments et une pareille conduite ? 

R. J'en suis profondément attristé. Non, je n'aurais 
jamais pu m'imaginer que des hommes sensés, que des 
catholiques ne rougissent pas de se retrancher derrière 
une réponse si illusoire, afin de motiver leur insou­
mission. Mais quoi 1 si l'Eglise a le pouvoir de faire 
des lois, l'obligation de les garder n'en est-elle pas la 
conséquence naturelle? A côté du droit de comman­
der, ne voyez-vous pas marcher le devoir d'obéir? 
Entre ce droit et ce devoir, n'y a-t-il pas correspon­
dance nécessaire ? 

Ces catholiques infidèles ne comprennent pas com­
ment les préceptes humains peuvent intéresser la con­
science, et ils soutiennent qu'il suffit d'obéir à Dieu. 
Ils comprennent pourtant comment la désobéissance 
envers les parents, les maîtres, les souverains,qui cer­
tes ne sont pas de nature divine ou angélique, peut 
rendre un enfant, un serviteur, un sujet criminel au 
tribunal de Dieu. Est-ce donc que l'autorité de l'Eglise, 
qui émane immédiatement et directement de la source 
primitive de tout pouvoir sur la terre, c'est-à-dire de 
Dieu, aurait moins de force que l'autorité domestique 
ou civile? 

Vous accordez, je pense, h l'Eglise le droit de déci­
der les questions de foi. Henri Vi l i ne le lui contes-

(1) IJoan. Ï V , G. 



— 4 85 — 
taît pas. Or l'Eglise n'est pas moins assistée du Sainf-
Esprit, n'est pas moins infaillible dans les actes de son 
gouvernement spirituel que dans ses décisions dogma­
tiques. En promettant d'être avec elle, tous les jours, 
jusqu'à la consommation des siècles, Jésus-Christ n'a 
point excepté les règles des mœurs ni de la discipline. 
Si donc son autorité est la même dans tous les cas, dans 
tous les cas aussi nous lui devons la même obéis­
sance (4). 

Mépriser l'Eglise, c'est mépriser Jésus-Christ, je le 
répète avec l'Evangile. En conséquence, on n'écoute 
point Dieu et Y on n'obéit pas h Dieu en refusant d'écou­
ter ses ministres, ses représentants et ses lieutenants, 
en refusant d'obéir à l'Eglise, qui est son organe. 11 
n'entrait pas dans les conseils de la divine Sagesse que 
Jésus-Christ restât sur la terre et gouvernât en per­
sonne ses fidèles jusqu'à la fin du monde. Voilà pour­
quoi il s'est fait remplacer par le Pontife de Rome , et 
par les évêques avec lui et sous lui. Ils sont les dépo­
sitaires de son autorité; il lie quand ils l ient, délie 
quand ils délient, devant être avec eux jusqu'au dernier 
jour du monde. 

Oh ! donc, ne fermons jamais l'oreille aux discours, 
aux injonctions ou aux défenses de l'Eglise; et n'ou­
blions point le mot de saint Cypricn : Celui-là naura 
pas Dieu pour père qui n'aura pas voulu avoir l'Eglise 
pour mère. Donc, amour et soumission à l'Eglise, c'est 
le premier devoir d'un fils envers sa mère. 

N'oublions pas non plus qu'au jour de notre baptême, 
nous avons, par la bouche de ceux qui nous y pré-

(1) L'autorité de l'Eglise romaine faisait sur Luther une impres 
sion dont la peinture V a c é c par lui-même excite je ne sais quel 
sentiment mêlé d'horreur et de pitié. Apres que feus surmonté, 
dit-il, tous les autres arguments, il en restait un dernier dont je 
ne pus triompher qu'avec une peine extrême et de cruelles angois­
ses; c'est qu'il fallait écouler l'Eglise {llisloire de l'Eglise, liv. 
LVIII , tom 7) . 



sentaient, promis d'observer les lois de l'Eglise : Serva 
mandata. Celte promesse, nous l'avons renouvelée le 
jour de notre première communion ; elle a été déposée 
et se garde dans les archives du ciel ; bientôt elle en 
sera tirée, pour être confrontée avec notre conduite, el; 
servir ainsi de considérant à la sentence qui décidera 
de notre sort éternel r 



& M f t o r i t f £ rte fffonavorMCWBOirBt ( su i to ) . — 
Pouvoir cocrcitiJT «le r&cjHsc. — Censures 

ARTICLE I. 

EXISTENCE T)U POUYOItt COEUCITIF t>ÀJMS L'ÉGLISE. 

D. Qn'entendez-vous par le pouvoir coercitif ou 
coaclif que vous attribuez à l'Eglise catholique ? 

J?. J'entends le pouvoir qu'elle possède, de droit 
divin, de décerner et d'infliger des peines à ses 
enfants indociles, rebelles. Je dis à ses enfants , parce 
que l'Eglise n'a point de juridiction sur ceux qui ne 
sont point baptisés. Ces peines sont principalement les 
censures ecclésiastiques, auxquelles on peut joindre la 
privation d'un office spirituel ou d'un bénéfice, la dé­
position , la dégradation, etc. « La peine la plus sim-
* pie dont une société puisse faire usage pour réprimer 
« ses membres réfractaircs,ditBergicr, est de les pri-
« ver des avantages qu'elle procure à ses enfants doci-
« les, de rejeter même les premiers hors de son sein 
« lorsqu'ils y troublent l'ordre et la police qui doivent; 
« y régner. Souvent l'Eglise s'est trouvée dans cette 
« triste nécessité ; pour prévenir un plus grand mal, 
« elle a été forcée d'excommunier ceux qui ne vou-
* laicnt pas se soumettre à ses lois (1), 

(1) Dictionnaire, art. Lois ecclésiastiques. 



— 4 83 — 
D. Sur quoi est fondée l'existence du pouvoir cocr-

citif dans l'Eglise? 
R. Elle est fondée sur ce grand principe , que le 

pouvoir de faire des lois emporte nécessairement celui 
d'établir des peines. Otez la sanction des peines aux 
lois qui régissent une société, vous n'aurez plus que 
des lois sans efficacité , et une souveraindé illusoire, 
incapable de se soutenir. Appliquez ce principe à l'E­
glise, qui est la grande société des âmes, embrassant 
toutes les nations et tous les siècles. 

D . Comment prouvez-vous que ce pouvoir est de 
droit divin ? 

R. Je le prouve par son institution même. Nolre-
Scigneur dit à ses Apôtres : Tout ce que vous lierez 
sur la terre, sera lié dans le ciel \ et tout ce que vous dé­
lierez sur la terre, sera délié dans le ciel. Ce pouvoir de 
lier, étant universel, comprend essentiellement les pu­
nitions aussi bien que les lois. 

De même, Notre-Seigneur veut qu'on défère à l'E­
glise les pécheurs qui méprisent la correction frater­
nelle ; et, s'ils ne l'écoutentpas, il veut qu'on les traite 
comme des païens et des publicains , ou qu'on les ban­
nisse de la société chrétienne. 

C'est pourquoi les Apôtres , saint Paul en particu­
lier , n'ont point hésité à exercer la puissance de eoac-
tion quandils l'ont jugé nécessaire. Lisez, pour vous en 
convaincre, les chapitres iv et v de la I e Epitre aux 
Corinthiens, et le chap. i de la I e Epître à Timothée. 
Et au chap. xm de la II e Epitre aux Corinthiens , le 
grand Apôtre, parlant de certains pécheurs, les menace 
de ne point les épargner à son retour; il les exhorte 
à résipiscence , afin qu'il ne soit pas contraint d'agir 
plus sévèrement avec eux, d'après le pouvoir que Jésus-
Christ lui a donné (4). 

(1) Sccnndum pot esta tem qnam Dominas dédit viihi in wdifi-
cationem et non in desi nid ionan (v. 10). 



— 4 8 9 — 

Les successeurs des Apôtres tinrent le même langage 
et la même conduite. Les décisions des Souverains Pon­
tifes et des Conciles, les écrits des docteurs et des 
auteurs ecclésiastiques de tous les âges , toute la Tra­
dition établissent le dogme catholique qui attribue à 
l'Eglise le pouvoir de punir les fidèles et ses ministres 
par des censures ou autres châtiments spirituels. 

En 4 527, le concile de Sens, condamnant les er­
reurs de Marsile, disait : a Les excès de cet hérétique 
« ont été réprimés par les saintes Ecritures, qui dé-
« clarent que la puissance ecclésiastique est indépen-
«; dante de la puissance civile ; qu'elle est fondée sur 
« le droit divin, qui l'autorise h établir des lois pour 
<t le salut des fidèles » à punir les rebelles par des cen­
te sures légitimes. » 

Pie VI exprime la même doctrine en se servant 
des paroles de ce Concile. Voyez aussi le Concile 
de Trente, Sess. x x v , chap. 3 du Décret de la Réforme. 

D. Quels sont ceux qui, dans l'Eglise, exercent le 
pouvoir coercitif ? 

R. Ce pouvoir est entre les mains du Souverain 
Pontife et des évoques. Le Pape peut, comme Chef de 
l'Eglise universelle, l'exercer à l'égard de tous ses 
membres, quels que soient leur rang et leur condition ; 
les évêques l'exercent à l'égard de leurs diocésains ; 
et le Pape et les évêques peuvent communiquer ce 
pouvoir. 

Du reste, l'Eglise étant une mère toujours pleine de 
bonté, on conçoit qu'elle use des peines canoniques , 
bien moins pour châtier les coupables, que pour les 
corriger et les rappeler à leur devoir : In œdificationem 
et non in destructianem (!)• 

(1) Solite quasi inimicum existimare, sedeorripile ut fra* 
trem (H Thess. m, 13).— Jncrepa illos dure, ntsanisintin 
fide(Tit. ï, 13).—Pendant la vacance du Siège épiscopal, los 
chapitres des églises cathédrales peuvent porter des censures. 
Ce pouvoir s'exerce par les Vicaires «apituteires. — Les Supé-



D. La puissance civile peut-elle dépouiller les pre­
miers pasteurs de ce droit, ou s'opposer à son exer­
cice ? 

/?. Elle ne le peut pas légitimement, puisque ce 
droit est d'institution divine. Il est môme défendu, 
sous peine d'excommunication , aux magistrats sécu­
liers d'admettre l'appel de celui qui a été frappé de 
quelque censure par son évoque- — Le droit canon 
défend , sous la même peine, de recourir au Conseil 
d'Etat pour faire annuler l'ordonnance ou la sentence 
de révoque (1). L'autorité ecclésiastique étant ici seule 
compétente, le prêtre qui aurait élé destitué, inter­
dit, ou suspendu de ses fonctions, ne pourrait en 
appeler que de l'évoque au métropolitain. Dans les 
causes majeures, on peut du métropolitain en appeler 
•\u Souverain Pontife (2). 

ARTICLE IL 

C E N S U R E S E C C L É S I A S T I Q U E S , 

l 1. 

Des Censures en général. 

D» Qu'est-ce qu'une censure, dans le style de l'E­
glise catholique ? 

Il, La censure est une peine spirituelle et médici­
nale par laquelle un homme baptisé , pécheur et con-
tumax, est privé, en tout ou en partie, de l'usage des 
biens qui sont à la disposition de l'Eglise. Les seuls 

rieurs dos Ordres religieux jouissent du môme droit envers leurs 
inférieurs-

(1) Voyez, dans le § 2 de l'article suivant, les excommunications 
spécialement réservées au Souverain Ponli fe. 

P) Voyez la Théologie dogmatique de Mgr Gousset, tom. i, 



— 4 94 — 
dépositaires de l'autorité ecclésiastique peuvent Tin 
fliger. 

Cette peine est médicinale, puisque le but de l'Eglise, 
en l'appliquant à un pécheur contumax ou rebelle, 
est plutôt, je l'ai di t , de le corriger et de le ramener 
à de meilleurs sentiments , que de le punir (4). 

La faute pour laquelle une censure est encourue, 
doit être grave, extérieure et consommée dans son 
espèce. Par suite, tout ce qui excuse de péché mortel 
excuse par là-même de la censure. 

11 est également nécessaire que le délinquant ait con­
naissance de la censure, parce que celle-ci exige de 
sa part la contumace. De là l'ignorance moralement 
invincible, ou même l'ignorance légèrement coupable 
met à l'abri de la censure ; ce qui a lieu pour l'igno­
rance de droit comme pour l'ignorance de fait. 

U fout aussi, pour s'assurer que tel ou tel pécheur 
a mérité les censures, considérer avec attention le texte 
delà loi à laquelle il est rebelle. 

Quand une censure a été prononcée pour un temps 
indéterminé, il ne suffit pas d'être rentré en soi-même 
et de s'être converti pour en être délivrée L'absolution 
est nécessaire, et les supérieurs qui en ont le droit, 
peuvent donner cette absolution de vive voix ou par 
écrit, dans le tribunal de la pénitence ou hors du tri­
bunal. Les simples prêtres autorisés à la donner ne 
la donnent qu'au saint tribunal, et la formule de l'ab­
solution sacramentelle peut suilîrc à cet effet. Tout 
prêtre approuvé pour les confessions peut absoudre 
dos censures non réservées (2). 

D. Combien compte-t-onde censures différentes? 
/L On en comple t rois , savoir : fcxcommvnica-

Mon, la suspense et Vinlerdit. 

(1) L'Ejrlisc suit en cola l'exemple de S. Paul (I Cor. v, 5). 
(2j Pour de plus amples explications, consultez les traites de 

théologie morale 



— 102 — 
"Les unes sont portées par le droit, c'est-à-dire par 

les lois générales de l'Eglise ou les lois particulières 
des diocèses, et se nomment censures a jure \ les autres 
sont portées par le supérieur ou le juge ecclésiastique 
contre tel ou tel genre de fautes, et se nomment cen­
sures ab homme. Les premières, a jure, sont stables et 
subsistent tant que subsiste la loi ; les secondes pas­
sent avec ceux qui les ont infligées , ce qui toutefois 
ne signifie point qu'une censure ab homine tombe par 
la mort du supérieur, pour celui qui l'a encourue et 
qui ne peut en être délivré que par l'absolution, 

D. Quel sens attachez-vous aux mots de latœ et /e-
rendœ senlenliœ que Ton applique aux censures? 

R. Les censures latœ sententiœ sont celles dont la 
sentence est prononcée, et qui s'encourent ipso facto) 

ou par le seul fait de la transgression de la loi , sans 
qu'il soit besoin d'une nouvelle sentence du juge. Les 
censures ferendœ sententiœ sont celles dont la sentence 
doit être prononcée par le juge ecclésiastique ; elles ne 
sont ainsi que comminatoires. Les termes par les­
quels une censure est exprimée, font juger si elle est 
latœ ou ferendœ sententiœ. Dans le doute, elle est re­
gardée comme simplement comminatoire. Voyez saint 
Ligu ori et les autres théologiens moralistes. 

D. Qu'entendez-vous par monilions canoniques? 
IL J'entends les avertissements que le supérieur 

ecclésiastique est obligé de faire à un pécheur, avant 
de fulminer contre lui une censure ab homine. L'Eglise 
•est toujours pleine de modération , et n'a recours aux 
voies de rigueur qu'à la dernière extrémité. En con­
séquence , la sentence d'une censure qui n'est pas ex­
primée dans le droit, doit être précédée de trois mo­
nilions entre lesquelles on laisse un laps de temps 
plus ou moins long , selon les circonstances. Ce n'est 
qu'à l'expiration du dernier terme, que le juge peut sé­
vir contre le coupable qui n'a point voulu se soumettre. 
Il n'est pas néanmoins indispensable que les trois mo-



— 493 — 
nitions soient réellement distinctes ; une seule peut 
suffire pour toutes les trois, si l'on a soin d'assigner des 
intervalles de jours équivalant aux différentes moni-
tions. Si le cas est tout à fait urgent, le juge ecclésias­
tique peut sur-le-champ faire les trois monitions sans 
délai. Quand les formalités voulues par le droit canon 
ne sont pas observées, la sentence d'une censure par­
ticulière est irrégulière, mais non point cependant 
nulle ou invalide , si celui qui en a été frappé est vé­
ritablement coupable. Consultez saint Liguori, livre vu, 
n. 58. 

I 2. 

De i[Excommunication. 

D. Qu'est-ce que Vexcommunication? 
R. C'est une censure par laquelle un chrétien est 

prive de la communion de l'Eglise, ou par laquelle 
il est privé , en tout ou en partie , des biens spirituels 
el communs dont l'Eglise peut disposer. L'excommu-
nicnUon majeure prive de tous ces biens ; l'excommu­
nication mineure n'en prive qu'en partie. Si 5 dans le 
droit canon, le mot d'excommunication est employé 
seul et sans correctif, il skm i fie toujours l'exeommuni-
oalîon majeure : car l'excommunication mineure est 
encourue uniquement par les personnes qui communi­
queraient avec un excommunie à éviter ou dénoncé. 

i>. Quelle différence y a-t-il entre un excommu­
nié dénoncé et un excommunié non dénoncé ou loléî'él 

R, Le premier, l'excommunié dénoncé, ou non to­
léré , ou à éviter , est celui qui a été nommément dé­
claré comme tel par la sentence du supérieur ; le 
second n'a pas été déclaré tel par sentence. 

D. Quels sont les principaux effets de l'excommu­
nication majeure? 

R. Elle prive du droit de recevoir et d'administrer 
les sacrements; elle prive des prières publiques ou 

9 



— m — 

suffrages communs de l'Eglise , des offices divins , et 
autres avantages inhérents à la communion des saints ; 
elle rend incapable d'être pourvu d'aucun bénéfice ou 
dignité ecclésiastique, sépare de la communion exté­
rieure des fidèles, et prive de la sépulture en terre 
sainte. Quel est le chrétien , s'il lui reste une élincclle 
de foi, qui no craindrait une peine aussi terrible? II 
n 'y a rien , dit nainl Augustin , do plus redoutable pour 
lui que d'être retranché du corps de Jésus-Christ (1). 

I). Àvcz-vous quelques observations importantes à 
faire sur ces effets de l'excommunication? 

R. Oui. Ainsi : 4° Un fidèle excommunié, même 
tolère, ne doit point recevoir les sacrements avant 
d'avoir éié absous de la censure. 11 les recevrait néan­
moins vaiidement ; l'absolution sacramentelle serait 
même valide, selon le sentiment plus vrai, VERTUS, 

dit saint Liguori , si l'excommunié, ignorant de bonne 
foi son état , apportait au sacrement les dispositions 
requises (2). La censure, par elle-même, n'annulle 
point le sacrement. 

2° Un prêtre excommunié pèche grièvement, s'il 
exerce ses fonctions, hors le cas de nécessité, quand 
il ne peut s'en dispenser sans scandale ou sans 
danger de se diffamer. S'il est toléré, ses actes sont 
valides , même en matière de juridiction , et il absout 
vaiidement. S'il était dénoncé, il n'aurait plus de ju­
ridiction , et ses absolutions seraient nulles. 

3° L'excommunication ne dispense point un prêtre 
de réciter son Bréviaire en particulier. 

A" Il est permis aux fidèles et aux prêtres de faire 
des prières privées pour un excommunié. Plusieurs 
Docteurs pensent qu'on peut dire la messe pour un 
excommunié toléré, quand du moins il paraît bien 
disposé , et que l'excommunication n'est pas notoire 
dans la localité. 

(1) Tract. 27 inJoan., n. G. 
P) S. Lig. liv. vu, n. 199. 



— 495 — 
Un excommunié quelconque ne peut être inhumé 

enterre sainte, a moins qu'il n'ait donné, avant sa 
mort, des signes de repentir ; et dansée cas , il faut 
absoudre son cadavre. 

6° L'excommunication ne prive point d'un bénéfice 
déjà acquis et possédé antérieurement, ni de ses fruits ; 
mais le bénéficier pourrait en être privé par sentence, 
s'il négligeait de se faire absoudre. 

7° Il est défendu de communiquer ou d'avoir des 
rapports avec un excommunié nommément dénoncé, 
soit dans les choses saintes, soit même dans le com­
merce de la vic (4). II y a néanmoins des motifs graves 
qui excusent cette communication réciproque, comme 
la nécessité, le bien spirituel de l'excommunié , l'état 
du mariage, la dépendance des parents, l'ignorance 
du droit ou du fait. 

D. Quelles sont les principales excommunications 
réservées au Souverain Pontife ? 

R. Le besoin de maintenir la foi, la morale et la 
discipline dans leur intégrité, et de réprimer la licence 
effrénée des hommes pervers, avait, dans la suite des 
âges, obligé les Pontifes suprêmes de porter des cen­
sures dont le nombre s'était accru considérablement. 
Or, plusieurs d'entre elles ne convenant plus aux 
temps actuels, et pouvant néanmoins donner lieu à 
des anxiétés et à des troubles de conscience, Notre 
Saint-Père le Pape Pic IX a publié, le 4 4 octobre 4 869, 
sa Constitution Apostolicœ Sedis^ par laquelle, abro-

(1) Les actions dans lesquelles il n'est pas permis de com­
muniquer avec un excommunié dénoncé ou non toléré, sont 
renfermées dans ce vers latin : 

Os, orare, vale, commnnio, mensa9ncgalur. 
1« Os, les conversations, les lettres, etc. ;2° orare, toute cour 

munication dans les choses sacrées-, 3° vale, les salutations tout 
à fait particulières; 4o commnnio, toute sociélé d'affaires, de 
contrats, d'habitation, e tc . ; Sn mensa, des invitations récipro­
ques pour les repas. - Voy. S. Liguori, liv. vu, n-188. 

9 . 



— I 06 — 

géant d'une part toutes les censures portées par ses 
prédécesseurs, il exprime et règle de l'autre celles 
qui désormais seront en vigueur dans l'Eglise univer­
selle (4). 

En conséquence et en vertu de cette Bulle, encourent 
l'excommunication latœ senlentiœ réservée spéciale­
ment au Pontife romain : 

L Tous les apostats de la foi, les hérétiques , cl 
leurs receleurs, fauteurs et défenseurs. 

2, Tous ceux qui, sciemment, et sans l'autorisation 
du Siège apostolique, lisent les livres des apostats et 
hérétiques qui enseignent l'hérésie, comme aussi les 
livres d'un auteur quelconque défendus nommément 
par Lettres apostoliques, et ceux qui gardent ces ou­
vrages , les impriment et les soutiennent. 

3. Les schismaliques. 
h. Tous ceux qui appellent des décrets et préceptes 

des Pontifes romains a u f u t u r Concile général, et ceux 

qui ont conseillé ou favorisé cet appel, 
3 . Tous ceux qui tuent , mutilent, frappent, sai­

sissent , emprisonnent, détiennent ou poursuivent 
comme ennemis les Cardinaux de la sainte Eglise ro­
maine , les Patriarches, Archevêques, Evêques, Légats 
ou Nonces du Saint-Siège, qui les chassent de leurs 
diocèses, de leurs domaines , et ceux qui commandent, 
conseillent, favorisent ces mesures iniques, 

6. Ceux qui empêchent directement ou indirecte­
ment l'exercice de la juridiction ecclésiastique dans le 
for intérieur ou extérieur , et ayant recours pour cela 

(!) Kilos sont divisées en trois classes principales : les excom­
munications spécialement réservées au Souverain Pontife, les 
excommunications qui lui sont simplement réservées , et celles 
qui sont réservées aux évoques. 

Or , les théologiens savent que le pouvoir d'absoudre des ex­
communications simplement réservées, ne renferme pas celui 
d'absoudre de celles que. le Pape se réserve spécialement. — L'ab 
solution de celles-ci exige une faculté à part-



— 197 — 
au pouvoir séculier , ou conseillant, aidant, favorisant* 
ce recours. 

7. Ceux qui forcent directement ou indirectement 
les juges laïques à citer devant leur tribunal les ecclé­
siastiques, en dehors des dispositions canoniques ; et 
ceux qui font des lois et des décrets contraires h la 
liberté et aux droits de l'Eglise. 

8 . Ceux qui usurpent ou séquestrent la juridiction, 
los biens , les revenus appartenant aux ecclésiastiques, 
a raison de leurs églises ou de leurs bénéfice?. 

Ces excommunications et d'autres encore sont, je l'ai 
d i t , réservées au Pape spécialement. 

La Bulle Apostolicœ Scdis en renferme d'autres , au 
nombre de dix-sept, qui sont également réservées au 
Pape, non plus toutefois spécialement, mais simplement. 

Ainsi sont excommuniés de cette manière ceux qui 
enseignent ou qui soutiennent, en public ou en parti­
culier, des propositions condamnées par le Saint-Siégc 
sous peine d'excommunication latœ scnle.ntiœ. — Ceux 
qui se battent en duel, ou qui le provoquent, l'accep­
tent, le favorisent, le permettent, ou qui, le pouvant, 
ne l'empêchent point, ainsi que les complices et les té­
moins volontaires. — Les Francs-Maçons, les Carbo-
nari, et les adeptes d'autres sociétés qui, ouvertement 
ou en secret, complotent contre l'Eglise ou les puis­
sances légitimes ; et ceux qui n'en dénoncent point les 
chefs qui ne sont pas connus (1).— Ceux qui recueillent 
des honoraires de messes à un taux plus élevé, et qui 
les font célébrer à un prix moindre, gardant pour eux 
le surplus. —Les religieux qui , hors le cas de néces­
sité, administreraient le saint Viatique ou l'Extrème-

(t) D'après un décret de la S. Congrégation do l'Inquisition, 
approuvé par S. S. Grégoire XVI, le 27 juin 1S:ft>, l'excommuni­
cation est encourue mémo dans les pays où les Bulles apostoli« 
ques n'ont pas été promulguées; ce qui a été de nouveau cl 
formellement déclaré par S. S. Pio IX, dans PKncycliquc Quanta 
nira, du 8 décembre 180i. 



— -IftK — 

Onction aux clercs ou aux laïques sans la permission 
du Curé. 

On peut voir, dans la Bulle susdite , les autres cen­
sures réservées au Saint-Siège, et celles qui y sont ré­
servées aux éveques. 

Voyez-y pareillement les excommunications non 
réservées dont tout prêtre approuvé pour les confes­
sions peut absoudre au saint tribunal, 

D. Les éveques et ceux à qui ils en auraient donné 
la faculté, peuvent-ils quelquefois absoudre des cen­
sures réservées au Souverain Pontife? 

R. Oui,dans les cas suivants : 4° si ces censures sont 
occultes, à l'exception toutefois des excommunications 
que la Bulle Apostolicœ Sedis réserve speciali modo au 
Pontife romain ; 2° si les pénitents sont dans l'im­
puissance d'aller à Rome, comme sont les infirmes, les 
prisonniers, les vieillards , les pauvres , les femmes, 
les domestiques, etc. ; et toutes ces personnes ne sont 
point obligées d'écrire à Home; 3° si la réserve est 
douteuse. 

D. Enfin, y a-t-il quelque réserve à l'article de la 
mort ? 

R. Non , dit le Concile de Trente ( I ) , il n'y en a 
aucune, pour ne point exposer les âmes à périr à l'occa­
sion de la réserve. À cette extrémité, tout prêtre peut 
absoudre un pénitent de tous ses péchés et de toutes 
les censures qu'il aurait encourues. L'Eglise, dans ce 
danger de mort, confère la juridiction même aux prê­
tres qui en seraient dénués. 

g 3. 

De la Suspense. 

D. Qu'est-ce que la suspense ? 
/?. C'est une censure qui prive un ecclésiastique 

(I) Sess. XIV, c. 7. 



— loyr — 

de l'usage ou de l'exercice d'un Ordre, d'un office 
ou d'un bénéfice, pour un temps , et en tout ou en 
partie. La suspense n'atteint point les laïques. 

La suspense simple et absolue, sans aucune déter­
mination de la peine, est toujours regardée comme to­
tale , et prive alors le clerc de son office, de l'usage 
de la juridiction et de la jouissance de son bénéfice; 
elle ne prive point, comme la déposition et la dégra­
dation , de la possession et du titre du bénéfice (i). 

La suspense de Y Ordre n'emporte pas celle de la ju­
ridiction, et réciproquement ; mais la suspense de l'of­
fice, ab of/icio , entraîne et la suspense de l'Ordre et 
celle de la juridiction. Ainsi un curé suspens de son 
office ne peut ni dire la messe , ni prêcher, ni présider 
aux oiïiecs divins , ni administrer les sacrements. 

Si la suspense est portée pour un temps limité, elle 
cesse après le terme expiré ; si elle est portée abso­
lument et sans limitation de temps, elle n'est levée 
que par l'absolution. 

D. Y a-t-il quelque péché a ne point déférer à la 
suspense ? 

R. Oui. "Un clerc suspens qui exerce solennellement 
une des fonctions qui lui sont défendues, commet un 
péché mortel, parce qu'il résiste et désobéit à l'Eglise 
en matière grave ; à moins qu'il ne soit excusé, ou 
par l'ignorance invincible, ou par la nécessité.—STiï 
exerce solennellement un Ordre sacré, comme par 
exemple, s'il célèbre la messe, il encourt de plus lVr-

(1) La déposition et la dégradation ne sont point des censures, 
mais des peines canoniques dans toute la rigueur du terme. Elles 
privent pour toujours, non-seulement de l'exercice de la juridic­
tion spirituelle et de la jouissance du bénéfice, mais de la juri­
diction même et du titre du bénéfice. La dégradation diffère de 
^déposition en ce qu'elle se fait avec un appareil et des céré­
monies qui lui sont propres, et qu'on peut voir dans le Pontifical 
romain ; elle en diffère aussi en ce que la dégradation prive de 
tout privilège clérical, et réduit le coupable à la condition-
ik laïque, ne loi laissant que le caractère do l'Ordre. 



régularité, dont il ne peut être absous que par le Pon­
tife romain , a moins que l'irrégularité ne soit occulte. 
Dans ce dernier cas, l'évoque peut en dispenser. 

D. Y a-t-il des suspenses latœ sententiœ réservées au 
Souverain Pontife? 

/?. Oui. La constitution de S. S. Pie IX Apostoliciv 
Scdis les réduit a sept. — Comme elles regardent par­
ticulièrement les évêques et les clercs, soit séculiers , 
soit religieux , je me dispense de les rapporter. 

/>. Y en a-t-il qui soient réservées aux évoques? 
IL Oui ; et c'est le Concile de Trente qui les a impo 

sées dans ses Sessions xxm et xxiv. Par exemple, 
sont suspens les clercs ordonnés per saltum, ou avant 
l'âge prescrit (<!), ou les interstices n'ayant point été 
gardés; — de même, ceux qui ont reçu l'ordination 
d'un évèque étranger, sans dimissoirc de leur propre 
évêque ; — ou qui ont été ordonnés sans titre clérical, 
ou avec un titre simulé sans dispense ; - - les pré 1res 
qui ont donné la bénédiction h deux époux, sans la 
permission de leur curé. 

I *. 

Tic r Interdis 

D. Qu'est-ce que Vintcrd.il? 
/?. C'est une censure qui défend la célébration des 

offices divins ( 2 ) , l'administration de quelques sacre­
ments , et la sépulture ecclésiastique à certaines per-

(1) Pour le sous-diaconal, il faut 22 ans commencés, ou 21 ans 
accomplis; pour le diaconat, 23 ans commencés, ou 22 ans ac­
complis ; pour la prêtrise, 29 commencés, ou 24 ans accomplis. 
( Tvid. Scss. xxm, de ïlcform., cap. 12.) 

(2) Les offices divins sont la messe, les prières publiques et 
solennelles, la récital ion publique des Heures en chœur, la béné­
diction publique do l'eau, des cierges, etc. 

http://Vintcrd.il


— 2 0 1 ~ 

sonnes et dans certaines localités, eii punition de-
quelque crime. 

D. Distinguc-t-on plusieurs espèces d?interdit? 
R. Oui. Il y a l'interdit local, qui affecte un lieu 

particulier, une église, par exemple, ou une paroisse, 
ou une ville, ou même un royaume. 11 y a l'interdit 
personnel, qui tombe directement sur une ou plusieurs 
personnes , auxquelles il défend l'office divin et la sé­
pulture ecclésiastique ; et l'interdit mixte, affectant 
les lieux et les personnes, et ayant tous les effets de 
l'interdit local et personnel. 

L'interdit personnel suit en tout lieu les personnes 
qui en sont frappées. — Un clerc interdit canonique-
incnt et qui exercerait les fonctions de son Ordre, tom­
berait dans l'irrégularité. 11 en serait de même du 
prêtre qui dirait la messe dans une église interdite. 

D. Quels sont les sacrements qui peuvent être ad­
ministrés en temps d'interdit ? 

IL Le baptême, même solennel;— la pénitence, si 
Ton excepte les fidèles nommément interdits, et coupa­
bles ou complices de la faute pour laquelle la censure 
a été décernée $ — la confirmation et le viatique. Quel­
ques Docteurs pensent que Vextrême-onction peut être 
reçue sans solennité,— et probablement aussi le ma­
riage sans la bénédiction nuptiale. 

Les prêtres qui ne tombent pas sous l'interdit, peu­
vent célébrer le saint sacrifice, sed januis clausis el 
sine campanarum sonitu. ( S , Liguor., n. 333,} 

i) . Comment Vinlerdit est-il levé? 
R. Il est levé par sentence du supérieur qui Ta porté, 

s'il est absolu et indéfini ; s'il est conditionnel ou limité 
ù un certain temps , il est levé dès que la condition 
est remplie ou que le temps fixé est expiré. — Pour 
plus de détails , voyez les canonistes. Du reste, cette 
peine est rarement infligée, surtout d'une manière gé­
nérale ; parce qu'elle enveloppe, dans ce cas, plus d'in-
uoeents que de coupables. Toujours pleine de sagesse 

f ) . . 



— 2 0 2 — 

et de clémence, l'Eglise n'a recours à l'interdit, du 
moins général, que lorsqu'elle ne voit pas de moyen 
plus efficace pour réparer quelque grand scandale, ou 
pour sauvegarder la foi et les bonnes mœurs dans un 
pays. 

D. Avcz-vous quelques autres détails ou considé­
rations à ajouter ? 

J R . Non; et même, après cette démonstration du 
pouvoir coactif de l'Eglise, inhérent à sa constitution, 
et tout à la fois indépendant, sage, maternel, je ne 
vois rien d'essentiel à ajouter sur l'Eglise , considé­
rée sous son point de vue général, ou comme le corps 
mystique de Jésus-Christ, complet et parfait, ou comme 
la société de ses fidèles, enseignés et régis par leurs 
pasteurs. 

Mais que pensez-vous de cette sainte Eglise catho­
lique , apostolique, romaine , dont l'ignorance, l'im­
piété et la haine s'efforcent tous les jours de défigurer 
la nature, l'institution , les caractères , les préroga­
tives et les bienfaits? Elle est le chef-d'œuvre de la sa­
gesse , de la puissance et de l'amour du Fils de Dieu ; 
brillant dans le monde d'un éclat qui éblouit les yeux 
mêmes de ses ennemis et de ses persécuteurs , de tout 
l'éclat des prophéties, des miracles et de la sainteté ; 
l'Eglise, mise seule en possession des vérités divines, 
qu'elle garde et qu'elle transmettra dans leur inviola­
bilité à la dernière génération ; l'Eglise , qui seule lie 
et retient dans l'unité de la foi et l'intégrité de la mo­
rale les intelligences et les cœurs, qui sont comme les 
membres de cette admirable société spirituelle sor­
tie du cœur même de l'Hommc-Dicu. C'est elle dont 
l'autorité souveraine, ne relevant que de Dieu, est et 
sera toujours la lumière, le repos , la vie et le salut 
du monde : car elle est à l'abri de l'inconstance, des 
variations et de la mort. Après dix-neuf siècles de com­
bats , l'Eglise n'a pas une cicatrice , et elle se promet 
«mcorc de nouveaux trophées et une nouvelle gloire. 



— 203 — 
Puisse son immense charité embrasser bientôt et ser­
rer sur son sein toutes les nations de la terre ! En at­
tendant , ouvrons nous-mêmes notre àmc aux douces, 
aux pures et tutélaires influences de l'Eglise. Faisons 
de sa doctrine, de ses préceptes et de ses conseils 
notre étude la plus chère et la plus assidue. Elle est no­
tre mère; ayons pour elle le respect, la tendresse et la 
docilité d'enfants bien nés j partageons et consolons 
ses douleurs, en nous dévouant a la défense de ses 
lois et de ses intérêts. Nous n'y perdrons rien ; nous 
trouverons au contraire dans notre fidélité , notre 
amour et notre dévouement, de riches trésors d'hon­
neur, de paix, de prospérité et d'espérance : Et sicut 
pi themurizat, ita et qui honorifient nuttrem mnm, 
Eccli- m , R, ) 



CHAPITRE QUATORZIÈME. 

Du Souve ra in Pontife; 

En entrant dans ce sujet si beau, si intéressant et 
si nécessaire à l'époque où nous vivons, il me parait 
utile de rappeler ce que disait un illustre publiciste , 
il y a une cinquantaine d'années. 

« La rage antireligieuse du dbrnier siècle contre 
a toutes les vérités et toutes les institutions chrétien-
« nés, s'était tournée surtout contre le Saint-Siège. Les 
« conjurés savaient assez, et le savaient malheureu-
« sèment bien mieux que la foule des hommes bien 
« intentionnés, que le christianisme repose entièrement 
« sur le Souverain Pontife. C'est donc de ce côté qu'ils 
ce tournèrent tous leurs efforts (4). » 

Ces paroles de M. de Maistre semblent dites pour le 
temps présent, la tactique des ennemis de l'Eglise étant 
absolument la même :: car plus que jamais la calom­
nie, la perfidie, l'usurpation et la violence concentrent 
toutes leurs attaques contre le Siège de Rome. La rai­
son de ce torrent d'injures, d'invectives et d'outrages est 
toujours la même-; c'est que le Siège romain est le fon­
dement , le centre et la vie de cette sainte Eglise ca­
tholique dont ils ont juré la perte. Ajoutez que ce Siège 
immortel, étant le rempart de la vérité, de l 'ordre, de 
la justice et de la charité, demeure toujours élevé 
contre l'irruption du vice et des passions. Dès lors il doit 
naturellement rencontrer autant d'ennemis que d'hom­
mes hérétiques, injustes, libertins et indociles. 

(I) 81. de Maistre, du Pape, préface, p. xxxviu. 



Le célèbre écrivain ajoutait : « A-t-on jamais vu 
« des Protestants s'amuser à écrire des livres contre 
« les Eglises grecque, nestorienne, syriaque, etc., 
(c qui professent des dogmes que le protestantisme dé-
<c teste? ils s'en gardent bien. Us protègent au cou-
« traire ces Eglises ; ils leur adressent des compliments, 
« et se montrent prêts à s'unir h elles , tenant cons-
« tamment pour véritable allié tout ennemi du Saint-
« Siège. 

« L'incrédule, de son côté, rit de tous les ciïssï 
« dents , et se sert de tous, parfaitement sur que tous, 
« plus ou moins, et chacun à sa manière, avancent 
« son grand œuvre, c'est-à-dire la destruction du ebris-
« tianisme (1). » 

11 importe donc tout o fait de dissiper les nuages 
dontl'impiété s'obstine à envelopper le Souverain Pon­
tificat; il importe de reconnaître son autorité suprême 
et paternelle , ses privilèges , st̂ s gloires et ses bien­
faits. Oui, montrons le Souverain Pontife tel qu'il est, 
du moius selon l'exiguité de nos forces, àtous les es­
prits droits et libres de préjugés : c'est le moyen de 
lui gagner les cœurs. Commençons par quelques con­
sidérations sur sa personne. 

(1) L'autorité des Papes étant un des plus grands obstacles a 
l'introduction des nouveautés et des erreurs , il n'est point éton­
nant que les Protestants, à l'exemple des autres hérétiques, 
leurs devanciers, aient cherché à la combattre et à la détruire. 
Du reste, les plus sages d'entre eux ont cru que, bien loin d'a­
broger la légitime puissance du Pape, il faudrait l'établir, si p.llc 
ne l'était pas. Parmi ceux-ci, nous pouvons ciler Mélancblhon. 
Grolius, Lcibnilz, Sayvel, etc. (Voy .le Cal ćehlsme philosophi­
que, par l'abbé de Fcllcr, lom. in, p. lOli.) 



ARTICLE I. 

JNOMS BONNES AU SOUVERAIN POKTTFE (i). 

Demande. Quel est le nom ordinaire que Ton donne 
au Souverain Pontife ou au Pontife romain? 

Réponse. On lui donne le n o m de Pape q u i , dans 
les p r e m i e r s s iècles de l ' E g l i s e , é ta i t commun aux 
évè/jucs et même aux simples prêtres. Ce mot , dit saint 
François de Saies, ne veut dire autre chose qu'aïeul 
ou grand-père ( 2 ) , ou simplement père. Le Pontife ro­
m a i n est bien en effet l'aïeul, on mieux, le père spi­
r i t u e l , le p è r e commun de tous les fidèles; il est le 
père des pères , le Irès-saint Père , ou noire Saint-Père 
le Pape. Le troisième Concile de Cnrlhnprc défendit 
de donner le titre de Pape ù d'autres qu'à l'évêque de 
(Vmic. 

D . Le Pape ne portc-t-il p a s d'autres noms , ou ne 
lui attribue-l-on pas d'autres titres? 

R. Oui, il en a une foule d'autres que lui a donnés 
l'antiquité ecclésiastique. Ainsi, on l'< ppcllc : 

(I) Ponlifex, dérivé de posse et facerc, païens ad faciendunu 
Or le mot faeere signifie aussi sacrifirarc. —Donc Ponlifex... 
polensad saerificandum (inqvit Scœvola). Varron tire la signi-
iicaiion de ce mot rie pou tem faeere; quia Subliciits pons a Po/i-
li/icibus faclus estprimuni, elrestitnius sœpe. Dans la religion, 
îe Ponlifc établit un pont entre le ciel et la terre, ou entre Dieu 
et les hommes : c'est l'interprétation de S, Bernard {Traité don 
devoirs des évêques). 

('!) Controverses, discours xxxix. — Après sa rentrée dans 
Home, en 18ii0, Pie IX alla visiter l'hôpital militaire français de 
Sainl-Andié, adressant aux malades des paroles de consolation. 
Les soldats, ravis de la bonté du Saint-Père, et ne sachant quel 
litre lui donner, répondaient» ses questions par ce mot : Oui, mon 
Pape; non, mon Pape. — Us ont raison, dit Pic IX aux prélats 
de sa suite, je suis leur père, et je les aime comme de bo?is fils* 
ces braves Français, si vaillants et si pieux.— En grec, TT7TTTT«S 

veut dire père/ 



— 207 — 
Sa Sainteté ( et nous trouvons, dit encore le saint 

Evoque de Genève, que saint Jérôme l'appelait déjà 
de son temps en cette manière); le Successeur de saint 
Pierre; le Chef de VEcjlise universelle; le Vicaire de 
Jésus-Christ ; le Représentant de Dieu; la tête, la bou­
che, le Coryphée des Apôtres; VEvoque, le Docteur 
œcuménique; VEvêque des évêques; le Pasteur suprê­
me; le Prince des pasteurs; le Docteur des docteurs; 
le Maître de Vunivers; le Juge des juges ; la tête cl le 
sommet de tout Vépiscopal; le centre de tunité catho­
lique; le Porte-clefs de la maison de Dieu, etc. (I). 

Tant était haute l'idée que nos pères dans la foi cu­
rent du Pontife romain, du successeur légitime de 
celui qui fut par Jésus-Christ même établi la pierre 
mystérieuse cfc fondamentale de son Eglise ! Tous ces 
titres sont d'ailleurs renfermés dans la primauté de 
saint Pierre et de ses successeurs sur le Siège aposto­
lique (2). 

D. Pourquoi, dans ses Bulles et Lettres apostoliques, 
le Souverain Pontife prend-il la dénomination de Ser­
viteur des serviteurs de Dieu, SEUVUS SEEVORUM nisi? 

R. Par humilité. Ce fut saint Grégoire le Grand, 
élevé sur la chaire de saint Pierre en 590 , qui le 
premier se donna ce titre. Il voulut ainsi répondre 
à l'orgueil du patriarche de Constanlinople , qui avait 
pris le titre d'Evêque des évêques, ou Evêque universel. 

(1) Los SS. Pères,— les Conciles.—Voy. l'ouvrage du P. Schru-
der, De Unitate romana Commentarivs, vol. i , n. 203, 

(2) Voici quelques-unes des qualifications attribuées par les 
SS.Pères, les Conciles et les auteurs ecclésiastiques, au Siégo 
de Rome. Ils le nomment : la Chaire de saint Pierre, VEglise 
principale, V ori gine de V unité sacerdotale, V Eglise racine ou 
matrice des antres Eglises, le gond et le chef de toutes les Eglises, 
la mère et la tête de toutes les Eglises, le port très-assuré de toute 
communion catholique, le chef de Vunivers, CAPUT OIUÏIS. 



— 208 — 

ARTICLE IL 

ELECTION DU SOUVERAIN PONTIFE. 

D. A qui est réservée l'élection du Souverain Pon­
tife? 

R. Accomplie, pendant plusieurs siècles, par le 
clergé et le peuple de Rome (1), cette élection est, de­
puis longtemps, réservée aux cardinaux (2), qui sont 
les princes et comme les sénateurs de l'Eglise, les con­
seillers du Pape, ses coopérateurs et ses vicaires dans 
!cs fonctions du Souverain Pontificat. Ils forment le 
consistoire ou le conseil du Pape. La dignité de cardi­
nal est la plus grande, dans l'Eglise, après la Papauté. 
Sixte-Quint, en \ 586, fixa le nombre des cardinaux à 
soixante-dix; et Urbain VIII , en 1630, leur donna 
le titre à'Eminences, qui n'est porté que par eux» Ce fut 
dans le Concile de Lyon , tenu en 1248, que les car­
dinaux reçurent d'Innocent IV le chapeau rouge , en 
signe de la disposition où ils doivent être de répan­
dre leur sang, s'il le fallait, pour la cause de l'Eglise. 
La soutane et la barrette rouges leur furent données 
par Paul I I I , vers le milieu du seizième siècle. 

Le corps des cardinaux se nomme le Collège des car­
dinaux ou le sacré Collège. Il prend le nom de conclave 
lorsque ces princes de l'Eglise sont réunis pour le choix 

(1) Le peuple assistait à l'élection et donnaitson consentement; 
mais il n'avait pas le droit de suffrage. 

(2) Il n'y a rien de bien certain sur l'élymologic de ce nom. 
Selon Baronius, Bcllarmin et un grand nombre de lilurgistcs, 
les premiers Cardinaux furent les curés ou les titulaires des pa­
roisses de Rome. Leur nom viendrait de la place qu'ils occupaient 
en servant le Pape à l'autel; ils se tenaient ad cornua, c'est-à-dire 
aux cames ou angles de l'autel. — C'est Nicolas I I , au milieu 
du xie s iècle , qui enleva au clergé et au peuple de Rome le 
privilège d'élire le Pape, et en investit les seuls cardinaux. (Mo-
roni, Dizionario, au mot Elezionc.) 



— 200 ~ 
d'un nouveau Tape. Le mot de conclave désigne égale­
ment le lieu de la réunion. À Rome, c'est le palais du 
Quirinal. 

D. Quelles sont les principales cérémonies en usage 
maintenant dans l'élection d'un Souverain Pontife, cl 
dans son exaltation? 

J?. Les voici d'après le chevalier Moroni (J). DU 
jours après la mort du Pape, le sacré Collège se rend 
à Saint-Pierre, pour assister , clans la chapelle du 
chœur, à la messe du Saint-Esprit, chantée par le car­
dinal doyen. Après Ja messe, discours latin de cir­
constance. Dans l'après-dîner, les cardinaux se réu­
nissent dans l'église de Saint-Sylvestre à Monte Cavallo, 
pour se rendre de là en procession au palais du Quiri­
nal, d'où l'on fait sortir toutes les personnes étran­
gères. On entre en conclave, durant lequel toute com­
munication au dehors est interdite aux cardinaux. Le 
lendemain , autre messe du Saint-Esprit dans la cha­
pelle Pauline; et puis s'ouvrent les opérations du 
scrutin. Les deux tiers des suffrages sont exigés pour 
la validité de l'élection. 

Dès qu'un cardinal a obtenu le nombre des suffra­
ges requis, le cardinal doyen lui demande s'il conscnl 
à son élection, et quel nom il veut prendre. Ensuite, 
derrière l'autel, on le revêt des babils pontificaux ; 
après quoi, il s'assied sur un fauteuil placé sur le 
marche-pied de l'autel, et tous les cardinaux viennent 
lui baiser , à genoux , le pied et la main , et recevoir, 
debout, le baiser de paix du nouveau Pontife. Le ca­
merlingue de l'Eglise romaine met à son doigt l'anneau 
du pêcheur, que le Pontife donne ensuite an maître 
des cérémonies , pour y faire graver son nom (2). 

(1) Histoire des Chapelles papales, 
(2) Camerlingue (ramerarius). L'office du cardinal camerlin­

gue date proprement du commencement du xi e siècle. II élail le 
gardien des objets les plus précieux appartenant au Saint-Siège, 
railmini&Lidleur de ses revenus, et comme l'intendant du palais 



— 210 — 
Alors le premier des cardinaux-diacres se rend au 

grand balcon ou à la loge du palais. Il est précédé d'un 
des maîtres des cérémonies qui porte la croix ; et là , 
d'une voix élevée, il annonce au peuple l'élection du 
nouveau Papo, en ros termes : Annunliovobis gaudium 
magnum : Papamhahemus eminenlissimum et reveren-
disûmum Dominion N., qui sihi imposait nom eu N.(1 ). 
Le même jour , ou le lendemain , le Pontife , avec une 
nombreuse oscorto, se vend au Vatican dans la cha­
pelle Six Une, où les cardinaux viennent de nouveau 
lui fraiser le pied cl; la mnhi. Il est de la, porté sur la 
sediaou fauteuil pontifical, dans la basilique tic Saint-
Plcrro, ]l en descend devant lamici do in chaire du 
PriïKu des Apôtres, pour îc troisième baiseraient, du 
pied cl; do la imun ; cl le client du Te Deum termine 
cette cérémonie de VejaUulUm. Jl es!; cumule Irôs-so-
lcnnellejnent couronna iïvm la même basilique, et. 
exerce défi lors d^us luutc sa plénitude la. puissance 
ponWflculc, qu ' i l rr.gu-it immédiatement de INolrc-Sci-
gneu r 3 tV>* ih-f \h r î s ï;, 

D. M'y n-l-ll pas une dernière cérémonie appelée il 
2?p(Sfsc.S$»,oti la prise fle po&sesision ? 

/?. Oui- 'Kilo a pour but principal l'intronisation du 
Pape connue évoque de la viîlc et du diocèse de Rome, 
et comme patriarche de toul l'Occident. À cet effet, 
il va prendre possession de sa cathédrale ou de la ba-

ponlifienl. Aujourd'lu ses attributions sont pins restreintes; il 
j ou i t c e p e n d a n t d ' une g r a n d e au to r i t é d u r a n t la v a c a n c e d u 
Saint-Siège; il fait alors exécuter les ordres du sacré Collège, 
etc. En tout temps, il est préfet de la révérende Chambre 
apostolique., accorde à la Sapience le degré de docteur, etc. 
( Voy. Moroni, Dizionario, article Gamvrlcngo) — Il ne faut pas 
confondre le Camerlingue de r Kulise romaine avec le Ca­
merlingue particulier du sacré Collège, qui est élu tous les ans 
(ibid). 

(1) Je vous annonce une grande joie : nous avons pour Pape 
Vèmineniisaimc et rćvvvcndissunc Sciyncur JY., qui s est imposé 
le nom de J$n 



— 2ii — 
siliquc de Saint-Jean-de-Latran. Cette église fut te 
première des basiliques érigées par l'empereur Cons­
tantin, et donnée par lui au Pape saint Sylvestre 
Par ce motif, elle fut reconnue comme la cathédrale 
de Home , et obtint la prééminence sur toutes les égli­
ses du monde catholique. Elle est, dit l'inscription gra­
vée sur son portail, l'église mère et maîtresse de Rome 
et de l'univers s Eeclesiaurbis et orbis mater et capuL 

D. Dans quel rang de la hiérarchie ecclésiastique 
choisît-on les Pontifes romains? 

R. Pendant bien des siècles , on les a choisis clans 
tous les rangs de la hiérarchie ecclésiastique ; et de fait, 
dans les temps anciens, on voyait tantôt des évêques, 
tantôt des prêtres, plus souvent des diacres, élevés sur le 
trône pontifical. Aujourd'hui, et depuis très-longtemps, 
les Popes no sont choisis que dans le sacré Collège, et 
parmi les eardinaux-évèqucs, quoique rien n'empêch:? 
qu'on ne prenne un Pape en dehors du Collège des car­
dinaux, et surtout qu'on ne le prenne ou dans l'ordre 
des cardinaux-prêtres , ou même dans l'ordre des car­
dinaux simplement diacres. À l'époque de sa promo­
tion à la Papauié, S, S. Grégoire XVI n'était que prê­
tre; il fut sacré évoque quelques jours après. 

D. Y a-t-il longtemps que les Souverains Pontifes, 
après leur élection, s'imposent à eux-mêmes un nom 
différent de celui qu'ils portaient auparavant? 

fi. Oui, les auteurs ecclésiastiques font remonter à 
une époque assez reculée ce changement de nom, qui 
passa en usage au xi e siècle. On a voulu ainsi retracer 
l'action de Notre-Scigneur qui, en choisissant Simon, 
fils de Jean, pour être le fondement de son Eglise, 
changea son nom en celui de Pierre (2). Suivant cet 

(1) Elle fut bâtie près du palais du sénateur Lateranus, ce qui 
fil ajouter à son titre le motdc Lalraii. 

(2) André amena son frère à Jésus, et Jésus, l'ayant regardé^ 
lui dit; Ta es Simon, (ils de Jean', lu aarua appelé Cephas,qui c\*C 



_ 242 — 
exemple, le Pape, qui devient le successeur de ce saint 
Apôtre, adopte un nom différent de celui qu'il avait. 

ARTICLE III. 

LE SOUVERAIN PONTIFE SUCCESSEUR LÉGITIME DE 

SAINT PIEBRE. 

D . Pourquoi dites-vous que le Souverain Pontife 
est le successeur légitime de saint Pierre? 

R. Parce qu'il est évoque de Rome. 
D. Comment prouvez-vous que l'évêque de Rome 

est le successeur légitime de saint Pierre? 
/?„ Jcn'ai,pour le prouver, qu'à vous rappeler un fait 

historique qui ne peut être contesté, et dont en effet 
le monde catholique n'a jamais douté depuis dix-huit 
siècles. Le voici : 

Saint Pierre, après avoir gouverné pendant sept ans 
environ l'Eglise d'Antioche, fondée par saint Paul et 
saint Barnabe ? vint à Rome, la capitale de l'empire. 
Il y fixa son siège, qu'il occupa vingt-cinq ans, au bout 
desquels il termina, par le supplice de la croix , sa lon­
gue et laborieuse carrière. 11 demanda à ses bourreaux 
d'être crucifié la tête en bas , se jugeant indigne de 
mourir de la même manière que son divin Maître (i). 

interprété Pierre (S, Jean, i , 42). Ccphas, en syriaque, signi­
fie on effet pierre. De là ceux qui ont écrit en grec ont appelé 
S. Pierre Uixpoç, et les Latins Peints : c'est Pétymologie qu'ont 
donnée de ce nom la plupart des commentateurs, avec Terlul-
lien, S. Jérôme, S. Augustin, etc. Dans les versions latines, ona 
changé lenom petra en ceïtii de Peints, pour le faire convenir 
à S. Pierre- En français, il n'y a rien i\ changer iTu es Pierre, et 
sur celle pierre, etc. Eu grec, nérpoç signifie également pierre, 
lapis, saximu 

(1) Eusèbc, S. Jérôme, etc. — Saint Pierre fut martyrisé sur le 
mont Janicule, à Rome, sous Néron. A l'endroit, même où il souf­
frit le martyre, que Ton appelle maintenant Saint-Pierre Montorh, 



— 2 1 3 —*• 
II est donc constant que saint Pierre a établi le Siège 

romain, dont il a été l'évêque, et Tunique évêque, les 
vingt-cinq dernières années de sa vie. Saint Paul , 
qui vint à Rome après saint Pierre , y partagea sans 
doute ses travaux et la gloire de la fondation de cette 
chrétienté célèbre , mais toujours sous la dépendance 
du Pasteur suprême, à qui le Fils de Dieu avait dit : 
Tues Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise. 
S'il en est ainsi, les éveques qu i , après saint Pierre , 
ont gouverné l'Eglise de Rome, sont bien ses légitimes 
successeurs. 

« De grâce, demande saint François de Sales aux 
« Protestants , qui a jamais été en réputation, dans 
« l'Eglise ancienne, d'avoir été successeur de saint 
« Pierre et le'Chef de l'Eglise, sinon l'évêque de Rome? 
« Certes, tous tant qu'il y a eu d'auteurs devant nous, 
« accordent unanimement ce titre au Pape , et jamais 
« à aucun autre évoque. Comment donc direz-vous 
« qu'il ne le soit pas (1) ? » 

Le Concile œcuménique de Florence a tranché d'ail­
leurs la question , en définissant que le Pontife romain 
est le successeur du bienheureux Pierre, Prince des Âpô-
1res, qu'il est le Vicaire de Jésus-Christ, le Chef de 
r Eglise entière, le père elle docteur de tous les chrétiens. 
—Ajoutons la définition récente du Concile œcuméni­
que du Vatican : « Si quelqu'un dit que ce n'est pas 
« par l'institution de Jésus-Christ, ou de droit divin , 
« que le bienheureux Pierre a des successeurs perpé-

Ferdinand V et Isabelle d'Espagne, en 1502, firent élever un pe­
ut temple de forme ronde par le célèbre Bramante Lazzeri. Cctie 
rotonde si gracieuse, ornée de seize colonnes doriques de granit, 
renferme deux chapelles, l'une supérieure, et l'autre au-dessous-
On voit encore dans celle-ci la fosse où fut plantée la croix au 
saint Apôtre. On dit la messe dans la chapelle du haut. S. Ignace 
de Loyola et S. Philippe de Néri visitaient souvent par dévotion 
ce lieu témoin de la précieuse mort du Prince des Apôtre*. 

11) Controverses, discours XXXVÏW 



— 2 U — 
« tuels dans la primauté sur toute l'Eglise , ou que le 
« Pontife romain n'est pas le successeur du bienheu-
« reux Pierre dans la même primauté , qu'il soit ana-
« thème. » (Concile gén. du Vatican, Const. Pastor 
intérims , ch. 11. ) 

7). Que concluez-vous de cette vérité? 
J R . J'en conclus que là où est le Pontife romain, là 

est aussi l'Eglise de Jésus-Christ; car Y Eglise de Jésus-
Christ est là où est Pierre. Et c'est pourquoi tous les 
vrais catholiques tiennent au Pape du fond de leurs 
entrailles, et protestent que rien ne les séparera jamais 
de cette pierre auguste, vénérée, immortelle, qui est 
la tête de l'Eglise, son centre, son appui. Ils savent 
qu'après Jésus-Christ et en Jésus-Christ, saint Pierre 
i tant la base de la véritable Eglise, par conséquent, de 
la foi véritable, ils ne rencontreraient dans leur sépa­
ration du Souverain Pontife, ou de Pierre , que men­
songe , erreur et damnation. La vérité , la justice, la 
gloire et le salut ne se trouvent que dans l'indisso­
luble union de nos esprits et de nos cœurs avec le 
successeur de Pierre, le Vicaire de Jésus-Christ, le 
Pontife romain (4). 

(1) Il y a déjà quelque temps, un professeur à l'université de 
Turin publia un ouvrage intitulé : Institutions de droit ecclésias­
tique. Il y soutient, entre autres erreurs , que rien ne s*oppose 
à ce que, par décret oV un Concile général, ou par le fait de 
tous les peuples, le Souverain Pontificat soit transporté de l'évê­
que et de la ville de Rome à un autre éveque et à une antre ville* 
Sa Sainteté Pie IX a condamné cette proposition ( Bref du 22 
avril 1851 ). 



&feiipi.*£mntto d u Souve ra in Poncif© (fl). 

D. Que fant-il entendre par cette suprématie du. Sou­
verain Pontife? Est-ce simplement une suprématie 
d'honneur, ainsi que l'ont prétendu quelques héréti­
ques? 

R. Non, ce n'est pas simplement une suprématie 
d'honneur et de rang, m:us une suprématie de juridic­
tion et d'autorité, une principauté'qui, dons l'ordre 
spirituel, fait du Pontife romain la tête qui anime et 
régit tout le corps de VKulise. 

Par la suprématie du Souverain Pontife, il faut donc 
entendre que le Pape, successeur du Prince des Apô­
tres, a comme lui autorité et juridiction sur toute l'E­
glise, dont il est le Chef suprême ; et, par une liaison 
nécessaire, que tous les fidèles, les petits comme les 
grands, lui doivent respect et obéissance. 

Les Pères, les Conciles, la Tradition tout entière ne 
donnent pas une autre idée de la prééminence du Pon~ 
t fe de Rome. 

D. Etablissez bien maintenant les fondements de 
cette doctrine, qui me parait être comme le cœur même 
de la catholicité et de l'unité de l'Eglise. 

R. Je le ferai avec bonheur et sans trop de diffi­
culté, parce qu'il est peu de vérités dans la religion qui 

(1) Le mot SUPREMUS, suprême, veut dire au-dessus de tout en 
son genre; d'où suprématie on prééminence. S, Pierre et ses 
successeurs furent établis à jamais les dépositaires de la supré­
matie spirituelle pour toute l'Eglise. 



•^posent sur des preuves plus invincibles. L'impor­
tant est de procéder avec ordre, et pour cela, vous per­
mettrez epic je rappelle à votre souvenir quelques faits 
et principes exposés, ou du moins énoncés, au com­
mencement de cet ouvrage. 

Notre-Scigncur Jésus-Christ a établi dans son Eglise 
un corps de pasteurs, auquel il a laissé le dépôt de la 
révélation pour la promulguer, l'enseigner à tous les 
peuples et la conserver clans sa pureté. À ce corps le 
Sauveur a pareillement délégué son autorité pour di­
riger et gouverner les peuples convertis et instruits. Ce 
corps enseignant et gouvernant était essentiel, indis­
pensable à l'Eglise, douée par son Fondateur d'immor­
talité et d'immutabilité, 

.D. Oui, ceci est démontré et admis. Et puis? 
R. Nous avons vu aussi que l'entière perfection de 

ce corps exigeait nécessairement un Chef exerçant visi­
blement les fouctions de Jésus-Christ même. Sans 
doute, le Fils de Dieu ne doit jamais, pour être fidèle 
à ses promesses, abandonner la direction et le com­
mandement de son Eglise; il en sera toujours le Chef 
principal, le vrai et radical fondement. Mais, depuis 
son ascension, il est invisible ; et cependant son gou­
vernement, quoique spirituel, est institué sur les 
hommes et sur les actions humaines. De là, pour ren­
dre ce gouvernement présent à tous, et pour le main­
tenir intact, la nécessité pour l'Hommc-Dicu de se sub­
stituer un Vicaire ou un Représentant chargé de rem­
plir visiblement, envers son Eglise , son ministère, sa 
souveraineté et ses droits. 

D. Ici, je vous interromps et vous fais observer que 
les fidèles répandus sur toutes les plages y sont nour­
ris de lumière, de grâce et de foi par leurs évoques 
respectifs, dont la sollicitude pastorale les met à l'abri 
de l'anarchie et de l'infidélité. Pourquoi donc ce besoin 
si pressant d'un Chef de l'Eglise, d'un Vicaire et Lieu­
tenant de Jésus-Christ? 



— 2a — 
R. Maïs, dites-moi, si les évaques eux-mêmes ne 

reconnaissaient point de Chef visible, qui les empêche­
rait de diviser le bercail de Jésus-Christ, de le déso­
ler, de le nourrir de doctrines perverses? » Le salut 
a de l'Eglise, a dit saint Jérôme, dépend de la dignité 
« du Pontife suprême, à qui si Ton ne donne pas nue 
« puissance hors de pair, et supérieure à toute autre, 
« il se formera dans les Eglises autant de schismes 
« qu'il y aura de prêtres. » (1) 

Que les évêques disséminés jusqu'aux extrémités de 
la terre se meuvent tous , au contraire, dans l'orbite 
d'une autorité suprême et d'un centre commun cl in­
défectible, alors F Kgl i se pourra, même en s'étendant 
toujours, ne jamais se diviser , ne perdre jamais son 
organisation ni son unité premières. 

Vous n'avez pas oublié que la prétendue Déforme 
lomba, dès son berceau , dans le chaos le plus parfait, 
et qu'il y eut dès lors dans son sein presque autant de 
croyances que de têtes. Au mois d'avril 4K3K, la Re­
ume de Dublin ne craignait pas d'affirmer que tontes les 
Eglises protestantes sont corrompues dans ce qui '•ouo-
titue l'essence du christianisme; que le corps, sub­
stance, le cœur même de ces Eglises sont traversés 
d'outre en outre par le ver rougeur du socmînnismc 
cl par celui de l'infidélité. Comment en serait-il au­
trement, les sectes séparées du catholicisme n'étant et 
ne pouvant être que des astres errants loin de tout 
centre d'attraction qui en détermine et en régularise 
le mouvement? 

Pour nous , grâce h la chaire antique et sacrée sur 
laquelle est assis le Chef des Pomifes, nous .«Vivons et 
n'aurons jamais qu'un symbole, un autel, un cœur et 
une voix. Cette chaire est la chaire de Kome ; ce Chef 
des Pontifes est le Pontife romain, père. p. sieur, 

(I) Voy. les Dissertations de Mgr de la Luzerne, loin 1 , p. 20f>. 

1 0 



— 2 1 8 — -

civile de l'Eidisc universelle. Cette vue est belle et 
consolante. 

D. Oui, elle le sera surtout quand vous aurez mis 
sous nos yeux les preuves de cette suprématie ponti­
ficale En êtes-vous là? 

R. Oui, écoutez. Il est d'abord certain, jusqu'à l'évi­
dence, que saint Pierre fut placé par Jésus-Christ à la 
tète du Collège apostolique. Un jour, Pierre, avec la 
vivacité de son zèle, confesse le Christ, Fils du Dieu 
vivant ; et Jésus lui dit : Tu es bienheureux, Simonf 

(Us de Jean.... Tu es Pierre, et sur cette pierre je bâti­
rai mon Eglise, et les portes de l'enfer ne prévaudront 
point contre elle. Un édifice repose et s'élève sur son 
fondement, la pierre fondamentale régit et soutient 
Védifice : tel fut l'apotre saint Pierre pour l'Eglise, 
la pierre fondamentale. Je te donnerai les clefs du 
royaume des deux* On donne les clefs d'une mai­
son au maître, les clefs d'une ville au monarque. 
Dans les saintes Ecritures, les clefs sont le sym­
bole du pouvoir souverain (4). Tout ce que tu auras 
lié sur la terre, sera lié dans le ciel; tout ce que tu 
auras délié sur la terre, sera délié dans le ciel. Lier, 
délier sont encore une prérogative de la puissance su­
prême, qui lie ou délie par les lois, les jugements, les 
peines. Peu de temps avant sa Passion, Jésus dit en­
core à Pierre: J 'ai prié pour toi, afin que ta foi ne 
vienne pas à défaillir....; à ton tour, lu devras affer­
mir et confirmer tes frères* Après sa résurrection, 
Notre-Scigncur fait répéter à saint Pierre jusqu'à trois 
fois la protestation de son amour, et ii lui enjoint de 
paître ses agneaux et ses brebis. En confiant à saint 
Pierre le soin de paître tout le troupeau, Jésus-Christ 
s'est servi d'une expression qui signifie ; Pasce cum 
imperio, pasce prœsidendo (2). Dans l'Ecriture, plus 
d'une fois les rois sont appelés pasteurs. 

(1) Is. xxii, 22. — Apocal. m, 7. 
(2) Joan. xxi, 16. 



— 2 1 9 — 

40. 

Toutes ces promesses faites à Simon Pierre doi­
vent-elles rester sans effet? tous ces pouvoirs singu­
liers ne doivent-ils avoir aucun sens? « Tout, dit 
« Bossuct, concourt à établir la primauté de saint 
« Pierre. Pierre paraît le premier en toutes manières : 
« le premier à confesser la foi, le premier dans Fobli-
« gation d'exercer l'amour , le premier de tous les 
« Apôtres qui vit le Sauveur ressuscité des morts, 
« le premier quand il fallut remplir le nombre des 
« Apôtres, le premier qui confirma la foi par un mi­
te racle, le premier à convertir les Juifs, le premier à 
* recevoir les gentils , le premier partout » (4). 

Saint Paul vint à Jérusalem, voir saint Pierre comme 
son supérieur, parce que, remarquent vE<uméuius, 
saint Cbrysostomc, saint Ambroise et saint Augustin, 
il était l'oracle et le premier des Apôtres, quia os erat 
Àpostolorum et princeps. 

Les Pères , grecs et latins , n'ont qu'une voix pour 
célébrer l'institution divine de saint Pierre comme pre­
mier fondement et Pasteur universel de l'Eglise ; et de 
là les qualifications dont ils l'ont honoré, et rappor­
tées en partie ci-dessus. J'omets leurs témoignages (2) . 
Pour les Conciles qui attestent la même vérité, je ne 
puis passer sous silence la définition du Concile œcu­
ménique de Florence : 

« Nous définissons, disent les Pères assemblés, 
« qu'au Siège apostolique et au Pontife romain appar-

(1) Sermon sur l'Unité de l'Eglise, première partie, 
(2) Vous pouvez lire dans Oripfènc, Uom.ll. v in Exod, et 

Comment, in Malih., tom. xu, n. 9 et soq.; — dnns saint Jean 
Chrysoslomc, Hoinih in Matth. alias ihl : il y affirme que l'u­
nivers entier fut confié à Pierre, qu'il fut fait le Pasteur el le 
Chef de loule l'Eglise ; — dans saint Ambroise , Serin, i i , n. S; 
— dans saint Auguslin, de Ba pli smo coitfra Donat istas, lib. M , 
cap. 1 \ où il cile la Lettre de saint Cyprien à (Juiulus. — SI 
Cyprirn, dans son livre de VVnilé de r Eglise, appelle sainL 
Pierrc le Chef, la source, la racine de toute l'Kglise. 

http://Uom.ll


— 2 2 0 — 

« lient îa primante snr l'univers entier...., et que c'est 
ce à lui que, dans la personne du bienheureux Pierre, 
a a été confié par Notre-Seigneur Jésus-Christ le 
« plein pouvoir de paître, de régir et de gouverner 
« l'Eglise universelle. » 

J'omets les monuments de la Ville éternelle. 
C'est dans tous les cœurs, dans toutes les bouches 

catholiques , le même sentiment, le même accent d'en­
thousiasme et d'amour exaltant la prééminence, l'au­
torité suprême, universelle et impérissable de saint 
Pierre : Tu es Petrus , et saper hanc petram œdificabo 
Ecclesiam meam. 

D. Pour saint Pierre, il n'y a plus de difficulté : oui, 
il est bien le fondement que le Seigneur a posé, sur le­
quel l'Eglise mfime est bâtie; mais il s'agit de l'évoque 
de Rome , et c'est sa primauté que vous devez princi­
palement établir. 

R. Je n'en disconviens pas, et j 'y arrive. Eh bien, 
Jésus-Christ ayant fait de l'Eglise son œuvre indes­
tructible, l'Eglise ne dut point mourir ù l'époque du 
martyre de saint Pierre ; nous l'avons répété à satiété. 
Donc les prérogatives accordées au Prince des Apôtres, 
pour le bien et la conservation de l'Eglise, durent né­
cessairement être transférées à ses successeurs, qui, 
de l'aveu de toute l'antiquité, sont les Pontifes ro­
mains (4)* 

Quoi donc 1 les Apôtres, qui avaient tous reçu le 
Saint-Esprit avec la plénitude de ses dons, qui étaient 
tous confirmés en grâce, tous infaillibles, curent besoin 
d'un Chef; et ce Chef, après leur mort et dans les 
âges suivants, aurait manqué aux évoques, dont cha­
cun est bien inférieur aux Apôtres en lumière, en sain­
teté et en sagesse, et qui ne possèdent qu'en corps 
plusieurs des privilèges accordés à chacun d'eux en 
particulier ! 

(1) Relisez Part, ni du chap. précédent. 



— 221 — 
Jésus-Christ donna un Supérieur à l'Eglise nais­

sante , alors que son peu d'étendue et l'étroite union 
des esprits et des cœurs rendait le pouvoir moins néces­
saire ; et il le lui aurait soustrait pour les siècles à venir, 
quand tout devait réclamer une autorité souveraine ! 
Que serait devenue cette barque divine, l'Eglise, destinée 
à porter les hommes au port de l'éternité, si, au milieu 
des flots mutinés des opinions et des passions qui de­
vaient partout et toujours se soulever contre elle, le Fils 
de Dieu n'eût posé l'inébranlable rocher auquel pût en 
tout temps s'attacher l'ancre de l'espérance et du salut ? 

« Qu'on ne pense pas, dit Bossuet, que le ministère 
« de saint Pierre finisse avec lui ; ce qui doit servir de 
« soutien aune Eglise éternelle, ne peut jamais avoir 
a de fin.. Pierre vivra dans ses successeurs (1). » 

Et voilà comment la suprématie de la Papauté est de 
droit divin ; elle est identique avec celle dont saint 
Pierre reçut l'investiture des mains mêmes de Jésus-
Christ. Pierre a parlé par. la. bouche de Léon, disaient 
les 630 évêques du grand Concile de Chalcédoinc, 
Pierre est toujours vivant dans son propice siège. Et 
c'est pourquoi les Conciles généraux les saints Doc­
teurs , tous les hommes éminents du catholicisme ne 
cessèrent jamais de saluer la puissance suprême de Yé-
vêque de Rome de leurs hommages de foi et d'absolue 
dépendance. L'Eglise de France se distingua dans ces 
sentiments, comme nous le dirons bientôt. 

Di J'admets donc encore que la primauté du Souve­
rain Pontife est de droit divin. Cependant les novateurs 
et consorts objectent que cette primauté paraît conquise 
après coup et par des moyens tout humains. Ils attri­
buent son invention à Charlemagnc, ou son usurpation 
au Pape Grégoire VII. Que leur répondez-vous ? 

(1) S&nnon sur l'unité de l'Eglise, première partie. — Doctrine 
définie par le Concile du Vatican.—Voy. plus haut,chapitre qua­
torzième. arU nu 



i?. Je réponds que cette supposition ne saurait être 
plus gratuite ni plus absurde. Car, si la primauté spi­
rituelle du Pape a eu son commencement dans quel­
qu'un des siècles postérieurs à l'origine du christia­
nisme, il a fallu que tous les évoques de la chrétienté, 
pour se donner un Chef et se soumettre à son autorité, 
aient, volontairement ou par force, renoncé à une par­
tie de leurs droits. Or est-il bien dans la nature de 
l'homme de se placer de plein gré sous un joug qu'il 
n'a jamais porté, ou de le supporter longtemps et avec 
amour, s'il a été forcé à le subir? 

Une innovation aussi grave, qui eût bouleversé toute 
l'administration de l'Eglise, aurait-elle été acceptée 
unanimement par les évêques répandus sur la surface 
de la terre, et sujets d'une foule de gouvernements 
différents? Cela est moralement impossible. Jamais 
une pareille translation volontaire ou obligée de pou­
voir à un Chef suprême, n'aurait été accueillie sans 
contradiction ; et jamais un monarque ou un Pape 
quelconque n'eut été assez puissant pour fléchir sans 
retour tant de volontés. 

Il a fallu en outre qu'un si grand changement ait élé 
opéré avec un secret tellement absolu, que, parmi les 
nombreux écrivains de tous les siècles catholiques, au­
cun ne l'ait su, ou, le sachant, ne l'ait pas révélé. 

Il a fallu enfin que, de toutes les bérésies condamnées 
par les Papes durant quinze cents ans, et par là même 
souverainement intéressées à rabaisser leur autorité , 
aucune n'ait parlé de cette origine récente, conquise 
où usurpée, de la primauté pontificale. 

Telles sont les absurdités dans lesquelles on se pré-
fipitc dès qu'on ne rougit pas d'attaquer une autorité 
divine. Du reste, avançons. 

/>. Avez-vous d'autres fondements de la primauté 
des Pontifes romains ? 

/?. Ils ne manquent pas. Et d'abord je vous rappelle 
les actes multipliés par lesquels, dans tous les temps. 



— 223 — 
les Souverains Pontifes ont fait usage de leur autorité 
suprême. C'est que, dès l'origine, ils ne doutèrent ja­
mais, et personne ne douta avec eux, de la perpétuité 
divine et certaine du pouvoir même du Prince des 
Apôtres dans leur siège de Rome. A leurs yeux, et aux 
yeux de tous, la Papauté était et devait être toujours 
le centre divin et immuable de l'unité catholique, la 
source de la vérité, de la liberté, de la vie religieuse, 
par la constitution même de Jésus-Christ. En vertu de 
ces immortels principes, le Siège romain fut toujours 
comme le point de départ de tout ce qui s'exécute de 
grand dans le catholicisme. A lui appartiennent de 
droit la convocation des Conciles œcuméniques et la 
confirmation de leurs décrets, la mission et la juridic­
tion des évoques, les règles de la discipline universelle 
et des moeurs, le jugement et la condamnation des 
hérésies. En uu mot, je le redis avec bonheur, toute 
l'Eglise catholique se résume dans le Souverain Pon­
tife: Ubi ergo Peints, ibi Ecclcsia (i). « J'entends dire, 
« écrit Tcrtullicn, dès la fin du second siècle, qu'un 
« décret solennel et péremptoire, et quidem peremp-
« torium, a été porté; le Pontife souverain, c'est-à-
« dire l'Evoque des évêques a ordonné (2). » Donc 
alors, comme avant, selon l'attestation de Tcrtullicn, 
les Pontifes romains portaient des jugements péremp-
toires en matière de foi (3). 

Au septième siècle, saint Maxime , écrivant contre 
les Monothélitcs : « Si Pyrrhus , dit-il, prétend n'être 
« pas hérétique, qu'il ne perde point son temps à se 

(1) S. Ambrosins, in Psahn. X L Enarmtio, n. 30. 
(2) Lib. de Pudiciiia, n. 1. —Ponlifex Maximm. quodest 

Kphcopus episcoporum edicit. 
(îi) J 'ai dit comme avant. Ainsi S. Clément, disciple des Apô-

Ircs et deuxième successeur de S. Ficrre sur le siège de Rome, 
nous, apprend que les fidèles de Corinthe s'adressèrent à lui 
pour qu'il voulût mettre fin aux divisions qui troublaient leur 
Eglise ( I T C Lettre de S. Clément aux Corinlh). 



— 2 2 4 — 

a disculper auprès d'une foule de gens ; qu'il prouve 
« son innocence au bienheureux Pape de la très-sainte 
a Eglise romaine, c'est-à-dire au Siège apostolique, à 
« qui appartient l'empire , l 'autorité, la puissance 
« de lier et de délier, sur toutes les Eglises qui sont 
« dans le monde, en toutes choses et en toutes ma­
ce nières : In omnibus et per omnia (•!). 

Etienne, évêque de Doriléc , parait devant Martin I 
dans un concile de Home. 11 est envoyé par Sophro-
nius , patriarche de Jérusalem ; et il dit qu'avant son 
départ, le saint Patriarche Ta conduit sur la monta­
gne du Calvaire, et lui a fait prêter serment, par le 
sang de Jésus-Christ répandu sur cette montagne, d'al­
ler au plus tôt jusqu'à Rome , où existe le fondement 
de l'orthodoxie, pour obtenir du successeur de saint 
Pierre la stabilité de la foi contre les erreurs des Mo-
nothélitcs : Qucmtocius de finibus terras ad terminas co-
rum déambula, donec ad aposlolicam Sedan, ubi or-
tliodoxorum dogmalum fundamenta cxistunl, perve-
nias ( 2 ) . •» 

Quels magnifiques monuments de la souveraine au­
torité et juridiction des Papes ! —Et cela se disait, se 
faisait avant Charlemagnc et avant Grégoire VII. La 
primauté pontificale est pour nous catholiques, par sou 
évidence , ce qu'est le soleil en plein midi (3). 

D . Vous avez dit que la France s'était distinguée 
dans ses sentiments envers la suprématie du Saint-
Père. J'ajoute une foi pleine à votre parole ; et ce­
pendant , je serais bien aise de voir la preuve de ce 
fait. 

R. Et n'est-ce point par suite de ces sentiments et 

(1) M. de Maislrc, Du Pape, tom. ï ,p . 37. 
(2) In Conc. rom. sub Mart. I.— Voyez le Card. Litla, Lettre* 

sur les quatre Articles; Lettre27c. 
(3) On peut voir, dans les auteurs, les passages des Pères 

établissant de la manière la plus décisive la suprématie spi­
rituelle des Souverains Pontifes. 



de son inviolable dévouement à la chaire de Saint-
Pierre , que la France a mérité le nom glorieux de 
nation très-chrétienne? Et le Pape Grégoire IX n'écri-
crivait-il pas à l'évoque de Reims : Dans Vardeur de 
la foi et dans le dévouement au Siège apostolique 9 l'E­
glise gallicane ne suit pas, elle devance toutes les au­
tres (-1)? Son clergé n'a-t-il pas été, dans tons les 
temps, une des consolations des Pontifes suprêmes? 
Mais citons quelques témoignages- Dans son assemblée 
générale de 1026 , le clergé de France appelait le Pape, 
et l'appelle toujours Chef visible de r Eglise universelle, 
Vicaire de Dieu en terre, Evêque des évoques cl despa-
triaches j en un mot, Successeur de saint Pierre, en qui 
Fapostolat et Vépiscopat ont eu un commencement, et 
sur lequel Jésus-Christ a fonde son Eglise, en lui don­
nant les clefs du ciel, avec Cinfaillibilité de la foi, que 
Von a vu durer immuable en ses successeurs jusqu'à nos 
jours (2). 

Et un demi-siècle plus tard, Bossuet, en présence 
de cette Eglise de France toujours pratiquement si dé­
vouée au Saint-Siège, s'écriait: « C'est cette chaire, tant 
a célébrée par les Pères , où ils ont exalté comme à 
« l'envi la principauté de la chaire apostolique, la prin-
« cipaulé principale, la source de l'unité , et dans la 
a place de Pierre réminent degré de la chaire sacerdo-

(1) M. de Maistredit: « Charlemagnc, dans son testament, 
« légua à ses fils la tutelle de l'Eglise romaine. Ce legs, répu-
u dié pa r les empereurs allemands, avait passé à la couronne 
« de France. L'Eglise catholique pouvait être représentée par 
« u n e ellipse. Dans l'un des foyers, on voyait S. Pierre; 
« et dans l 'autre, Charlemagne. L'Eglise gallicane, avec sa 
« puissance, sa doctrine, sa dignité, sa langue, son prosé-
« îytisme, semblait quelquefois rapprocher les deux centres, 
« et les confondre dans la plus magnifique unité. » ( Du Pape, 
tom. i , Discours préliminaire.) —Voy. l'ouvrage intitulé: Du 
Pape et de ses droits religieux, par l'abbé Barrucl, tom. n , 
ch. 3. 

(2) Ce texte se lit partout. Voy. les Mémoires du clergé. 

10,, 



— 22G — 
« tale , r Eglise-mère qui tient en sa main la conduite 
<c de toutes les autres Eglises, le Chef de répiscopal 
« d'où part le rayon du gouvernement, la chaire prin-
« cipale, la chairennique en laquelle seule tous gardent 
« Vunùè. Vous entendez dans ces mois saint Optât, 
<t saint Augustin, saint Cypricn , saint Irénée, saint 
« Prosper, saint Avitc , saint Théodorct, le Concile 
« de Chalcédoine et les autres , l'Afrique, les Gaules, 
a la Grèce, l'Asie, l'Orient et l'Occident unis ensem-
« blc (f). » 

D. Les sectaires n'ont-ils point, eux aussi, rendu 
hommage à la primauté du Pontife romain? 

R. Souvent. Je puis nommer Mélanchthon (2), 
Grotius (3) et Mosheim ; mais surtout leur père, Mar­
tin Luther. Vous vous souvenez de tous les excès aux­
quels se livra contre le Pontife de Rome ce fougueux 
réformateur. Ce que vous avez peut-être oublié, c'est 
le trouble affreux qui bouleversa son àmc avant qu'il 
osât attaquer cette autorité souveraine, devant laquelle 
il s'était si longtemps incliné. En i5 i8 , Luther avait 
encore dédié à Léon X ses Controverses, et lui avait 
dit : Très-saint Père, je me prosterne à vos pieds , el 
m'offre avec tout ce que je puis et tout ce que j'ai \ donnez-
la vie ou la mort, approuvez ou réprouvez, je recon­
nais votre voix pour la voix du Christ, qui règne et parle 
en vous. La même année , il écrivait au cardinal Ca-
jetan : Je ne demande qu'à écouter la voix de VEglise, 
et à la suivre. Et môme dans son acte d'appel du Pape 
au Concile , il persista toujours à dire qu'il ne préten­
dait ni douter de la primauté et de Vauloritê du Saint-

(1) Sermon sur l'Unité, première partie. 
CO Voy. bossuct, Histoire des Variations, liv. v , ». 23 et 

24. 
(3) Sine tali primatu exire a confroversiis non poterat, 

sicut hodie apnd Protestantes, etc. (Grolius, Votum pro pace 
EccL, art. vu.) — Voy. M. de Maisfre, Du Pape, ch. ix, où Calvin 
est également cité (Instit. v i , §. 11 ). 



— 227 — 
Siège, ni rien dire qui fût contraire à la puissance du 
Pape bien avisé et bien instruit. 

Léon X le condamna en 4 520. Aussitôt, dans for-
guciiicux hérésiarque, la haine , la révolte et la vio­
lence la plus outx'ée prirent la place de la douceur, de 
la soumission et de l'humilité (t). Mais ce ne fut qu'à 
travers les plus cruelles angoisses qu'il arriva à ses 
horribles emportements ; et il est certain , ditBossuet, 
que l'autorité de l'Eglise le retint longtemps ; et l'on ne 
peut lire sans indignation , non plus que sans pitié, 
ce qu'il en écrit : « Après, dit-il, que j'eus surmonté 
« tous les arguments qu'on m'opposait, il en restait 
« un dernier qu'à peine je pus surmonter par le se­
te cours de Jésus-Christ, avec une extrême difficulté 
« et beaucoup d'angoisse : c'est qu'il fallait écouter 
« l'Eglise (2). » 

On attribue encore à Luther les paroles suivan­
tes : « Qu 'é ta is- je , pauvre misérable moine, pour 
« tenir contre la majesté du Pape , devant lequel les 
« rois de la terre, que dis-je? le ciel même trem-
« Liaient ? Ce que j 'ai souffert la première et la seconde 
<t année! dans quel abattement, non pas feint et 
<c supposé, mais bien véritable, ou plutôt dans quel 
« désespoir je me trouvais ! ah! ils ne le savent point 
ce ces esprits confiants qui depuis ont attaqué le Pape 
<c avec tant de fierté et de présomption!.,. Si j'avais 
<c alors bravé le Pape comme je le fais aujourd'hui, 
« je me serais imaginé que la terre se fût, à l'heure 
« même , ouverte pour m'engloutir vivant ainsi que 
<c Coré et Abiron... Lorsque j'entendais le nom de 
« l'Eglise, je frémissais et offrais de céder. » Pour­
quoi le malheureux n'a-il point obéi à cette inspira-
lion ? 

D. Rappelez-nous donc encore les causes , que vous 

(1) Histoire des Variations, liv. i , n. 24, (île. 
(2) J i i t t , n. 20. 



avez déjà indiquées, de ces torrents d'injures vomis 
contre Rome, de cette guerre de mépris et d'extermi­
nation qui lui fut de tous temps déclarée? 

/?. Pour s'en rendre raison, il n'y a qu'à examiner 
ceux qui entrent dans cette conspiration satanique, 
ourdie contre le trône pontifical. Tout ennemi de la vé­
rité , de l'ordre , de la justice et des mœurs est ennemi 
du Siège romain. Un cœur est au contraire d'autant 
plus fervent envers lui , d'autant plus zélé pour ses 
droits, et d'autant plus animé à les défendre, qu'il 
aime davantage l'ordre , la vérité et la vertu. Le Saint-
Siège* a dit M. de Maistrc , n'a contre lui que l'orgueil, 
qui est immolé par la sainteté. 

Et remarquez que l'impiété ne s'arme jamais de 
haine et de fureur contre la papesse d'Angleterre , con­
tre le czar, le sultan, les présidents des consistoires 
luthériens, calvinistes, etc. Ah ! c'est que dans ces 
Eglises dévoyées, anglicane, russe, grecque, luthé­
rienne , etc., il n'y a rien qui effraye ou qui menace la 
conscience. Elles sont de pures créations humaines, 
dont les chefs ne sont point les lieutenants de ce Dieu 
qui défend le crime et qui le punit ; pour lors, elles peu­
vent vivre en paix. Mais, contre l'Eglise romaine et son 
Pontife, Satan et ses suppôts combattront toujours 
avec acharnement, parce que l'Eglise et le Pape sont 
les digues puissantes que la main de Dieu a élevées 
contre les complots des méchants. Peut-on ne pas voir 
ici une preuve éclatante de la divinité de l'Eglise ca­
tholique? 

D. Quelle conclusion pratique déduisez-vous de la 
vérité démontrée dans ce chapitre? 

/?. Celle de bénir de jour en jour la Providence de 
notre vocation à la foi, et de nous appuyer fortement 
jusqu'au dernier soupir à la pierre angulaire sur la­
quelle Jésus-Christ a bâti son Eglise. Disons souvent ; 
R. est bon pour nous (Yêtre ici : BONUM EST NOS HIC ESSE, 

et ayons en exécration toute scission avec notre Saint-



— 229 — 
Père le Pape. Cette scission, quicst/esc/uswe, a tou­
jours été signalée par les saints Docteurs comme un des 
plus grands crimes : car jamais il n'y aura de cause 
légitime de rompre avec l'Eglise, qui sera toujours une, 
sainte, catholique, apostolique, et toujours l'unique 
porte du ciel. 

Relisez le canon du Concile du Vatican, que j'ai 
cité plus haut, au chapitre quatorzième, article n i . 



230 — 

CHAPITRE SEIZIEME. 

Infail l ibil i té dit S o u v e r a i n Pontife ( 1 ) . 

ARTICLE I. 

OBJET DE CETTE PROROGATIVE. 

/>. Sur quoi le Souverain Pontife est-il infaillible? 
H. Sur toutes les questions de dogme, de morale 

et de discipline universelle. 
Z). Peut-il errer dans les questions de philosophie , 

d'histoire, de littérature, de politique, de sciences na­
turelles , etc? 

JR. Non, si ces questions sont nécessaires pour la 
garde du dépôt sacré dont saint Paul parle à Timothéc 
( II Tim. i, Et ainsi, lorsque la philosophie, l'his­
toire, la littérature, la politique et les sciences, péné­
trant dans le domaine de la théologie dogmatique ou 
morale, ou du droit ecclésiastique, inventent et propa­
gent des systèmes , des faits, des hypothèses, des ré­
cits tendant à affaiblir ou même à détruire la foi, les 
mœurs et l'autorité de l'Eglise, alors le Pontife s u ­
prême, divinement préposé à la garde de ces inappré­
ciables biens, se trouve dans la nécessité d'élever la 
voix, d'avertir, de condamner, d'anathématiser; et, 
dans ce cas, son jugement est irréformable. 

(i) Dans ce chapitre, il faudra se rappeler ce que nous 
avons démontré et dit plusieurs fois, savoir, que les prérogati­
ves accordées à saint Pierre pour le bien de l'Eglise furent pa­
reillement accordées à ses successeurs. 



— 2 3 1 — 

7). Mais est-ce toujours que le Pape est infaillible 
concernant les questions de foi, de morale et de dis­
cipline? 

R. Oui, toujours, quand il prononce sur ces ques­
tions comme Chef de toute l'Eglise , et comme Pasteur 
et Docteur universel, parlant, suivant le mot reçu, ex 
cathedra, ou du haut de la chaire pontificale : c'est-à-
dire qu'alors le Pape s'adresse à toute l'Eglise, dont il 
est le Chef, et déclare formellement que tous les fidè­
les sont tenus, sous peine d'anathème, de croire comme 
divinement révélé ce qu'il affirme, et de rcjeLr ce qu'il 
condamne comme opposé à la révélation divine. 

Hors delà, et parlant ou enseignant comme docteur 
privé, sans intention de rien définir, le Pape peut se 
tromper. 

C'est à Pierre, comme Pape ou comme Chef des 
Apôtres, des disciples et de l'Eglise enlicre, que le 
Fils de Dieu confia la mission d'affermir et de confir­
mer ses frères, 

ARTICLE IL 

DÉMONSTRATION DE CETTE PRÉROGATIVE. 

Z>. Lorsque le Souverain Pontife , parlant ex cathe­
dra , ainsi qu'il a été expliqué , proclame une vérité ou 
condamne une erreur, les éveques, le clergé et les 
simples fidèles doivent-ils se soumettre incontinent, 
croire et obéir? 

/?. Assurément : c'est dit et démontré. 
D. Or, en croyant et en obéissant, n'ont-ils pas à 

craindre d'être trompés? 
iî. Non, jamais : car le Souverain Pontife est le suc­

cesseur de celui à qui Jésus-Christ a dit expressément : 
Simon, Simon, voilà que Satan a demande de vous broyer 
comme du froment; et moi^ j'ai prié pour toi, afin que 
la foi ne défaille pas ; et loi, de ton colé, affermis, 



— 232 — 
confirme tes frères (4). Dans ces paroles, Notre-Scî-
gncur exprime ou opère trois choses : d'abord il pré­
dit que les Apôtres et les fidèles, dans leur personne , 
auront à subir des tentations au sujet de la foi : Sata-
nas expetivit vos ; ensuite il assure à Pierre qu'il a 
prié spécialement pour lui (et conséquemment pour ses 
successeurs), afin que sa foi ne défaillit jamais ; Ego 
aulem rogovi pro te $ enfin il confie à Pierre la charge 
de confirmer, d'affermir ses frères : Confirma fraires 
tuos* 

La foi de l'Eglise devait donc être attaquée dans la 
suite des âges. Oui ; mais Jésus-Christ lui donna une vi­
goureuse défense contre ces attaques, en priant par­
ticulièrement pour Pierre, chef futur de sa grande fa­
mille : car, par celte prière , il obtint que Pierre et les 
Papes, ses successeurs, confirmés dans la vraie foi, y 
confirmeraient à leur tour leurs frères et toute l'Eglise. 

Si donc Pierre ou le Pontife romain pouvait faillir 
dans la foi, ou s'il pouvait nous tromper dans ses dé­
cisions dogmatiques, il faudrait confesser que la prière 
de Jésus-Christ pour son premier Apôtre a élé sans 
vertu, ou que Notre-Seigneur n'a pas suffisamment 
pourvu au bien et à la conservation de son Eglise : or 
il y aurait blasphème à penser ou à parler de la sorte ; 
Pierre et ses successeurs ne peuvent donc point nous 
tromper. 

Supposez encore que le Pontife romain, enseignant 
ex cathedra, puisse faillir dans ses décrets dogmati­
ques, l'Eglise alors pourra réformer ses décrets. Dès 
lors il faudra, contrairement aux promesses de Jésus-
Christ , que l'Eglise seule et séparée de son chef soit 
douée d'infaillibilité ; ce qui n'est pas, la promesse 
d'infaillibilité n'ayant jamais été faite au corps des 
Apôtres imparfait, tronqué, privé de sa tête et de sa 
vie» De plus, dans cette supposition, Tordre constitué 

i) Luc. xxn, 31, 32. 



— 233 — 
par Jésus-Christ serait renversé : car alors Pierre, l'A-
pôtre privilégié, ne confirmerait plus ses frères dans 
la foi, mais en serait lui-même confirmé (<l). 

Ce n'est pas tout. Ouvrons saint Matthieu, au 
ch. XVT , nous y lirons : Tu es heureux, Simon, fils de 
Jean Et moi, je le dis : Tu es Pierre , et sur celle 
pierre je bâtirai mon Eglise, et les portes de l'enfer 
ne prévaudront point contre elle. Le sens naturel de 
ces paroles, admis par l'antiquité , est que les puissan­
ces de l'enfer ne prévaudront jamais contre la pierre 
sur laquelle Jésus-Christ a assis son Eglise, et par 
suite contre l'Eglise elle-même. Il faut donc que la fer­
meté, la solidité de cette pierre qui sert de fondement 
à l'impérissable édifice de l'Eglise, soit à jamais iné­
branlable ; ce qui serait loin de se réaliser, si le Pon­
tife romain pouvait entraîner l'Eglise dans l'erreur. 

Enfin saint Jean, au eliap. xx i , rapporte les parc-
les de Notre-Seigneur ressuscité à son disciple con­
verti : « Simon, fils de Jean, m'aimes-tu ?..,. eh bien, 
sois le pasteur de mes agneaux, pasce agnos meos..*; et 
sois aussi le pasteur de mes brebis, pasce oves rneas.» Or 
l'office de pasteur des âmes consiste principalement 
dans le ministère ou l'enseignement de la saine doc­
trine. Pierre, chargé de gouverner le troupeau, les mè­
res cl les petits , est par là même chargé de les affermir 
dans la vraie foi. Le Pontife romain ne peut donc ja­
mais, dans son enseignement public et solennel, être 
le jouet de l'esprit de mensonge et de ténèbres. Recon­
naissons plutôt que Ventière cl vraie solidité de la reli­
gion chrétienne réside dans le Siège apostolique (2). 

D. Comme ce point est d'une importance majeure, 

(1) Voy. le carcl. Litla, Lettres sur les quatre Articles, Lettre 
24 e.—Voy. aussi le P. Perrone, Prœlectiones iheologicœ, vol. u„ 
p. i, sect. 2, c. 4. 

(2) Voyez la Profession de foi dictée aux Orientaux par le Pape 
Ilornusdas. 



- 234 — 
surtout dans les temps où nous vivons, dites-nous si 
tel a été le sentiment de toute la Tradition, touchant 
l'infaillibilité du Pontife romain. 

/?, Oui, sans doute. Du cœur de tous les siècles 
catholiques s'élève la voix des Pères, pour rendre un 
hommage unanime à la divine infaillibilité de saint 
Pierre et de ses successeurs. Bornons-nous à quelques 
citations ; vous en trouverez d e s recueils entiers dans 
les auteurs (I), « Non, jamais, s'écrie Origènc, les 
portes infernales ne prévaudront contre la pierre sur 
laquelle Jésus-Christ édifie VEglise. » (2) C'est Je lan­
gage de saint Hilaire, de saint Àmbroise et de saint 
Augustin, lequel, après avoir mentionné la série des 
Pontifes romains , ajoute : La voilà celte pierre, IPSA 

EST i>ETJU, que ne vainquent jamais les superbes portes 
des enfers (3). ce C'est au Souverain Pontife, c'est à 
« son autorité, dit saint Thomas, qu'il appartient de 
« déterminer en définitive, finaliter, ce qui est de foi 
« et qui doit être cru Inviolablement p a r les fidèles, 
« ut ab omnibus inconcussa fide teneantur (4). » 

Du reste, les Pères enseignent que, pour être du 
nombre des fidèles, il est nécessaire de conformer en 
tout ses pensées et ses croyances avec celles du Siège 
romain, dont la doctrine est la règle de la foi ; ils sou­
tiennent , comme saint Irénée, que l'on peut confondre 
tous les hérétiques par la succession des Pontifes ro­
mains, et que leur chaire est la gardienne de l'ortho­
doxie et un tribunal sans appel ; ils ne donnent le nom 
de catholique qu'à celui qui croit comme l'Eglise ro-

(1) Bcllarmin, — Ballcrini, de vi et rat. prim. — P. Schrader, 
de Unitate rom. — Le card. Orsi, de irreformabili rom. Ponli-
c?\s... Jndicio, etc. 

(2) Tom. xii in Mallh., n. 11. 
(3) JnPsahn. eont. partent Donati. — S. Athanase écrivait à 

saint Félix, pape : Sur vous, comme sur leurs fondements, sont 
établies et affermies les colonnes de VEglise. 

(i) 2 . 2 .q .1 . a .10 , 



— 233 — 
niaine ; ils crient, avec saint Augustin, qu'après les 
déclarations de Rome, les causes sont terminées ; ils 
affirment que saint Pierre vit et gouverne toujours dans 
son Siège, afin, comme dit saint Pierre Cbrysologuc, 
de donner la vérité de la foi à ceux qui la cherchent; 
ils publient (pic la perfidie ne peut avoir accès auprès 
de la chaire romaine ( I ) . 

Or tous ces témoignages des Pères, que je pourrais 
exposer ici, prouvent clairement que le Siège aposto­
lique ou le Pontife romain ne peut point, dans ses dé­
crets dogmatiques, dévier de la foi véritable. Toute la 
Tradition est donc encore en faveur de l'infaillibilité 
du Souverain Pontife. 

D. A ces raisons pourri cz-vou s ajouter des exem­
ples ou des faiLs qui confirment cette autorité indéfor­
mable exercée par les Souverains Pontifes? 

R. Oui, je le puis ; et ces faits publics, incontestés, 
prouvent de nouveau que la doctrine que j'explique 
en ce moment, fut bien la doctrine de toute l'antiquité 
chrétienne. Ainsi : 4° les novateurs condamnés par les 
seuls Pontifes romains furent aussitôt regardés et tenus 
pour hérétiques par tous les fidèles, avant la réunion 
dus Conciles œcuméniques (2) ; 2° plusieurs erreurs 
furent mises au nombre des hérésies, après la seule 
condamnation des Pontifes suprêmes, sans aucune 
célébration de Conciles ; 3° les décrets des Conciles 
généraux ne furent jamais considérés comme indéfor­
mables avant la confirmation du Siège romain ; bien 
plus, ils furent quelquefois rejetés par défaut delà 
sanction apostolique ; 4° à la naissance des controver­
ses, on a toujours vu les évêques se tourner de toutes 
parts vers le Pontife de Rome, pour le prier d'y mettre 
un terme; 5° tous les catholiques ont constamment 
agréé les décisions pontificales, les hérétiques seuls 

(1) Voy. P. IVrrone, ibid., n. 7H0. 
Ç2) Le p r e m i e r Concile géné ra l ne fut lenu q u ' e n l ' année 32a . 



— 230 — 
ont résisté ( t ) ; 6° l'Eglise universelle a accepté la 
formule proposée par le Pape Hormisdas, et qui ren­
ferme la doctrine de l'infaillibilité en question ; 7° enfin 
la liturgie publique de l'Eglise témoigne en faveur de 
la prérogative que nous accordons au Souverain Pon­
tife. Donc, en croyant et en obéissant à la parole du 
Docteur de l'Eglise, notre Sainl-Pèrc le Pape , les fidè­
les n'ont jamais à craindre d'être trompés (2). « Les 
« hérésies, les schismes ne naissent, a écrit saint Cy-
« prien, que parce qu'on n'obéit pas au prêtre de 
« Dieu, et qu'on ne veut pas reconnaître dans l'Eglise 
a une seule autorité sacerdotale, un seul juge pronon­
ce çant 5 la place de Jésus-Christ, juriez vice Chri-
« sli (3) 5 » à la place de celui qui a dit : Ego sum... 
veritas* 

D. L'Eglise de France, jusqu'à la fameuse déclara­
tion de 4682, dont nous parlerons bientôt, a-t-elle 
constamment professé la doctrine de l'infaillibilité du 
Souverain Pontife? 

R. Oui, constamment. L'assemblée du clergé de 
France qui se tint à Melun en 4579, propose à tous 
les fidèles pour règle de leur croyance ce que croit et 
professe la sainte Eglise de Rome, qui est la maîtresse, 
la colonne et Vappui de la vérité. 

En 4625 , l'assemblée générale du clergé, écrivant 

(1) Au second siècle, plusieurs fois les ovêques s'assemblè­
rent pouriixer la célébration de là Vaque, sans y réussir. Le 
Pape Victor décida fout par son décret, et ceux qui n'obéirent 
pas furent considérés comme hérétiques, au témoignage de Ter-
lullicn, d'Eusèbc, de S. Epiphane, de S. Augustin. 

Aucun Concile oecuménique n'avait encore jugé Pelage du 
temps de S. Augustin ; mais Rome avait parlé, dit ce grand 
évoque, el la cause était finie (Se.rm. cxxxi). 

(2) Voy. Bellarmm, de Verbo Dci, 1. ni, c. 6;—Ballcrini, ibid.,. 
c. 14.; — le P. Scliradcr;— le card. Orsi, etc.; — le Traité de 
l'infaillibilité et de Vautorité du Pape, par le P. Mathieu Polit-
didier; — YAntifebronins vindiralus du P. Zaccaria, etc.. 

(3) Cypr. Epist. 50, Curnclio Fratri, 



— 237 — 
aux archevêques et évoques du royaume, disait : « lis 
« (les évêques) respecteront aussi notre Saint-Père le 
« Pape, Chef visible de l'Eglise universelle, Vicaire 
« de Dieu en terre, Evoque des évêques et patriarches, 
« auquel Yapostolal et Vépiscapal onl eu commence-
« ment, et sur lequel Jésus-Christ a fondé son Eglise, 
a en lui baillant les clefs du c ic i avec Pinfaillibililé de 
« la foi) que l'on a vue miraculeusement demeurer 
« immuable dans ses successeurs jusqu'aujourd'hui. » 

En 4 033, trente et un évêques français, écrivant 
au Pape Innocent X, au sujet de la condamnation des 
cinq propositions de Jxnsénius, disaient: « l'Eglise 
« savait que les jugemenis portés par les Souverains 
« Pontifes, en réponse aux consultations des évè-
« ques, pour établir une règle de foi, jouissent égale-
« ment (soit que les évêques aient cru devoir expri-
« mer leur sentiment dans leur consultation, soit 
« qu'ils aient omis do le faire) d'une divine et souve-
« raine autorUé dans l'Eglise universelle; autorité à 
« laquelle tous les chrétiens sont obligés de soumettre 
<c leur esprit même. » 

Telle a toujours été en France la croyance et la pra­
tique du clergé et des fidèles avant 4 682 , et même 
depuis. 

Nous avons entendu Bossu et s'écrier, d'après les 
Pères de Chalcédoinc : Pierre est toujours vivant dans 
son Siège (4) ; et dans son Sermon sur f Unité : L'Eglise 
romaine ne connaît point d-hérésie, r Eglise romaine est 
toujours vierge Pierre demeure dans ses successeurs 
le fondement des fidèles. 

En 4 790 , les évêques députés à l'assemblée natio-

(1) IVE Sermon pour le jour de Pnque, 2*- point. — C'est dans 
re beau Sermon que lîossuel enseigne que toutes les hérésies 
viennent tomber aux pieds di4 l'Kglise, aux pieds de Pierre, qui 
les foudntie pur ses Successeurs, 



îiale dénoncèrent à Pie VI la Constitution civile du 
clergé, ajoutant que les fidèles attendaient une décision 
du Souverain Pontife, comme le témoignage vénérable 
de la foi de tontes les Eglises (I). Le Pape ayant con­
damné cette constitution par son Bref du \ 3 avril \ 791, 
tous les évoques de France , à l'exception de quatre , 
souscrivirent à cette condamnation, demeurant invio-
lablcment attachés à la foi (2). Et que d'exemples ré­
cents de l'autorité souveraine d'enseignement dans le 
Saint-Siège, et de l'entière soumission de l'Eglise de 
France ! Fille ainée de l'Eglise romaine, elle sera tou­
jours sa fille la plus docile, lapins généreuse et la 
plus dévouée, s'identifiant toujours avec sa foi, ses 
douleurs, ses consolations et sa gloire, 

D. Je vous remercie de vos explications. Il me reste 
cependant quelques doutes que je vous prie d'éclair-
cir. D'abord, ne pouvons-nous pas, en séparant le 
Pontife romain d'avec son siège, affirmer que la pré­
rogative, de l'infaillibilité a élé accordée seulement au 
Siège, et non pas à fEvcquc de "Rome? 

R . Vous tenez le langage de certains raisonneurs 
des siècles derniers et peut-être du siècle présent. 
Mais est-ce avec une ombre de raison? non, évidem­
ment. En 1X47, Mgr Giraud, cardinal-archevêque de 
Cambrai, fit le voyage de Rome. A. son retour, au mois 
de novembre, il prononça dans son église métropoli­
taine un discours où nous lisons la réponse nette et pé­

ri) Voy. la Collection des Brefs de Pie v i , par M. Guillon, 
Ionu i. 

(2) Voy. Hyacinthe Serry dans l'appendice historique De mente 
Eclesirr gal1icaiiœ,e\c..;-~U\ Cardinal Orsi le Card. Muzzarclli, 
de l'infaillibilité du Pape, prouvée par les principes mêmes et 
le sentiment universel de VEglise gallicane;—et surtout l'illustre 
professeur de la royale univorsiié de Turin, Sonrdi, dans son 
ouvrage : De suprema romani Ponlipcis a,ucloritate, hodicrim 
Ecclesiœ gallicanœ boctrinu, Avignon, 1747. Il a été réimprimé 
a Maycnce cl dédié à Pic VII. — Voyez aussi M. de Maislrc, Du 
Pape, liv. j , ch. 1 — et le P. PcUldidicr. 



— 239 — 
rcmptoirc h la difficulté que vous venez de proposer. 

« Que sommes-nous allé voir à Rome, dit le savant 
« prélat? c'est l'Eglise mère et maîtresse de toutes les 
« autres ce siège indéfectible où l'erreur ne s'as-
« sied jamais, cette chaire suprême d'où part, avec le 
« rayon de la doctrine, le rayon du gouvernement^ 
« centre de l'unité, lien qui unit toutes les intelligcn-
« ces dans une même foi, toutes les volontés dans un 
« même amour..,.; pour tout dire, en un mot, la tête, 
« le cœur, la main et la voix de cette grande société 
a catholique qui a l'immensité pour limite et pour du-
« réc l'éternité. Car nous n'avons garde de séparer ici 
« le siège d'avec le Pontife, à Vexemple de ces raison-
« mars subtils qui, par un effort d'abstraction, ont cru 
« pouvoir établir une distinction entre la Chaire romaine 
« et son Chef auguste, et refuser à celui-ci un privilège 
« qu'ils accordent à celle-là. Non, ce n'est pas un 
« siège abstrait, métaphysique, idéal, que nous som-
« mes allé vénérer , mais un siège animé, vivant, oc-
« cupé et tout rempli de l'autorité, de l'esprit, de la 
« grâce du Prince des Apôtres, qui continue à y parler 
« par la bouche de ses successeurs ; c'est le siège de 
« celui à qui Jésus-Christ a dit: Pierre, j'ai prié pour 
« loi (vous l'en tendez ; c'est la prière d'un î)icu tou-
« jours sur d'être exaucé, à cause de la dignité de sa 
« personne) ; Pierre, fai prié pour loi, afin que ta foi, 
« non la foi de ton siège, mais ta foi, comme fonde-
« ment et Chef de l'Eglise, ne défaille point 7 et que tu 
« sois toujours debout pour y confirmer tes frères. » 

Cette distinction du siège ci; des siégeants, inconnue de 
l'antiquité catholique, répugne au bon sens, répugne 
aux promesses de Jésus-Christ, répugne à toute laTradi-
tion. Le 12 décembre J6G0, on soutint publiquement, 
en Sorbonne, cette thèse, savoir, que Jésus-Christ a éta­
bli le Pontife romain juge des controverses qui naissent 
dans l'Eglise, et a promis qu'il ri errerait jamais dans 
les définitions de la foi. Cette même thèse fut soute-



— 240 — 
nue, le 7 décembre, dans le collège de Navarre. Donc, 
au jugement de la Sorbonne, c'est au Pontife romain, 
ou au successeur de saint Pierre, parlant, enseignant 
dans la Chaire ou sur le Siège de Rome, que le privilège 
de l'infaillibilité a été accordé dans les définitions de 
la foi. Dans ce sens, Pontife romain et Siège romain 
c'est tout un. De même, Décrets, Bulles du Saint-Siège, 
et Décrets, Bulles da Pape, c'est tout un. Et enfin, 
quand on dit que la Chaire de saint Pierre, le Siège 
apostolique , VEglise de Rome est le centre nécessaire 
de l'unité de l'Eglise catholique , il faut entendre par 
Chaire, Siège, Eglise, notre Saint-Père le Pape, prin­
cipalement, dit MuzzarcIIi, éminemment, fondamentale­
ment, souverainement; car, sans le Pape, il n'y a ni 
Chaire, ni Siège, ni Eglise de Rome jugeant et déci­
dant. Si les Pères nous renvoient quelquefois, pour 
connaître la vraie doctrine, à l'Eglise même de Rome, 
ils le font, parce que le clergé et le peuple de la Ville 
Sainte ont toujours professé la même foi que le Pape 
leur Evoque, leur Docteur, leur Père (•!). 

D. Des principes que vous venez d'établir, ne faut-
il pas conclure que les évêques ne sont point juges de 
ta foi? 

R. Non ; cette conclusion serait erronée. D'abord 
les évoques, quoiqu'ils ne soient point juges univer­
sels ou indépendants, sont cependant juges delà foi 
dans toute l'étendue de leur juridiction. Ils sont juges 
de la foi dans les Conciles, où leur jugement, dès qu'il 
est confirmé par Je Souverain Pontife, devient le juge­
ment de l'Eglise, et par conséquent infaillible. Ils sont 
juges de la foi lors même que le jugement du Saint-
Père aurait prévenu leur propre jugement. Alors, sans 
doute, ils ne réforment pas les décisions du Chef de 

(1) « L'Eglise romaine, (IT.glîsc, la chaire rte saint Pierre), est 
« tonjoi-vs virrue; la foi romaine est toujours la foi de l'Kgliso. » 
(Qoiisu t , Sermon sur l'Unité, Impartie.) 



l'Eglise , mais ils leur donnent leur assentiment. /( 
n'est pas essentiel à un juge de réformer une sentence 
déjà portée. Les évêques peuvent d'ailleurs exposer les 
motifs de leur adhésion au jugement du Pape, et 
faire ainsi resplendir d'un éclat plus vif la doctrine 
catholique (4), 

/>. Ne faut-il pas conclure du moins que les Conci­
les sont inutiles ? 

R, Non encore, dit le cardinal Litta. Le Concile de 
Jérusalem tenu parles Apôtres, après l'ascension de 
leur divin Maître, et sans doute par son ordre, est une 
preuve de l'utilité des Conciles. Le Souverain Pontife, 
c'est vrai, ne peut errer dans les définitions de foi ; il 
doit néanmoins recourir aux moyens qu'il peut avoir 
de connaître la vérité ; et les Conciles œcuméniques , 
auxquels est promise l'assistance spéciale du Saint-
Esprit, sont un de ces moyens- Il est aussi des circon­
stances où les maux de l'Eglise sont plus grands et plus 
nombreux , et sûrement il est beaucoup plus facile au 
Pape et aux évoques assemblés en Concile d'apprécier 
ces maux et de découvrir les remèdes propres à les gué 
rir. D'ailleurs, par les Conciles, les décisions sont plus 
solennelles et plus faciles à se répandre partout ; et ils 
aident à obtenir dés' fidèles une plus prompte obéis­
sance, 

Z>, NVt-on point reproché des crr&urs' à quelques 
Pontifes romains? 

R. Oui, l'infaillibilité pontificale a eu des1 détrac-

(1) Voy. Y Explication du Catéchisme de M. Guillois, 7* édit., 
tom. i , p. »32. 

Les évêques réunis à Ephèse furent juges de la foi, et cepen­
dant la sentence qu'ils portèrent contre Ncstorius ne fut que l'exé­
cution de la lettre du Pape Cêleslin, qui avait chargé S. Cyrille 
d'Alexandrie de condamner cet hérésiarque. — Les évêques de 
Chalcédoine furent juges de la foi, et cependant ils ne firent que 
confirmer la sentence déjà portée par S. Léon corttre l'hérésie 
d'Eulychès : Petrus per Leonem ita loadus estn 



feurs. Je dis détracteurs, puisque les adversaires delà 
Papauté n'ont jamais pu alléguer rien de positif contre 
ses décision dogmatiques. Non, jamais , grâce à l'assis­
tance assurée, invincible etperpétucllc de Jésus-Christ, 
le moindre souffle de l'erreur n'a altéré le symbole con­
fié à la vigilance des Pontifes romains. Le mensonge 
n'atteignit jamais leurs jugements solennels , en ma­
tière de foi, de mœurs et de discipline générale; et 
ces jugements furent et seront toujours la loi des con­
sciences chrétiennes (1). 

Nous avouons toutefois que, Nolrc-Scigncur ayant 
demandé pour saint Pierre et pour ses successeurs 
Vinfaillibilité , et non point Vimpeccabililè , il a pu ar­
river que quelques Souverains Ponlifcs aient eu , 
comme le Prince des Apôtres lui-même, à pleurer des 
fautes de faiblesse , d'imprudence , ou d'autres torts 
réels. Les Papes sont protégés d'en haut contre les 
e r r e u r s de l'esprit; mais ce t t e protection spéciale ne 

s'étend p a s a u x faiblesses d u c œ u r . Nous serions moins 
sympathiques à des Pasteurs qui seraient étrangers à 
nos misères , et eux-mêmes peut-être seraient moins 
indulgents pour nous. 

Cependant qu'il est petit le nombre des Pontifes vi­
cieux ! il disparaît devant la multitude des Papes ver­
t u e u x , et qui à la sainteté réunirent les lumières, les 
talents, la sagesse, la fermeté, le dévouement, qui en 
firent les bienfaiteurs et les sauveurs de l'Europe et du 
monde (2 ) . 

(1) Voy. M. de Moistrc, Du Pape, liv. i , ch. xv, où il donne 
des éclaircisseincnls sur les prétendues erreurs reprochées au* 
Souverains Pontifes. 

(2) « Rome chrétienne, dit M. de Chateaubriand, a été pour 
« le monde moderne ce que Rome païenne fut pour le monde 
« ant ique, le lien universel.... Le mal passager que quelques 
f< mauvais Papes ont fait, a disparu avec eux; mais nous ressen­
te tons encore tous les jours l'influence des biens immenses et 
' inestimables que le monde entier doit à la cour de Rome. » 

(Génie du Christianisme, ivc pa r t . , l iv . VI,) 



— 2 4 3 — 

Les protestants et leurs pareils qui ont trace des 
Souverains Pontifes le tableau le plus hideux, ont com­
mis la plus criante et la plus coupable injustice, et c'est 
sur Jésus-Christ lui-même que retombe le contre-coup 
de leur haine et de leur impiété : car, je le demande 
à tout esprit sensé, le divin Sauveur n'a-t-il formé, au 
prix de son sang, une Eglise pure, sainte, sans tache et 
sam ride y que pour la livrer à la merci de Pasteurs 
mercenaires, ambitieux, insensés, sans religion et sans 
vertu (I)? 

Disons toutefois que, même de nos jours, et du sein 
du protestantisme, bien des voix généreuses se sont 
élevées pour venger le Souverain Pontificat des outra­
ges dont il fut abreuvé. 

Je m'abstiens des détails que ne me permet pas le 
plan de ce livre, et qui seraient d'ailleurs superflus , 
car tout a été dit sur ce sujet, 

Z>. Cette doctrine de l'infaillibilité du Pape pronon­
çant ex cathedra , est-elle de foi, définie par l'Eglise ? 

R» Oui, c'est un dogme divinement révélé, et défini 
comme tel par le Concile œcuménique du Vatican, 
« que le Pontife romain, quand il parle ex cathedra, 
« c'est-à-dire lorsque, remplissant la charge de Pas-
« teur et de Docteur de tous les chrétiens, il définit, 
« selon sa suprême autorité apostolique, une doctrine 
« sur la foi ou les mœurs, comme devant être crue par 
« l'Eglise universelle, jouit pleinement, en vertu de 
« l'assistance divine qui lui a été promise, dans la 
« personne du B. Pierre , de l'infaillibilité dont ledi-
« vin Rédempteur a doté son Eglise dans les défini-
« tions relatives à la foi ou aux mœurs, et que ces 
« sortes de définitions du Pontife romain sont irréfor-

(1) Non-seulement les fails condamnables reprochés aux Papes 
ne sont point prouvés, mais ils sont, en général, rapportés par 
des hérétiques , des schismatiques, des gens de parti, et des 
écrivains sans critique. — Voy. Dergier, Diction, de thêoh , Col-
terfion de Aligne, art. Pape* n. \ \ 

M. 



— 2tf — 

« mables par elles-mêmes, indépendamment du con­
te sentement de l'Eglise. Et si quelqu'un, ce qu'à Dieu 
« ne plaise, avait la témérité de contredire cette défi-
« nition, qu'il soit anathème (4). » 

Ainsi le Souverain Pontife, comme Chef de l'Eglise 
et Vicaire de Jésus-Christ, ne peut se tromper quand 
ii enseigne ex cathedra les vérités de la foi et la règle 
des mœurs. 

Merveilleux privilège, qui lui est accordé non pour 
sa gloire personnelle, mais pour le bien de l'Eglise et 
des âmes. 

Rejeter ce dogme de la croyance catholique, c'est 
tomber sous l'anathème et s'exclure de l'Eglise , hors 
de laquelle il n'y a point de salut. 

ARTICLE III. 

TiXFAILLIBILllJS DU SOUVERAIN PONTIFE COMPARÉE A 

CELLE nES KVÊQUKS, OU DISPERSÉS , OU RÉUNIS E * 

CONCILE. 

D. Si le Souverain Pontife et les évêques dispersés 
dans l'univers catholique s'accordent à condamner 
telle ou telle erreur, ou à définir telle ou telle vérité 
comme article de foi , leur jugement est infaillible , 
tout le monde en convient. Or , ne peut-on pas suppo­
ser que le Pape seul décide dans un sens, et que tous les 
évêques décident dans le sens opposé ? et alors où serait 
la vérité ? 

D. Non, cette supposition, qui jamais ne s'est réali­
sée, n'est point possible. Le Souverain Pontife doit être 
dans tous les temps, et jusqu'à leur consommation, la 

(I) Constitulio dogmatica prima de Ecclesia Christi, édita in 
sessione quarla sacrosancti œcumenici Concilii Vaticani — à 
SS. D. N. Pio IX, — die 18 julii 1870, — incipit per verba : Pastor 



pîcrro fondamentale de l'Eglise, le Pasteur de tout le 
troupeau qui la compose. Or, si tous les évoques pou­
vaient rompre avec lui, où serait l'édifice de l'Eglise 
dont il est le fondement, où seraient les brebis du trou­
peau dont il est le Pasteur? A la dernière Cène, Jésus-
Christ demanda à son Père pour ses Apôtres, qu'ils 
ne fussent tous qu 'uN, ul omnesunum sini, comme lui et 
son Père ne sont qu'un (J ). Cette prière du Fils de Dieu 
a été exaucée. 11 est donc impossible que le Pape pro­
nonce, comme Pape, un jugement qui soit rejeté par 
tout l'épiscopai. 

D. Du moins, ne peut-il pas arriver qu'une partie 
des évoques accepte le jugement du Pape, et que l'au­
tre partie ne l'accepte pas, ou même s'y oppose ou ré­
clame? et alors encore où serait la vérité ? 

/?. Oui, cette supposition est admissible; et quand 
elle se réalise, la vérité se trouve avec les évêques unis 
à leui Chef, puisqu'alors l'Eglise est avec eux . Ubi Pe~ 
Irus, ibi Ecclesia. Les évêques dispersés dans toute la 
chrétienté, sont de simples brebis par rapport au sou­
verain Pasteur, auquel il a été dit: Posée oves meas. Si 
clone ils pouvaient réformer ses définitions, ce seraient 
les brebis qui enseigneraient le pasteur N'est-ce point 
le berger qui montre au troupeau le chemin des vrais 
pâturages? 

D. ,l'admets votre réponse, s'il s'agit des évoques dis­
persés dans l'univers catholique, mais supposons-les 
réunis en Concile œcuménique ; je demande si, dans ce 
cas, ils ne peuvent point réformer les décisions du Sou­
verain Pontife? 

lï. Non, très-certainement, ils ne le peuvent pas : car 
leur jugement, supposé contraire à celui du Pape, ne 
serait point le jugement de l'Eglise, l'Eglise n'existant 
pas séparée de son Chef ; ce jugement serait simplement 

(I) Joan. xvii, 21. 



— 2*6 — 
celui des membres de l'Eglise, lesquels ne sont infailli­
bles qu'autant qu'ils sont unis à la tête. 

D'ailleurs les évoques peuvent-ils être réunis en Con­
cile œcuménique sans notre Saint-Père le Pape?per­
sonne ne le dira avec raison. 

Si le jugement des évoques assemblés en Concilcpou-
vait prévaloir sur celui du Souverain Pontife, ce se­
raient encore les ouailles qui conduiraient le pasteur; 
ce seraient les membres qui gouverneraient la tète, et 
l'édifice qui soutiendrait le fondement. Telle n'a pas 
été sûrement l'intention de Nôtre-Seigneur lorsqu'il a 
ordonné à saint Pierre de paUre les agneaux et les bre­
bis, et de confirmer ses frères dans la foi. 

Mais rappelez-vous ce qu'admet toute la théologie 
catholique, savoir, que les décrets portés par un Con­
cile universel ne font autorité et ne sont indéformables 
qu'autant qu'ils sont sanctionnés, ratifiés et confirmés 
par le Pontife romain. Comment donc un décret des 
évêques réunis en Concile, non confirmé par le Pape, 
réprouvé même par lui, selon la supposition, pourrait-
il l'obliger de réformer son propre jugement? quelle 
contradiction ! 

Toutefois, redisons-le, cette hypothèse de tout l'é-
piscopat s'isolant de son Chef, en Concile ou ailleurs, 
est une hypothèse purement gratuite, métaphysique, et 
contraire aux promesses de Notrc-Scigneur touchant 
l'unité de son Eglise. 

Ce qui peut être admis ici, comme dans le cas des 
évêques dispersés, c'est qu'une partie des Pères d'un 
Concile pense et juge d'une manière opposée à celle du 
Pape, tous les autres pensant et jugeant comme lui. Eh 
bien, toujours la vérité, l'infaillibilité, l'Eglise sont du 
côté du successeur de saint Pierre : UbiPelrus, ibi Ec-
clesia. 

D. Cependant on a fait sonner bien haut que le 
Concile général est supérieur au Pape. Ce sentiment 
est-il vrai? 



/?. Ce sentiment est faux et absurde, comme il est 
faux et absurde que le corps humain puisse exister 
sans la tête. Des éveques assemblés en Concile général 
sans être convoqués par le Chef de l'Eglise, et sans être 
présidés par lui ou par ses délégués, formeraient une 
collection de membres séparés de la tète, et par consé­
quent impuissants et nuls. Ce ne serait point un Con­
cile général, lequel, par suite, n'aurait aucune supé­
riorité sur le Pape, le Pape ne cessant point d'être le 
Prince des évoques, le Chef, le Docteur suprême de 
l'Eglise, le Vicaire de Jésus-Christ. 

N'est-ce point ridicule de soumettre le Pape à des dé­
cisions qui, pour être obligatoires, ont besoin d'être 
approuvées par lui ? 

11 est de foi que le Pape, comme successeur de saint 
Pierre, a la primauté de juridiction sur tous les éveques 
du monde. Or cette autorité, qu'il possède de droit di­
vin, ne peut être violée ni dans les Conciles généraux 
ni en dehors ( I ) . Le privilège par lequel l'épiscopat 
réuni en Concile deviendrait tout à coup le supérieur 
du Pape et de l'Eglise universelle, est un privilège inouï, 
inadmissible, contraire à la foi de l'Eglise, Cette opinion 
est nouvelle, puisqu'elle date des conflits malheureux 
entre Philippe le Bel et Bonîface VIII j on n'a jamais 
pu lui trouver quelque appui dans l'antiquité; il n'y en 
a aucune trace dans les sept premiers Conciles géné­
raux , et le huitième (en 869) la réprouve en termes sé­
vères. « Or, en matière de foi, la nouveauté d'une 
« opinion et son origine récente sont une preuve de sa 
« fausseté , suivant la maxime unanimement reçue par 
« les catholiques, d'après les principes de Tertullien, 
« de saint Vincent de Lérins, et des autres Pères (2), 

(!) 2 e Concile général de Lyon, 1274, et Concile de Florence, 

(2) Petrus Ballerini, de Potcstate ecclesiastica, c. B. 
Voy. la Revue des sciences ecclésiastiques, de SI, l'abbé 

JBouix, année 1866, p . 414. 



— 2.ÏS — 

On avait osé soutenir l'assertion suivante : C'est une 
proposition futile et cent fois détruite, que celle de l'au­
torité du Pape au-dessus du Concile œcuménique, et de 
son infaillibilité dans les questions de la foi. Le Pape 
Alexandre VIIT la condamna solennellement, avec dé­
fense de l'enseigner ou de la soutenir 3 soit en public, 
soit en particulier, sous peine d'excommunication en­
courue ipso facto, le 7 décembre 4 6 9 0 . 

La déclaration du clergé de France de J 682., portant 
en substance que le Concile général est supérieur au 
Pape, et que le jugement de celui-ci n'est point irréfor-
viable , à moins qibc le consentement de VEglise n'y soit 
joint, avait déjà été improuvée, cassée et annulée par 
le même Pontife Alexandre VII I , le 4 août 4 6 9 0 , dans 
sa Constitution Inter multipliées. Voyez page 2 5 9 . 

Voyez aussi la Bulle de Pie VI, Auctorem fidei, reçue 
par toute l'Eglise, où l'adoption de cette déclaration 
de 4 6 8 2 par le synode de Pistoie est déclarée tcmé~ 
raire , scandaleuse, et souverainement injurieuse au 
Saint-Siège. 

D. N'a-t-on pas v u , malgré cela, des Souverains 
Pontifes se soumettre au jugement des Conciles? 

R. Oui , quelques Papes, tels que saint Symmn-
que (1) , ont voulu par humilité, pour mieux démen­
tir la calomnie et faire triompher avec plus d'éclat 
leur innocence, se soumettre au jugement d'un Con­
cile ; mais il n'est jamais arrivé qu'un Pape ait été jugé, 
malgré lui, par ses inférieurs. Lisez l'écrit composé par 
saint Ennodius contre les schismatiques ennemis du 
PapeSymmaque, ainsi que la magnifique lettre adres­
sée sur le môme sujet par saint Avit, évoque de Vienne, 
aux deux premiers sénateurs de Rome , et au nom de 
tous les évoques des Gaules. « Celui qui est à la tête 
« du troupeau du Seigneur, dit saint Avit, rendra 
« compte de la manière dont il le conduit ; mais ce n'est 

(I; S. Symniaque fut élu Pape en 499, et mourut en 514. 



— 2 ï a — 

« pas aa troupeau à demander ce compte à son pas-
ce teur , c'est au juge (1) . » 

JD. Il n'est donc pas permis d'en appeler du Souve­
rain Pontife au futur Concile général ? 

Ii. Ce qui précède montre avec évidence que cet 
appel n'est point permis et n'aboutirait à rien : car , 
sans le Pape, il n'y a point de Concile général ; et, sans 
lui , les décrets des Conciles n'ont aucune fermeté , 
aucune valeur. 

D'après le 2 e Concile œcuménique de Lyon, celui de 
Florence, et celui du Vatican, le Pape a reçu de Jésus-
Christ, dans la personne de saint Pierre, une puissance 
pleine, entière et souveraine pour paître, régir et gou­
verner VEglise universelle. Or l'appel au futur Concile 
anéantit cette puissance , puisqu'il subordonne l'auto­
rité du Siège apostolique à l'autorité du Concile. 

Le Pape saint Gélase, écrivant à Faustus, lui dit 
expressément que les canons consacrent dans toute VE-
qlisc les appels au Siège apostolique , en même temps 
qu'ils défendent d'appeler de ce même Siège-, qu'étant 
lui-même juge de toute VEglise , il n'est soumis à au-
cun jugement, et que ses décisions ne peuvent être ré­
formées ( 2 ) . 

A l'époque où Bossuet rédigea la déclaration de 
1 6 8 2 , plusieurs membres deVassemblée voulaient qu'on 
y fit mention des appellations au Concile ; mais r é v o ­

que de Meaux résista. « Elles ont été , disait-il, con­
damnées par les Bulles de Pic II et Jules II ; Rome est 
engagée à les condamner. 11 ne faut pas donner prise 
à condamner nos propositions ( 3 ) . » 

Les Bulles de Pie I I , Jules II et Callixte III, défen­
dent en effet ces appels sous peine d'excommunication. 

(1) Voy. YHistoirc universelle de l'Église, par M. l'abbé Rohr 
bâcher, tomevm-

(2) Lettre iv; Labbe, lom. iv, col. 1169. 
(3) Fleury, Nmv. Opusc, p. 210, etc. — Rohrbacher, tom, 

xxvi, p. 374. 
11.. 



— 250 — 
ft Tous ceux d'en deçà les Alpes (ou les gallicans) 

* qui aiment l'unité, disait Fénelon , croient que le 
« Saint-Siège, par l'institution de Jésus-Christ, est 
* le fondement, le centre et le Chef étemel de la coin­
ce munion catholique ; le fondement, le centre et le 
m Chef éternel de l'Eglise universelle dans l'enseigne-
<c ment de la foi (i); » ce qui ne serait pas , s'il était 
permis d'appeler de ses jugements, en matière de foi, 
de mœurs ou de discipline générale, à ceux d'un Con­
cile. Affirmer que cela est permis, c'est, dit la Consti­
tution PASTOR ^TEBWUS , dévier du droit chemin de la 
vérité (cap, TU). 

D. Il me semble néanmoins avoir lu que des points 
dogmatiques déjà définis par un Pape , avaient été 
examinés et traités de nouveau par un Concile général. 
Comment conciliez-vous ce fait avec la doctrine que 
vous avez clairement et solidement démontrée? 

/?. Ce que vous avez lu est vrai , et voici la réponse 
à votre difficulté. Quand quelques points de dogme 
déjà définis par le Saint-Siège, ont été examinés et 
traités de nouveau par un Concile, ce n'était point 
parce qu'on révoquait en doute leur certitude ou l'in­
faillible autorité des Souverains Pontifes qui avaient 
prononcé; c'était pour mieux confondre les héréti­
ques par la solennité d'un nouveau jugement en Con­
cile œcuménique, et les empêcher de séduire les fidèles 
par leurs mensonges et leurs fraudes. Car toujours et 
partout , dans l'Eglise catholique, la maxime que Ce-
vêque de Rome ne relève d'aucun tribunal humain, fut à 
l'état d'axiome et de persuasion universelle. Dans l'an­
cienne discipline, on ne rencontre aucun exemple d'un 
appel proprement dit de la sentence du Pape au Con­
cile général sans le Pape. 

(1) Dans son traité de VAutorité du Souverain Pontife, tom, n 
< édition de Versailles ). 



ARTICLE IV. 

DECLARATION, DITE DU CLERGÉ DE FRANCE, SUR LA 

PUISSANCE ECCLÉSIASTIQUE DU SOUVERAIN POINTIFE, 

DU - 1 9 MARS 4 6 S 2 . 

D. Combien d'articles renferme cette déclaratiou? 
R. Elle en renferme quatre. 
D. Quel est le premier article? 
R. Le voici : « Saint Pierre et ses successeurs, Vi­

ce caires de Jésus-Christ, et toute l'Eglise même, n'ont 
« reçu de puissance de Dieu que sur les choses špiri­
te tuelles et qui concernent le salut, et non point sur les 
« choses temporelles et civiles... Nous déclarons,cn con-
« séquence,que les rois et les souverains ne sontsoumis à 
« aucune puissance ecclésiastique, par l'ordre de Dieu, 
« dans les choses temporelles ; qu'ils ne peuvent être 
« déposés , ni directement, ni indirectement, par l'au-
« torité des Chefs de l'Eglise; que leurs sujets ne peti­
te vent être dispensés de la soumission et de l'obéis-
<c sance qu'ils leur doivent, ni absous du serment de 
<t fidélité ; que cette doctrine doit être inviolablement 
a suivie. » 

J D . Quel est le second article ? 
R. « La plénitude de puissance que le Saint-Siège 

« apostolique et les successeurs de saint Pierre, Vi~ 
<e caires de Jésus-Christ, ont sur les choses spîri-
« tuelles, est telle, que les décrets du saint Concile 
« œcuménique de Constance, dans les sessionsiv et 
<c v , approuvés par le Saint-Siège apostolique, eonfir-
a mes par la pratique de toute l'Eglise et des Pontifes 
« romains, et observés religieusement dans tous les 
« temps par l'Eglise gallicane, demeurent dans toulc 
ce leur force et vertu ; et que l'Eglise gallicane n'ap-
« prouve pas l'opinion ae ceux qui donnent atteinte 
« à ces décrets , ou qui les affaiblissent, en disant que 



« leur autorité n'est pas bien établie, qu'ils ne sont 
« point approuvés ou qu'ils ne regardent que le temps 

du schisme. » 
D. Quel est le troisième article? 
R. ce L'usage de la puissance apostolique doit être 

ce réglé suivant les canons faits par l'esprit de Dieu et 
ce consacrés par le respect général ; les règles, les cou-
ce tuincs et les constitutions reçues dans le royaume 
ce doivent être maintenues, et les bornes posées par 
ce nos pères demeurer inébranlables ; et il est même 
ce de la grandeur du Saint-Siège apostolique que les 
ce lois et contâmes établies du consentement de ce Siège 
ce respectable et des Eglises, subsistent invariable-
ce ment. » 

D. Quel est enfin le quatrième article? 
R. Il est conçu en ces tenues : ce Le Pape a la prin­

ce ci pale part dans les questions de foi, et ses décrets 
« regardent toutes les Eglises et chaque Eglise en par­
ce ticulicr; cependant son jugement n'est pas irréfor» 
ce mablc, à moins que le consentement de l'Eglise n'in-
ce tervienne. » 

ce Tels sont ces quatre articles, qui, selon M. de Mais-
t re , présentent sans contredit l'un des plus tristes mo­
numents de l'histoire ecclésiastique. Ils furent l'ou­
vrage de l'orgueil, du ressentiment, de l'esprit de 
parti, et par-dessus tout de la faiblesse. Aussi vicieux 
par la forme que par le fond, ils ne présentent que des 
énigmes perfides dont chaque mot prête à des discus­
sions interminables et à des explications dangereuses ; 
il n'y a pas de rebelle qui ne les porte dans ses dra­
peaux (l). » 

Tel est le jugement du célèbre publiciste. Peu d'es-
prils droits et éclairés en ont contesté la vérité. 

Z). Quel fut le véritable sujet de cette fameuse as­
semblée de 1682? 

(1) M. de Maislre, de CEglise gallicane, liv. n , ch. \K 



IL Ce fut la régale(i). Comme ce droit ne s'étendait 
pas à tous les diocèses de la France , Louis XIV, em­
piétant sur le spirituel et portant atteinte à la liberté 
de l'Eglise, voulut, par une déclaration de l'année 
J G73 , que le droit de régale embrassât tous les arche­
vêchés et évêchés du royaume. 

Le plus grand nombre des prélats do France céda, 
sans la moindre réclamation, à l'autorité envahissante 
du roi. Plusieurs résistèrent, et appelèrent au Saint-
Siège des vexations qu'ils eurent h subir. Innocent XI 
les soutint énergiquement, et déclara que rien ne sau­
rait l'empêcher de faire usage de l'autorité apostoli­
que contre de pareils abus (2). 

Mgr Maurice Le Tcllicr, archevêque de Reims, fils 
du chancelier Le Tcllicr, fut un des évêques qui se 
montrèrent le plus irrités de la fermeté d'Innocent XI ; 
et il proposa de demander au roi qu'il voulût convo­
quer une assemblée générale de tout le clergé du ro­
yaume. Louis XIV y consentit ; et ainsi fut convoquée 
cette assemblée qui devait être composée de deux évê­
ques et de deux députés du second ordre pour chaque 
métropole (3) 

(1) Lu régale était un droit qui autorisait le roi à percevoir 
les revenus de quelques archevêchés et évechés pondant la 
vacance de ces sièges, et de disposer des bénéfices sans charge 
d'ùmcs, bénéfices dont le roi avait la collation. Un pareil droit 
ne pouvait exister que par la concession du Souverain Pontife. 
Les évêques ne pouvaient en aucune manière conférer le droit 
de régale sur les revenus de leurs sièges ou d'antres revenus 
ecclésiastiques. Le serment solennel qu'ils font le jour de leur 
consécration leur interdit celte disposition sous les plus graves 
peines.—Voy. l'ouvrage de Mgr Villecourt : La France cl le 
Pape, p. 

(2) Le second Concile général de Lyon, tenu en 1274 par le 
Pape S. Grégoire X, défond, sous peine d'excommunication en­
courue ipso facto, à toute personne, de quelque dignité qu'elle 
soit, d'établir la régale dans les églises où elle n'a pour elle ni 
le litre d'une fondation ni une ancienne coutume (Labbe, tom, 
xi, (col. 982, n. xu) . 

(P>) La France et le Pape, pag. 155 et 150. 



— 231 — 

Elle compta seulement trente-quatre archevêques et 
évêques, et trente-quatre députés ecclésiastiques du 
second ordre. Par suite, elle ne putse flatter justement 
de représenter l'épiscopat français , et d'en exprimer 
les sentiments (1). 

D . Mais comment de la question de la régale l'as­
semblée de IGS2 passa-t-clle à la question de l'autorité 
du Souverain Pontife ? 

R. Ce furent le chancelier Le Tellier et son fils, l'ar­
chevêque de Reims, qui crurent nécessaire de traiter 
cette question. Rossuet y répugnait et croyait la ques­
tion hors d e saison. Il dit même à l'archevêque de 
Reims : Vous aurez la gloire d'avoir terminé Va/faire 
de larègule, mais celle gloire sera obscurcie par cespro-
positions odieuses. Aussi Le Tellier et son fils, craignant 
les suites et les difficultés, abandonnèrent ce t t e pensée. 

Alors M, Colbert, ministre et secrétaire d'Etat, in­
sista pour qu'on revînt à la question de l'autorité du 
Pape, e t fit des instances au roi. L'archevêque de Pa­
ris , François de Harlai, et d'autres agissant dans le 
même sens , le monarque donna ordre de reprendre 
cette question. Le Pape nous a poussés , disaient quel­
ques-uns , il s'en repentira (2). 

Toutefois Rossuet proposa, avant de prononcer sur 
un si grave sujet , d'examiner toute la Tradition.il  
voulait prolonger la discussion et traîner la chose en 
longueur; mais Louis XIV, pressé par l'archevêque 
de Paris , ordonna de conclure et de décider promp-
tement sur l'autorité du Pape. 

(1) L'assemblée se donnant pour fa représentation de l'Eglise 
gallicane, le Vicaire général du diocèse de Pamicrs lui fît 
observer qu'elle n'avait aucun droit à ce t i tre, attendu que le 
choix de ses membres n'avait pas été libre, que ce choix avait 
élé fait et imposé par la Cour (Charlas Tract, de Libert. Eccles. 
gallican., loin, i , lib. m , cap. 14). 

(2) Voy. l'Histoire universelle de Rohrbachcr, tome XXVI, 
p. 374. 

http://Tradition.il


Et voilà comment se fit cette déclaration du \ 9 mars 
de l'année -1682 ; voilà comment des évoques assem­
blés par ordre duroi, conclurent, décidèrent et rédi­
gèrent promptement, sur un nouvel ordre du roi , ces 
quatre propositions odieuses, selon la qualification que 
leur donna Bossuet lui-même, et comment ils les si­
gnèrent, 

D. Par qui furent rédigés les quatre articles ? 
R. Mgr Choiscul-Praslin, évoque de Tournay, fut 

chargé de les rédiger ; mais on trouva que la rédaction 
était trop scholastiquc. D'ailleurs, après une discussion 
qu'il eut avec Bossuet, Mgr Choiseul se désista,. On s'a­
dressa alors àl'évêque de Meaux ; et ce fut lui qui écri­
vit en latin ces articles, tels que nous les avons encore. 
L'examen s'en fit dans des assemblées tenues chez 
Mgr l'archevêque de Paris (4). 

D. Le temps fut-il bien choisi par Louis XIV, Col-
bert et les évêques de l'assemblée de 4G82, pour se 
prononcer sur la matière, on ne peut plus essentielle 
et grave, de la puissance ecclésiastique? 

R. Ecoutez le cardinal Sfondrate : « Les Français 
a auraient dû penser qu'une assemblée indiquée dans 
« un temps de troubles et de mécontentements réci­
te proques, ainsi que les propositions qui seraient pu-
<t biiées dans cette assemblée, seraient attribuées, 
te non au zèle pour la religion, mais à la vengeance , 
« et seraient d'autant plus facilement interprétées 
« d'une manière sinistre, que les évêques voyaient 
a bien que ce n'était pas pour lui ni pour les siens, 
« mais pour eux et pour la liberté de leurs Eglises, que 
« le Pape était entré en lice. La reconnaissance, ou du 
a moins l'honnêteté, dont les Français sont si jaloux, 
ce exigeait que, dans le temps où le Pape combattait 
ce pour leur intérêt avec tant de force et de courage , 
ce ils n'exerçassent contre lui aucun acte d'hostilité, 

n 

(t) Fleury, Nouveaux Opuscule p. 90 jusqu'à 111-



— 2J6 — 

« Supposons que le Pape eût été au delà des bornes t 

« il ne l'avait fait qu'en vue de les protéger. Les évê-
« ques devaient-ils donc tourner leurs armes contre 
« leur bienfaiteur? Ne convenait-il pas plutôt de l'cx-
<t caser , s'il était tombé dans quelque excès (1) ? » 

Bossuet nous a appris que Colbcrt voulut précisé­
ment profiter de la division qu'on avait avec Rome , 
au sujet de la régale , pour renouveler la doctrine gal­
licane sur l'usage de la puissance des Papes. Dans un 
temps de paix et de concorde, le désir de conserver 
la bonne intelligence aurait empêché une telle décision. 
« C'est par cette raison, dit Bossuet, que Colbert attira 
« le roi à son avis , contre M. Le Teilicr, aussi minis-
<t tre et secrétaire d'Etat (2). » Quel triste motif,et quel 
moment inopportun ! 

D. A qui les éveques s'adressèrent-ils pour obtenir 
la sanction de leurs actes ? 

R. Ils ne s'adressèrent point au Pontife romain, 
maïs à Louis XIV. Après leur rédaction des quatre ar­
ticles, ils supplièrent le roi de les approuver, et de 
rendre un édit qui donnât force de loi h leur déclara­
tion; ce qui fut accordé le 23 mars 1682. Puis , la 
Sorbonne ayant refusé d'enregistrer ladite déclaration, 
le Parlement l'y fit inscrire de force. 

D. Que pensa alors le Souverain Pontife, et que 
pensèrent ses successeurs des actes de l'assemblée de 
1682, et en particulier de la déclaration du 4 9 mars? 

R. Innocent XI en fut profondément affligé; il 
blâma les actes de l'assemblée, et , par un Bref du 
14 avril 1682, improuva, cassa, annula tout ce qui 
s'y était fait dans l'affaire de la régale.—Alexandre 
VI I I , par sa Bulle Inler multipliées , du 4 août 1690, 
cassa et condamna les actes de ladite assemblée, rela-

(1) Flcury, Nouo. Opusc, p. 244 et suiv. — Gallia vindicata, 
tom. in ,p . 126. 

(2) Hist. de Bossuet, liv. v i , n. 12. 



— 257 — 
tifs, soit au droit de régale, soit à la puissance ecclésias­
tique et aux quatre articles. Au mois de janvier 1691, 
se voyant sur le point de paraître devant Dieu, et ne 
voulant pas , comme il le dit lui-même , être trouvé 
coupable de négligence, il fit publier sa Bulle en pré­
sence de douze cardinaux. Il est dit dans cette pièce si 
importante : ce Nous déclarons , après une mure déli­
ce bération et en vertu de la plénitude de l'autorité 
ce apostolique , que toutes les choses et chacune des 
a choses qui ont élé faites dans la susdite assem-
« bléc du clergé de France de 1682, tant touchant 
« l'extension du droit de régale , que touchant la dé-
<c claralion sur la puissance ecclésiastique et les quatre 
<c propositions qu'elle contient, avec tous les mandais, 
« arrêts, édils , etc., ont été de plein droit nulles, in-
cc valides , illusoires , pleinement et entièrement desii-
« tuées de force et d'effet dès le principe ; qu'elles le 
« sont encore , et le seront à perpétuité , et que per-
« sonne n'est tenu de les observer, ou d'observer qucl-
« ques-uncs d'elles, fussent-elles même munies du 
a sceau cl u serment. » 

Clément XI renouvela cette condamnation par un 
Bref du 31 août 1706 , adressé à Louis XIV. 

Pendant onze ans, le Saint-Siège refusa les Bulles 
aux députés de l'assemblée qui avaient été nommés 
à des évêchés , et ne les accorda qu'après l'accommo­
dement qui eut lieu en 1693 entre Innocent XII et la 
Cour de France. 

En 1794 (Bulle Auetorem fîdei), nous l'avons dît , 
Pie VI condamna comme téméraire, scandaleuse et 
souverainement injurieuse au Sainl-Siége, l'adoption 
que le Synode de Pisloie avait faite de la déclaration 
de 16S2. 

D. De quel œil le monde catholique vit-il cette dé­
claration? 

R. De très-mauvais œil. Elle souleva l'Indignation 
universelle, et fit pousser des cris d'alarme dans tou-



— 2 5 8 — 

fes les parties de l'univers catholique. Elle fut flétrie 
en Espagne, en Italie, en Autriche , en Belgique, 
en Hongrie ( i ) , et en France également, où bien des 
évêques laissèrent voir leur amère et profonde dou­
leur. 

Ce fut donc l'accablante autorité de toutes les Egli­
ses du monde moralement réunies qui repoussa ces 
misérables articles qu'on avait osé attribuer au 
clergé de France. Bossuet lui-même finit par aban­
donner sa déclaration : Abeal ergo, dit-il dans sa G al­
lia orlhodoxa, déclaratif) quo libuerit : « Que la dé­
claration aille où elle voudra (2) ; nous n'entreprenons 
point ici de la défendre : » non enim eam, quod sœpe 
profilai juvat, tutandam hic suscipimus* 

D. Vous avez parlé d'un accommodement qui se fit, 
en \ 6 9 3 , entre Innocent XJÏ, et Je clergé et la Cour 
de France? Comment le différend fut-il accommodé? 

/?, Moyennant deux lettres pleines de respect et de 
soumission, écrites au Souverain Pontife, I V n e par les 
évoques nommés et qui avaient pris part à l'assemblée 
de 4 6 8 2 , et l'autre par le roi. Les évêques déclarent 
qu'ils tiennent et qu'il faut tenir pour non décrète tout 
ce que rassemblée a déclaré contre la puissance ecclé­
siastique ; et Louis XIV assure le Pape qu'il a donné 
des ordres pour que les choses contenues dans son 
édit du 2 3 mars 4 6 8 2 , touchant la déclaration du 
clergé de France, ne soient pas observées ( 3 ) . te Confor­
te moment à l'engagement contenu dans sa lettre, dit 
« le chancelier d'Agucsseau, sa Majesté ne fit plus 
« observer l'édit du mois de mars 4 6 8 2 , qui obli­
ce geaittous ceux qui voulaient parvenir aux grades, 
« de soutenir la déclaration du clergé (4). 

(1) L'Eglise de Hongrie la jugea, dans un Concile national, 
absurde et détestable, cl en défendit la lecture. 

(2) Qu'elle aille se promener, a traduit M. de Maistre. 
(3) Fleury, Nouv. Opuscules, p . 116 et 26t>. 
ift) OEnvrcs de dAyucsseau, dernier vol., édition in-4°.—Pré-



— 259 — 
Iï. Que conclure de tout ce qui précède ? 
R. Il faut en conclure que la déclaration du mois 

de mars 1G82, est de nulle valeur pour un catholi­
que. L'Eglise en a réprouvé la doctrine, les univer­
sités catholiques l'ont condamnée partout, et ses 
auteurs eux-mêmes l'abandonnèrent bientôt. 

Sans doute, malgré l'engagement pris par Louis XIV 
de ne plus faire observer son édit, les Parlements 
continuèrent à le faire exécuter. Et aussi, au com­
mencement de ce siècle, certaines dispositions légales 
prescrivirent l'enseignement de ia déclaration. Mais 
les gouvernements postérieurs, mieux inspirés, et 
comprenant mieux ce qu'exige la liberté de conscience, 
ont laissé ces prescriptions tomber en désuétude (4). 

D. S'ensuit-il que la doctrine renfermée dans les qua­
tre articles soit une doctrine hérétique? 

R. Non, cette conséquence ne ressort pas explicite­
ment de tout ce qui vient d'être exposé. Ce qui en res­
sort avec évidence, c'est que cette doctrine est témé­
raire, scandaleuse, injurieuse au Saint-Siège, entière­
ment fausse et illusoire , et radicalement nulle devant-
Dieu et la conscience. 

Mais ,.à l'heure qu'il est, et en vertu delà Constitu­
tion Pastor œtermis , la doctrine renfermée dans les 
quatre articles est une doctrine ou implicitement ou 
formellement hérétique. 

Ainsi le 4 e article, qui exige le consentement de 
l'Eglise pour que les jugements du Pontife romain soient 
irréformables, étant directement opposé à la définition 
prononcée dans la Bulle, est explicitement et formel­
lement hérétique. 

Le 3 e article est implicitemeut ou même cxplicitc-

(1) Voy. la Tliàologie dogmatique de Mgr Gousset : de t Eglise t 

». 1196. 



— 260 — 
ment hérétique , eu tant qu'il détruit la primauté du 
Souverain Pontife, qu'il limite sa puissance et lui enlève 
la faculté d'introduire des changements dans les règles, 
coutumes et usages de l'Eglise gallicane, alors même 
que les circonstances l'exigeraient. 

Le 2 e article l'est également, comme enseignant la 
supériorité d'un Concile général sur le Pape, et s'ap-
puyant pour cela sur deux décrets du Concile de Cons­
tance , lesquels seraient hérétiques, si on les entendait, 
contre l'opinion générale des théologiens, de la supé­
riorité absolue, et dans tous les cas, du Concile œcu-" 
ménique sur le Pape. 

Et le 1 e r article , qui interdit au pouvoir souverain 
du Chef de l'Eglise d'intervenir dans les choses tempo­
relles d'où dépendraient les intérêts même spirituels 
des dmes, n'est pas loin de l'hérésie. 

Par là, vous le voyez, le gallicanisme se trouve mor­
tellement et pour toujours frappé au cœur. Amen. 

Dans un Mandement du 44 août 4 847, un évèquc 
français avait osé soutenir les doctrines gallicanes , cl 
prétendre qu'elles étaient tenues en estime par S. S. 
Pie IX. Or, dans son allocution du \ 7 décembre de la 
même année, le Saint-Père, après avoir exprimé au 
Sacré Collège sa grande surprise, flétrit le langage de 
ce prélat, et déclara que lorsqu'il attachait du prix aux 
traditions des Eglises particulières, c'était quand ces 
traditions ne s'écartaient en rien du sens de l'Eglise 
catholique et romaine (-1). 

La question n'est donc point douteuse ; et nul bon 

(1) La Congrégation de V Index a condamné, en 1880, deux 
ouvrages français où les doctrines gallicanes sont exposées et 
soutenues de la manière la plus explicite. Le premier» pour litre ; 
Humble remontrance au JR. P. Guêranger, Abbé de Solesmcs, au 
sujet de sa troisième lettre à Mgr Vévêque d'Orléans (Mgr Fayot\ 
Le serond ost intitulé : L'Etat et les Cultes. 



— 261 — 
catholique ne saurait accepter des doctrines totalement 
o p p o s é e s à renseignement et à la Tradition de la sainte 
Eglise r o m a i n e , n o i r e Mère. Par notre inébranlable at­
tachement à la Chaire de saint Pierre, et par notre en-
t i c r e docilité à l ' a u t o r i t é de ses successeurs, nous par­
t i c i p e r o n s au souverain b o n h e u r de n'errer jamais dans 
la f o i , et de ne p o i n t n o u s é g a r e r d a n s la voie du 
s a l u t , 

ARTICLE V. 

QUELQUES CONSTUEH AVIONS IMPOUTAKTES TOUCHANT LA 

DOCT1U1SE DE LA niÎGLAUATIOjS 3)E h GK2. 

D. Ce que vous a v e z d é v e l o p p é dans l'article précé­
dent vous d i s p e n s e d ' e n t r e r dans la discussion des pro­
positions de 4 682, qualifiées d'odieuses par Bossuct. 
L'Eglise s'élant p r o n o n c é e , tout examen d e v i e n t su­
p e r f l u et sans objet. JVauricz-vons pas t o u t e f o i s quel­
ques considérai i o n s h ajouter, afin de mettre en évi­
dence la f a u s s e t é de ces propositions? 

R- Oui, et c'est p o u r moi une satisfaction de vous les 
communiquer. Voici la première considération qui se 
r a p p o r t e au J o p a r t i c l e de la déclaration. 

La loi d i v i n e de justice et de c h a r i t é est la source de 
tous les droits, d o t o n s les d e v o i r s , et la règle des 
pensées et des a c t i o n s humaines : personne ne conteste 
ce p r i n c i p e . Elle est au-dessus des gouvernements et 
des p e u p l e s , et son o b s e r v a t i o n fait la sécurité et le 
bonheur des u n s et des a u t r e s . Supérieure à toutes les 
lo i s h u m a i n e s , celle loi d i v i n e et é t e r n e l l e en est la b a s e 

et la s a n c t i o n , p a r c e que c'est elle qui lie la conscience 
et qui c r é e l ' o b l i g a t i o n du respect p o u r tous les droits, 
de l'obéissance au p o u v o i r , du dévouement, de toutes 
les vertus, sans lesquelles il n'y a ni ordre temporel ni 
société c i v i l e p o s s i b l e . 

L'ordre temporel a donc besoin de s'appuyer sur la 



religion, pu'squc c'est la religion seule qui fait accep­
ter à la conscience les prescriptions de cet ordre tem­
porel ou civil. 

La religion est donc nécessaire a la société, non-
seulement pour que ses membres atteignent leur fin 
dernière ou le bonheur infini de la vie future, mais 
encore pour qu'ils jouissent de l'ordre, de la paix, du 
bonheur possible ici-bas. La raison saine et droite a 
toujours admis ces vérités. De là il suit que la société 
civile, quoique distincte de la société religieuse, et 
quoique souveraine et indépendante dans Tordre tem­
porel, est néanmoins obligée de se conformer aux lois 
qui viennent de Dieu, ou de son Vicaire sur la terre, 
ne se mettant jamais avec elles en opposition directe et 
positive. 

Eh bien, que doit faire la religion ou l'Eglise a l'égard 
des gouvernements, auxquels elle est subordonnée dans 
toutes les choses qui sont de leur domaine ou de leur 
ressort, et pour lesquels elle est toujours pleine de con­
descendance , de douceur et de ménagements ? l'Eglise, 
divinement chargée de régler tous les actes de l'homme, 
intérieurs et extérieurs, invisibles et visibles, en vue 
de son salut éternel, doit intervenir dans toutes les 
choses temporelles d'où dépendent les intérêts des âmes, 
de ces âmes dont elle est responsable devant Jésus-
Christ. En agissant autrement, elle violerait la céleste 
mission qui lui est confiée; et c'est pourquoi Gcrson , 
qui ne sera point accusé d'avoir exagéré les droits des 
Souverains Pontifes, disait. Tous les hommes, princes 
vl autres, sont soumis au Pape, en tant qu'ils voudraient 
abuser de leur juridiction, de leur temporel et de leur 
souveraineté contre la loi divine et naturelle (1 ). C'est une 
puissance directive et régulatrice, pour me servir des 
paroles du célèbre chancelier, poleslas direcliva et or-

(1) Strmo depect vl wiivns Grcvcor., Consid. v. 



— 2 0 3 — 

dinaliva, que l'Eglise exerce toujours in œâlpcalionnn 
el non in destructionem (4). 

D. Contre le 2 e article, qu'avez-vous h remarquer? 
/?. Je remarque,en premier lieu, qu'un Concile géné­

ral n'est point et ne peut être supérieur au Souverain 
Pontife, ainsi qu'il a été établi précédemment, .le re­
marque en outre que les décrets des Sessions iv et v 
du Concile de Constance sur lesquels s'appuie ce second 
article de la déclaration , n'ont aucune autorité, parce 
(pie ce Concile, aux mois de mars et d'avril où 
se tinrent ces deux sessions, n'était point œcuméni­
que (2) ; et surtout parce que ces décrets ne furent ni 
approuvés, ni ratifiés par Martin V, élu et reconnu 
pour vrai et légitime Pape, le M novembre 1 4 1 7 , du­
rant la tenue du Concile de Constance (3). 

Si, comme le prétend ce second article de la décla­
ration, l'autorité de ces décrets était bien établie, s'ils 
avaient été, comme il dit encore, approuvés par te Siège 
apostolique et confirmés par l'usage de tonte l'Eglise , 

(1) II Cor. x , 8. 
Tout le monde loue saint Ambroisc d'avoir fermé l'on!rte 

de l'église à l'empereur Théodose, à cause du massacre de 
Thcssalonique. 

(2) 11 ne se composait alors que des prélats de l'obédience de 
Jean XXHI. Les deux autres Papes cl leurs obédiences étaient 
absents, et même opposés à celle assemblée. Jean xxm lui-
même s'était séparé du Concile. 

(3) Le décret de laivc session est ainsi conçu : « Toute persoa 
« n e , de quelque état qu'elle soit, et quelque dignité qu'elle 
« possède, fût-ce môme celle de pape , est obligé d'obéir au 
« présent Concile, dans les choses qui appartiennent à la foi, 
« à l'extirpation dudil schisme, et à la réformation de l'Eglise 
« dans son Chef et dans ses membres. » 

Décret de la v« session : « Quiconque, de quelque condition, 
« état el dignité qu'il pût ê t re , quand même il serait pape, 
« refuserait avec opiniâtreté d'obéir aux règlements de ce saint 
« Synode, et de tout autre Concile général légitimement assem-
« blé, sur les matières susdites, soit décidées , soi! h décider, 
« qui y auraient rapport, s'il ne venait a résipiscence, serait 
« puni comme il devrait l'être. » 



LOTIT chrétien serait obligé de s'y soumettre comme a 
une décision dogmatique. Or, certes, il n'en est pas 
ainsi, et les gallicans eux-mêmes n'oseraient condam­
ner ceux qui, sur ces décrets, ne partagent point leur 
sentiment. 

Si quelqu'un objectait que la condamnation des er­
reurs de Wiclcf, de 11 us et de Jérôme de Prague fut 
faite dans les sessions v n i , XTIT , XTV et x v , alors 
que le Concile de Constance n 'é ta i t pas encore œcumé­
nique, on lui répondrait avec le cardinal Lit ta : « La 
a condamnation de ces erreurs tire sa force, non point 
« des décrets des sessions susmentionnées, mais de 
<c l'adhésion postérieure du Concile,lorsqu'il était dc-
« venu œcuménique , cl encore pins de la confirmation 
« de Martin V. » (1) 

D. Et que répondre à ceux qui, avec Fleury et les 
siens, admettant l'aulorilé de ces décrets, soutien­
draient, à l'exemple des prélats de l'assemblée de 4682, 
qu'ils ont été faiis et approuvés pour tous les temps et 
non pas seulement pour un temps de schisme ? 

/?. Il faut leur répondre que leur assertion es! illé­
gitime et sans fondement. En effet, le but principal pour 
lequel se tint le Concile de Constance (2), fut l'extinc­
tion du schisme d'Occident (3) . À celle triste époque, 
la chrétienté était divisée en trois obédiences : celle de 
Jean XXIII, celle de Benoit XIII ou Pierre de Lune, et 

(1) Lettres svr les quatre Articles, Lettre xin, 
(2) Il s'ouvrit au mois do novembre 1414, cl Unit au mois 

d'avril 1418. 
(3) La grand schisme d9Occident, est la division qui arriva au 

xiv 0 siècle, dans PKglise romaine, alors qu'il y cul doux ou 
mémo trois Papes placés en mémo temps sur le. Sainl.-Siège , 
sans qu'on pût distinguer lequel des deux ou des (rois Pontifes 
avait élé le plus canoniqucmoul élu. Il commença après ta mort 
de Grégoire, XI, en I37S, et dura pendant quarante ans.—Voy. 
Uohrbaeher; Iïergier; et en particulier ViJistoire dogmatique 
du S.-Siége, par Mgr Jean-Claude Sommier, arch. de Cêsaréc; 
et Les Lettres sur les quatre Articles, par le card. Lilla. 



— 263 — 
celle de Grégoire Xl l ou Ange Corrario. Or, d'une 
part, il était très-difficile ou même impossible de dis­
cerner le Pape vrai et légitime; et de l'autre, les trois 
compétiteurs, du moins Jean XXIII et Benoit XIII n'é­
taient point disposés à abdiquer. 11 fallait cependant 
sortir de cet état de choses si funeste à l'Eglise; il fal­
lait mettre un terme au schisme qui la désolait ; et c'est 
pourquoi le Concile de Constance s'attribua sur les trois 
Papes douteux, ou sur les trois prétendants à la Pa­
pauté, une autorité qu'il ne s'est point attribuée sur 
un Pape certain. Tel est le sens de ces deux décrets , 
d'après les auteurs judicieux que j'ai cités en note. 
C'est sans raison et de mauvaise foi que les prélats de 
rassemblée de 1682 étendirent cette autorité des Con­
ciles sur tous les Papes de tous les temps. Une pareille 
extension est en opposition flagrante avec toute l'anti­
quité ecclésiastique, avec la doctrine des Pères, et les 
décrets les plus solennels du Siège apostolique et des 
Conciles généraux tenus avant le xv c siècle. Les sen­
timents du Concile de Constance lui-même sur la su­
périorité, la prééminence et l'autorité du Siège romain, 
écartent tout doute sur le sens des deux décrets en 
question (I). 

Z). Comment considérez-vous le 3 e article? 
JR. 3c le considère, avec le cardinal Litta, comme le 

plus pernicieux de tous, dans ses effets et dons ses sui­
tes. Oui, il est pernicieux, parce qu'il insinue que des 
évêques réunis en Concile peuvent obliger le Souverain 
Pontife à l'observance des canons; ce qui détruit sa 
primauté , et renverse le gouvernement de l'Eglise 
institué par Jésus-Christ. 

Il est pernicieux, parce qu'il donne à penser que te 
pouvoir de dispenser des canons ou de les modifier 
n'appartient pas au Chef suprême de l'Eglise. Et n'est-

(1) Lisez Vllistoirc universelle de VErphe, de l'abbé Tînhrba-
•iior, tome xxi, p. iij*2. 



— 206 — 
'*••"* po in t à lui de juger ce cpii convient aux intérêts des 
fidèles commis h sa sollicitude, eu égard aux lieux, aux 
temps et aux événements? Bossuet lui-même avoue 
<]uen cas de nécessité et d'utilité évidente, le Souverain 
Pontife peut t o u t dans l'Eglise (i) ; ce qui est vrai sur­
tout quand il s'agit des canons de discipline , variables 
de leur nature, selon les siècles et les pays (2). 

Il est pernicieux, parce qu'il peut servir de prétexte 
aux enfants rebelles de l'Eglise, pour résister à son au­
torité, en opposant aux ordonnances actuelles et en 
vigueur de vieux canons qui n'obligent plus, et 
qu'ils diront avoir été dictés par Vesprit de Dieu. 

Cet article enfin est pernicieux, parce qu'il sem­
ble dire que le Souverain Pontife ne pourrait point, s'il 
le voulait, et si les circonstances l'exigeaient, intro­
duire de changement dans les régies, coutumes et usa­
ges de l'Eglise gallicane. Cela signifie que l'Eglise 
gallicane n'est pas obligée d'obéir au Pontife romain, 
ce qui est absurde et schismatique. 

Dieu punit les évêques gallicans par où ils avaient 
péché. Le gallicanisme les laissa sans force pour se dé­
fendre eux-mêmes, lorsqu'on voulut les asservir. Les 
laïques s'emparèrent des principes destructifs de toute 
autorité mis en avant par l'assemblée de 4682, et les 
appliquèrent à leur profit. De la ces nombreuses sen­
tences des Parlements pour entraver l'exercice de la 
juridiction épiscopale. On avait permis à ces messieurs 
de contrôler les Bulles des Papes et d'en empêcher la 
publication, de juger leurs actes et de résister à leurs 
ordres. Dès lors ils trouvèrent tout naturel d'examiner 
les mandements des évêques et de les supprimer. 

(1) Défense de la Déclaration, NIE part., liv. X , ch. 31. 
(2) Le Pape Pic VII a donné par le Concordat le soufflet le 

plus vigoureux qu'il ait été possible de donnera l'article 3 e de 
la Déclaration. (Bergicr, article ajouté sur la déclaration de 
MiS-2.) 



— 267 — 
I). Àvcz-vous quelque considération à ajouter con­

tre le 4fi article ? 
R. Non ; relisez simplement ce qui a été expliqué 

dans l'article m de ce chapitre, sur l'infaillibilité du 
Souverain Pontife comparée h celle des évoques, soit 
dispersés, soit réunis en Concile. 

Tenez donc pour certain que les éveques ne sont 
VEglise enseignante qu'autant qu'ils sont unis à leur 
Chef, le Pape ; tenez pour certain que les évoques sé­
parés du Souverain Pontife, ou en opposition avec lui, 
n'ont plus aucun droit ni à l'infaillibilité, ni à l'assis­
tance du Saint-Esprit. 

Jésus-Christ a voulu donner un Chef à son Eglise; 
les promesses ont été faites à une Eglise qui a un Chef-
Là où est ce Chef avec les éveques qui lui sont unis , 
là est l'Eglise, là est l'assistance du divin Esprit, là est 
l'infaillibilité- Donc, puisque les gallicans admettent 
que le jugement de l'Eglise est infaillible, ils sont for­
cés d'admettre l'infaillibilité du jugement de son Chef, 
ou du P<ipc, le jugement du Chef et celui de l'Eglise 
ne pouvant jamais être séparés. Telle est la vérité; 
vérité proclamée universellement, en tout lieu, avant 
les opinions gallicanes ( 1 ) . Le jugement du Souverain 
Pontife, en matière de foi, n'est donc jamais réforma-
Mc , et le consentement de l'Eglise l'accompagne ou le 
suit toujours: Ubi Peints, ibi Ecclesia. 

(1) « Quoi! s'écriait le vénérable archevêque de Bordeaux, 
« Mgr d'Aviau, quoi! la Déclaration a été l'objet des plainles 
« de douze Papes conséculifs, cl j 'aurais à la maintenir par mon 
« autorité épisropalo ! » Celle pensée indiquait le docie cl, saint 
Prélat. (Infaillibilité du Pape, par le R. P. Monfroiraicr, S. J M 

p. 00.) 



fl&os Pn-<»2>osBtiions c e n s u r é e s e t c o n « l a m n < ; c s p a r B e 

S a i n t - f t f i e g c » — F a i t s d o g m n t f i q u c s . 

ARTTCLE L 

NIÎOIT ET POUVOIR BU SAINT-SIÈGE DANS LA CONDAM­

NATION DES DOCTRINES ET PROPOSITIONS CONTRAIRES 

A L'ENSEIGNEMENT CATHOLIQUE. 

D. Le Souverain Pontife a-t-il le droit et le pou­
voir de flétrir, de censurer et de condamner les doc­
trines perverses? 

/?. Assurément, puisqu'il est le gardien impérissa­
ble de la foi et des mœurs. Etabli par Jésus-Christ 
Pasteur suprême de l'Eglise universelle , il est chargé 
spécialement de veiller sur elle, de lui conserver et de 
lui transmettre, dans toute sa pureté et son intégrité, 
le dépôt sacré delà vérité , de la morale et de la disci­
pline : Confirma fralrcs tuos, pasce agnos, pasce oves. 
\l y a donc pour lui obligation très-rigoureuse de si­
gnaler à tout le troupeau les pâturages malsains, et 
de l'en éloigner , on de le prémunir contre toute doc­
trine capable de l'égarer, de le corrompre et de le per­
dre. Tout ceci est évident pour un catholique, et se 
fonde d'ailleurs sur l'institution et la pratique cons­
tante et générale de l'Eglise (i) . 

(1) Voy, Devoli, Instit. canonic, Iib. IV, lit. 7 : Delibrisim-
i>robatte hetionis. 



— 2GU — 

i). Les éveques , successeurs des Apôtres , sont-ils 
également en possession de ce droit? ont-ils, dans 
leurs diocèses respectifs, le même devoir à remplir? 

/?. Oui : car les éveques ont reçu de Notre-Scigneur 
la mission d'enseigner les peuples, eunlcs docete, et de 
les maintenir dans l'observation des lois divines. Saint 
Paul les exhorte vivement à prendre soin du bercail 
qui leur est confié par l'Espri t saint. D'où il suit que cha­
que évêque possède le droit divin de proscrire tout en­
seignement qui , répandu dans son diocèse , porterait 
atteinte à la religion , à la vérité, à la morale et à la 
justice , et compromettrait ainsi les intérêts spirituels 
et éternels des âmes commises à sa vigilance. Le si­
lence , dans ce cas, serait ] acheté et une sorte de con­
nivence avec les ennemis de Dieu. 

D. Le Souverain Pontife et les évoques ont-ils tou­
jours, depuis l'origine de l'Eglise, f<»it usage de ce droit 
et de ce pouvoir essentiels qu'ils tiennent de Jésus-
Christ? 

/?. Oui, toujours. Il fallut bien que saint Paul dé­
fendit aux chrétiens les livres pernicieux, puisqu'un 
grand nombre des fidèles d'Epbèse qui avaient eu le 
malheur d'écouter et de suivre des nouveautés dan­
gereuses, vinrent, après l'aveu de leur faute, char­
gés des ouvrages qui les avaient séduits, et les brû­
lèrent devant tout le peuple : Combusserunl connu 
omnibus (1). 

Suivant l'exemple du docteur des nations, et dans 
tous les Ages, en vertu de l'autorité dont Jésus-Christ 
les avait Investis, les Apôtres , les Souverains Ponti­
fes , les éveques, les Conciles élevèrent les plus fortes 
barrières contre ce fléau destructeur de toute piété 
et de toute pureté clans les âmes , la diffusion des écrits 
suspects et pervers (2). 

(1) Act. xix, 19. 
{ ) De\oli, ibii!., §. vi, n. 1. 



D. Voilà pour les mauvais livres dont la lecture est 
certainement prohibée. Mais en est-il de même de 
propositions simples et isolées, extraites , ou non, de 
ces livres ? l'Eglise est-elle en droit de les censurer et de 
les proscrire? 

R. Pourquoi me faites-vous cette question? Vous 
savez bien que les doctrines impies et pestilentielles 
contenues dans les mauvais livres se résument ordinai­
rement en quelques propositions qui en font toute la 
perversité et le danger. Ces propositions sont quelque­
fois plus dangereuses que les livres eux-mêmes , en 
cachant la quintessence du poison sous une écorec qui 
trompe les hommes les plus avisés. Comment le Saint-
Siège n'aurait-il point le droit de les condamner? 

Z>, Quelles sont les manières employées par l'Eglise 
pour condamner les propositions dignes de censure? 

R. La première manière consiste à proscrire en gé­
néral ou in globo des propositions condamnables, sans 
infliger à chacune sa censure ou qualification particu­
lière : c'est ainsi que furent condamnées les erreurs 
de "WieJcf et de Jean H us par Martin V, au Concile 
de Constance; celles de Luther par Léon X ; celles de 
Baïus par saint Pie V , Grégoire XIII, etc. 

La seconde manière consiste à proscrire des propo­
sitions condamnables, en appliquant à chacune d'elles 
une note , ou censure, ou qualification propre : c'est 
ainsi que furent condamnées les cinq fameuses pro­
positions tirées du livre de Cornélius Jansénius intitulé 
Augustinus, par le Saint-Père Innocent X. La première 
proposition, déjà proscrite par le Concile de Trente , 
fut déclarée téméraire, impie, blasphématoire, frap­
pée d'anathème et hérétique ; la seconde fut notée d'hé­
résie , etc. (1). 

D. Quelles sont les qualifications ou notes princi-

(1) Histoire universelle de l'Eglise, par l'abbé Rohrbachcr, 
tome xxv, p„ i(J3, 



— 2 7 1 — 

pales usitées par le Saint-Siège dans la condamna­
tion des propositions contraires aux doctrines catho­
liques ? 

IL Ce sont les suivantes : hérétiques, voisines de 
l'hérésie , suspectes d'hérésie ; erronées , voisines de l'er­
reur, sentant l'erreur ; fausses, blasphématoires, impies, 
dangereuses , scandaleuses; téméraires , schismaliques, 
séditieuses, captieuses, malsonnantes , offensives des 
oreilles pieuses , etc. 

Toutes les propositions contradictoires aux vérités 
définies par l'Eglise comme articles de foi, sont héré­
tiques. Par exemple, cette proposition : Le Pape nu 
qiCune primauté d'honneur et non point de juridiction 
dans toute l'Eglise, est une proposition hérétique. 

Elles sont schismaliques , si elles tendent h détourner 
les fidèles de l'entière soumission qu'ils doivent à no­
tre Saint-Père le Pape et aux évêques. 

Une proposition est erronée quand elle est contraire à 
une vérité dogmatique, fondée sur renseignement de. 
tous les docteurs orthodoxes, ou sur la pratique univer­
selle des fidèles, mais que l'Eglise ne donne point comme 
article de foi. La proposition est fausse, si elle nie 
un fait certain Elle est blasphématoire, si elle ren­
ferme des paroles injurieuses à Dieu et à ses attributs, 
ou à la sainte Vierge, aux Saints , etc. Elle est impie, 
si elle tend à diminuer le culte que nous devons à Dieu, 
ou a affaiblir dans les âmes le sentiment de la piété. 
Elle est dangereuse , pernicieuse, quand elle tend à dé­
truire en nous l'amour de la vertu , l'horreur du vice, 
le respect pour l'autorité des pasteurs, etc. 

Pour plus de détails sur le sens des notes ou censu­
res imprimées par l'Eglise aux propositions condam­
nables , vous pouvez lire l'article n du chapitre V du 
Traité sur l'Eglise, par Mgr Gousset [néologie dogma t.., 
tom. n ) . 



ARTICLE IL 

1W F AILÏ.IB I L VIÉ DU SAINT-SIEGE DANS l,A COJNJDAMNA~ 

TIO^ DTÎS PROPOSITIONS COMTftAlHES A LA 00CTA1M3 

CATHOLIQUE. 

D. L'enseignement du Saint-Siège touchant les 
propositions condamnées, est-il infaillible? 

R. Sans doute , puisque le Pontife assis sur ce siège 
immortel ne peut point se tromper lorsqu'il enseigne 
et décide ex cathedra, ou en sa qualité de Chef, de 
Pasteur et de Docteur universel. Ce que le Pape dit, 
en cette qualité ,pour toute VEglise et à toute VEglise, 
aflirmc saint François de Sales, ne peut être faux. Et 
de vrai, si le confirmateur biaise et chancelle, qui le 
confirmera ( 1 ) ? — T o u t ce que VEglise lie ici-bas, est lié; 
tout ce qu'elle remet, est remis ; tout ce qu'elle décide, est 
confirmé au ciel : ce sont les paroles du grand Arche­
vêque de Cambrai (2). 

Si l'Eglise pouvait faillir dans la condamnation dos 
propositions qu'elle proscrit, serait-elle encore la mai-
tresse et la gardienne de la foi ? non ; elle la trahirait. 
Serait-elle encore la conservatrice des mœurs? non ; elle 
en serait la corruptrice: car, dans cette supposition , 
elle pourrait nous forcer à croire comme vrai ce qui 
serait faux, et à pratiquer comme bon ce qui serait 
immoral. 

Du reste, les Souverains Pontifes, qui ont toujours 
les yeux ouverts sur les besoins de leur grande famille 
catholique , ont, dans tous les siècles , et dans les ques­
tions de foi, de morale, de culte et de discipline géné­
rale, proscrit les doctrines impies, erronées, dangereu-

(1) Controverses, dise. x. 
(2) Disc, de Evnelon pour le *crc de l'Electeur de Cologne, 

l*'r point ( O Ë u u m , l o m . xvn). 



~ 273 — 

42., 

ses. Or il n'appartient à personne de juger leurs juge­
ments. « Les évoques eux-mêmes, dit Bossuet, pas-
ce tours à l'égard des peuples , sont brebis à l'égard de 
a Pierre, honorant en lui Jésus-Christ, » dont il est 
l'organe et le Vicaire. 

Saint Tves de Chartres écrivait autrefois au Pape 
Pascal II : « II ne nous appartient pas déjuger du Sou-
« verain Pontife. Personne ne juge le premier Siège. » 

« L'Eglise romaine seule a le droit déjuger de tous, 
« et il n'est permis à personne de la juger, dit encore 
« le Droit canonique. » On peut sans doute , d'après 
le iv e Concile général de Constanlinople, demander 
des éclaircissements avec beaucoup de respect, sans 
jamais oser prononcer une sentence contre les Souve­
rains Pontifes de l'ancienne Rome: nontamen audac-
îrr sententiam dicere contra summos senioris Ilomœ Pon-
li/ices (1). 

Tous les bons catholiques, convaincus pleinement 
que le Saint-Esprit leur enseigne toute vérité, ont tou­
jours reçu avec vénération et obéissance toutes les 
censures portées par leur autorité suprême. 

Quand la Constitution dogmatique d'Innocent X 
qui condamnait les cinq propositions de Jansénius, ar­
riva en France, elle y fut acceptée sans opposition par 
tous les évêques. Quinze d'cnlre eux, qui se trouvaient 
à Paris , écrivirent, dès le 45 juillet 4 033, une lettre 
d'acceptation au Pape, dans laquelle ils insistent sur 
la communion inviolable qu'il faut conserver avec la 
Chaire de saint Pierre (2). Il en a été toujours ainsi. 
Des que Rome , colonne et soutien de la vérité , fait 
entendre sa voix solennelle , la cause est terminée, 

D, Quelle est donc la conséquence que vous déduisez; 
de cette doctrine catholique? 

(1) Labbe, ConciL, tom. vin, col. 1140, n. 21. 
(2) J'ai rapporté un fragment de cette lettre mômornblo, h 

l'article n ri u chap. seizième.—Actes du clergé de France, tom. i, 
— Ilohrbacher, lom. xxv, p . 4G0. 



fî. Point d'autre qu'un attachement sans bornes < I. 
une pleine adhésion aux oracles émanés du Siège apos­
tolique. Tous les vrais catholiques aimeront toujours à 
répéter avec l'Evoque cleMcaux : ce Pour empêcher les 
« égarements de notre esprit, le seul remède, c'est 
« d'écouter la voix de l'Eglise, et de soumettre notre 
« jugement à ses décisions infaillibles...: c'est sur la 
« fermeté de cette Eglise qu'il faut appuyer nos esprits, 
« qui seraient flottants sans ce soutien... L'Eglise a 
ce parlé , c'est assez (<l). » 

En des temps beaucoup plus reculés , un grand ar­
chevêque de Reims (2) disait : « La sainte Eglise ro-
« mainc, la Mère, la Nourrice et la Maîtresse de toutes 
ce les Eglises, doit être consultée dans tous les doutes 
ce qui regardent la foi et les mœurs, principalement par 
ce ceux qui , comme nous, ont été engendrés en Jésus-
ce Christ par son minislèrc, et nourris par elle du lait 
ce de la doctrine catholique. » 

Et nos évêques des Gaules écrivaient à saint Léon : 
ce Votre lettre est pour nous le symbole de la foi, 
ce nous l'avons inscrite en nos cœurs comme sur une 
<e tablette solide, notre mémoire la gardera inviola-
ce btement; avec ce glaive de lumière, nous frapperons 
ce l'erreur. » 

Un vénérable prélat disait, il y a quelques années; 
ce Quand l'Eglise parle, tous doivent l'écouter, s'ils 
« veulent revendiquer encore le nom de catholiques, 
ce Quand le Pontife souverain, du haut de la chaire 
« de Pierre, public certains points de doctrine, il n'est 
ce permis à personne d'adopter les uns et d'écarter les 
« autres (3). » Noire devise sera donc inviolablement; 
Croire, aimer et obéir ! 

(1) Bossuet, Sermon sur VEglise, pour le iv c dimanche après 
la Pentecôte, second point. 

{i) Ilincm. de divort. Lotit, et Tntfb., (oni. ï , p. îiGl. — Voyrx 
r ' '»ssuel, Sermon sur l'Unité de VEglise, second point. 

(3) Lattre de Mgr Hegnavlt, évèque de Chartres, n son clergé*. 
ïlti A*> janvier IStfb". 



ARTICLE IIL 

FAITS DOGMATIQUES. 

Quelques notions sur ces fuit*. 

D. Qu'est-ce qu'un fait dogmatique? 
R. C'est un fait qui, quoique en dehors de la révé­

lation , est cependant intimement lié avec les vérités à 
croire : en sorte que la connaissance et l'admission de 
ce fait sont nécessaires pour renseignement de tel ou 
tel dogme, ou pour sa conservation pure et inviolable. 

D. Citez quelques exemples. 
R. Saint Pierre a-t-il été à Rome? y a-t-il établi son 

siège? c'est un fait dogmatique, lié avec cette vérité 
de foi : Le Souverain Pontife est le successeur de saint 
Pierre. 

Le Concile de Trente a-t-il été œcuménique et légi­
time? c'est un fait lié avec la croyance de tous 1rs 
articles de foi définis par ce Concile. 

Cette Ecriture que l'Eglise nous met entre les mains, 
est-elle la véritable parole de Dieu? c'est un fait lié 
avec toutes les croyances religieuses. 

Celte proposition , qui est hérétique , se trouve-l-elh. 
dans tel ou tel livre? ce fait est lié avec la mission 
d'enseigner les nations confiée à l'Eglise, et de les en­
seigner sans crainte d'erreur. Voilà quelques-uns de 
ces faits. 

D. À quelle occasion surtout a-t-on disputé sur l'in­
faillibilité du Saint-Siège quant aux faits dogmati­
ques ? 

7î. À l'occasion du jansénisme. Avant la condamna­
tion des cinq propositions tirées du livre de Jansé-
nius(4), les Jansénistes reconnaissaient dans ces pro-

(1) Corneille Jansénius, né en 1383 , au village d'Acquoi, en 



— 27G — 

positions leur propre doctrine et la doctrine de l'E\ èque 
d'Iprcs et de son Auguslinus. Mais à peine Tnnoccnt X 
les eut-il frappées d'anathème, que ces novateurs pous­
seront les hauts cris , en soutenant que, si les propo­
sitions condamnées se trouvaient dans le livre d e 
Jansénius, elles y avaient un sens différent de celui 
que l'Eglise avait flétri. Dès lors ils distinguèrent en­
t r e la question de droit et la question de fait ^ et po­
sèrent en thèse générale que, sauf les faits immédiate­
ment révélés de Dieu dans l'Ecriture sainte ou la 
Tradition , l'Eglise peut se tromper à l'égard de tous 
les autres faits, notamment sur le sens qu'elle attri­
buait aux propositions extraites de V Auguslinus, et qui 
était un sens faux donné à ses paroles. Par suite, di­
saient ces hérétiques, on n'est pas obligé dans ce cas 
de se soumettre aux décisions du Saint-Siège, le si­
lence respectueux es t toute la soumission qu'on leur 
d o i t . 

i) . Que pensez-vous de l'opinion janséniste? 
R. Je pense qu'elle est un indigne et coupable sub­

terfuge, et une équivoque grossière pour jeter de la 
poudre aux yeux des ignorants et des dupes. En effet, 

Hollande, fut nommé évoque d'Ipres en 1038, et mourut de la 
peste le 6 mai 1638. Son livre le plus considérable, d'où est née 
l'hérésie du jansénisme, est celui qu'il intitula : Auguslinus. Cet 
ouvrage fut condamné pnruneBulle d'Urbain VIII, le 6marsl642. 
Le d o c t e u r Nicolas C o r n e t , synd ic de la Faculté de théologie, 
déféra à la S o r b o n u c s ep t p r o p o s i t i o n s , r é d u i t e s d e p u i s à cinq, 
qu'il avait tirées du livre de Jansénius, et que la Faculté pros­
crivit. Elles furent également condamnées par les évoques de 
France; ensuite, par Innocent X , le 31 mai 1083. Sa Bulle fut 
reçue sans opposition par tout l'épiscopat français, par toutes 
les universités du royaume, par tous les Ordres religieux cl par 
lout l'univers catholique. Alexandre VII, le 10 octobre 1080, con­
damna de nouveau les propositions, et les condamna dans le 
sens exprimé par Jansénius dans son Auguslinus ; et Clément XI, 
en confirmant les Constitutions de ses prédécesseurs, déclara, 
le o juillet 1708, que le silence respectueux ne sufUsait point 
pour rendre à l'Eglise l'obéissance qui lui est due. 



lorsque l'Eglise proscrit un livre ou une proposition 
dans le sens de routeur, elle ne prétend pas décider 
que l'auteur, en écrivant, a eu réellement ce sens dans 
son esprit. Ce fait est intérieur et purement personnel, 
n'intéressant pas la foi ou la moralité des lecteurs. 
Mais elle entend décider que ce livre ou cette propo­
sition a naturellement et littéralement le sens qu'elle 
condamne. Ce sens, nous l'appelons le sens de l'auteur : 
car nous devons présumer que l'écrivain a eu dans son 
esprit le sens que présentent ses expressions, d'après 
leur signification et les règles du langage. Consulter 
un auteur, c'est consulter son livre; entendre un au­
teur, c'est comprendre le sens naturel et littéral ou 
grammatical des mots qui expriment sa pensée ; et à 
l'égard de ce fait, l'Eglise ne peut pas se tromper, 

l 2. 

Infaillibilité du Saint-Siège dans les faits dogmatiques. 

Z). Croyez-vous donc que le Saint-Siège soit infailli­
ble quand il prononce sur les faits dogmatiques! 

/?. Je le crois assurément, et vous devez le croire 
avec moi. Il n'est pas question ici de faits particuliers et 
personnels, sur lesquels les Souverains Pontifes pour­
raient être surpris, et où la foi, la morale ou la disci­
pline n'ont aucun risque à courir, ni de faits purement 
intérieurs ; mais il s'agit de faits essentiellement et inti­
mement liés à la foi et aux mœurs. Eh bien, cette liaison 
essentielle et intime emporte l'infaillibilité des déci­
sions apostoliques. Sans cela, l'office de Pasteur com­
mis à Pierre et à ses successeurs serait illusoire et 
inutile, puisqu'ils ne sauraient pas indiquer aux 
agneaux et aux brebis les aliments sains et bienfaisants 
qui doivent les nourrir pour le ciel. 

Quant aux livres en particulier, comme ils peuvent 
être, chaque jour, des instruments de vie ou de mort 



— 278 — 
spirituelle pour les fidèles, il est nécessaire que l'Eglise 
ait le droit d'inspection sur eux, et que les jugements 
qu'elle porte de leur doctrine ou du sens de leurs au-
teurs soient sûrs, irrécusables, infaillibles. D'une part, 
le monde est inondé d'ouvrages suspects et pernicieux, 
et de l'autre, leur lecture est peut-être pour les âmes 
l'occasion la plus prochaine de ruine éternelle ; il faut 
donc, afin que ces âmes soient suffisamment protégées 
contre le danger de se perdre, que l'Eglise, avec une 
autorité irréfragable, puisse leur montrer le mal où 
il est,, 

Que dis-je ? si îe Saint-Siège était faillible sur le sens 
naturel et littéral d'un livre ou d'une proposition, il 
pourrait condamner comme hérétique ou scandaleux 
un livre bon, pur et orthodoxe, et il pourrait donner 
aux fidèles un livre hérétique qu'il aurait jugé exempt 
d'erreur. Admettre de pareils principes, n'est-ce point 
admettre que le Siège apostolique , que le Successeur 
de saint Pierre, dont la foi ne manquera jamais, peut 
cependant tomber dans l'erreur, dans l'hérésie, et y 
entraîner toute l'Eglise ? 

Donc impossible que l'Eglise soit infaillible en ma­
tière de religion, sans l'être sur le sens des livres sortis 
de plumes catholiques ou impies. 

Touchant le jansénisme (1), le Pape Alexandre VII, 
dans sa Constitution de 4 6655 ordonna à tous les ar­
chevêques et évoques, à tous les ecclésiastiques, tant 

(I) De toutes les hérésies que Ton a vues éclore dans l'Eglise, 
il n'en est pcul-olre aucune qui ait eu des partisans et des dé­
fenseurs plus subtils, plus habiles, et qu i , pour la soutenir, 
aient employé plus d'érudition, plus d'artifices, et avec plus 
d'opiniâtreté, que celle de Jansénius.La doctrine du jansénisme 
est détestable sous tous les rapports ; il n'en est pas de plus 
propre à désespérer les âmes chrétiennes, à étouffer en elles la 
confiance, l'amour de Dieu, le zèle et le courage dans l'exer­
cice de la vertu, et leur reconnaissance envers Jésus-Christ, 
mort sur la croix pour le salut de tous les hommes. Les Protes­
tants ont toujours fraternisé avec les Jansénistes, 



— 279 — 
réguliers que séculiers, aux docteurs et licenciés, à 
tous les principaux et maîtres de collèges, de souscrire 
le formulaire suivant: « Je soussigné N . . M me sou-
« mets à la Constitution apostolique d'Innocent X, 
« donnée le 34 e jour de mai 4 633, et à celle d'A-
« lexandre VIT, son successeur, donnée le 4G oclo-
« bre 4 0 3 0 ; rejette et condamne sincèrement les cinq 
« propositions extraites du livre de Cornélius Jansé-
« nius, intitulé Auguslinus , dans le propre sens du 
« même auteur, comme le Siège apostolique les a con­
te damnées par les mêmes Constitutions; je le jure, 
« Ainsi Dieu me soit en aide , et ses saints Evan-
« giles ! » 

Les archevêques, évêques, ecclésiastiques... se por­
tèrent avec un amour empressé h cet acte public de 
soumission , confessant par cette prompte et fidèle 
adhésion l'infaillibilité du Saint-Siège à l'égard des 
faits dogmatiques. 

D. Tirez la conclusion de la doctrine que vous ve­
nez d'exposer, 

R. La conclusion est encore ici de croire fermement 
que la sainte Eglise, et par conséquent son Chef su­
prême, possède une autorité infaillible concernant les 
faits liés aux dogmes catholiques. En outre, tout fi­
dèle doit aux jugements apostoliques non pas unique­
ment un silence respectueux ou janséniste, mais un 
parfait acquiescement d'esprit, de cœur et d'action-
Croire, aimer et obéir! je vous ai indiqué cette devise; 
adoptons-la, en nous souvenant du mot de saint Au­
gustin : Quœ sunl contra futem aut bonam vitum * 
(Ecclcsia) nec approbat} nec taect: nec facil (4). 

(I) Ep is l . I K , alias 1 1 0 . 



ARTICLE IV. 

APPENDICE SUK h9Index. 

D. N'est-ce point h la vive et constante sollicitude 
de l'Eglise pour le salut de ses enfants que nous devons 
Y Index des livres défendus? 

/?. Oui , précisément. L'Eglise , dès les premiers 
temps, sentit la nécessité d'interdire aux fidèles les 
lectures capables d'altérer leur foi ou leurs mœurs ; 
conséquemment elle leur défendit de lire les livres 
obscènes, ceux des hérétiques et autres livres dan­
gereux. Ecoutez ce que dit à ce sujet le Pape Clé-
ment VIII, dans sa Constitution Sacrosanvlum, de 
l'an 1 5 9 3 - « Le dépôt sacré de la foi catholique, sans 
« laquelle personne ne peut plaire à Dieu ni obtenir 
« le salut éternel, attira de tout temps la vigilance pas-
« torale des Pontifes romains; et ils ont mis le plus 
« grand zèle à le conserver intact dans l'Eglise de Dieu. 
« Ce sont eux que Jésus-Christ, auteur de ce précieux 
« dépôt, a chargés de le conserver; c'est à eux qu'il 
<i a conféré, dans la personne de Pierre, Prince des 
« Apôtres, le pouvoir suprême de discerner la bonne 
« semence du père de famille d'avec la zizanie de 
« l'homme ennemi, et d'édifier l'Eglise par de saines 

« doctrines Us ont séparé la lumière d'avec les té-
« nèbres, les choses perverses d'avec celles qui sont 
« droites; ils ont fait connaître aux fidèles ce qu'il 
« faut suivre, ce qu'il faut éviter; ils ont discerné avec 
<c le plus grand soin les livres approuvés , louables, 
« orthodoxes, de ceux qui sont faux, pernicieux, apo-
« cryphes; enfin ils ont, par leurs Constitutions, par 
« les décrets des Conciles, ou par d'autres moyens 
« opportuns, condamné les doctrines impics des hé-
« rétiques, et proscrit leurs livres funestes et empoi-
« sonnés. » 



— 2 8 1 — 

Ce zèle de l'Eglise ne se démentit jamais ; et pendant 
la XVIII 0 session du Concile de Trente, il fut ordonné 
a plusieurs prélats de dresser un catalogue des ouvrages 
contraires à la foi, à la Tradition, à la discipline ecclé­
siastique, et de ceux qui sapent les fondements de la mo­
rale, du gouvernement des Etats et delà société. Ce fut 
I7»rfcar,revu par Pie IV, et , après un rigoureux exa­
men, approuvé et promulgué par le même Pontife, 
dans sa Constitution Domini gregis, du 24 mars \ 564 -

De nouvelles éditions de Y Index y plus étendues et 
plus correctes, furent successivement publiées par Clé­
ment VII I , Alexandre V i l , Benoit XIV, Léon XII cl 
Grégoire XVI. 

1). Quelle est la classification des livres défendus 
faite par Y Index? 

jR. VIndex renferme trois classes de livres défendus : 
La première contient tous les ouvrages des hérétiques, 

enseignant l'hérésie, ou traitant ex professo de la reli­
gion. Ceux des hérésiarques sont tous également pro­
hibés, in odium auctoris, lors même qu'ils n'enseignent 
point l'hérésie et qu'ils ne traitent point delà religion. 

La deuxième classe embrasse les ouvrages composés 
par des écrivains catholiques contre la foi ou les bonnes 
mœurs. 

La troisième est celle des livres édités sans noms 
d'auteurs et qui exposent des doctrines perverses* 

jD. Quelles sont les Règles principales de Y Index, 
publiées par ordre du Concile de Trente? 

i î . 4° Tous les livres condamnés avant l'année \ 51 ;> 
sont défendus, quoiqu'ils ne soient point consignés 
dans Y Index. 

2° Tous les livres des hérésiarques sont expressé­
ment défendus, je l'ai dit tout à l'heure, sous peine 
d'excommunication non réservée (1). On peut permettre 

(1) Aujourd'hui rcxcomtniinicalion est réservée spécialement 
;iu Souverain Pontife, si les livres des hérétiques qu'on a lus 
scrvnment ensnignoni riiorésif*. 



— 282 — 
la lecture des autres livres faits par des hérétiques, s'ils 
ne renferment point d'erreur, et s'ils ne traitent point 
de la religion. 

3° Les saintes Ecritures et les livres de controverse 
en langue vulgaire ne peuvent être lus qu'autant qu'ils 
sont approuvés par le Saint-Siège, ou édités avec des 
notes prises dans les écrits des saints Pères ou de 
doctes auteurs catholiques (i). 

4° Les ouvrages qui traitent ex professa de choses 
obscènes sont absolument prohibés, quoiqu'ils ne se 
trouvent pas dans l'Index. 

5° Sont pareillement interdits tous les livres qui 
traitent de l'astrologie, de la divination et des sorti­
lèges. 

6° Tous les livres condamnés comme suspects d'hé­
résie sont défendus sous peine d'excommunication; 
les autres, sous peine de péché mortel, cœteri subpec* 
cati mortalis reatu (2). 

D. Les fidèles peuvent-ils lire les journaux ou les 
livres qui n'ont point été censurés par leur évo­
que ? 

R. Us doivent consulter leur confesseur respectif : 
c'est la réponse que la sacrée Congrégation de l'Inqui­
sition fit, en 4 832 , aux évêques de la Suisse qui lui 
avaient posé cette quest ionOr le confesseur lui-même 
doit suivre la direction que lui donnera l'Ordinaire, et 
se souvenir de l'avis très-important de saint Liguori ; 

(1) Décrets de la S. Congrégation de l'Index en date du 13 
juin 17b7, et du 7 janvier 183G. 

(2) Excommunication supprimée. — Pour l'excommunication , 
la Bulle Apostolicœ Sedisexige que les livres enseignent l'hérésie. 
— Outre les dix Règles publiées par ordre du Concile de Trente, 
il existe d'autres Règles générales émanées de la S. Congrégation 
de Y Index, et imprimées par commandement des Souverains Pon­
tifes, dans le volume de Y Index, sous ce titre : Décréta de Ubrit 
prohihijis, etc. 



— 2S3 — 
In hac re cxpedit ordiuarie rigidiores opiniones se» 
qui (-1). 

D. L'Index a-t-il force de loi en France? 
R. Oui, malgré tout ce que plusieurs théologiens 

français ont pu enseigner par le passé : car YIndex 
est pour tous les pays : In unwersa chrisliana Repu-
blica, dit Pic IX ; ubicumque locorum, avait dit Benoît 
XIV, dans sa Constitution Quœ ad catholicœ religio-
nis, du 23 décembre 1757. Du reste, les récentes et 
formelles déclarations de S. S. Pie IX ne permettent 
plus d'affirmer que YIndex n'est pas reçu et n'oblige 
point en France : car non-seulement notre Saint-Père 
le Pape a exhorté les évêques français à admettre les 
lois de YIndex , mais il s'est expliqué avec une telle au­
torité, que l'opinion contraire n'est plus soutcnablc. 
Dans les actes du Concile de Reims de l'année 1857 , 
ont lit ces mots de la .sacrée Congrèalion du Concile, 
et par conséquent du Pontife lui-même : Cœlerum ser-
vari Régulas Indicis (2) . Remarquez aussi que les pre­
miers Pasteurs, en France, pressent de jour en jour 
l'observation des Décrets de YIndex, comme il consh 
des actes des Conciles d'Avignon, de Toulouse, de 
Bordeaux, d'Alby, de La Rochelle, etc. (3). 

D. A qui faut-il demander la permission délire les 
livres défendus? 

R. Ordinairement, elle se demande au Souverain 
Pontife , ou à la Congrégation de la sainte Inquisition s 

ou à celle de YIndex (\) ; car c'est à celui qui défend la 

( 1 ) Voy. l'Appendice de librisprohibitis, par S. Liguori, otli-
sez-lc avec atlcnfmn. 

(u2) Voyez Mgr Gousset, Exposition des principes du droit ca­
nonique, chap. xi , question m. 

(3) Voy. la Lettre pastorale de Mgr révoque de Luçon, sur 
l'Index des livres défendus, de l'année 1832 ; elle est pleine d'éru­
dition et de raison. 

(4) On peut lire avec intérêt l'inslilulion et le but des princi­
pales Congrégations romaines, dans le livre intitulé: Guide 



— 284 — 

^«Sf f t^ -Z—-

lecture des livres qu'il appartient de la permettre ; mais 
souvent les évoques reçoivent à ce sujet la déléga­
tion du Saint-Siège. On peut donc s'adresser à eux, 
surtout en cas de nécessité. 

Du reste , je l'ai dit, les évoques ont le pouvoir de 
défendre les mauvais livres , et de frapper de censures 
les récalcitrants. Léon XII et Pie IX l'ont rappelé au 
souvenir des Ordinaires , le premier, le 20 mars \ 8 2 5 , 
et le second, Je 24 août 1804 (I) 

« Nous ferons remarquer enfin, avec Mgr Gousset, 
« que le décret de VIndex qui défend la lecture d'un 
« livre, sous cette clause : donec corrigatur , oblige 
« comme s'il était absolu, jusqu'à ce que le livre ait 
« été corrigé , et que les corrections que l'on y aura 
« faites aient été approuvées par la Congrégation 
«. même deV Index. Un décret d'Alexandre V I I , du 18 
<c mars 1 6 6 0 , a condamné l'opinion contraire en 
ce condamnant la p ropos i t i on suivante : Libri prohibitif 
«. donec expurgeninr, posmnt retineri usque dum adhi-
<c bita diligentia corrigantur. C'est la dernière des cin-
cc quante-cinq propositions que ce Pape a condamnées, 
ce avec défense d'enseigner, de soutenir ou de publier 
« aucune d'elles , sous peine d'une excommunication 
ce majeure de sentence prononcée , dont le Souverain 
a Pontife seul peut absoudre, ù moins que celui qui l'a 
* encourue ne se trouve à l'article de la mort (2) , » 

pratique de Liturgie Romaine, p a r le P . A. M a u r o l , paire 29 et 
s u i v . — Mieux encore: lisez dans Mgr Gousset, ibid., le chap. xi, 
des Congrégations romaines. 

(1) Lisez le Compendinm theologiœ morali s, par le P. Jcaa-
Tiorre Gury, de la Compagnie de Jésus , édition romaine de 
1cS06, tome u , p. 876 et suiv. 

(2) Exposition des principes du droit canonique, p . 151. 



CHAPITRE DIX-HUITIÈME. 

« l e s O r d r e » r e l S i j i e u x . — 

C s H r a o n i s a t i o i i « t e s s a i n t s . — S J f l c i r g i c » — I n f n î f i H h i S i J r 

d u $ t a ï u f » § i c f j e s u r c e s d i v e r s e f a e f s . 

ARTICLE I. 

CONSTITUTIONS DES OUDRES IU3LTGIJ2UX. 

/X Qu'est-ce que l'Eglise entend par Ordre religieux 
ou monastique (I) ? 

R . L'Eglise catholique entend une société d'hommes 
ou de femmes engagés par vœu à vivre suivant une 
même règle, et à pratiquer la perfection ou les con­
seils de l'Evangile. Les vœux de pauvreté , de chasteté 
et d'obéissance constituent le religieux, et les règles 
ouïes constitutions font le religieux de tel Ordre ou 
de tel Institut. 

D. L'état religieux est-il conforme h Vesprit du 
christianisme? 

/{. Oui, très - conforme : car l'esprit du christia­
nisme est de renoncer au monde et à ses convoitises ; 
et ce monde , qu'est-il autre chose que concupiscence 

(1) Le nom do moine, tiré du grec / /ovfrc, seul, solitaire, a dési­
gné, dans son origine, des hommes qui vivaient dons les déserts, 
séparés de loul commerce avec le monde, s'occupant de Dïjpu 
et de leur sanctification. On nommait aussi les moines anacho­
rètes, d 'avaxwpéûi j je me relire, recedo, cl ermites, d 'ëp^os, soli­
tude, désert. Le rênabilc. de xotvbç, commun cl Gioç, vie, est le 
religieux qui vit en communauté, avec d'autres religieux, sous 
une règle commune. 



-~ 2<-f> — 

i/c /V« chair, concupiscence (fes yeux et orgueil de la 
vie ( I ) ? Or les religieux combattent la concupiscence 
de la chair par le vœu de chasteté , uni à la pratique 
de la mortification ; ils combattent la concupiscence 
des yeux ou des richesses par le vœu de pauvreté, 
et l'orgueil de la vie par le vœu d'obéissance à leurs 
supérieurs et à leurs Régies. 

D'un autre côté, l'esprit du christianisme est de 
se consacrer au bien du prochain, aux œuvres de mi­
séricorde spirituelles et corporelles. Rappelez-vous la 
sentence que Jésus-Christ prononcera au dernier jour, 
ainsi que sa volonté de voir s'allumer en tout lieu le 
feu sacré qu'il a apporté du ciel (2) . Or les Ordres 
religieux, par la prière , le travail, l'étude et la culture 
des lettres, des sciences et des arts , par l'éducation , 
la prédication, les œuvres de zèle et d'héroïque cha­
r i té , l'hospitalité, les dévouements de tout genre, ont 
rendu et rendent continuellement des services immen­
ses au prochain, à la religion, a la société tout en­
tière. 

Et Notre-Seigneur, qui passa lui-même quarante 
jours clans la solitude, n'a-il pas Joué la vie solitaire 
de saint Jean-Baptiste (3)? L'état religieux est donc 
conforme à l'esprit du christianisme. 

D. Cependant les incrédules et les Protestants n'ac­
cusent-ils pas la profession religieuse de fanatisme et de 
superstition? 

IÎ. Oui; bien plus, il nest sorte d'invectives, de 
sottises et d'absurdités qu'ils n'aient forgées contre cl!c« 
Que voulez-vous ? ils outragent ce qu'ils ignorent. N'en 
soyez pas surpris, puisqu'ils décorent des mêmes noms 
de fanatisme et de superstition toutes les pratiques de 

(1) I. Joaruï ï , ' i :> etlG. 
("2) Jgneni veni mittere in terrain, et rjuid vota* nisi ni aceen» 

dalur? ( L u c . x i r , 49.) 
(3) Mall l i . x i , 7, e t c . 



— 2''7 — 
piété , d'abnégation et de pénitence usitées dans l'E-
glise catholique. Et puis, dans leurs attaques conlrc 
les religieux , les sectaires et les impies sont-ils mus 
par quelque désir de perfection? certes, non; ils ne 
tiennent ce langage imposteur que parce que la vie. 
détachée de ces hommes et de ces femmes voués à l'exer­
cice des plus sublimes vertus leur reproche constam­
ment leur cupidité,leur ambition et leur épicuréisme. 
Leur témoignage est donc de nulle valeur, car la pre­
mière qualité d'un témoignage est d'être juste et vrai; 
mais les ennemis de la religion s'inquiètent fort peu de 
la justice et de la vérité quand ils en parlent. 

D. Pourquoi cette grande variété d'Ordres reli­
gieux? 

iî. Cette variété est venue, dans les siècles et les 
climats divers, des besoins multiples de l'Eglise , et de 
la différence des œuvres et des fonctions auxquelles 
les Instituts religieux se destinaient. Chaque fondateur 
a senti et pesé ces besoins à sa manière, et selon le 
goût et les mœurs des peuples, et suivant les circons­
tances du moment. Plusieurs familles religieuses ont 
été établies sur une révélation expresse du ciel. Au 
reste , nul n'a le droit de blâmer l'Eglise de cette va­
riété des congrégations monastiques et religieuses 
qu'elle n'a autorisées que pour le bien de ses enfants. 
Les Souverains Pontifes n'ont point ignoré non plus 
la splendeur qui en a rejailli sur notre sainte reli­
gion (1). 

Z). Eh bien, le Souverain Pontife est-il infaillible 
quand il juge et définit que tel ou tel Ordre religieux 
est bon, conforme non-seulement à la droite raison, 
mais encore à la loi divine et à l'Evangile, et par suite 

(i) Quoniam non ignorât sancta synodus quantum ex monas-
teriis pie instilutis, et ravie administrais, in Ecries i a Del 
splvnd.oria al que utilitalis ortatur. . . , etc. (Coucil. Trident, Scss, 
xxv, de Rvfpùarib, cap. 1.) 



— 288 — 
C{tfii est utile pour l'acquisition de la perfection chré­
tienne? 

IL Oui, parce que le Pontife romain , en approu­
vant cet Institut, ne fait qu'user des droits et du pou­
voir qu'il a reçus de Jésus-Christ- Le Pontife, agissant 
comme Chef et Pasteur suprême, ne peut errer dans ce 
qui appartient à la foi, aux mœurs , et qui concerne 
l'Eglise. 11 ne peut donc errer en approuvant un Ordre 
religieux destiné au service de l'Eglise , en sanction­
nant et confirmant ses Règles comme pieuses, confor­
mes à la perfection ou aux conseils de l'Evangile, et 
propres à édifier et à sanctifier ses membres. Ces Ré­
gies ne peuvent des lors cire contraires à la foi ou à la 
morale; elles sont ce que dit l'Eglise (1). 

Đ. Sur quoi tombe l'approbation solennelle d'un 
Ordre religieux? 

7Î. Elle tombe sur ses constitutions soumises à l'exa­
men de l'Eglise. Le Pape prononce qu'elles sont bon­
nes, saintes, utiles , capables d'édifier et de sanctifier 
ceux ou celles qui les suivront avec fidélité. On com­
prend que l'approbation pontificale fait abstraction des 
personnes, et i\ plus forte raison des abus que pour­
raient plus tard introduire dans l'Ordre ceux de ses 
enfants qui se relAcheraient à l'égard de la Règle et des 
autres devoirs religieux . 

D. Est-il permis de mépriser et d'attaquer un Ordre 
religieux approuvé par le Siège apostolique? 

7Ï. Non ; ce serait faire cause commune avec les ad­
versaires de l'Eglise. Dans son Bref du 4 0 mars 4704 , 
le saint Pontife Pie VI disait : « L'abolition des Or-
« dres religieux décrétée par les faux systèmes des 

(I) Le Concile de Trčale, dans son décret de la réformalion 
dos Réguliers, a dit : Parhivc lamen saucta sgnodus non inlcn* 
dit aliquid innovarc, aul prohiberc, rptht Mîgio clericormn So-
cictuiis Jesu, juxia phnn rormn Insiilnlum, a Sancfu Serin 
Apostolicu approbation, Ih/t/thto cl vj us Eccl es iœ inservire pos-
sitd (Sess. \xv, cap. 10). 



OOrt 

a hérétiques, et admise avec applaudissement par 
« l'assemblée nationale (de France) , outrage l'état 
« qui fait profession publique de suivre les conseils 
« de l'Evangile; elle outrage un genre de vie qui a tou­
te jours été recommandé par l'Eglise, comme conforme 
« h la doctrine des Apôtres; elle outrage enfin les il-
« lustres fondateurs de ces Ordres , à qui la religion a 
« élevé des autels, et qui n'ont établi ces sociétés que 
« par une inspiration divine : Qui non nisi a Deo ins-
« pirati eus inslihuerunt societates. J> 

Tous les Pères de l'Eglise ont comblé d'éloges les 
Ordres réguliers, dit encore Pie VI ; et saint Chrysos-
tome, entre autres , a composé trois livres entiers pour 
réfuter vigoureusement leurs détracteurs. Au xiu e siè­
cle, Guillaume de Saint-Amour se répandit en blâmes 
et en injures contre eux , et dans son livre intitulé : 
Des dangers des derniers temps, il s'efforce de détour­
ner les fidèles d'entrer en religion. Le Pape Alexan­
dre IV condamna cet ouvrage commen??V/? ,̂ criminel, 
exécrable et impie. Deux docteurs de l'Eglise, saint Tho­
mas d'Aquin et saint lïonaventurc, ont aussi repoussé 
les calomnies de Guillaume; et Luther, ayant adopté 
de pareils sentiments, a été également condamné par 
le Pape Léon X. Saint Louis et tous nos monarques 
religieux furent péuéïrés de vénération et d'amour pour 
le.»» instituts des réguliers. 

Au sujet des religieuses, Pic VI ajoute ces détails , 
qui sont si glorieux et si consolants pour elles, a Les 
« religieuses, cette portion si distinguée du peuple 
« catholique, ont souvent par leurs prières détourné 
<c de dessus les villes les plus grands fléaux. C'est ce 
a qui arriva à Rome du temps de saint Grégoire le 
« Grand ; il l'atteste lui-même : S'il n'y avait pas de 
a religieuses, dit-il, aucun de nous, depuis tant d'an-
« nées, n'eût échappé au glaive des Lombards ( 1 ) . » 

f!) Epist- xxvi ad Theoctistam Patriciam, l ib . 7 . 



— 2 0 0 — 

» J o n o i l XIV rend le même témoignage aux religieuse^ 
de Bologne , qu'il nomme pars illuslrior gregis nostri : 
« Cette ville, aeeabïéc de tant de calamités depuis plu-
« sieurs années, ne subsisterait plus aujourd'hui, si 
« les prières continuelles de nos religieuses n'eussent 
« éteint la colère enflammée du ciel (i). » 

Loin donc de mépriser ou de combattre les familles 
religieuses, nous devons, partageant les sentiments 
de l'Eglise , les respecter , les aimer, les soutenir , et 
ies aider h remplir leur mission de zèle, de charité, 
de sacrifices et de dévouement ( 2 ) . 

ARTICLE IL 

CANONISATION D E S SATINTS. 

Qu'cnlendcz-vous par le m o t canonisation? 
fl, .l'entends le décret solennel par lequel le Souve­

rain Pontife reconnaît et déclare qu'une personne est 
sainte, et qu'en conséquence toute l'Eglise doit lui 
décerner ies honneurs que Ton rend aux Saints (3). 

Z). Quels sont les honneurs que l'Eglise fait rendre 
aux Saints canonisés? 

/?. Ils sont nombreux ; leurs noms sont inscrits 

(l)lnslit. Eccl. xxrx,'n. 30. 
(2) Voy. la Lcllrc encyclique de S. S. Pic IX aux Supérieurs, 

A b b é s , etc., des Ordres religieux, du 17 juin 1847. 
(3) Décret de Pie 11 canonisant la B. Catherine de Sienne : 

•( Auihoritatc D. N. J. C , et B. Pétri et Paul i Apostolonun ojns, 
" ae nostra, Calharinam Scncnseni in cœlesti Jérusalem fuisse 
« receptam et œlcrnrc gloriœ corona donalam dcclarainus, 
*f oninquc tanquam sanctam publiée privatinique colcndamcssc 
<r dceornimus et dcfiniuius. » 

Décret de S. S. Pie IX pour la canonisation des Tl Saints, célé­
brée le 8 juin 1802. « Eeatos, etc. sanclos esse decernimus 
<r et ilofinimus, acSanclorum calalogo adscribimus, statuentes 
« ah Ecclosia uuiversali illorum memoriam quolibet anno 
« pia devotionc recoli debere. » 



— 291 — 

43. 

dans les Martyrologes, dans les calendriers ecclésiasti­
ques ; des temples et des autels leur sont dédiés ; on 
les invoque publiquement dans les offices solennels; 
en offre en leur honneur le divin Sacrifice ; on célèbre 
le jour de leur fètcj leurs images sont exposées dans 
les églises, et leurs reliques sont offertes à la vénéra­
tion des fidèles ; et ce culte, le décret de la canonisa-
lion l'autorise pour tout le monde catholique (I). 

D. Dans la primitive Eglise, la canonisation était-
elle ce qu'elle est aujourd'hui? 

i?. Non, c'était simplement l'insertion du nom d'un 
confesseur de la foi dans le canon de la messe (2). Celle 
insertion suffisait pour lui faire rendre le culte de du-
iïc (:*). De plus, quand un chrétien avait souffert le 
martyre, on élevait un autel sur le lieu de sa sépullurc, 
et fou y célébrait le saint Sacrifice. Ces oratoires se 
nommaient marlyria. 

D. Ce mode de canonisation si simple fut-il de lon­
gue durée dans l'Eglise? 

i l Non, parce qu'il pouvait être sujet à des abus. 
Aussi bientôt les évêques, jugeant qu'il fallait appor­
ter beaucoup de précaution dans un acte aussi impor­
tant , n'inscrivirent dans le Martyrologe, ou dans les 

(1) Guide pratique de Liturgie romaine, section cinquième, 
ch. v. — Bcllarmin fait remonter la canonisation à l'Ancien Tes­
tament, et le prouve par les paroles du chapitre xuv du livre 
de l'Ecclésiastique : Laudemus viros gloriosos, etc. Ces paroles 
exaltent les mérites des anciens patriarches et prophètes. Les 
honneurs décernés aux Sainlsne sont donc point une innova-
lion dans le catholicisme. Naturellement les peuples ont dû ad­
mirer et vénérer les vertus, la sainteté des serviteurs de Dieu. 

(2) Canon, du mot grec xavwv, regula, règle. Il se prend en 
plusieurs sens. Le canon de la messe est la règle ou formule de 
prières et de cérémonies que suit le prêtre pour consacrer l'Eu­
charistie. 

(3) Du grec foùlos, serviteur. Ce mot indique le culte que 
l'Eglise rend aux Saints ou aux servilcurs de Dieu. 



— 202 — 
diptyques (i), les noms des confesseurs de la foi qu'a­
près s'être assurés qu'ils avalent véritablement répandu 
Jour sang pour Jésus-Christ (2). 

D. 11 n'y eut donc d'abord de canonisés que les 
martyrs: qu'en pensez-vous? 

i?. On ne peut rien affirmer de certain sur ce point, 
mais il est h croire que, même dès les premiers siècles; 
on ass imi la aux martyrs d'autres personnages vénéra­
bles qui , sans être morts pour la foi, avaient édifié 
TEglise par d'émînentes vertus (3) . On leur donna éga­
lement le titre de confesseurs, titre qui leur est resté, 
et par lequel depuis longtemps on les distingue des 
martyrs. C'étaient les évêques qui jugeaient du mérite 
do ces serviteurs de Dieu, et qui, par une décision 
expresse, sanctionnaient et légitimaient le culte qui 
leur était; où. Ces décisions épiscopalcs n'offrirent ce­
pendant pas encore une guran lie suffisante. 

D. A que l le é p o q u e , et p o u r quel s u j e t , les Pontifes 
romains se sont-ils réservé lu jugement de la canonisa-
lion des Saints? 

IL Vers la fin du x° siècle. Le premier exemple en 
fut donné en 9!>3 , lorsque le Pape Jean XV canonisa 
ïldalric, évêque cVAugsbourg, mort en 973. Le Pape 
Alexandre 111 (.1) passe communément pour celui 
qui réserva au Saînl-Siégc le droit de canonisation ; 
«t une Bulle d'Innocent 111 (ri), en dale du 3 avril 4200, 
à l'occasion de sainte Guuégonde canonisée par ce 

(1) Terme groc duplex, double, plié en deux. Les 
dipiyqucs étaient un douhle catalogue dans l'un desquels on 
écrivait le nom des vivants, et dans l'autre celui des morts, 
dont on devait faire mention dans l'office divin. 

(2) Lettres de S. Cyprien, 37 et 78. 
(3) Le culte (les Suints date du berceau de l'Eglise, et rc-

monlo jusqu'aux Apôlrcs. Dans les plus anciennes Liturgies, 
Pinvocaïion de la sainte Vierge et des Saints fait partie des priè­
res du saint Sacrifice. 

(4) Alexandre III fut créé Pape, Van I J!J0; il régna 21 ans. 
{S) Eux en 4108, innocent ili occupa le Saint-Siège 18 ans. 



— 293 — 
P A P E , CONFIRMA POUR TOUJOURS LA CONSTITUTION D 'ALEXAN­

DRE J 1 I . 

O N CONÇOIT LA SAGESSE DE CETTE MESURE PRISE PAR L ' E ­

GLISE. L A PIÉTÉ DES POPULATIONS ÉTAIT SOUVENT I M P R U ­

DENTE , ET T O N N'ÉTAIT PAS TOUJOURS AUSSI DILIGENT QU'IL 

L'AURAIT FALLU à CONSTATER LES VERTUS, LES ŒUVRES SA IN­

TES ET LES MIRACLES DE CEUX Q U E T O N S'EMPRESSAIT D 'HO­

NORER. P E U R ÉVITER LES ERREURS ET LES A B U S , BORNE S'AT­

TRIBUA SANS AUCUN PARTAGE LES DÉCRETS DELÀ CANONISATION 

DES SAINTS. D'AILLEURS, LE JUGEMENT DES ÉVÊQUES PARTI­

CULIERS N'ÉTAIT PAS SU DISANT POUR DÉFINIR U N CULTE Q U I 

INTÉRESSAIT L'EGLISE UNIVERSELLE. ÏL FALLAIT, POUR L 'UNI ­

FORMITÉ , LE JUGEMENT D U PASTEUR SUPRÊME. 

D, L E JUGEMENT D U SAINT-SIÉGO DÉCLARANT LA CANONI­

SATION DES SAINTS, A -T - IL TOUTES LES GARANTIES DE CERTI­

TUDE, D'AUTHENTICITÉ DÉSIRABLES, ET D'INFAILLIBILITÉ? 

R. SANS LE MOINDRE DOUTE, ET EN VOICI LES RAISONS. 

D 'ABORD IL EST IMPOSSIBLE DE POUSSER PLUS LOIN L'EXACTI­

TUDE DO L'EXAMEN QUI. SE FAIT À R O M E DE LA V I E , DES AC­

T IONS, DES MIRACLES D 'UN PERSONNAGE DONT ON POURSUIT, 

LA CANONISATION. O N PREND TOUS LES MOYENS QUE PEUVENT 

INSPIRER LA PRUDENCE ET LA SAGESSE HUMAINES, ANIMÉES 

PAR L'ESPRIT LE PLUS PUR DE LA RELIGION, AFIN D'ÉVITER LES 

PLUS LÉGÈRES MÉPRISES. E N LISANT LE BEAU TRAITÉ DE B E ­

NOÎT X I V SUR CE SUJET, IL EST FACILE DE S'EN CONVAINCRE; 

ET C'EST POURQUOI NOUS CROYONS Q U ' U N JUGEMENT PORTÉ 

APRÈS TANT D 'ENQUÊTES, DE PROCÉDURES JURIDIQUES, DE 

FORMALITÉS MINUTIEUSES ET SÉVÈRES, N E PEUT ÊTRE SUJET À 

L'ERREUR. D E S HÉRÉTIQUES qui ONT ÉTUDIÉ ET SUIVI DE près 
LA MANIÈRE DONT LA COUR DE R O M E PROCÈDE DANS CES 

CAUSES, SE SONT ÉCRIÉS : Non, il n'y a pas au monde im 
seul tribunal qui mérite une confiance absolue comme 
celui des Rites. 

M A I S ENSUITE , OSERIONS-NOUS PENSER QUE N O T R C - S C I -

GNEUR JÉSUS-CHRIST, Q U I A PROMIS D'ÊTRE AVEC SON EGLISE 

JUSQU ' à LA FIN DES SIÈCLES, LUI REFUSÂT SON ASSISTANCE 

DANS U N E DÉCISION SI IMPORTANTE, ET OÙ LA PURETÉ D U 



eulle public est si hautement intéressée? Pourrait-on 
supposer que l'Eglise, qui à perpétuité honorera, in­
voquera les Saints et les placera sur ses autels, propo­
sât des damnés à la vénération des fidèles, et implora i 
l'assistance des ennemis de Dieu? 11 n'y a que des im­
pies ou des hérétiques qui puissent soulever des diffi­
cultés en cette matière, et dénier au Siège apostolique; 
l'infaillibilité que nous lui accordons. Benoit XIV ap­
pelle leur opinion scandaleuse, téméraire, injurieuse 
aux Saints, etc. 

C'est précisément pour parer à ce grave inconvé­
nient que l'Eglise a révisé le Martyrologe romain, et 
qu'elle y a rayé des noms qui s'y étaient glissés avant 
les formalités d'une canonisation en règle. 

ARTfCLE III . 

B É A T I F I C A T I O N . 

D. En quoi la béatification differe-t-clic de la cano­
nisation? 

U. Elle en diffère en ce que le culte vrai et publie 
rendu à un simple Bienheureux est moins solennel et 
moins étendu que celui qui se rend à un Saint canonisé. 
La canonisation est un jugement très-solennel par le­
quel le Souverain Pontife déclare qu'une personne 
passée h l'autre vie jouit dans le ciel de la gloire des 
Saints, et doit être honorée de l'Eglise universelle. Par 
le Décret de béatification, le Pape permet simplement 
de donner à un serviteur ou h une servante de Dieu le 
titre de Bienheureux ou de Bienheureuse, accordant à 
une province, à un diocèse, à une congrégation reli­
gieuse , à une ville, etc., la faculté de lui décerner un 
culte ou des honneurs particuliers. 

D. Quels sont ces honneurs particuliers que l'Eglise 
permet de décerner à un Bienheureux là où son culte 
est autorisé ? 



R. On peut dire sa messe et réciter son office ; on 
peut exposer ses reliques, placer même sa statue ou 
son image sur l'autel, et y suspendre des tableaux vo­
tifs. Les images du Bienheureux peuvent être peintes 
et ornées de l'auréole, de rayons, du nimbe ou d'un 
cercle de lumière autour de la tèle ; mais on ne leur met 
pas le diadème comme on peut le mettre aux Saints 
canonisés. 

Aiindc pouvoir lui ériger des autels dans ics églises 
où son culte est permis, on a besoin d'un induit pon­
tifical. 

Ses reliques ne peuvent pas être portées en proces­
sion. 

La messe propre au Bienheureux et permise à telle 
ou telle classe de prêtres, séculiers ou réguliers, ne 
peut point être dite par les pretres étrangers, si. ce 
n est dans l'église même où se célèbre sa fète, ainsi 
que le permet le Bref de béatification (1). 

D, Quelle est la marche que l'on suit pour arriver 
au Décret de béatification? 

iî. L'évêque du lieu commence par dresser un pro­
cès en règle que signent ensuite ses grands-vicaires, 
son secrétaire, son chancelier, etc., etc. Il prend pour 
cela des informations aussi exactes que possible, au­
près de ceux qui ont connu personnellement, ou par 
une tradition certaine, le serviteur ou la servante de 
Dieu 3 dont on désire la béatification. La sacrée Con­
grégation des Rites examine toutes les pièces, et en 
présente le résultat au Souverain Pontife, qui décide 
s'il y a lieu de nommer une commission spéciale. Si 
la décision est favorable, la commission est nommée 
et organisée e t , dès ce jour, le serviteur ou la ser­
vante de Dieu reçoit le titre de Vénérable; mais on ne 
peut encore lui rendre aucun culte. Alors, une seconde 

(1) Pour plus de détails, voy. le Guide pratique de ÏÀlnrfjiv 
romaine* section cinquicint1, ch. v 



— 296 — 
fois, et par autorité apostolique , révêcpie đu lieu, ou 
par lui-même ou par ses délégués, recommence le 
procès dans toutes les formes , lequel est envoyé A 
Kome. C'est sur ces nouvelles pièces authentiques que 
s'ouvre la discussion touchant la vie , les vertus , les 
miracles du Vénérable, entre les cardinaux et les con-
sultcurs de la Congrégation des Rites. Un premier dé­
cret doit constater fhéroïcilé des vertus; un second 
constate la vérité des miracles ; enfin vient le décret del 
tutto , et le Saint-Père décide qu'on peut procéder à la 
béatification, dont on fixe le jour. La fête est mainte­
nant très-brill.inte. Vous pourrez en lire les cérémo­
nies dans le Dictionnaire italien du chevalier Moroni, 
ou encore dans Y Encyclopédie théolo<jiquc publiée par 
M. l'abbé Migne (<!).' 

A R T I C L E I V . 

LITURGIE. 

D, Quelle est l'étimologic ou l'origine de ce nom? 
R, On en assigne deux : 4° A e h o v ïpyo», qui en grec 

signifie œuvre, office public ; 2° AfT ï fc I p y o v , œuvre de 
la prière : c'est-à-dire que nous comprenons sous cette 
dénomination tout ce qui se rattache au culte extérieur 
et public de l'Eglise ; d'abord au saint Sacrifice de la 
messe, puis à l'administration des sacrements, et à l'of­
fice divin. De là le Missel, le Rituel, le Pontifical et le 

(1) Tom. v in , Liturgie, art. Canonisation, — La première 
béatification solennelle faite dans la basilique de Saint-Pierre do 
Rome, fui celle de saint François do Sales, par Alexandre Vil, 
le 8 janvier 1062. Le même Pontife canonisa le B. Kvèque de Ge­
nève dans la même basilique Valicanc, le 10 avril 100b\ Avant 
le xviie siècle, le rite de la béatification était beaucoup plus 
simple que de nos jours ; et dans les temps plus anciens, on se 
bornait à Allumer une lampe et des cierges devant le tombeau 
du Bienheureux. 



Bréviaire sont comme lés quatre colonnes sur lesquel­
les repose l'édifice de la Liturgie. 

Il n'entre pas dans mon plan de répéter dans ce vo­
lume, sur l'origine do la Liturgie, sur son importance, 
son utilité, ses sources et sos règles, ce que j 'ai exposé 
au long dans la promlèro partie du Guide pratique de 
Liturgie romaine» Mon but est simplement de rappeler 
ici que le Saint-Slégc no peut errer dans ses prescrip­
tions relatives aux divins mystères, aux sacrements et 
a l'office de l'Eglise, et qui liilérobseui la fol, lu morale 
et la piété. 

D. Comment le démontrez-vous ? 
R. Je le démontre par la raison que le Souverain 

Pontife est infaillible sur la doctrine, et que les rites 
et les prières que proscrit la Liturgie ne sont que l'ex­
pression et la profession continuelle des dogmes catho­
liques. C'est pourquoi, les livres liturgiques approu­
vés par le Siège de Borne, et dont on se sert dans 
l'Eglise, le Missel, le Rituel , le Pontifical et le Brè* 
viaire romains ne peuvent renfermer quoi que ce soit 
de contraire à la foi, à la morale et à la piélé. 

D. Cette conclusion s'étcnd-elle aux Missels , Ri­
tuels et Bréviaires propres h des Eglises particulières ? 

R. Oui, lorsque ces livres ont, avec l'approbation 
des évêques, la sanction expresse des Pontifes romains. 
Si ce suffrage de l'Eglise leur manque, ils peuvent sans 
doute être orthodoxes, comme ilspeuvent ne point l'être 
en tous points, n'ayant pour garantie de leur ortho­
doxie que l'autorité isolée de l'évêque qui en est l'au­
teur, et qui ne suffit pas dans le cas actuel (1). Combien 

Si quis )dixerit receptos et approbatos Ecclcsiœ ealholiçce 
ritus in solcmni sacramcnlorum administration adhiberi 
consuetoSj aal contemni, aut sine pecealo a ministri s pro libitu 
oinitti, aut in novos alios per qaemcumquc Ecclesiarmn pas-
torem mutan posse, anathemasil. (Conc. Trie!, sess. vu, can. 
xiii, de Sacram. in génère,) — Voy. le Guide pratique de Liturgie 
romaine, page 7. 

43.. 



malheureusement de livres liturgiques, Missels, Bré­
viaires, Rituels, qui ont été, en divers temps, altérés, 
mutilés ou modifiés par ceux qui n'avaient point ee 
droit! Le Saint-Siège s'en est plaint, et, avec amour el 
espérance, il a témoigné le vif désir de voir tous les 
diocèses revenir à l'unité romaine. Grâce à ses désirs 
et ù ses paternelles exhortations , tous nos diocèses 
seront bientôt labii unius , comme ils sont unius cor dis 
et animœ , avec la Chaire principale. 

D. Ce que vous dites sur l'infaillibilité du Siège 
apostolique concernant la Liturgie, l'étcndez-vous a u \ 
faits purement historiques , savoir aux Leçons ou Lé­
gendes des Bréviaires approuvés par lui ? 

iï. Non ; il y a, ou il peut y avoir dans ces Bréviai­
res certaines Légendes qu i , sous le rapport de la cri­
tique , peuvent offrir quelques difficultés. L'Eglise 
n'exige point que nous y ajoutions une foi indubitable: 
ce qu'elle exige , c'est que nous croyions que même ces 
Légendes, une fois approuvées, ne contiennent rien qui 
ne soit conforme à la vraie doctrine et à la piété. 

Le mot Légendes vient de LEGENDA, choses à lire. Ce 
nom se donnait autrefois au livre d'église renfermant 
les Leçons qui devaient être lues à l'office de Matines-
On Ta conservé pour désigner les Leçons du second 
Nocturne où sont raconlécs en abrégé les vies des 
Saints dont on célèbre la fête* 

Les anciens légendaires (1) ne méritaient pas une 
grande confiance. Des termes allégoriques y avaient 
été pris plus d'une fois dans un sens littéral (2). Mais 
nos légendes actuelles, corrigées avec soin, présentent 
certainement des caractères surs de vérité et d'authen­
ticité. 

(1) Les deux plus célèbres légendaires anciens sont Mêla» 
phraslc parmi les Grecs, et Jacques de Varase ou de Voraginc 
chez les Latins. Le premier vivait au x c siècle, le second est 
mort à la tin du xiu c . 

(2) Voy. l'Histoire de l'Eglise gallicane, par le P. de Longue-
val , de la Compagnie de Jésus, septième siècle. 



CHAPITRE D I X - N E U V I E M E . 

\ R T I C L K F 

I N S T I T U T I O N . 

D. Rappelez-nous ce qu'a défini le Concile œcumé­
nique de Florence, au sujet du Souverain Pontife. 

/?. Il a défini, comme dogme de foi, que le Pontife 
romain, Vicaire de Jésus-Christ, Chef de toute l'Eglise, 
Père et Docteur de tous les chrétiens, a reçu de Notre-
Seigneur Jésus-Christ, dans la personne de saint Pierre, 
dont il est le successeur, le plein pouvoir de paître, ré­
gir et gouverner l'Eglise universelle. 

Z). Dites-nous maintenant ce qu'a défini le Concile 
de Trente, au sujet des évêques. 

R. Il a défini, et c'est par suite un dogme catholique, 
quclcs évoques qui sont établis par l'autorité du Pontife 
romain, sont devrais el légitimes évêques ( - 1 ) . 

D. Le pouvoir d'instituer les évêques n'appartient 
donc qu'au Souverain Pontife? 

R. Il en est ainsi. « Un des principaux devoirs du 
<c Pontife romain, dont la sollicitude s'étend sur l'Eglise 
<c universelle, dit encore le Concile de Trente, est de 
« donner à chaque Eglise des pasteurs très-bons et 
« très-capables, bonos maxime alque i douons ; d'autant 
« plus que Notrc-Scigneur Jésus-Christ lui demandera 
« compte du sang de ses brebis qui périraient par l'in-

(I) Trkl. Sess. xxiu, cnn. vin. 



— 300 ~ 

« curie et le mauvais gouvernement de ceux qu'il au-
« rait établis » ( - 1 ) , ' 

D, Ce droit d'institution des évoques ou autres mi­
nistres de l'Eglise n'appartient-il pas également au 
peuple et aux magistrats séculiers? 

IL Ecoutez la doctrine consacrée par le Concile de 
Trente, dont il n'est pas permis de s'écarter : <c Tous 
« ceux qui, n'étant appelés et institués que parle peu-
« pic, la puissance séculière, ou les magistrats, osent 
« s'ingérer à exercer les saints ministères de leur pro~ 
a pro autorité, doivent être regardés, non pas comme 
a des ministres de l'Eglise, mais comme des voleurs et 
« des larrons qui ne sont pas entrés par la porte (2). » 
Et cette doctrine, le saint Concile l'a formulée par le 
septième canon, ainsi conçu : Si quelqu'un dit que ceux 
qui n9ont point été légitimement ordonnés ni envoyés par 
la puissance ecclésiastique et canonique, sont de légitimes 
ministres de la parole et des sacrements, quil soit ana-
thème (3) . 

Mgr de Marbcuf, archevêque de Lyon, dans sa 
Lettre pastorale sur le schisme de France, de l'an­
née \ 7 9 0 , s'exprimait en ces termes : a C'est un dogme 
« catholique, que, pour être pasteur légitime, il faut 
« avoir une mission canonique; et que c'est le Souvc-
« rain Pontife seul à qui, comme ayant la primauté 
« de juridiction de droit divin, il appartient de donner 
« l'institution canonique aux archevêques et évêques; 
« d'où il suit que tout prélat qui prendrait sa mission 
« d'ailleurs, ne pourrait qu'être intrus. » (4) 

D. En France, la nomination des évêques n'est-clle 
point faite par le Chef de l'Etat? 

IL Oui: le Concordat passé entre S. S. Pie VII cl 

(1) Scss. XXIV, cap. 1 , de Reform. 
(2) Scss. xxni, de Qrdine, cap. 4-. 
(3) Ibid., can. vu. 
(4) On peut lire la Lettre apostolique Quod aliquanfum.,. de 

Pio VI sur la Constitution civile du clergé, 10 mars 1791, 



— 301 — 

le Gouvernement français lui accorde ce droit; maïs 
l'institution canonique ne peut appartenir qu'au Saint-
Siège. 

A R T I C L E I L 

JURIDICTION. 

D. Qu'appclez-vous juridiction ? 
R. •l'appelle juridiction le pouvoir de gouverrer des 

sujets (1). Ici je parle seulement de la juridiction spi­
rituelle des pasteurs de l'Eglise. On distingue la juri­
diction intérieure, qui s'exerce dans le tribunal de la 
Pénitence, et en vertu de laquelle les péchés sont re­
mis aux fidèles pénitents ; et la juridiction extérieure, 
nécessaire pour la conservation et le gouvernement de 
l'Eglise (2). 

D. En qui réside la source première de toute véri­
table juridiction spirituelle ? 

J R . Elle réside en Jésus-Christ, l'Hommc-Dieu, le 
Fondateur et Chef invisible de l'Eglise véritable, l'E­
glise catholique. Oui, Jésus-Christ est la source unique 
et perpétuellement féconde du pouvoir spirituel, toute 
autorité découle de la sienne; mais Notre-Seigneur a 
fait dépositaire et dispensateur de son autorité, de sa 
juridiction, le Pontife romain, son Vicaire en terre, 
Chef visible de son Eglise. 

D. La puissance et la juridiction du Pape viennent 
donc de Jésus-Christ immédiatement ? 

R. Oui : c'est un article de foi. <c Tu es heureux, 
« Simon, fils de Jean.,. Et moi, je te dis, dico tibi ; Tu 
« es Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise... 

(1) Definitur apud Molina: Facultas aUcujus habentis pnbli-
cam auctoriiatem cl cmiucntiam super altos, adcormnrcyime?i 
et gubemalioncm (Tract, v. de Justit. Disp. 2). 

(î) Pour la juridiction dans le for intérieur, voy. les moralistes. 



— 302 — 
« Et je te donnerai les clefs du royaume des cieux, 
« tibi clabo ; et tout ce que ta lieras sur la terre, sera 
« lié dans le ciel ; et tout ce que tu délieras sur la terre, 
<t sera délié dans le ciel... Sois le Pasteur des agneaux 
« et des brebis. » ( I ) Les clefs, dans l'Ecriture, nous 
l'avons déjà remarqué, sont l'image et le symbole 
de la souveraineté. C'est donc sa puissance que ie 
Fils de Dieu remet à Pierre, sans exception et sans 
limites ; il l'établit à sa place , et le substitue à tous 
ses droits, par lui-même, sans intermédiaire. Or Pierre 
vit toujours dans sa chaire de Home. 

Cet article de foi, que le Pape tient sa juridiction 
directement et immédiatement de Jésus-Christ, a-l-il 
une raison convaincante et incontestable? 

i?. Oui. 
D. Quelle est-elle ? 
li< C'est que la juridiction du Pape est universelle, 

embrassant toute l'Eglise. Elle ne peut donc lui être 
communiquée que par celui qui la possède dans toute 
sa plénitude et son universalité. Or nul homme, sur la 
terre, ne possédant une pareille juridiction, il faut 
évidemment que le Pontife romain , une fois canon;-
quement élu la reçoive immédiatement de Jésus-
Christ (2). 

D. Ce qui précède est clair et bien établi. Venons à 
présent aux évêques. Que dites-vous d'abord de leur 
dignité et de leur caractère? 

Je dis avec le saint Concile de Trente : 4° qu'il y 
a dans l'Eglise catholique une hiérarchie qui est d'ins­
titution divine, divina ordinalione institutam, et qui se 
compose d'évêques, de prêtres et de ministres; 2° que 
les évêques sont supérieurs aux prêtres, qu'ils ont le 

(1) Malth. xvi. — Joan. XXÏ. 
(2) Le quatrième Concile œcuménique de Latran, composé do 

412 évêques, a reconnu, affirmé et exprimé dans le Souverain 
Pontife cette puissance immédiate et ordinaire de droit divin, 
disponente Domino (cap. v de diynit* Patriarche). 



— 3 0 3 — 

pouvoir de confirmer et d'ordonner, et que ce pouvoir 
ne IcuF est point commun avec les simples prêtres» 
Ces deux vérités sont deux articles de foi (I). 

C'est aux évêques aussi qu'il est donné par le Saint-
Esprit de gouverner l'Eglise de Dieu, sous la direction 
et les ordres du Pasteur suprême. Us sont les gardiens 
du dépôt de la foi. L'antiquité chrétienne les a nom­
més les rois et les conducteurs du p e u p l e fidèle, les 

princes des prêtres, les grands prêtres, les pontifes, 
les anges de l'Eglise, les dieux de la terre , auxquels 
par conséquent sont dus un respect souverain et une 
entière soumission (2) . 

Eh bien , la dignité , le caractère des évêques et leur 
destination au gouvernement de l'Eglise sont d'insti­
tution divine. C'est pourquoi tous les évêques ont une 
égale puissance d'ordre ; ce qui faisait dire à saint Cy-
prien qu'il n'y a qu'un épiscopat, et qu'il est solidaire­
ment possédé par chacun des évêques en particulier ( 3 ) . 

(1) Trident. Scss. xxm, de sacramento Ordinis, can. vi et vu. 
— Un simple prclro peut être le ministre extraordinaire do la 
Confirmation, par délégation spéciale du Papo\ mais il doitse 
servir de chrême bénit par un évoque, sans quoi, le sacrement 
serait nul. 

(2) Hinc insignis illa proponitur episcopi forma : « Qui opisco-
« pus est, hic verbi est minister, scientiœ custos, medi«tor Dot 
« et vestrûm in divino cullu ; hic est magisier pielalis $ hic post 
« Dcum pater vesler, quia per aquam et spirilum vos in adoplio-
« nom regoneravit ; hic princeps et dux vesler ; hic vesler rcx 
« et dynaslcs ; hic vobis post Dcum lerrenus dens, cui hono--
<c rem debetis prastare , de co qnippe cl de similibus aiebat 
« Deus : Ego d m , dit eslis et filii Excetsi omnes; et diis non 
« malcdices. Igilur episcopus vobis pnesideat, tanquam Dci dig-
« nilale condecoratus, ob quam clero praesl et plobi univers^. 
« imperat. » (Conslitut. Apostol., lib. ÏI, cap. 20.)—Voy. De Uni-
tate romana Comment., tom. u , p. 20. 

(3) Cela signifie qu'une portion du troupeau ou de l'Eglise uni­
verselle est confiée à chaque évèquc, et que tous les ôvequos 
avec leurs troupeaux particuliers se réunissent dans le Pontife 
romain comme dans un centre. 

Voy. le tom. î , De Unilale romana Commaitariits, par le P. 
Seliradcr, c i , p. 114, etc. 



— 304 — 
' D. Que dites-vous en second lieu de leur juridiction? 

R. Comme cette juridiction est l'application des évê­
ques au gouvernement d'une partie de l'Eglise y ou 
l'office pastoral lu i -même, c'est-à-dire le pouvoir 
d'exercer tous les actes de ce gouvernement spirituel 
dans un diocèse déterminé , nous pouvons et nous de­
vons dire que les évêques tiennent immédiatement et 
directement leur juridiction du Souverain Pontife. 

Souvenez-vous 9 dit Tertullien, que le Seigneur a 
donné les clefs à Pierre, et, par Pierre, à VEglise, 
c'est-à-dire aux évêques. Suint Grégoire de Nyssc s'ex­
prime comme Tertullicn. 

Saint Optât de Milève n'est pas moins exprès : Le 
Bienheureux Pierre seul a reçu les clefs du royaume des 
deux pour les communiquer aux autres* 

Saint Cypricn avait dit, avant saint Grégoire et saint 
Optât, que Jésus-Christ, voulant constituer son Eglise, 
a donné à Pierre les clefs du royaume des cieux, et que 
c'est de là que découle l'institution des évêques et la 
forme de l'Eglise ; Inde.,* episcoporum ordînatio et 
Ecclesiœ ratio decurrit. 

Le même docteur nous représente l'Eglise romaine 
comme la racine et la matrice de VEglise catholique ; 
ce qui exige qu'elle soit la source de toute juridiction. 

Aussi le Pape saint Innocent I afïirme-t-il que i'é-
piscopat et toute son autorité émanent de l'Apôtre saint 
Pierre, et que c'est par lui que Vaposlolat el Vèpisco-
pat remontent à Jésus-Christ. 

Saint Césalre d'Arles écrivait au Pape Symmaque 
que Vèpiscopat prend son origine dans la personne de 
saint Pierre 9 de qui par conséquent dérivent, pour les 
évêques, comme s'exprimait llincmar, archevêque de 
Reims , la religion, la discipline ecclésiastique et la ju­
ridiction canonique (1). 

(1) Voy. VExposition des principes du Droit canonique, ch. 5, 
ou sont indiquées les sources des textes que je viens de rappeler 
sommairement. 



J] suit de là : 1° que le Pape a seul le droit d'assi­
gner aux éveques leurs diocèses respectifs; et 2° qu'il 
peut, pour de graves molifs , les transférer d'un siére 
h un autre, ou même les déposer. C'est ainsi qu'au com­
mencement de ce siècle , Pie VII , pour le plus grand 
bien de la religion , malgré les réclamations des évo­
ques qui refusaient de donner leur démission, supprima 
en France tous les anciens sièges épiscopaux, et eu 
créa de nouveaux. 

« Le successeur de saint Pierre, dit Pie VI , dans 
« son Bref Super solidilaie peine, par cela seul qu'il 
« succède à Picrrc,présidedcdroitdivinàtoutletrou-
« peau de Jésus-Christ, en sorte qu'il reçoit avec l'é-
& piscopat la puissance du gouvernement universel ; 
« tandis que les autres éveques possèdent chacun une 
« portion particulière du troupeau, non de droit di­
te vin , mais de droit ecclésiastique , laquelle leur est 
« assignée , non par la bouche de Jésus-Christ, mais 
« par leur ordination hiérarchique, nécessaire pour 
« qu'ils puissent exercer sur cette portion du troupeau 
« une puissance ordinaire de gouvernement (1). » 

« C'est pourquoi nos prédécesseurs, confesse Bos-
« suet, ont dit aussi qu'ils agissaient au nom de Pierre, 
(c vice Pétri] par l'autorité donnée à tous les éveques 
« en la personne de Pierre : Auctorilate episcopis per 
a bealum Petrum collala; comme Vicaires de saint 
a Pierre, Vicarii Pétri 9

9 et l'ont dit lors môme qu'ils 
a agissaient par leur autorité ordinaire et subordonnée, 
« parce que tout a été mis premièrement dans saint 
a Pierre (2). » 

(1) Ce Bref est rapporté par le cardinal Gousset, dans son Ex­
position des principes du Droit... Appo.ndix x. 

Voy. sur cette question l'opuscule du cardinal Muzzarelli, in­
titulé : Origine de la juridiction des éveques dans leurs propres 
diocèses. 

(2) Sermon sur VUnité de VEglise, l r c partie. 



F o r m e d u « j o a B v e m c i n e n t d e l'1î>jliso> 

Z). Quelles sont les différentes formes ou espèces de 
gouvernements? 

/?. 11 y en a trois : la forme démocratique, la 
forme aristocratique, et la forme monarchique. 

Le gouvernement est démocratique quand la sou­
veraineté est remise entre les mains de tout le peuple, 
qui l'exerce par lui-même ou par délégation. 

Le gouvernement est aristocratique quand le pou­
voir souverain est remis entre les mains d'un certain 
nombre d'individus. 

Le gouvernement est monarchique lorsque la sou­
veraineté est remise entre les mains d'un seul.—Ces 
trois formes de gouvernement ont été modifiées dans 
nos constitutions modernes. 

D. Sous quelle forme Notre-Seîgncur Jésus-Christ 
a-t-il établi le gouvernement de son Eglise? 

7î. Sous la forme d'une vraie et pure monarchie.— 
Le Pape en est le Chef suprême et le Monarque, dans 
lequel réside la plénitude du pouvoir spirituel, et du­
quel le pouvoir de juridiction exercé par les évêques 
tire son origine. Tel est l'enseignement de l'Ecriture 
et de la Tradition ; l'idée qu'elles nous donnent de saint 
Pierre et de ses successeurs ne convient qu'au Chef 
d'un état monarchique. Les clefs, emblème de la sou­
veraineté, ont été données à Pierre seul, et par lui 
au Pontife romain, toujours reconnu pour son rempla­
çant, pour le Vicaire de Jésus-Christ, le chef) la tétede 



— 307 — 

toutes les Eglises, le Pasteur et le Prince de tous, même 
des évoques , ayant sur tout l'univers catholique une 
puissance pleine, entière, indépendante, et n'ayant 
point de supérieur sur la terre, comme dit JScllarmiu. 
Et telle est la nature de la plénitude de celte puissance, 
dit le second Concile général de Lyon* de l'an 427i, 
qu'elle ne peut être violée , ni dans les Conciles géné­
raux , ni dans les autres (1). C'est au Pape, dit le Con­
cile de Trente, qu'appartient Vadministration de toute 
r Eglise (2). Cest lui, dit-il encore, qui doit dans sa pru­
dence et par son autorité statuer ce qu il juge utile à l'E­
glise universelle (3). 

ce La Papauté, a écrit Gerson, a été instituée par J < ' 
« sus-Christ surnaturcllcment et immédiatement, 
« comme ayant la primauté monarchique et royale dar. s 
<c la hiérarchie ecclésiastique; et c'est h cause de ce 
« rang unique et souverain que l'Eglise militante ct.t 
« une sous Jésus-Christ, una sub Chrislo. Quiconque 
«. ose ou attaquer, ou affaiblir cette primatie, ou ra­
ce baisser au niveau de tout autre ordre ecclésiastique, 
« s'il le fait avec opiniâtreté , est hérétique, schisma-
<c tique, impie et sacrilège ( 4 ) , 

Telle est la constitution de l'Eglise catholique, cons­
titution monarchique, à laquelle le Pape lui-même , 
avec l'Eglise tout entière, ne pourrait déroger,pour 
en faire une aristocratie, ou une démocratie, cet ordre 
de gouvernement ayant été voulu et établi immédiate­
ment et expressément par le Fils de Dieu lui-même ( 3 ) . 

(1) Lnbbe, tom. xi, col. 960. 
(2) Sfiss. xxv, de Krform., c. 1. 
(3) tbid. — Continuation delà dernière session. 
(4) Gersoniana, lib. iv, c. 2.-— De alatu S. Pont. Cons. f. 
(îi) En 1017, la Faculté de Théologie de Paris condamna conmif* 

hérétique, sehismaliqne, subversive de Vordre hiérarchique, et 
perturbatrice de ta paix de VEglise, celle proposition de Marc-
Antoine de Dominis : La forme monarchique n'a pas été immé­
diatement instituée dans l'Eglise par Jésus-Christ. 



— 308 — 

D. Le Souverain Pontife peut donc être despole im­
punément, n'ayant d'autre règle de ses actes que sa 
volonté ? Qu'en pensez-vous ? 

R. Je pense avec Ballerini, écrivant contre Fébro-
nius ( 1 ) , que le Pontife romain peut tout en effet, 
potest omnia , dans le gouvernement de l'Eglise, mais 
à celte condition que l'usage de ce pouvoir soit pour 
F édification et non pour la destruction de cette sainte 
Eglise. Les promesses divines , l'assistance du Saint-
Esprit et le privilège de l'infaillibilité sont autant de 
digues élevées contre le despotisme des Papes , en ma­
tière de doctrine et de gouvernement. Le Souverain 
Pontife peut être despote 1 . . . certes , ce n'est point là 
le titre qu'il prend, quand il se nomme le « serviteur 
des serviteurs de Dieu , r> servus sei'vomm Dei. Et n'est-
ce point ce que saint A thanasc rappelait au Pape Félix 
quand il lui disait: Dieu vous a élevé, vous et vos pré­
décesseurs, au sommet de Védifice, afin que vous puissiez 
nous secourir et nous servir ( 2 ) ? Les raisons sur les­
quelles repose l'autorité souveraine ou la monarchie 
du Pape l'assujettissant à une foule de devoirs pour 
le plus grand bien de l'Eglise, il lui serait difficile, 
dans l'accomplissement de ces devoirs si importants et 
si multipliés, d'à Ire autre que Pontife, Gardien, Sen­
tinelle, Protecteur universel, Père commun et Pasteur 
vigilant, tendre, dévoué. La Bruyère, dans ses Carac-

Ce Marc-Antoine cle .Dominis fut évoque de Scgni en Dalma-
tie, et obtint ensuite l'archevêché de Spalatro. L'an 1GIG, les 
caresses des Protestants l'attirèrent en Angleterre, où il parla cl 
écrivit contre la monarchie de l'Eglise et la primauté du Pape. 
Plus tard, à Rome, il abjura publiquement ses erreurs, et de­
manda pardon, dans un consistoire public, de son apostasie; 
mais il se repentit bientôt de sa conversion. Urbain VIII le fit en­
fermer au château Saint-Ange, où il mourut en 1024.—Voy. Fcl-
ler, Dictionnaire. 

(1) Vindiciœ auct. Pontif., cap. m , n. 10. 
(2) Ob id vos pwvdprcssoresque vestros in summitatis arcem 

constatât Deus, ut nobis sucenrratis. 



— 300 — 
tires, ch. <I0 , trace une image naïvo tics peuples et du 
prince qui les gouverne, quand il est bon prince. C'est 
au naturel l'image du Pape , de celui en particulier qui 
fait en ce moment l'objet de l'admiration, du res­
pect profond et de Tardent et généreux amour du 
monde catholique. Voici ce tableau : « Quand vous 
« voyez quelquefois un nombreux troupeau, qui , ré-
« pandu sur une colline vers le déclin d'un beau jour, 
« paît tranquillement le thym et le serpolet, ou qui 
« broute dans une prairio une herbe menue et tendre 
« qui a échappé h la faux du moissonneur, le berger 
« soigneux et attentif est debout auprès de ses brebis ; 
« il ne les perd pas do vue, il les suit, il les conduit, il 
<c les change de p:Uurago ; rd elles se dispersent, il les 
« rassemble ; si un loup avide parait, il lâche son chien, 
« qui le met en fuite : il los nourrit , il les défend. 
« L'aurore le trouve déjfi en pleine campagne , d'où il 
« ne se retire qu'avec le soleil. Quels soins! quelle 
« vigilance! quelle servitude! Quelle condition TOUS 

« paraît la plus délicieuse et la plus libre, ou du ber-
« ger, ou des brebis? Le troupeau esï-'d fait pour ïe 
a berger, ou le berger pour le troupeau? » Voil<\ , dans 
son vrai, Je despotisme des Papes, des pères de la grande 
famille catholique; ils ne sont faits que pour Je bien, le 
repos et le saint des peuples, Heureux qui le comprend ! 

D. Les évoques n'entrcnl-ils pas daus le gouverne­
ment de l'Eglise universelle? 

iï. Ils n'y entrent point en ce sens qu'ils puissent im­
poser des lois ft l'Eglise entière; mais iïs y entrent par­
tiellement, toujours cependant sous la dépendance du 
Chef suprême, de qui relève leur juridiction , m^me 
dans leurs propres diocèses. Les évêques,ditsaint, Tho­
mas, sont appelés aune partie de la soliictudc du Pape, 
comme des juger, préposés par le prince dans chaque 
ville (t), L'Eglise, dit Gerson 1 a été fondée par Jésus-

(1) Papa liabet pleniluclinom ponlipcnUs polcslntis, tpiasi rcx 



— 3 1 0 — 

Christ sur un seul monarque suprême, in uno monar-
cha suprcmo (1). 

D. N'a-t-on pas affirmé que le gouvernement de l'E­
glise était démocratique? 

fi. Oui, Les Protestants, pour avoir droit de s'in­
surger contre Taulori lé du Sainl-Siége , ont osé pré­
tendre que Jésus-Christ avait remis la puissance sou­
veraine à rassemblée des fidèles, et non point aux 
pasteurs de l'Eglise, ils ont, par une conséquence né-
cessaire, soutenu que les pasteurs de l'Eglise, le Pape 
lui-même, sont de simples mandataires du peuple chré­
tien , n'ayant sur tout le troupeau d'autre autorité que 
celle que les ouailles elles-mêmes leur accordent. 

D. Cette doctrine est-elle admissible? 
fi. Elle est absurde et hérétique, nous le savons 

déjà. Lorsque le divin Sauveur, avant de monter au 
ciel, donna à ses Apôtres la mission de fonder son 
Eglise, en vertu de sa toute-puissance et de la mission 
qu'il avait lui-même reçue de son Père, où était donc 
rassemblée des fidèles? Elle n'existait pas encore. Les 
scolaires seraient fort embarrassés pour nous indiquer 
le temps et le lieu où le Fils de Dieu accorda aux sim­
ples fidèles la commission d'enseigner et de gouverner 
leurs pasteurs. Est-ce aux sujets de commander à leur 
Chef ? est-ce aux enfants d'imposer la loi à leur père? 
Au reste, la foi nous a appris où réside dans l'Eglise 
catholique le souverain pouvoir; et ce pouvoir souve­
rain , monarchique, y sera toujours divinement un et 
invariable. Les gouvernements humains sont de leur 
nature susceptibles de changement ou de transforma-
lion, môme dans leur constitution, selon les mœurs et 
l'esprit des peuples. Le gouvernement de l'Eglise, sa 

in rogno; sed rpiscopi assunmntur inparlcm solliciludinis, quasi 
paliers singulis cixntatilms prœpositi (Snppl. qurcst. xxvi, art. 3). 

(I) De anfcribilit. Paper, Gonsid. vm. Il appelle ailleurs In pri­
mauté du Souverain Ponlife une primauté monarchique cl royale; 
m>us l'avons dit. Voy. loin. II, p. 214. 



constitution seront a la fin du monde ce qu'ils furent 
à leur origine, ce qu'ils sont aujourd'hui, comme Jé­
sus-Christ : Jesns Chrislus heri et hodie, ipse et in &œ-
cula (1). Là est sa gloire, sa force, le principe de son 
immortalité et des torrents de biens qu'elle répand sur 
nous, a Prétendre que l'Eglise a changé ou modifié les 
« principes de son gouvernement, dit Mgr Gousset, 
« parce que, h raison de la diversité des temps, elle a 
« changé ou modifié sa discipline sur plusieurs points, 
«. c'est prétendre que l'Eglise catholique a cessé d'être 
« l'Eglise de Jésus-Christ (2). » 

Aimons donc ce Pouvoir sacré et immuable qui 
préside h l'Eglise; avec lui, on recueille-, loin de lui, 
on dissipe, selon les paroles de saint Jérôme écrivant 
à saint Damasc; c'est avec lui qu'il faut être d'ac­
cord, si Ton ne veut se mettre à la suite de l'Anté­
christ : Quicumque teemn non colligU, spargit$ qui 
tecum non est, Autichrisli c?t. 

(1) ITrhr- xiii, 8. 
(2) l].vj)o:\i!ion des principes du Droit canonique, p . Ofî. 



CHAPITRE VINGT-UNIEME. 

Q Q J C I C J U C S R e l i e s d 'or thodoxie ( f ) • 

D. Où avez-von s pris ces règles que vous allez nous 
donner? 

R. Je les ai prises dans le Livre des Exercices spiri­
tuels de saint Ignace de Loyola. — Elles se trouvent, 
au mmbre de dix-buil, à la fin de cet ouvrage si con­
nu , si utile, nppromé spécialement par l'Eglise, et 
vivement recommandé par les plus grands Sainls des 
siècles derniers. 

Saint Ignace intitule cet article : De la soumission à 
l'Eglise. — Règles à suivre pour ne nous écarter jamais 
des véritables sentiments que nous devons avoir dans 
r Eglise militante. Parmi ces règles, les unes regardent 
tous les fidèles, les autres s'rdrcsscot à ceux qui sont 
chargés de les instruire; je rapporterai ici plus particu­
lièrement les premières. 

D. Mais ces règles ne furent-elles point tracées par 
saint Ignace, pour les temps où il vivait, et dirigées 
contre les prétendus Réformateurs du xvi° siècle? 

ii. Oui, c'est vrai; et il est également vrai qu'elles 
sont, pour la plupart, applicables à l'époque actuelle. 
Lu société est aujourd'hui, autant et peut-être plus 

(i) Du mot errer 6c0o?)o%ix., recta op?mo, (ôpOhc, rectus, Sô&, 
npinio). — L'orthodoxe est celui (fui profosse et enseigne lii vraie 
foi, la vraie doctrine de Jésus-Christ. — L'Kgliso schismalique 
et en partie hérétique de Iîussic en impose donc quand elle se 
proclame l'Eglise orthodoxe. 



— 3 1 3 — 

qu'alors, travaillée par le même esprit d'opposition à 
toute autorité, ecclésiastique et civile. Elle renferme 
aussi une multitude de chrétiens ignorants en matière 
d'Eglise et de religion , et indifférents. — Ces règles 
pourront donc remédier à des maux et à des besoins 
présents. 

Première Règle. Renoncer à tout jugement propre, 
et se tenir prêt à obéir promptement à la véritable 
Epouse de Jésus-Christ Notre-Scigncur, c'est-à-dire 
à la sainte Eglise hiérarchique, noire Mère (1) . 

Seconde Règle. Louer la confession sacramentelle, 
la réception du très-saint sacrement de l'Eucharistie, 
au moins une fois dans l'année, beaucoup plus tons 
les mois, et plus encore chaque semaine, avec les dis­
positions requises et convenables. 

Troisième Règle. Louer l'usage d'entendre souvent 
la sainte messe; louer de même les chants ecclésiasti­
ques, la psalmodie, et les prières même prolongées , 
dans l'église ou dans tout autre lieu convenable. Ap­
prouver la détermination de certaines heures pour la 
célébration de l'office divin, pour la récitation des 
Heures canoniales et de toute autre prière. 

Quatrième Règle. Louer beaucoup les Ordres reli­
gieux , la virginité et la continence, et ne point louer 
autant le mariage ( 2 ) . 

Cinquième Règle. Louer les vœux de religion, d'o- ' 
béissance, de pauvreté, de chasteté, et les autres par 

(1) L'ancienne version manuscrite dont s'est servi saintlgnace, 
ajoute ces mots : qui est VEglise romaine. 

(2) Le Saint louche dans cette règle une plaie de son temps, 
parce que les Protestants, qui naissaient alors, étaient les enne­
mis jurés de tout Ordre religieux cl du vœu de virginité. C'est 
aussi une plaie du jour parmi bien des catholiques qui ne veu­
lent point reconnaître l'excellence, la piété et le bonheur de la vie 
religieuse, ni même les fruits d'utilité publique qu'elle produit. 

Quant à l'étal de virginité ou au célibat, il est de foi qu'il osi 
préférable à l'étal du mariage, quoique celui-ci soit bon cl saint 
(Trid. Sçs§, JQ»Y, can. x). 

M 



— 314 — 

lesquels on s 'ob l ige à d e s œ u v r e s d e s u r é r o g n t i o n e t 

de pe r fec t ion . O r il es t à r e m a r q u e r q u e , le v œ u a y a n t 

e s sen t i e l l emen t p o u r m a t i è r e les choses q u i se r a p p r o ­

c h e n t d a v a n t a g e d e la pe r fec t ion é v a n g é l i q u e , o n n e 

do i t p o i n t f a i re v œ u de ce q u i s ' en é lo igne , c o m m e 

d ' e n t r e r d a n s le c o m m e r c e , o u d e s ' e n g a g e r d a n s le 

m a r i a g e (1) . 

Sixième Règle* L o u e r l ' u sage de p r i e r les S a i n t s e t 

de v é n é r e r l e u r s r e l i ques (2) ; l o u e r les s t a t i o n s ( 3 ) , 

les p è l e r i n a g e s , les i n d u l g e n c e s ( 4 ) , l es j u b i l é s , l es 

f aveu r s sp i r i t ue l l e s a c c o r d é e s p a r les S o u v e r a i n s P o n ­

tifes d a n s l ' i n t e n t i o n d ' o b t e n i r d e D i e u le t r i o m p h e d e 

l 'Eglise s u r l es i n f i d è l e s , l ' u s a g e d e b r û l e r d e s c i e r ­

ges d a n s n o s t e m p l e s (o). 

(1) Dans un siècle corrompu par le luxe, par la licence des 
mœurs et par l'irréligion, il est nécessaire qu'il y ait des asiles 
sacrés, où puissent se retirer les âmes qui se sentent trop faibles 
pour résister aux maximes et aux séductions du monde, ou que 
Dieu appelle à une plus haute perfection; des asiles qui fassent 
prescription contre la perversité publique, dit Bcrgicr, e tscr-
nent cVapologie à VEvangilc. Oui, en dépit des clameurs des li­
bertins incrédules, ces saintes maisons, presque aussi anciennes 
que le christianisme, subsisteront autant que lui. 

Toutefois, pour embrasser l'étal religieux, il faut y être appelé 
par une vocation spéciale de Dieu. Les signes d'une vraie et so­
lide vocation sont le dégoût des choses du monde, un goût dé­
cidé pour la piété, une inclination constante vers ce saint état, 
l'exercice des vertus qu'il exige, et le détachement de tout inté­
rêt et motif temporel. Et puis prier, et consulter un confesseur 
sage et éclairé. 

— Les jeunes gens et les jeunes personnes ne doivent point 
faire de vœux, sans avoir obtenu l'approbation de leur confes­
seur, surtout quand il s'agit du vœu de chasteté; ne point pren­
dre de détermination sous l'impression du moment. Prier, réflé­
c h i r , consulter. 

(2) Trid. Scss. xxv, décret, de invocatione, etc. 
(3) Visites privées ou publiques de certains sanctuaires, d'au­

tels privilégiés, de tombeaux de martyrs , etc. 
(4) Trid. Scss. xxv, décret de hululgentiis. 
(5) Voy. le Guide pratique de Liturgie romaine, section pre­

mière, chap. G. 



— 3 1 5 — 

Septième Règle. Louer les lois de l'Eglise relative­
ment aux jeûnes et aux abstinences du Carême, des 
Quatre-Temps, des Vigiles, du vendredi et du samedi ; 
louer aussi les pénitences, non-seulement intérieures, 
mais encore extérieures (4), 

Huitième Règle. Louer le zèle pour la construction 
et l'ornement des églises, louer de môme l'usage des 
tableaux et des images, et les vénérer en vue des ob­
jets qu'ils représentent (2), 

Neuvième Règle. Louer enfin tous les préceptes de 
l'Eglise, et être toujours prêt à chercher des raisons 
pour les justifier et les défendre (3), et jamais pour les 
condamner ou les blâmer, 

Treizième Règle. Afin d'être à l'abri de toute 
erreur, nous devons toujours être disposés à croire 
que ce qui nous parait blanc est noir, si l'Eglise hié­
rarchique le décide ainsi (4). Car il faut croire qu'en­
tre Jésus-Christ Notrc-Scigncur, qui est l'Epoux, et 
l'Eglise, qui est son Epouse, il n'y a qu'un même esprit 
qui nous gouverne et nous dirige pour le salut de nos 
Ames , et que c'est par le même Esprit et le même Sei­
gneur qui donna les dix commandements, qu'est di­
rigée et gouvernée notre Mère la sainte Eglise ( 5 ) . 

(1) Saint Ignace parle de l'usage des pénitences dans la 10« 
addition ( 1 « semaine), — Exercices spirituels. 

(2) Trid. Sess. xxv, décret,, de invocatione, ete. 
(3) Ces raisons, vous les trouvez dans ce catéchisme, chap. 12 . 
(4) C'est une simple comparaison dont saint Ignace se sert 

pour mieux exprimer sa pensée, 
(5) C'est avec une raison et une sagesse rares que saint Ignace 

nous recommande cette inviolable adhésion que nous devons 
avoir aux jugements de l'Eglise: car c'est ce qui nous sépare 
d'un trait do tous les hétérodoxes schismatiques, protestants, 
anglicans. Chez les Protestants, l'abandon de l'Eglise les jeta 
dans l'abîme de toutes les erreurs. Pour les catholiques, leur at­
tachement à l'Eglise est le principe de toute vérité, de toute sécu­
ri té , de tout repos. 

L'infaillibilité de l'Eglise, assistée du S&iot-Espritdans ses déci-
h h. 



— 3 1 6 — 

Dir-hnilième Règle. Bien que nous devions sur-
huit désirer que les hommes servent Dieu, notre Sei­
gneur, par le mol :f du pur amour, nous devons ce­
pendant louer beaucoup la crainte de la divine Majesté : 
car non-seulement la crainte filiale est pieuse et très-
sainte , mais la crainte servile même, lorsque l'homme 
ne s'élève pas à quelque chose de meilleur et de plus 
utile, l'aide beaucoup à sortir du péché mortel; et 
lorsqu'il en est sorti, il parvient facilement à la crainte 
filiale, qui est tant agréable et chère à Dieu, parce 
qu'elle est inséparablement unie avec son amour (4). 

Conclusion. D'autres règles pourraient sans doute 
être ajoutées à celles de saint Ignace ; mais celles-ci 
suffisent à quiconque aime sincèrement la vérité. D'ail­
leurs, elles se résument toutes en une seule, qui est 
aussi le résumé de ce catéchisme, et la voici : 

Respecter profondément et aimer ardemment la sainte 
Eglise catholique, apostolique et romaine; demeurer 
étroitement uni à elle, et lui être pleinement soumis. Or 
l'Eglise est là où est Pierre, où est son successeur : 
Ubi ergo Petrus , ibi Ecclesia ; ubi Ecclesia, ibi nulla 
mors, sed vila œlerna (S. Àmbros.). 

L'Eglise, je le répète en terminant, est l'arche di­
vine qui ne craint point le naufrage, la tour où sont 
suspendus mille boucliers, le roc immobile au milieu 
de l'océan irrité, la colonne et le soutien de toute vé­
rité. 

Oui, mon cher lecteur, aimez l'Eglise à la vie, à la 

sions justifie 1ns paroles du saint Fondateur de la Compagnie de 
Jésus , dans cette 13 n règle. 

(1) Celle dix-liuilièmc règle est parfaitement d'accord avec 
l'article dix-septième du sommaire des Constitutions de la Com­
pagnie de Jésus, où saint Ignace propose à ses enfants quatre 
motifs de servir Dieu et de lui plaire ; Vamonr pur, la recon­
naissance, la crainte des peines, Vespoir des récompenses. « Les 
deux premiers, dit-il, sont préférables, mais les derniers ne doi­
vent pas être négligés. » 



— 3 1 7 — 

ihort. Sainte Thérèse, sur le point de rendre le dernier 
soupir , avait l'âme inondée de joie, en pensant qu'elle 
avait vécu et qu'elle allait mourir dans le sein de l'E­
glise catholique. 0 chrétien fidèle I tel sera votre heu­
reux sort. Dites-moi ce qui fera naître le sourire de 
l'espérance, à ce moment suprême et redoutable, sur 
les lèvres du protestant, du rationaliste, du libertin 
et de l'athée? Hélas ! vous ne le savez pas, ni moi non 
plus. Après toute une vie de révolte contre Jésus-Christ 
et contre la foi et les commandements de son Eglise, 
peut-on se promettre un jugement favorable au tribu­
nal de ce grand Dieu devant lequel tous les hommes 
comparaîtront ( I ) ? 

Pour vous, lecteur catholique, ayant eu Y Eglise 
pour Mère, l'ayant honorée, aimée et défendue selon 
votre pouvoir, rassurez-vous! A votre passage du 
temps à l'éternité, cette tendre Mère viendra vous ré­
compenser de votre amour, de votre soumission et de 
votre zèle à la servir. Elle vous environnera de ses sol­
licitudes , de l'efficacité de ses prières, de la force et de 
la douceur de ses sacrements , et des mérites de son 
céleste Epoux. Purifié dès lors, consolé et fortifié, 
vous vous endormirez du sommeil des justes; et à 
votre réveil dans le ciel, vous ne trouverez en Jésus-
Christ qu'un Père el un Sauveur C'est la grâce, de 
toutes la plus précieuse, que je vous désire, et que j 'ai 
demandée pour vous de tout mon cœur, aux tombeaux 
des saints Apôtres Pierre et Paul. 

(1) Statutnm est hominibus semel mori, post hoc anteni, jutli-
mon (Hebr. i x , 2 7 ) . — Onwcs enim nos mauifestari oportet 
aille tribunal Christi, ut referat nnusquisqne propria corporis, 
prout gvssit, sivebonum, sive malum (Il Cor. v, 10). Celte vé­
rité est de foi. 



CIÏÀPITRE VINGT-DEUXIEME. 

( A P P E N D I C E . ) 

Sér i e chronologique et h is tor ique d e s S o u v e r a i n » 
Pontifes» 

Comme la connaissance chronologique et historique 
des Pontifes romains peut être souvent non-seulement 
utile, mais encore nécessaire, j'ajoute ici ce tableau 
si intéressant pour tout lecteur catholique. Il y voit, 
une des démonstrations les plus décisives de la divi­
nité de l'Eglise catholique, et le principe souverain, 
universel et permanent du bonheur et du salut des 
nations (1). 

Les chronologistcs n'étant pas toujours d'accord, 
en écrivant la série des Papes, je me suis attaché de 
préférence à celle qu'ont suivie les savants théologiens 
de Wurtzbourg (2), du moins quant h l'ordre des noms 
et aux dates. 

(1) Je vous engage à lire dans VHhfoire universelle de l'Eglise 
valholiqne, l'esquisse que M. l'abbé lîohrbacher y trace des bien­
faits et des travaux des Pontifes romains (Tome xxiv, livre 8 5 e , 
au commencement). 

(2) UU. Patrwn Sacietatis Jesu Theologia dogmatica, etc., in 
ahna unioersitalc Wirceburgensi; tomus i, Appcndixde Summis 
Ponlificibus, etc* 



— 319 — 

PREMIER SIÈCLE. 

•1. SAINT PIERRE, de Bethzaïde, en Galilée, Pon­
tife de Rome, l'an 42 de l'ère chrétienne. Il 
fut martyrisé le 29 juin G7. 

2. S . L I N , de Volterra, en Toscane, Vicaire de 
S. Pierre en 36. Il lui succéda en C7, et mou­
rut martyr la môme année» Il condamna les Mé-
nandriens. 

3. S . CLÉMENT I , de Rome, année G7. Il abdiqua le 
Pontificat en 77, Il écrivit deux Lettres aux 
Corinthiens,. 

4. S . CLET, en 77 ; mort en 83. 
5. S. ANACLET, en 83 ; mort en 95* 
6. S . EVAEISTE, de Bethléem, en 95 ; martyr en 

408. 

DEUXIÈME SIÈCLE (1). 

7. S . ALEXANDRE I , de Rome, martyr; 108 f 116. 
8. S . SIXTE I , de Rome, de la famille Elvidia ; 116 

f 126. 
9. S. TÉLESPHORE, de Turio (Grande-Grèce); 126 

f 137. 
10. S. HYGIN, d'Athènes, martyr $ 137 f 141. 
11. S . P I E I , d'Aquilée,mart.; 141 f 151. 
12. S. ANICET, de Syrie, mart.; 151 f 161. 
13. S. SOTER , de Fondi, mart. ; 161 f 170. 
14. S. ELEUTHÀKE, de Nicopoli, mart. ; 170 f 185. 

(1) Dans les siècles qui suivent, les premiers chiffres indi­
quent la dale de la création des Pontifes romains; el les se-
ronds, précédés d'une f, celle de leur mor t 



— 320 — 
13. S . VICTOR I , de l'Afrique, mart.; <!85 i 197. 

U condamna Sabcllius, Valentin, etc. 
10. S . ZÉPUIRIN, de Rome, mart . ; 197 f 217. Il 

condamna Proclus avec les Montanistes. 

TROISIÈME SIÈCLE. 

1 7 . S, CALLISTE I, de Rome, de la famille Domizia; 
217 f 222. 

18. S . URBAIN I , de Rome, mart.; 222 f 230. 
19- S . PONTJEN, de Rome, mart., de la famille Cal-

pur nia; 230 f 235. 
20. S . AKTÈRE, de Policastrc (Grandc-Gi'ècc), mart.; 

233 f 236. 
21. S . F A B I E N , de R.ome, de la famille Fabia, mart.; 

236 f 250. 
22. S . CORNEILLE, de Rome, mart.; 251 f 252. II 

condamna Novat, etc. 
Antipape Novatien, en 251. 

23. S . LUCICJS I , de Rome, ou, suivant d'autres, de 
Lucques, mart.; 232 f 253. 

24. S . ETIENNE I , de Rome, de la famille Giulia9 

mart. ; 253 f 257. 
26. S. SIXTE I I , d'Athènes, mart. ; 257 f 258. 
26. S. DENYS, de Lurio (Grande-Grèce), mart.; 259 

f 269. 
27. S. FÉLIX I , de Rome, mart.; 269 f 274. 
28- S. EUTICHIEN, de Luni (Toscane), mart . ; 275 

f 283. 
29. S. CATus,dcSalona(Dalmatic),mart.; 283 f 296. 
30. S. MARCELLIN I , de Rome, mart.; 296 f 304. 

QUATRIÈME SIÈCLE. 

31. S. MARCEL I , de Rome, mart. ; créé le 19 mai 
308, et mort le 16 janvier 310. 



— 324 — 

14., 

32. S. EUSÈBE , de Cassano (Calabre) ; le 2 avril 310 
f 26 sept, de la môme année. 

33. S. MELCIIIADE, de l'Afrique; 2 juillet 311 f 40 
janvier 314. 

34. S. SYLVESTRE I , de Rome; 31 janvier 314f 34 
décembre 335. 

55. S. MABC, de Rome; 18 janvier 336 f 7 octob* 
de la même année. 

36. S. JULES I , de Rome ; 6 février 337 f 12 avril 
352. 

37. S. LIBÈRE , de Rome ; 24 mai 352 f 24 sept. 366. 
Quelques auteurs le disent de la famille SavellL 
Il fut exilé. Pendant son exil, Saint Félix I I , 
de Rome, gouverna l'Eglise un peu plus de deux 
ans, ou comme Vicaire de S. Libère, ou parce 
qu'il fut créé Pape avec son consentement. 

38. S. D A M A S E I , de Vimarano (Portugal); 1 e r oc-
tob. 366 f i l déc. 384. Il condamna Apolli­
naire , etc. 

39. S. CIRICE , de Rome ; 1 e r janvier 385 f 26 nov. 
398. Il condamna Jovinien, les Manichéens , 
les Priscillianistcs. 

40. S. ANASTASE I , de Rome; 9 oct. 399 f 27 avril 
402. Il condamna Origcne. 

CINQUIÈME SIÈCLE. 

41. S. IJVJVOCEIVT I , d'Albano; avril 402 f 12 mars 
417. Il condamna Pelage et Célestius. 

42. S. ZOZIME, de Mesuraca (Grande-Grèce); 4 8 
mars 417 f 26 dec. 418. 

43. S. BONIFACE I , de Rome; 30 déc. 418 f 25 oct. 
422. 

Antipape Eulalius , en 418. 
44. S, CÉLESTIN I , de Rome ; 3 nov. 422 f 6 avril 

432. 



— 322 — 
43. S . SIXTE I I I , de Rome; 26 avril 432 f 28 mars 

439, 
46. S . LÉON I , surnomme le Grand, de Rome ou do 

Toscane; \ c r sept. 439 f M avril 461. Il con­
damna Eutychès, etc. 

47. S . HÏLAIBE ou HÏLAMUS, de Cagliari (Sardai-
gne) ; 12 nov. 461 f 17 sept. 473. 

48. S , SIMPLICS ou SJMPUCXUS, de Tivoli; 27 sept. 
473 f 2 mars 483. 

49. S. FÉLIX I I I , Anicio, de Rome; 6 mars 483 f 
23 iëvr. 492. Il condamna Aeaee, etc. 

30. S. Gis LA SE I , de l'Afrique; \*v mars 492 f 19 
nov. 496. 

31. S. ANA STASE I I , de Rome; 24 nov. 496 f 4 6 
nov. 498. 

52. S . SYMMAQUE, de la Sardaigno; 22 nov. 498 f 
49 juillet 514. Il condamna Auastase. 

Antipape Laurent, en 498 et 300« 

SIXIÈME SIÈCLE. 

53. S. HOBNTSDAS, de Frosinone ; 27 juillet 314 f 
6 août 523. 

54. S. J E A N I , de Toscane, martyr; 13 août 523 f 
27 mai 526. 

55. S, FÉLIX IV, Fimbrio, de Bénévent; 42 juillet 
526 f 42oct. 529. 

56. BONIFACE I I , romain de naissance, mais goth. 
d'origine; 15 oct. 529 f 42 doc. 531. Il con­
firma le Concile d'Orange contre les Semtpéla-
giens. 

Antipape Dioscore, en 530. 
57. JEAN I I , Mcrcurio, de Rome ; 22 janv, 532 f £6 

avril 535. 
58. S, AGÀPJT I , de Rome; 4 mal 335 f 42 avril 

536, 



59. S . SILVÈRE, de Frosinonc, martyr; 8 juin 536 
f 20 juillet 538. 

60. S . VIGILE, de Rome; reconnu pour légitime 
Pontife le 20 juillet 538, après la mort de 
saint Silvère. Il mourut le 10 janvier 555. 

61. PELAGEI, Vicariano, de Rome; 16 avril 555 f 
2 mars 559. 

62. JEAN III, de Rome ; 27 juin 559 f 43 juill. 572. 
63. BENOIT I , de Rome ; 16 mai 573 f 43 juill. 577. 
64. PELAGE I I , de Rome ; 30 nov. 577 f 8 fév. 590 
65. S. GRÉGOIRE I , ou S. Grégoire le Grand, Ani-

cio, de Rome ; 3 sept. 590 i 42 mars 604. U 
réprouva le titre à'œcumênique que Jean I V , 
patriarche de Constantinople, avait usurpé. 

SEPTIÈME SIÈCLE. 

66. SABIMEN , de Voltcrra (Toscane); sept. 604 f 
2 fév. 605. 

67. BONIFACE I I I , de Rome ; 25 fév. 606 f 4 2 nov. 
de la même année. 

68. S. BONIFÀCE IV, deValcria (pays desMarses); 
4 8 sept. 607 f 25 mai 614. 

69. S. DEUSDEDIT,de Rome; 13 nov. 614f 8 oct. 617. 
70. BONIFACE YjFumminio, deNaples ; 29 déc. 617 

f 23 oct. 625. 
74. HONORIUS I , de la Campanie ; 14 mai 626 f 42 

oct. 638. 
72. SÉVEBIN, de Rome ; 28 mai 640 f 2 août de la 

même année. 
73. JEAN IV, de laDalmatie ; 24 déc, 640 f 22 oct. 

642. 
74. THÉODORE I , de la Grèce ; 24 nov, 642 f 13 mai 

649. Il condamna Pyrrhus et Typus. 
75. S. MARTIN T, de Todi, martyr ; 5 juillet 649 f 

16 sept. 635. 



— 324 — 

86. JEAN VI, de la Grèce ; 30 oct. 701 f 11 jan. 705, 
87. JEAN VII, de Rossano ; 4 mars 705 f 18 oct. 707. 
88. SISINNIUS, de Syrie; 19 janv. 708 f 7 fév. de 

la même année. 
89. CONSTANTIN, de Syrie ; 25 mars 708 f 9 avril 

715. 
90. S. GRÉGOIRE H , de Rome; 19 mai 715 f 12 

fév. 731.11 éteignit le schisme des Anglais tou­
chant la célébration de Pâques. 

91. S. GRÉGOIRE I I I , de Syrie; 18 mars 731 f 28 
nov. 741. Par ses écrits et ses actes, il s'opposa 
aux Iconoclastes. 

70. EUGÈNE 1, de Rome, subrogé au Pape saint Mar­
tin exilé, le 8 sept. 652, avec son consentement. 
Il lui succéda le 1G sept. 635, et mourut le 2 
juin G58. 

77. S . VITALIEN, de Segni, dans la Campanie; 30 
juil. 658 -[ 27 janv. 672. L'usage des orgues 
dans les églises commença de son temps. 

78- ADÉODAT, de Rome; avril 672 f 17 juin 676. 
70. DONUS I , de Rome; 2 nov. 676 f i l avril 679. 
80. S. AGATUON, de la Grèce; 26 juin 679 f 10 

janv. 682. Il condamna les Monothélites. 
81. S. LÉON II > de la Grèce ; 17 août 682 f 28 juin 

683. Il confirma le vt ( î Concile œcuménique. 
82. S. BENOIT H, de Rome; 26 j u in684 f8ma i 685, 
83. JEAN V, d'Antioche; 23 juil. 685 f 2 août 686. 
84. CONON, de Thracc ; 21 oct. 686 f 21 sept. 687. 
85. SERGIUS I , d'Antioche, mais né à Palcrme; 15 

déc 687 f 8 sept. 701. Il éteignit le schisme 
d'Istric. 

Antipapes Pascal et Théodore, en 687. 

HUITIÈME SIÈCLE. 



— 325 — 

98. ETIENNE I V , de Rcggio (en Grèce) ; 22 juin 816 

f 22 janv. 817. 
99. S . PASCAL I , Bonese, de Romej 25 janv. 817 

f 11 mai 824. 
100. EUGÈNE I I , de Rome; 5 juin 824 f 27 août 827. 

Antipape Zinzims, en 824. 
101. VALENTIN, Leonzio, de Rome; sept, 827 f 10 

oct. de la mémo année. 
102. GRÉGOIRE I V , de Rome ; 5 janv. 828 f 11 janv, 

844. 
103. SERGIUS I I , de Rome ; 27 janv. 844 f 27 janv, 

847. 
104. S . LÉON I V , de Rome ; 12 avril 847 f 17 juillet 

855. 
105. BENOIT I I I , de Rome; 1 e r sept. 855 i 10 mars 

858. 
Antipape Anastasc, en 855. 

106. S . NICOLAS I , de Rome; 25 mars 858 f 13 nov. 
867. 

92. S . ZACHABIE, de la Grèce; 3 dćc. 741 f i ri 
mars 752. 

93. ETIENNE I I , de Rome; 26 mars 752 -f* 26 avril 
757. 

94. PAUL I , de Rome ; 28 mai 757 f 29 juin 767. 
Antipape Thêophylacle, en 757. 

95. ETIENNE III, de Rome; 7 août 768 f I e r fév. 772. 
Antipape Constantin, en 767. 

90. ADRIEN I , Colonna, de Rome; 9 fév. 772 f 20 
déc. 795. Il confirma le v n e Concile œcuméni­
que. 

97. S. LÉON III , de Rome ; 26 déc. 795 f 12.juin 
816. Il condamna les erreurs de Félix et d'Eli-
pand. 

NEUVIÈME SIÈCLE. 



\07. ADRIEN II , deRomo ; 14 déc. 867 f 25 nov. 872, 
Il condamna Photius. 

108. JEAN Vil T, do Romo ; 14 déc. 872 f 13 déc. 882. 
-109. MARTIN II ou MARIN I , de Gallcse (patrimoine 

de S. IMcrrc) ; 23 déc, 882 f 23 fév. 884. 
HO. ADRIEN I I J 3 de Rome; 1 e r mars 884 f 8 juil. 

883. 
111. ETIENNE V, de Rome ; 23 juil. 883 f 7 août 894.. 
112, FORMOSE , d'Ostic ; -19 s ep t . 891 f 4 avril 890. 

Antipape Sergius, en 891. Selon quelques auteurs, 
Ronifacc VI succéda à Formose. 

413. ETIENNE VI , de Rome ; 2 mai 890, f août 897. 
444. ROMAIN, de Montcfiasconc ; 17 sept. 897 , 

f 8 fév. 898. 
413. THÉODORE I I , do Rome; 12 fév. 898 f 3 mars 

de la môme année. 
41 G. JEAN IX, de Tivoli ; 12 mars 898 f 2G mars 900, 

DIXIÈME SIÈCLE. 

117. BENOÎT IV, de Rome ; fi avril 900 f 20 oct. 903. 
118. LÉON V, d'une villa des Etats de l'Eglise ; 28 oct. 

903 f 0 déc. de la môme année. 
Antipape Chrislophore, en 904. 

419. SERGIUS I I I , de Rome ; 9 juin 905 f 6 déc. 911. 
Î20. ANASTASEIII, de Rome ; 6déc. 911 f 6 juin 943. 
4 24. LANDON, de la Sabine ; 4 déc. 94 3 f 25 avril 94 4. 
4 2 2 . JEAN X, de Ravennc ; 30 avril 944 f 2 juil. 928. 
423. LÉON VI, de Rome ; 6 juil. 928 f 20 janv. 929. 
4 24. ETIENNE VII, de Rome; 1 e r fév. 929 f 42 mars 

931. 
125. i BAN XI, des comtes de Tusculum ; 20 mars 931 

f 5 fév. 930. 
126. LÉON VII, de Rome ; 14 fév. 930 f 23 août 939. 
127- ETIENNE VIII, d'Allemagne; 1 e r sept. 939 f 15 

janv. 943, 



— 327 —• 
128. MARTIN III ou MARINII , de Rome; 22 janv. îî Ï3 

t 4 août 9*0. 
129. S . ÀGAriT I I , de Rome ; 9 août 940 f 48 mars 

930. 
130. JUAN XII, des comtes de Tusculum; 23 mars 950 

f 44 mai 904. 
Antipape Léon VIII, en 903. 

4 31. BENOIT V , de Rome; 49 mai 964; chassé la 
même année , et mort le 3 juillet 963. Il eut 
pour remplaçant Léon VI I I , d'abord intrus. 

i 32. LÉON V] II ; 24 juin 964 f avril 963. 
133. JEAN XTTT, de Rome; 4 e r oct. 963 f 6 sept. 972. 
134. BENOIT VI , de Rome; 22 sept, 972 f mars 974. 

Antipape Franco, qui se dit Boni face VII, en 973, 
4 35. DONUS II , de Rome; 5 avril 974 f octob. 975. 
436. BENOIT V I I , des comtes de Tusculum; 49 déc. 

973 f 40 juil. 984. 
4 37. JEAN XIV, dePavie ; 4 9 oct. 984 f 20 août 985. 

Antipape, ce même Boni face VII on Franco, ci-
dessus nommé, en 983. 

138. JEAN XV, de Rome ; 25 avril 986 f 30 avril 996. 
4 39. GRÉGOIRE V, d'Allemagne; 49 mai 996f 48fév, 

999. 
Antipape, Filagato, dit Jean XVI, en 997 (4). 

440. SYLVESTRE I I , Cesius, de l'Auvergne; 49 fév-
999 f42 mai 4 003, 

ONZIÈME SIÈCLE. 

144. JEAN XVII ou Fasano, de Rome; 8 juin 4003 
f 31 oct. de la même année. 

442. JEAN XVIII , des comtes de Tusculum -, 49 mars 

(1) L'usage s'est introduit de compter l'antipape Jean Fïïagato 
parmi les Souverains Pontifes de ce nom ; et c'est p o u r q u o i a u 
n. 141, nous plaçons Jean XVIi. 



— 323 — 
i 004 f 1 8 juil. 1009. Il réconcilie l'Eglise orien­
tale et l'Eglise occidentale. 

143. SERGIUS IV, de Rome ; 44 octob. 1009 f 13 juil. 
1012. 

144. BENOIT VIII , des comtes de Tnsculum; 10 juil. 
1012 f 10 juil. 4 024. 

Antipape Grégoire, en 10f2. 
145. JEAN XIX, des comtes de Tu&culum; 19 juil. 

1024 f 6 nov. 1033. 
146. BENOIT IX, des comtes de Tusculum ; 9 déc 1033. 

Il abdiqua en 1044. 
Antipape Jean, surnommé Sylvestre III , en 10*4. 

147. GRÉGOIRE VI, Graziano, de Rome ; 28 avril 1045. 
Il abdiqua le 17 déc. 1046. 

148. CLÉMENT I I , de Saxe ; 23 déc 4046 f 9 octob. 
1047. Retour de Benoît IX ; mais il abdiqua de 
nouveau, ou fut chassé, le 17 juil. 4 048-

449. DAMASE II, Bagnarhts, de Bavière; 47 juil. 4048 
f 8 août de la même année, 

450. S. LÉON I X , alsacien; 44 fév. 4049 f 40 avril 
4 054. Il condamna Bércngcr et le livre de Scot, 
et réfuta Michel Ccrularius. 

454. VICTOR I I , des comtes de Kew en Suède; 43 
avril 4055 f 28 juil. 4 057. 

452. ETIENNE I X , des ducs de Lorraine ; 2 août 4057, 
f 29 mars 4058. 

4 53. NICOLAS I I , de Bourgogne ; 9 déc 4 058 f 24 
juin 4064. 

Antipape Jean, surnommé Benoit JT, en 4058. 
454. ALEXANDRE II , Badagio, de Milan ; 30 sept. 4064 

f 2 0 avril 4073. 
Antipape Cadalous, surnommé Ilonorius J / , en 

4 064. 
455. S. GRÉGOIRE VI I , Aldobrandeschi, de Sonna 

(Toscane) ; 22 avril 4073 f 25 mai 4085. 
Antipape Gaiberl} surnommé Clément III, en 

4080. 



4 56. VICTOR ITI, Epifani, dcBénévent; 21 maiJOKtî 
f IO sept. 4 087. 

4 57. URBAIN II , des seigneurs de Chàtillon, de Reims ; 
i 2 mars 1088 f 29 juillcM0J>9. 

4 58. PASCAL i l , de Bieda, près Vitcrbc ; 4 3 août 4 0 9 9 

f 18 janv. 1118. 
Antipapes Albert, Thèodoric et JUaginulfe sur­

nommé Sylvestre IV* 

DOUZIÈME SIÈCLE. 

159. G KLASE I I , Caetani, de Gaëte ; 25 janv. 1118 f 
29 janv. 1119. 

Antipape Burdin, dit Grégoire VIII, en 1118. 
160. CALLISTE I I , des comtes de Bourgogne $ J w fév, 

4419 f 42 déc.442*. 
461. HONORIUS I I , Fagnani, du territoire de Bolo­

gne ; 24 déc. 4421, f 44 fév. 4430. 
4 62. INNOCENT I I , Paparcschi, de Rome ; 4 7 fév. 4 4 30 

f 24 sept. 4 443. 
Antipapes Pierre Léon, sous le nom à'Anaclet J7, 

en 14 30 ; et Grégoire, sous celui de Victor II\ 
en 44 38. 

463. CÉLESTIN I I , deCiltà di Castello; 26sept. 4443 
f 9 mars 44 44. 

464. Lucius I I , Caccianemici dalV Orso,de Bologne; 
40 mars 4144 f 25 fév. 4 445. 

465. EUGÈNE I I I , Paganelli, de Montemagno (Tos­
cane) ; 27 fév. 4145 f 8 juil. 4 4 53. Il condamna 
les erreurs de Gilbert. 

466. ANASTASE IV, de Rome; 9 juil. 4453 f 2 déc. 
44 5*. 

467. ADRIEN I V , anglais ; 3 déc. 4454 f 4 e r sept, 
44 59- Suivit un schisme de 4 8 ans. 

168. ALEXANDRE HT , Bandinelli, de Sienne ; 7 sept. 
4459 f 30 août I ISL 



— 330 — 

475. HONORTUS ÏTI, Savelli, de Rome; 48 Juillet 
4 24 6 f 4 8 mars 4 227. 

476. GRÉGOIRE IX., des comtes àeSegni, d'Agnani; 
4 8 mars 4 227 f 24 août 4 241. Il promulgua cinq 
livres de Décrétâtes. 

477. CÉLESTIN I V , Castiglioni, de Milan ; 22 sept. 
4 244 -|- 8 oct. de la même année. 

478. INNOCENTIV, Ficschi, de Gènes; 24 juin 4243 
-{- 7 déc. 4 254. 

4 79. ALEXANDRE IV , des comtes de Scgni, d'Agnani ; 
25 déc. 4254 f 25 mai 4261.11 condamna les 
livres de Guillaume de Saint-Amour, 

i 80. URBAIN IV, Panlaléon , deTroycs ; 29 août 4 201 
f 2 oct. 4204. 

4 84 . CLÉMENT IV, Gros, de Saint-Gillcs-sur-lc-Rhône ; 
5 fév. 4265 f 29 nov. 4268. 

482. B. GRÉGOIRE X, Visconti, de Plaisance ; 4 p r sept.. 
4274 f 4 0 janv. 1276. 

Antipapes Viclor III, en 4 4 59 ; — Pascal III, en 
44 64 ; — CalUste III, en 44 68 ; — Innocent III. 
en 4478. 

469. Lucius HT, Allucingoli, de Lucques ; 4 e r sept. 
44 84 f 24 nov. -H 85. 

170. URBAIN HT, Crivclli, de Milan; 25 nov. 4485 
f 49 oct 4487. 

474. GRÉGOIRE VITI, de Morra, de Bénévent ; 20 oct., 
44 87 f 4 5 déc. de la même année. 

472. CLÉMENT I I I , Scolari, de Rome; 4 9 déc. 44 87 
f 25 mars 4194. 

4 73. CÉLESTIN I I I , Buboni, de Rome ; 28 mars 44 94 
f 8 janv. 4498. 

474. INNOCENT HT, d'Agnani ; 8 janv» 4198 f 40 juiL 
4 24 G. 

TREIZIÈME SIÈCLE. 



— 33] — 

492. B. BENOIT X I , Boccasini, du territoire de Tré-
vise; 22 oct. 4 303 f 6 juil. 1304. 

4 93. CLÉMENT V , de Goulh, de Villandran près Bor­
deaux; 44nov. 4305 f 20 avril 4344„Il siégea 
à Avignon et édita les Clémentines. 

4 94. JEAN XXII , d'Euse, de Cahors; 7 août 4 34 fi 
f 4 déc. 4 334. — Tl siégea à Avignon, con­
damna les erreurs des Fratriccllcs, etc., publia 
les Clémentines et les Extravagantes. 

Antipape Pierre de Corbario, en 4328. 
•495. BENOIT XII, Fournicr, de Saverdun (comté de 

Foix) ; 20 déc. 4 334 f 25 avril 4 342. Il siégea 

183- INNOCENT V , de Tarantaise (Savoie); 24 janv, 
4 276 f 22 jnin delà même année. 

4 84. ADRIEN V , Ficschi, de Gênes; 4 juil. 4276 
-j- sept, de la même année, 

4 85. JEAN XX ou XXI, Giulano, de Lisbonne ; 43 sept. 
4276f mai 4 277. 

4 86. NICOLAS I I I , Orsini, de Rome ; 25 nov. 4277 
f 22 août 4280. 

487. MARTIN IV , Montpitiê , de Brion dans la Cham­
pagne; 22 fév. 4284 f 28 mars 4 285. 

488. HONORIUS I V , Savelli y de Rome; 2 avril 42<S3 
f 3 avril 42S7. 

189. NICOLAS IV , Masci de Liscia,noprès, d'Ascoli; 
45 fév. 4 288 f 4 avril 4202. 

490. CÉLESTIN V , Àngeleri dal Murronc, d'Isernia ; 
7 juil, 4294. Il abdiqua le 43 déc, de la même 
année. 

4 94 . BONIFACE VIII, Caelani, d'Agnani ; 24 déc, 4294 
f 44 oct. 4303. Il édita le sixième livre des 
Décréta les, 

QUATORZIÈME SIÈCLE. 



— 3 3 2 — 

QUINZIÈME SIÈCLE. 

202. INNOCENT VII, Migliorati, de Sulmona; 47 oct. 
4404 f G nov. 4406. Il siégea à Rome. 

203. GRÉGOIREXII, Corario, de Venise; 30déc. 4406. 
Il siégea à Rome. Il abdiqua à Constance le î 
juil. 444 3 f 4 juil. 4447. 

204. ALEXANnuE V, Fi largo, de Candie $ 26 juin 4 409 
f 3 mai 444 0. Il eut son siège à Rome. 

205. JEAN XXUI, Cossa, de Naplcs; 47 mai 4440. Il 
fut déposé à Constance, le 29 mai 444 5 f 22 
déc. 4 44 9. Il siégea à Rome. 

206. MARTIN V, Colonna, de Rome; Il nov. 4417 

à Avignon, décida la question de la vision béa-
tifique. 

1 9 6 . CLÉMENT V I , Roger , du cMteau de Maumont, 
près Limoges; 7 mai 4 3 4 2 f 6 déc. 4 3 5 2 . II 
siégea à Avignon, condamna les Flagellants. 

1 9 7 . INNOCENT V I , Aubert, de Mont, près Limoges ; 
4 8 déc, 4 3 3 2 t 4 2 sept. 1 3 6 2 . 1 1 siégea à Avi­
gnon. 

4 9 8 . URBAIN V , Grimoard, des seigneurs de Grisac, 
près Mcndoj 4 7 sept. 4 3 0 2 f 4 9 déc. 4 3 7 0 . 1 1 

siégea à Avignon. 
4 9 9 . GRÉGOIRE X I , Roger, des comtes de Sel fort et 

Turenne 9 du château de Maumont (Bas-Limou­
sin) ; 3 0 déc. 4 3 7 0 f 2 7 mars 4 3 7 8 . Il retourna 
à Rome , en 4 3 7 7 . 

2 0 0 . URBAIN V I , Prignano, de Naplcs ; 9 avril 4 3 7 8 , f 
4 5 oct. 4 3 8 9 , Il siégea à Rome.—Schisme. 

Antipape Clément VIL—Il siégea à Avignon. 
2 0 4 . BONIFACEIX, Tomacclli, de Naplcs ; 2 nov. 4 3 8 9 

f 4 oct. 4 4 0 4 . Tl eut son siège à Rome. 
Antipape Benoît XIII.— Il siégea à Avignon. 



3r> n 
od — 

f 20 fév. 443!. II présida aux dernières ses­
sions du Concile de Constance, et siégea à Rome 
avec tous ses successeurs. 

Antipape Manio, surnommé Clément VIII, en 4 424. 
207. EUGÈNE, IV, Condulmer, de Venise ; 4 mars 4434 

f 23 fév. 4 447. 41 transféra le Concile de Baie 
à Florence, et y présida le Concile œcuménique. 

Antipape Amédée, surnommé Félix V, en4439. 
208. NICOLAS V , Parentucelli, de Sarzanc; 6 mars 

4 447 f 24 mars 4435. Extinction du schisme, 
par la renonciation de Félix , en 4449. 

209. CALLÏSTE 111 ,Borgia, espagnol, 8 avril 4433 
f G août 4 438. 

210. P IE IL, Piccolomini, de Sienne; 27 août 4438 
f 44 août 4 401. Il condamna les appels du 
Souverain Pontife au Concile. 

211. PAUL H, Barbo, de Venise; 34 août 4464 f 20 
juil. 4 474. 11 condamna les Hussitcs. 

242 SIXTE I V , délia Rovere, des environs de Savone ; 
9 août 4471 f 43 août 4484. 

243. INNOCENT VIII, Cibo, de Gênes ; 29 août 4484 
f 25 juil, 4492. 

244. ALEXANOKE V Î , Lenzoli Borgia, de Valence (Es­
pagne) ; Il août 4492 f 4 8 août 4 503. 

SEIZIÈME SIÈCLE 

215. PIE I I I , Todeschini Piccolomini, de Sienne; 23 
sept. 1502 f 18 oct. de la même année. 

2 i 6. JULES II , délia Iloverc, des environs de Savone ; 
4 nov. 1303 f 21 fév. 4 543. 

217. LÉON X , Mèdicis, de Florence; 44 mars 4 513 
f 4 déc. 1524.11 condamna les articles de Luther. 

248. ADIUEW VI, Florent, d'Utrccht; 9 janv. 4522, 
f 2« sept. 1523. 



£ï9. CLÉMENT VII , Mèdici$,de Florence; 49 nov, 
•1523 f 23 sept. 4 53*.— Schisme d'Angleterre. 

220. PAUL III, Farnese.àc Rome ; 4 3 oct. 4 534 f 4 0 
nov. 4 549. Il commença le Concile de Trente. 

rt 

221. JULES III, Ciochi dal Monte, toscan ; 8 fév. 4 550 
f 23 mars 4 555. Il condamna le Talmud, etc. 

222. MARCEL II , Cervini, de Montepulciano ; 9 avril 
4 555 f 4 e r mai de la même année. 

223. PAUL IV, Caraffa, de Naplcs ; 23 mai 4355f 48 
août 4 559. Il édita Y Index des livres défendus. 

224. PIE IV, Mhlicis, de Milan; 26 déc. 4 539 f 9 déc. 
4 563. 11 termina et confirma le xv in c Concile 
œcuménique. 

22:>. S. PIE V, Ghislieri, de Bosco (diocèse de Tortone); 
7 janv. 4566 f 4 mai 4572. Il condamna les 
propositions de Baïus. 

226. GRÉGOIRE X111, Boncompagni, de Bologne ; 43 
mai 4 572 f 7 avril 4 585. Il corrigea le Calen­
drier. 

227. SIXTE V, Peretti, de la Marche d'Ancônc j 23 
avril 4585 f 27 août 4590. 

225. URBAIN VII , Castagna, de Rome ; 4 5 sept. 4 590 
f 27 sept, de la même année. 

229. GRÉGOIRE XIV, Spondate, de Milan ; 5 déc. 4 590 
f 45 oct. 4594. 

230. INNOCENT IX, Facchinetti,, de Bologne ; 30 oct. 
4 594 f 4 3 déc. de la même année. 

234. CLÉMEJNT VT1I, Àldobrandini, de Fano ; 29 janv. 
4592f 2 mars 4 003. 

DIX-SEPTIÈME SIÈCLE. 

232. LÉON X I , Mèdicis, de Florence; 4 avril 4605 
27 avril de la même année, 

t 233. PAUL V , Jiorghese, de Rome; 46 mai 4605 



— 335 — 

DIX-HUITIÈME SIÈCLE, 

243. CLÉMENT X I , Albani, d'Urbino; 23 déc. 4700 
f 4 9 mars 4721. II condamna les Réflexions 
morales et 404 propositions de Quesnch 

244. INNOCENT X I I T , Conli, de Rome; 45 mai 4721 
f 7 mars 4724. 

2'*:>. BENOIT X T I T , Orsini, de Rome; 29 mai 4 724 
f 24 fév. 4730. 

f 24 janv. 4G21. Il terminala controverse de 
auxiliis, condamna le livre d'Edmond Richer 
sur le pouvoir de l'Eglise , etc. 

234. GRÉGOIRE XV, Ludovisi, de Bologne ; 9 fév. 4 624 
f 8 juil. 4 623. 

235. UERÀÏN VIII , Barbcrini, de Florence; 0 août 
1023 f 29 juin 1644. Il publia le Bréviaire et le 
Martyrologe romains corrigés. 

236. INNOCENT X, Pamfdi> de Rome ; 48 sept. 1644 
f 7 janv. 4 655. Il condamna YAugustinus et les 
propositions de Jansénius. 

237. ALEXANDRE VII, Chigi, de Sienne; 7août 4635 
f 22 mai 4 667. 

238. CLÉMENT IX , Rospigliosi, de Pistoic; 20 juin 
4667 f 9 déc, 4669. 

239. CLÉMENT X , Altieri, de Rome; 29 avril 4670 
t 22 juil. 4676. 

240. INNOCENT X I , Odescalchi, de Cômc (Milanais); 
24 sept. 4 676 f 42 août 4689. II condamna 
les écrits et 68 propositions de Moiinos , etc. 

214. ALEXANDRE VIII , Ottoboni, d<? Venise; 6 oct. 
4 689 f 4 fév. 4691. Il cassa la déclaration du 
clergé gallican. 

2*2. Innocent XII , Pignatelli, deNapIcs; 42juillet 
4691 f 42 juil. 4700. 



— 336 — 
<:10. CLKMEMT X1T, Cor&ini, de Florence; 44 juil. 

4730 f 6 fév. 4740. 
247. lÎEixoiT XIV, Lamherlini, de Bologne ; 4 7 août 

4 740 f 3 mat 4 758. 
2 58. CLÉMENT XI I I , Rezzonico, de Venise ; 6 juil. 

4 758 f 3 fév. 4 769. 
<M9. CLÉMENT XIV, Ganganelli, de S. Àngelo-in-

Vado (Etats de l'Eglise) ; 4 9 mai 1709 f 22 sept. 
477^ 

; O . 'PJE VT, Braschi, de Cesena (Etats de l'Eglise) ; 
4S fév. 4775 f 29 août 4799. Il condamna 
les statuts du synode de Pistoic, ainsi que 
la Constitution civile du clergé, en France. 

DIX-NEUVIÈME SIÈCLE. 

2 5 1 . P IE VII, Chiaramonti, de Cesena ; 4 h m a T ! 8 0 0 
f 2 0 août 4 8 2 3 . 

2 5 2 . LÉON X I I , dclla Gcnga9 de .Spolette ; 2R sept. 
4 8 2 3 f 1 0 fév, 4 8 2 9 . 

2 5 3 . PIE Vll l , Cf/s/*y/om,dcCingoli(EtatsdePRglise); 
2 1 mars 4 8 2 9 f 3 0 nov. 4 8 3 0 . 

2 5 4 . GRÉGOIRE XVI, Cappcllari^ de Bcllunc (Lombar­
de) ; 2 fév. 4 8 3 1 f 1 e r juin 1 8 4 6 . 

2 5 5 . PIE IX, Maniai Fcrrclli, de Sinigaglia, créé le 4 6 

juin 4 s 1 6 , heureusement et glorieusement ré­
gnant (I). 

ce Voil-i cette admirable succession de Pontifes tou-
jours assis sur la même pierre, au milieu des ruines 

«• que le passage de deux mille ans a amoncelées sur 

(J) D'nulres séries ohronoloRiquPs font monter à 2 9 6 , ou 
nônic à 2 5 7 , les Pontifes romains, prédécesseurs de uotre Saint-
l bm le Pape Pie IX. 



G la terre ! Glorieuse chaîne dont tous les anneaux se 
« touchent, depuis le Pécheur de Tibériade jusqu'au 
a dernier de ses successeurs ! Sainte génération de 
« Préircs-Rois, inénarrable comme celle du Fils de 
ce Dieu, qui prend sa source au ciel même, d'où elle 
ce redescend par Abcl, par Abraham, par Mclchisé-
ce dech, par Aaron, jusqu'à Simon, fils de Jonns, pour 
« reprendre par ce canal nouveau un cours que la fin 
ce clos temps verra seule interrompre 1 Dynastie uni-
ce que dans les annales du monde, non-seulcmcnt 
« par l'ancienneté de son origine et la perpétuiié de 
« sa durée, et le nombre des grands princes qu'elle a 
« produits, mais par le mode de transmission de la 
<e souveraineté, et dont la filiation s'établit non par le 
ce sang, par les aïeux, par les généalogies, mais par 
ce l'élection de Dieu, par un écoulement divin du Sa-
« ccrdocc éternel, par l'onction et le sacre du Saiol-
« Esprit lui-même ( I ) ! 

Mon Dieu ! quel est donc l 'empire, quel est le gou­
vernement, depuis le commencement du monde, qui 
ait eu, comme l'Eglise Romaine, tant de Chefs illustres 
par la science , la sagesse, la justice et la sainteté ! 

(1) Mgr Girand, Discours à V occasion de son retour de Home, 
'3 novembre 1847. 



CANTIQUE SUR L'EGLISE, 

L'Eglise vit : elle est notre lumière, 
Divin reflet de r éternel Soleil ; 
Ses feux sacrés ont du double hémisphère 
Chassé la nuit et le profond sommeil. 
Sa vérité, toujours pure et féconde, 
Ouvrit sur nous l'ère de ses bienfaits. 
Pour éclairer et pour sauver le monde, 
L'Eglise vit, et ne mourra jamais. 

IL 

L'Eglise vit : elle est de la faiblesse 
Le doux espoir, l'invincible soutien ; 
Dans ses secrets de force et de sagesse 
Est le secours qu'elle assure au chrétien, 
A tout moment, sur sa puissante égide , 
En frémissant, l'enfer brise ses traits ; 
Sage toujours et toujours intrépide, 
L'Eglise vit, et ne mourra jamais. 

III. 

L'Eglise vit : sa tendre providence 
Offre à nos maux un abri protecteur ; 
Mille trésors de grâce et de clémence 
Sur ses enfants s'épanchent de son cœur. 
Seule elle a su ramener sur la terre 
La charité, la justice et la paix : 



— 339 — 
Reine toujours, sans cesser d'être mère, 
L'Eglise vit, et ne mourra jamais. 

I V , 

L'Eglise vit : si je vogue avec elle, 
Je ne crains point le naufrage et la mort; 
Si , pour voguer, je quitte sa nacelle, 
Battu des Ilots, je sombre loin du port. 
Ah ! soyons tous sa joie ou sa conquête, 
Adoucissons les maux qui lui sont fails ; 
A pardonner, à bénir toujours prête, 
L'Eglise vit, et ne mourra jamais. 

V. 

L'Eglise vit ; P IE à mes yeux, c'est PIERUE,. 

Il règne en Père et fait le bien en Roi ; 
De l'Esprit-Saint l'infaillible lumière 
Luit à son cœur et dirige ma foi. 
Qu'il vive heureux le Pasteur magnanime 
Dont tout redit les vertus, les bienfaits ! 
Mais s'il devait tomber comme victime, 
L'Eglise vit> et ne mourra jamais. 

VI. 

L'Eglise vit : ô sainte, ô tendre Mère 1 
Nous t'engageons notre foi, notre amour; 
Soldats sans peur, sous ta noble bannière 
Nous combattrons jusqu'au suprême jour. 
Fille du ciel, l'univers d'âge en age 
A vu partout tes ennemis défaits : 
Lutter et vaincre est ton divin partage ; 
L'Eglise vit, et ne mourra jamais. 

' 13 . 



— 340 — 

VIL 

L'Epiîse vit : ici-bns militante, 
A ses lauriers elle môle ses pleurs; 
Après l'exil, clic ira triomphante 
Fixer son trône aux célestes splendeurs. 
Alors , parmi les transports, les louanges 9 

Les chants d'amour et d'immortelle paix, 
Nous redirons, unis aux choeurs des Anges % 
<c L'Eglise vit , et ne mourra jamais» » 



— 3'.4 — 

T A B L E G É N É R A L E . 

—*-^&!2^z— 

Pages. 
APPROBATIONS v 
DÉDICACE i x 
AVANT-PROPOS x m 

CHAPITRE PREMIER. 

DÉFINITION DE LA VÉRITABLE ÉGLISE DE JÉSUS-CHRIST — 
DIVERS ÉTATS ET MEMBRES DE L'ÉGLISE. 

ARTICLE L Dćlinilion de l'Eglise. I 
ARTICLE IL Divers états de l'Eglise O 
ARTICLE III. Membres de l'Eglise Il 

CIJAPITRE DEUXIÈME. 

DIT SALUT DANS L'ÉGLISE. 

ARTICLE I. Hors de l'Eglise point de salut. . . , 14 
ARTICLE II. Intolérance doctrinale 19 
ARTICLE III. Sens, étendue, application ou conséquences 

du dogme Hors de V Eglise point de salut.— 
Hérétiques, schismatiques, infidèles . - 2*5 

CHAPITRE TROISIEME. 

VISIBILITÉ ET NOTES DE L'ÉGLISE "M 

CHAPITRE QUATRIÈME. 

UNITÉ DE L'ÉGLISE. 

ARTICLE l De l'unité constitutive de l'Eglise . . . . iO 



Pages. 

A R T I C L E IL De l'unité, comme note essentielle de l'E­
glise 42 

A R T I C L E III. Unité de l'Eglise romaine 47 

CHAPITRE CINQUIÈME. 

D E L ' U N I T É D A N S L E S S O C I É T É S R E L I G I E U S E S , S É P A R É E S D E 

L A C O M M U N I O N R O M A I N E 52 

A R T I C L E I. Eglise grecque et Eglise russe 55 
A R T I C L E II. Protestantisme. — Anglicanisme . . . . 58 

CHAPITRE SIXIÈME. 

S A I N T E T É D E L ' É G L I S E 07 

A R T I C L E I. La véritable Eglise doit être sainte . . . 67 
A R T I C L E II. L'Eglise romaine est sainte . . . . . . Cl) 

CHAPITRE SEPTIÈME. 

D E L A S A I N T E T É D A N S L E S S O C I É T É S R E L I G I E U S E S , S É P A R É E S 

D E L A C O M M U N I O N R O M A I N E 77 

A R T I C L E L Schisme grec 81 
A R T I C L E II. Protestantisme. Est-il saint? 83 

— La Réforme n'est point sainte dans ses fondateurs. 83 et 89 
— Elle n'est point sainte dans sa doctrine et sa morale. 85 
— Elle n'est point sainte dans le culte et les sacrements. 87 
— Vertus morales dans les sectes réformées . . . . 90 
— Fruits de sainteté recueillis par le Protestantisme 

auprès des infidèles. , 94 
— Causes de l'impuissance radicale du Protestantisme 

à convertir les infidèles cl à les rendre meilleurs . 99 

CHAPITRE HUITIÈME. 

C A T H O L I C I T É D E L ' É G L I S E . 

A R T I C L E I. En quoi elle consiste Î07 
A R T I C L E H. La catholicité e s t nécessaire à l'Eglise fondée 

par Jésus-Christ iOtt 



— 3'.3 — 
Pages, 

A R T I C L E III. L'Eglise romaine est catholique; cl seule, 
parmi toutes les autres communions reli­
gieuses, elle est catholique 112 

CHAPITRE NEUVIÈME. 

A P O S T O L Ï C I T É D E L ' É G L I S E . 

A R T I C L E I. L'Eglise de Jésus-Christ doit cire aposto­
lique 118 

A R T I C L E IL L'Eglise romaine est apostolique . . . . 12! 
A R T I C L E III. Les sectes anticatholiques ne peuvent point 

s'attribuer l'apostolicitć 120 

CHAPITRE DIXIÈME. 

P E R P É T U I T É D E L ' É G L I S E 131 

A R T I C L E U N I Q U E . La vraie Eglise de Jésus-Christ, ou l'E­
glise catholique, ne périra jamais . . 132 

CHAPITRE ONZIÈME. 

A U T O R I T É E T I N F A I L L I B I L I T É D E L ' É G L I S E . 

A R T I C L E I . De l'autorité de l'Eglise en général. — En 
quoi elle consiste. 14-1 

A R T I C L E IL Enseignement de l'Eglise.—Son infaillibilité. 142 
— L'infaillibilité ne fut point une usurpation . 1H1 
— Règle que les fidèles doivent suivre lorsque 

l'Eglise a prononcé ses jugements en ma­
tière de doctrine 153 

A R T I C L E III. En qui réside l'infaillibilité de l'Eglise . . 150 
A R T I C L E IV. Des Conciles 161 

— Principaux Conciles œcuméniques. . . . 107 

CHAPITRE DOUXIÈME. 

A U T O R I T É D E G O U V E R N E M E N T . — P U I S S A N C E L É G I S L A T I V E D E 

L ' É G L I S E 



ARTICLE I. Nécessité du pouvoir législatif dans l'Eglise. 
— Son institution divine 171 

ARTICLE IL Perpétuité du pouvoir législatif dans l'Eglise. 174 
ARTICLE III. En qui réside la puissance législative de l'E­

glise 178 
ARTICLE IV. Obéissance que nous devons à l'Eglise . . 183 

CHAPITRE TREIZIÈME. 

AUTORITÉ DE GOUVERNEMENT (suilc). — POUVOIR COERCITIF 

DE L'ÉGLISE. — CENSURES ECCLÉSIASTIQUES. 

ARTICLE I. Existence du pouvoir coercitif dans l'Eglise. 187 ARTICLE II. Censures ecclésiastiques. 
§ 1. Des Censures en général 190 
§ 2. De Y Excommunication 193 

— Principales Excommunications réservées au 
Souverain Pontife. — BullaCœnœ . . . 195 

§ 3. De la Suspense 198 
§ 4. De VInterdit 200 

— Que penser de la sainte Eglise catholique, 
apostolique, romaine? « 202 

CHAPITRE QUATORZIÈME. 

DU SOUVERAIN PONTIFE 204 
ARTICLE L Noms donnés au Souverain Pontife . . . 206 
ARTICLE IL Election du Souverain Pontife 208 
ARTICLE 111. Le Souverain Pontife successeur légitime de 

saint Pierre. 212 

CHAPITRE QUINZIÈME. 

Sï'PRÉMATIE DU SOUVERAIN PONTIFE . <, . . . . . . 215 

— Preuves de la suprématie Pontificale. . . 218 
— Elle est de droit divin, et n'a été ni conquise 

ni usurpée 221 
— Sentiments de la France envers la supréma­

tie du Saint-Père 224-



Pages, 

CHAPITRE SEIZIÈME. 

INFAILLIBILITÉ DU SOUVERAIN PONTIFE. 

ARTICLE Î. Objet de cette prérogative 230 
ARTICLE IF. Démonstration de cette prérogative . . . 231 

Doctrine de l'Eglise de France 230 
— Le Pontife romain inséparable de son Siège. 238 
— Les évoques juges de la foi 240 
•— Erreurs reprochées à quelques Pontifes ro­

mains 241 
--•La doctrine de l'infaillibilité du Pape pro­

nonçant ex cathedra j est-elle de foi, défi­
nie par l 'Eglise?. • , 243 

ARTICLE fil. Infaillibilité du Souverain Pontife comparée 
ži celle des évoques, ou dispersés, ou réu­
nis en Concile , . 244 

ARTICLE IV. Déclaration, dite du clergé de France, sur 
la puissance ecclésiastique du Souverain 
Pontife, du 19 mars 1082 2!il 

ARTICLE V. Quelques considérations importantes lou-
chanL la doctrine de la déclaration de 1082. 20 i 

CHAPITRE DIX-SEPTIEME. 

DES PROPOSITIONS CENSURÉES ET CONDAMNÉES PAR L E SAINT-SIÈGE. 

— FAITS DOGMATIQUES» 

ARTICLE f. Droit el pouvoir du Saint-Siège dans la con­
damnation des doctrines et propositions 
contraires à renseignement catholique. . 2GS 

— Les évoques sont également en possession 
de ce droit. 20!) 

— Manières employées par l'Eglise pour con­
damner les propositions digues de censure. 270 

ARTICLE H. Infaillibilité du Saint-Siège dans la condam­
nation des propositions contraires à la 
doctrine catholique TrJ 

— Hommage des sectaires à la suprématie du 
Pape 220 



Pages. 

Forme du gouvernement de l'Eglise. . . 300 
— Le Pape peut-il être despote ? , . . . 308 

ARTICLE III. Faits dogmatiques. 
§• 1. Quelques notions sur ces faits 27JJ 
§. 2. Infaillibilité du Saint-Siège dans les faits dog­

matiques 277 
ARTICLE IV. Appendice sur l'Index 280 

CHAPITRE DIX-HUITIÈME. 

CONSTITUTIONS DES ORDRES RELIGIEUX. — CANONISATION DES 
SAINTS. — LITURGIE. — INFAILLIBILITÉ DU SAINT-SIEGE 

SUR CES DIVERS CHEFS, 

ARTICLE I. Constitutions des Ordres religieux. . , . 2S!î 
— Infaillibilité du Souverain Pontife louchant 

les Ordres religieux 287 
— Est-il permis de mépriser et d'attaquer un 

Ordre religieux approuvé par le Siège 
apostolique? 288 

ARTICLE H. Canonisation des Saints 290 
— Le jugement de la canonisation des Saints 

réservé aux Pontifes romains 292 
— Son infaillibilité 293 

ARTICLE III, Béatification 204-
ARTICLE IV- Liturgie 290 

CHAPITRE DIX-NEUVIÈME. 

INSTITUTION ET JURIDICTION DES ÉVEQUES. 

ARTICLE L Institution 299 
ARTICLE IL Juridiction 301 

— Dignité et caractère des évoques. . . 302 
— Source de leur juridiction 304 

CHAPITRE VINGTIÈME. 



— 3*7 — 

Pages -

F I N D E L A T A B L E . 

— Le poiiveniomcnl de l'Eglise est-il 
démocratique ? 310 

CHAPITRE VINGT-UNIÈME. 

Quelques Règles d'orthodoxie 312 

CHAPITRE VINGT-DEUXIÈME. 

Série chronologique et historique des 
Souverains J*onlifcs 3IS 

Canlique sur l'Eglise. » • , , . . . 338 


