L'EGLISE

ET

LE SOUVERAIN PONTIFE

CATECHISME RAISONNE

Py o P !,Q/:!/(' szenr Alairel
TE 1A COWPAGNIE DB JESTA.

Ia omnihus cupin seqni Leclesiam romanam
Mon désir est de svivre en toutes choses JEglise
Tomaine.
{ S« Awnros. de Sacram, ). N1, eap. ty 0, 5).
Habere jom nan polest Deum palrem, gui Leclesiam
non habet malrem.
Ceini qui n'a point 'Eglise pour mite, ne peut,
point avoir Dicu pour pére.
{ 5. Cyranx, de Uuit, Feel. )

TROISIENE ERITION CORRIGEE,

H. PELAGAUD YILS ET ROBLOT,
LIBRAIRES DE S. G. MGR L ARCHEVEQUE DF LVON

EYON. ” PARIS,
NE MERCIERE . “ REE PE TOURNOY,
N 44, Ne s,

1871.






http://www.liberius.net

© Bibliotheque Saint Libere 2010.



bsl
BSL 2010





L’EGLISE

ET

LE SOUVERAIN PONTIFE.



Tout exemplaire non revélu de la signature de U'Au-
feur sera réputé conlrefuil,

D). Awierel %

b=t

LYON. — 1, B. PELAGAUD,
fmprim, de N, S.-P. le Pape ct de Mgr le Card.-Archevr#que.



Louts-JAcQUES-MAURICE CARDINAL DE BoNALD, Ar-
chevéque de Lyon et de Vienne, Primat des Gay-
les, ele.,

D’aprés le comple qui nous a ¢ie rendu de Pou-
vrage intitule : L’'Eqlise et le Souverain Pontifc; calé-
chisme raisonné , par le P. Anlonin Manrel , de la
Compagnic de Jésus , nous en permettons bien volon-
ticrs I'impression. Ce cat¢chisme picux ct solide nous
parait venir en temps lrés-opporlun, cl sera, nous
Pespérons, fort ulile aux fideles et aux prétres cux-
mémes. Cest pourquoi nous en recommandons la lee-

ture a nos diocésains.

Lyon, le 19 mars 1868,

+ L.-J.-M. Carp. Dr BONALD,

Archevéque de Lyon.






-~ VII ~—

PETRUS BECKX
PREPOSITUS GERERALIS SOGCIETATIS JESU.

Cum opus cui titulus « L’ Eqglise et le Souverain Pon-
tife ; catéchisme raisonné , » a P, Antonino Maurel,
nostriee Societalis Sacerdote, lingua gallica conserip-
tum, aliquot cjusdem Socictatis theologi, gnibus id
comuisimus, recognoverinl, ct in lucem edi posse
probaverinl ; facullalem damus, nl lypis mandeluar,
si iis, ad quos pertinet , ila videbitur. In cujus rei
fidlem, has litteras manu nostra subscriptas ¢t sigillo
nostro raunitas dedimus.

Rom:x , die 30 januarii, an. 1868,

Perrus DECKRN.
nt supra.,

T Loco Sigiili,






—— kY

A SAINT PICIZIRIC

Prince des Apédtres, premier Pontife Romain,

Vicair » de Jésus-Christ.

O glorieux Apodtre saint Pierre! moi, le
dernicr des enfants de I'Eglisc dont Jésus-Christ
vous c¢lablit e fondement impérissable, le Chef,
le Pére et le Pastecur supréme, a genous de-
vant volre tombcau, que tous les siceles ca-
tholiques ont environné d’admiration, de¢ res-
peet et d'amour (1), jose vous offrir el vous
dédier ce livre, en vous conjurant de Je beénir.
La rougeur me monte au front, je le sens, en
cc moment ou, sous les vottes de cette Dasi-
lique, la merveille de Punivers, et consacrée
a votre gloire, ma main vous présente un si
chétif hommage. Un souvenit me rassure, ce-
luides deuxpetites picees de menuaie déposdées,
sous vos yeux, dans le trésor du Temple, par

(1) L'autcur de ce catéehisme I'a offert en effet i Saint Pierre |
cn présence de la Confession du glorieux Apdtre, dans la Dasi-
lique Valicane, & Rowe, Il 'a aussi déposé sur 'autel zoulerrain
de la Confession.

LR



+ qr

mne pausvre veuve, donl la charit¢ fut tant ap-
précice de votre divin Maitre. Avee lui, vous
appréciates ce don, parce que, comme lui, vous
regardicz 'inlention ct la bonne volonté.

El bien, il me semble qu'un senl motif m’a
délermingé a éerire ces pages, 'amour que je
porte & cette Eglise si chére  vos aflections.
L’Eglise catholique romaine est ma Mére, Mére
toujours la plus tendre, et toujours la plus
belle , sans tache, sans ride, glorieuse, sainte of
immaculée (1). Je n’ai pu dés lors résister a
Pardent désir de la faire connaitre toujours da-
vanlage.

Voili le but de mes faibles efforts et du lvre
qui en est Ie fruit. Daignez, illustre Saint, en
agréer la dédicace; et puisque , quelque pauvre
quil soit, il est destiné a la gloire de ’Epouse
de Jésus-Chrisl, et que vous jouissez d’'un plein
ercdit aupres de ce Dieu-Saunveur dont vous
fules ici-has 'Apétre privilégié, obienez pour
lui sa divine prolection.

Puisse-t-il alors contribuer & enchainer les
ames fidéles, par des navuds plus étroils encore,
A votre Chaire, qui est le centre de Panité, ck

{1 Ephes. v, 27



— Y
hors de laquelle il 'y a point de christianisme!
Puisse-t-il en rapprocher sincérement ceux que
des éludes mal dirigées cn auraient éloignés,
el les aider & vaincre de funestes préjugcés!
Puisse-t-il enfin porter la lumiére de la vérité
dans les esprits rebelles quil'ont abjurée, et qui
vivent sans régle, sans autorilé et sans foi! Que
celte Lriple vertu sorte de votre s¢pulere, coinme
autrefois la guérison de toutes les infirmités
sortait de votre ombre! c'est l'objet de tous
mes vosux.

Pcrmettez aussi ue je vous fasse ma pricre.
0 souverain Pasteur de tout le bercail! plus
que jamais, étendez sur lui toute votre sollici-
tude; plus que jamais, protégez ct défendez vo-
tre grande famille catholique, dont vous c¢tes
le premier PPére et 'invineible refuge ; plus que
jamais, veillez sur cette ville de Bome, ct dis-
sipez les cruelles espérances de ses ennemis,

Renouvelez, 4 'égard de tous les ceeurs égards
dans la mer du monde, votre péche miraculeuse;
guidez la harque, I'arche sainte, VEglise, 4 tra-
vers les flots soulevés par la lempéte, jusgu’au
port du salut.

Surtout, 0 Picrre ferme el indébranlable de
PEglise! affermissez, de jour en jour, ce trone ro-



-— XII —
mainsur lequel vous fates assis, ctque 'impié-
té, le schisme et 'hérésic n'ont jamais cessé de
batirec en bréche, sans Pentanier jamais.

Yoire successeur qui l'occupe aujourdhui
avee tant de gloire, n’a-i-il done pas subi ses
dernicres épreuves ? Ah! dites-lui qu’aux jours
d’angoisscs et de larmes vont bicntdot suceéder
des jours de joie et de triomphe. Ses vertus,
ses travaux, son ztle et scs souffrances sont,
bien dignes de ce triomphe éelatant et complet.
(Jue celle consolation couronne ses coinbats, scs
vicloires ct ses bienfaits! Vous récompenserez
ainsi, grand saint Picrre, la fidélit¢, Pamour,
les sacrifices ¢l le dévouement sans bornes de
ses enfants, qui sont les votres. Amen.

Rome, 19 janvier 1868, [éte du saint Nous
de Jésus.

— = PR



AVANT-PROPOS.

&
[-Ara Y | e

Dicu, 'Etre souveraincment parfait, en créant
Yhomme et I'éelairant des rayons de sa divine lu-
mic¢re , le destina & unc {in, ¢t & une fin digne de
son infinie sagesse. Cette {in supréme b unique de
Pexistenee de Thomme est Dicu lui-méme et sa
gloire. Dieu étant Ie bien par excellenee, le bien
sans mesure, l¢ bien indispensable, ¢’est a lui que
doivent se rapporter les puissances de notre dme
ct les organes de notre corps.

De la Fimpéricuse néeessité de I'adoration, de
la pricre, de la soumission ct de amour que nous
devons & Dicuy ou, en deux mots, Vimpéricuse
néeessité du culte religicux. Nier Pirrésistible he-
soin quc nous avons de rcligion, cc scraitsaper
Pordre cternel, heurter de frontles plus pures per-
ceptions de notreinteligence , méeconnaitre les plus
¢nergiques tendances de notre coeur, ct insulter
aux convictions du genre humain. A toutes les épo.
ques , sous toutes les latitudes, & tous les degrés
de cvilisation ou de barbaric , les pcuples n'ont



e XV =
cessé de confesser ce besoin, et de le traduire on
excreice.

Mais cetie religion essentielle, cette religion que
Dicu exige d’ailleurs, ct rigourcusement , dans Por-
dre présent de sa providence, quelle est-clle ? la rai-
son scule fut toujours impuissante a le dire , n’cn
déplaise a la philosophie du x13* sic¢cle, qui, sans
pudcur, osc se proclamer la lumiére de toules
les bumiéres, Dawlorilé des antorilés, Funique ailo-
rité. Out, hien; ct en attendant, il nc s'est ren-
contré jusquiei aucun philosophe, soit ancien,
soit moderne , lequel, en dehors de la révélaton
chréticnne , ait su faire discerner aux hommes le
sentier de la vérité, qui conduit & la vie, du che-
min de errcur, qui aboutit & la mort. Dans le se-
cond Aleibiade, Platon fait dire & Socrate : Il faul
atiendre que quelqgdun vienne nous instruire de o
maniére dont nous devons nous comporter envers la
Diwinité et envers les hommes. Dans le quatricme
livre des Lois, il conclut qu'il faut recourir & quel-
que Dicu, ou aticndre du ciel un guide, un maitre
((ul nous instruisc sur ece sujct.

Eh bien, Dicu, qui n’a jamais privé les hom-
mcs de son appui, Dicu, quiles a aimés d’un amour
¢ternel ct particulier, leur a cnvoyé du cicl ce
guide, cec maitre. Le Verbe divin, apres avoir
parlé au monde par les patriarches et les prophe-
tes, a daignd¢ se revétir de notre humanité, et ha-
biter parmi nous , plein de grdce et de vérité, alin



de nous fixer en personne et irrévocablement sur
notre religion ct sur nos destinées (1).

Or Jésus-Christ a confi¢ sa parole de salut et
de vie inmwortelle a son Eglise, I'Eglise eatholique.
qui cn scra la gardienne fidele et impérissable.

On fait quelquefois remonter origine de PEglise
ou du christianisme jusqu'a cclle du genre hu-
main. Gcla est vrai, sil'on considére IEglise sous
son poinl de vue géncéral on dans toute son exien-
sion , ct non point sous la forme constitutive , réclle
et cssenticlle qu'elle a regue de Jésus-Christ. Con-
sidérée en géncéral, 'Eglisc commence en effet a fa
chute du premier homme ou & la promesse que
Dicu lui fit d'un Libérateur. Elle embrasse la réveé-
lation primitive , la révélation mosaique ct la révé-
lation évangélique, qui est comme le couronnciment
del'édilice inanguré 4 la eréation du monde. Car, dés
ec moment, tous les hommes durent croire au Ré-
dempteur futur, ct avtendre leur salut desa mé-
diation ct de ses mérites. Diew le Pére, dit 1e Con-
cile de Trente , le Pére des miséricordes et le Dieu
de towle consoluiion , a, dans Uheureuse plénitude
des temps , envoyé aur hommes Jésus-Christ, son
Fils, annoncé el promis aux anciens Péres, et avont
la Loi, el awtempsde la Loi ; afin que les gentils qui
ne survaient pas la justice, pussent acquérir la jus-

() Hebr. 1,4 Joan, 1. 1A



= XV] e

tice, et que tous fussent admis & ladoplion des en-
fants de Dieuw (1). Une scule et méme fui, lafoi au
Messic, a justific les Saints de tous les temps (2).
C’cst pourquoi les péres de famille transmettaient
& leurs enfants cetie tradition salutaire ; ¢t souvent
aussi l¢ Seigncur la rappelait par la révélation
faite aux Patriarches.

Toutefois les descendants du premier homme,
loin d’'user du grand moycen de salut qui leur était
prépart dans la foi au Médiateur annoncé ct pro-
mis , sabandonnérent a tous les désordres. s ba-
tirent des temples ct consacrérent des autels aux
démons , ct ¢rigérent en culte religieux les plus sa-
criléges et les plus infames abominations.

Pour ne point laisser éteindre sur la terre les lu-
micres mémes de Ia pature ctde la raison, pour
conscrver dans les dmes Pempreinte de la Divinite,
surtout pour garder ct perpétuer d’age en age la
m¢émoire du Messic, Dicu se choisit un peuple par-
uculier qu'il sépara de la masse corrompue et char-
nelle. A ec peuple miraculcux, il repouvela ses
promesses ;3 pour lui, il promulgua de nouveau la
révélation primitive, la détaillant, I'affermissant ct
'unissant par des liens indissolubles aux lois po-
litiques ct civiles qu’il Tui donna. Dieu voulut prin-
cipaleme )t que la nation juive par ses prophéties,

(1) Conec. Trid. Sess. vi, ¢. 2,
{2) S. Leon. P. in naliv. D. N. J. C., Serm. 1.



~ XVIT —

son histoire, son culte figuratif, préparatles hom-
mes & reeonnaitre et 4 recevoir leur Sauveur, ct
avee lui la troisiéme ctderniére révélation. Cest le
christianisme, qui, pour le fond, jentends, quant i
Péeonomic ou a Lordre dusalut, commedit la théo-
logic (1), n’est pas différent de lareligion que Dicu
avait originaircment révélée a nos premiers parents,
¢l renouvelée a Moise, mais la méme, développée,
perfeetionnée, compléice et rendue universclle ct
immortelle.

_Cetic alliance nouvelie ol sont comme entées les
trois révélations, cctte religion chrétienne dont Ic
régne est éiernel, n'est autre que VEglise fonddée
par Notre-Scigneur Jésus-Ghrist avee ses dogmes,
scs lois, son culte, sa forme, pour é&ire la déposi-
taire, la colonne ct Porgane dela vérité, pour étre
la dispensatrice de scs graces, ¢t pour conduire les
homnmes au but de leur création , ou au cicl, dont
elle a recu les clefs.

C’cst cette sainte Eglise catholique romaine, Ia
scule et véritable Eglise de Dicu, dont je vais
£Xposcr, au moins sommairement, lestraits gloricu
ct les magnifiques prérogatives. Ce sujet, si beau
¢t si consolant en lui-mcéme, est aujourd’hui de pre-
micére ndécessité, soit & cause des iddées flottantes .

(1) Economie ou ordre du salut, ¢’est la fin derniére de ’hom-
me et les moyens pour y arriver; et ces moyens sont la grace
les vérités a croire ef les préceples & accomplir,



e XVII[ =
erronées ou imparfaites , qu'un grand nombre de
chréticns sc font de VEglisc ct de son Ghef; soit &
¢ause des attaques incessantes dirigcées contre clle
par lalicenee et 'impiété, qui ont conjuré sa ruine;
soil enfin & causc des bicns infinis que nous pro-
curc I'Eglise, scule eapable dec ealmer les tempétes
(qui agitentla société , en sauvegardant ordre pu-
blie ¢t nos vraies libertés.

Et pour nc mentionner ici que l'ignorance en
maticre religicuse, oh ! qu’clle est déplorable dans
‘a plupart des homines qui sont & la téte des alfai-
res, du comceree etde Vindustrie, ou qui tiennent
les premiers rangs daus les earriéres libérales! In-
terrogez-les, cl pricz-les de vous rendre compte de
lcur foi ct de tout ce ui touche aux intéréts de
Jeur ¢lernité ; cette question scra pour eux énigmati-
que. Iy a quelques années, allant de Lyon & Ville-
franche,je merencontrai avee un éléve de 'école po-
lytechniqgue, lequel me parut d'une intelligencee et
d'unc instruetion au-dessus de son dge. La conver-
sation étant tombdée sur des sujets de philosophic
ct de religion, je me permis de faire au jeune
homme deux ou wois demandes asscz simples.
Hélas ! me répondit-il avee franchise, nous ne sa-
vons plus ces choses-li. On a bien cherché, duraw
nos anndes de lycée, @ nous mellre dans Uesprit de
pareilles notions ; mais comme depuis, U mMoIns povr
ma part, je ne me suis plus occupé de religion,
jai towl ow presque lowt oublié. Vous connaisses
daillewrs, monsieur Fabbé. la vie du monde; cc



— XIX —
tourbillon laisse debout pew de connaissances veli-
gicuses. Ce chrétien , habile a résoudre des équa-
tions d’algcbre ou des probltmes de méeanique,
avait done oublié les enscignements catholiques,
dont il ne s'occupait plus. Les ¢tudes scientifliques
ct le tourhillon du monde ct des passions avaient
tout emporté. Et lc plus grand nombre en cst la.

D’autres cependant s'occupent de religion, je
I'avoue. Mais comment? A qucl foyer s’éelairent-ils P
A quelle source s’'abreuvent-ils ? lls font leur instrue-
tion religicuse dans des livres, des revues et des
journaux qui n’offrent & leur csprit que des faits dé-
naturés, des asscrtions mensongéres et calomnicu-
scs, des doctrines et des systémes impics ct héréu-
ques. Ils deviennent dés lors les contempteurs, les
ennemis ct les perséeutcurs d'une religion qu'ils
ignorent, et qui néanmoins peut scule leur faire
viter I'abime ot le génie du mal cherehe 4 les en-
trainer, Ges hommes sont dignes d'une immense
piti¢, n'ayant plus d’étoile ni de boussole pour sc
diriger sur I'océan orageux de ec monde.

Que st la connaissance dec I'Eglise est essenticl-
lement importante, clle est d'autre part souve-
rainement rassurante : ear plus on P'éwudic, plus
on cn découvre la vérité, l'exeellence, la gloire
¢t les charmes. Quelle différenee entre notre
sainte rcligion, dont FEglise cst Uexpression fi-
dele, et les sceles malheurcuses que Tignorance
grossicre , les viles passions , la eupidité ou la foree



e XX
brutale ont arrachées de son scin! Aucune de ces
fausscs religions ne soutient 'épreuve d’unc étude
séricuscs ¢! un csprit droit qui les examine atten-
tivement, ne tarde pas & en concevoir le faible,
I'imposture , la déraison ou I'impiété. L’Eglise ca-
tholique ne craint point 'examen; elle le sollicite
au coniraire , et s¢ plait & se révéler tout enticre,
assurée de convainere tout homme de bonne vo-
lont¢, de dissiper ses doutes , de se concilier son
estime ¢t son amour , ct de 'assujeltir & ses aima-
bles lois. Tel est T'empire de la vraie religion,
de PEglise de J¢ésus-Christy parce que, venant du
cicl, elle est lumicre, force, charité ¢t consolation.

A T'étude de P'Eglisc junis celle du Souverain
Pontife, puisque l'une cst inséparable de T'autre,
Ie corps n'existant point sans la téte. Cest lui, le
Pontife romain , ou notre Saint-Pére le Pape, que
Jésus-Christ a donné¢ en effet pour Pére ct pour
Chef supréme a sa grande famille catholique; lui,
le Successeur de saint Picrre, et le Lieutcnant du
Fils de Dieu sur la terre. 11 cst le centre méme de
Punité catholique, centre duquel tout, dans le chris-
ttanisme, doit partir , et auquel tout revient ncéees-
sairement aboutir. Rien n'égale la majesté, 1'¢-
tendue, Vindépendance ct la durée de son pou-
voir spirituel; et le monde entier vénére cn lui la
prerre principale de cette Eglise contre laquelle les
portes de Uenfer ne prévaudront jamais. La provi-
dence du ciel veille sur la Papauté, qui est la provi-
dence de la terre @ Jésus-Christ Payant couronnée



— XX{lf ==

je Vespere , coneiliera & ce livee Pamour ef Pin-
dulgence du clergé et des fidcles.

Liscz, en cflct, le Bref adressé a Tauteur, aw
nom de notre Saint-Pére le Pape, et qui va suivre
cette Introduction,

Faime done a penser que tout est exact dans ce
travail. §'il en élait autrement sur quelques points

de doctrine, ce serait & mon insu, et d'avance je
désavoue toulc incxactitude , me sowmettant plei-

nement au scntiment de 'Eglise. Le titre auquel
je ticns du fond de mes entrailles, le titre que je
mets infiniment au-dessus de toutes les dignités et
avantages de ce monde, est cclui d'enfant docile
du Saint-Siége catholique, apostolique et romain.
Ce titre renfcrme toute notre gloire et toute notre
félicité ici-bas, et toutes nos espérances pour I'éter-
nelle vie. C’est pourquoi, appliquant a mon sujet
les paroles de saint Ignace, mon Pére, je dis volon-
tiers & Notre-Seigneur Jésus-Chirist : Donnez-mot ,
Seignenr , Vamour de volre Eglise et de son Chef,
avec volre grdce; et je suis assez viche, ct je ne
vous demande rien de plus. Amen,

Romwe, fe 2 fevrier 1868.

L & "'n,’ e






BREF

ADRESSE

au P. A. MAUREL, de la Compagnie de Jésus,

au sujet de son livre intitnlé :
L'EGLISE ET LE SQUVERAIN PONTIFE,

CATECHISME RAISONNE.

~ LGOI

REVERENDE PATER DoMINE OBSERVANTISSIME.

Dam quotquot @grarum mentium somnia, quotquol
anquam sophismata in Ecclesiam ejusque supremum
Caput conficta fucre, novo verborum obducta fuco,
procacissime proferuntur in medium, ad avocandos a
verarcligione animos ; utilissimum opus Sanctissimus
Dominus Pius IX te suscepisse censuit, qui doctri-
nam Ecclesiz ea exponere studuisti methodo ac per-
spicuitate, que non modo perspecta fiat omnibus, sed
offus@ quoque discutiantur errorum tenebrz,. illorom-
que inanitas et absurditas ostcndatur. Quamobrem, etsi
nondum legere potuerit oblatum a te Catechismum;
cum tamen ipsum hisce de causis landes promeruisse
videat corum qui catholicx veritatis custodes ac ma-
gistri sunt positi, tibi gratulatur, et labori tuo amplis-
simum ominatur fructam. Mc autem tibi significare
jussit, pergrato sc animo accepisse volumen tuum , ac
testari paternam. bencvolentiam suam per nunciom



— XXV ~~
Apostolice Benedictionis, quam tibi peramanter ini-
pertit.

Quo munere dum libentissime fungor, peculiaris
aratulationis mea et observantiz officia tibi exhibeo,
rui adpreeor 1 Deo fausta ommia ct salutaria.

Roma, die 24 octobris (86K,
Tui, Reverende Pater Domine obsequiosissime .
addictissimus , obscquentissimus famnlus .

Franciscus MERCURELLL,
Sanctissimi Domini Nostri ab cpistolis latinis.



== XXV]] ==

REVEREND ET TRES-HONORE PERE,

Dans un temps ot les réves des cerveanx malades ,
cttout ce qu’on a jamais inventé de sophismes contre
I'Eglise ct son Chef supréme, se produisent insolem-
ment sous des termes nouveaux et pleins d’artifices |
afin d’éloigner les csprits de la vraie religion ; Sa
Sainteté Pic IX a jugé que vous avicz emtrepris unc
cuvre trés-utile , en vous appliquant a exposer la doc-
trine de I'Eglise avec une méthode et uncelarté propres
non-seulement a la faire connaitre de tous, mais aussi
d dissiper les ténébres de Verreur ct A cn faire res-
sortir toutle vide et I'absurdité. C’'est pourquoi, bien
(que notre Saint-Pére n’ait pu lire encore le Catéchisme
que vous lui avez offert ; cependant, parce qu’il voit
que ces qualités lui ont valu les éloges de ceux qui sont
¢tablis maitres et gardicns de la vérité catholique (1) ,.
il vous félicite et présage & votre travail les fruits les
plusabondants. Ilm’a chargé, en conséquence, de vous

(1) Plusieurs Prélats éminents ont voulu, en effet, accorder 2
ce livre leur haute et indulgente approbation. Selon leur senti-
ment , il a de Uactualité, est accessible & un trés-grand nombre
depersonnes, se distingue par Uexractitude desa doctrine, et est
concu demanicére @ cclairer bien des esprits, & dissiper bicn des
erreurs, o résoudre bien des objections. Ils font des veeux pour
qu’il se répande et produise, comme le souhaite le Souverain
Pontife, les fruilsles plus abondants.



= XXVIII —

écrire qu'il a recu votre ouvrage avec une grande re-
connaissance, et de vous témoigner sa bicnveillance
paternelle, en vous notifiant sa Bénédiction Aposto-
lique, qu'il vous accorde trés-affectueuscment.

Je m’acquitte avec un grand plaisir de cet ordre,
qqui me donne V'occasion de vous présenter mon res-
pect ct mes félicitations personnelles ; et en méme temps
je prie le Scigneur de vous combler de toutes sortes

de bicns.

home, le 2% octebre, 1808.

Votre trés-soumis et trés-dévoud serviteur,
Francois MERCURELLI,

Scerétaire de N. S.-P. le Pape pour les lettres latines.



L’EGLISE

ET

LE SOUVERAIN PONTIFE.

e R T T T T e UL UL TP e I ER TR e s

CITAPITRE PREMIER.

Deéfinition do Ia véritable Eglise de Jésus-Christ.
~ Divers états et membres de I'Eglise.

e
ARTICLE I,

DLEFINITION DE L'EGLISE (1),

Demande. Qu’est-ce que I'Eglise ?

Réponse. Tour la définir, il cst nécessaire de rap-
peler par qui ct comment I'Eglise a élé fondée , ct sous
quclle forme clle a été constitude.

D. Par qui et comment I'Eglise a-t-elle été fondéc?

R, L'Eglise a é1¢ fondée par Notre-Scigneur Jésus-

(1) Eglise, du mol grec "Fuxxdnete, qui dérive d”Fuxaiéo. ] op-
pelle, je rassemble. Dans le Nouveau Testament et dans les au-
{eurs ccclésiastiques, le mol *Ewyeie signilie tantdl 1e lieu ou
les fideles s'assemblent pour prier; tanldl I sociélé des fidoles
répandus sur toule la terre; d'aulres fois les pasteurs ¢t les -
nistres de celle socitlé; quelquefois les chritiens d'une seule
provinee ou d'une seule ville, ou méme d’une scule famille.
Iei, nous allons voir quelle est la significalion que nous alta-
chons & ce wot Eglise, ayee les théolvgicns catholiqnes.



_9 —

‘Christ , et voici comment. Aprés quatre mille ans d’at-
tente, le Fils de Dieu vient au mondc. A I'dge de trente
ans, paraissant au grand jour , ] excrce publiquement
le ministére de la parole, 1éve tous les voiles des pro-
phéties , et fait retentir la Galilée ctla Judée de vérités
inouies jusqu'alors. Des flots de grice et de lumiére
coulent de ses lévres ; il opére & son gré, et sans lec
imoindre effort, les plus fruppants miracles ; et le peu-
ple, qui n’avait jamais rien vu ni entendu de sembla-
ble, est dans le ravissement.

Bicentot, par le divin empire qu’il e¢xerce sur les
ceeurs, Jésus - Christ s’attache un certain nombre de
disciples, parmi lesyuels il choisit douze Apotres.

Il meurt sur la croix , sort gloricux du tombeau le
troisiéme jour aprés sa mort , sc montre a ses disciples,
et, durant quarante jours, dans de fréquentes appa-
ritions, s’entreticnt avee eux, les instruisant de tout ce
qui a rapport au royaume de Dicu, & la religion, a
son Eglise (1).

D. Est-ce tout?

R. Non. Sur lc point de quitter ce monde , Notre-
Seigneur réunit ses Apdtres et leur dit: « Toute puis-
« sance m'a été donnée dans le cicl et sur la terre.
« Allez donc, enseignez toutcs les nations, les bapti-
« sant au nom du Pére , etduF'ils, et du Saiut-Esprit ;
« leur apprenant & ohserver toutes les choses que je
« vous ai commandécs. Et voici quc je suis avec vous,
« tous les jours, jusqu’'a la consommation des sié-
« cles (2). » Il ajoute : « Vous serez revitus de la
« force du Saint-Esprit ; et vous me rendrez témoi-
« gnage dans Jérusalem, dans toutc la Judée ct la
« Samarie, et jusqu'a 'extrémilé de la terve (3). »

Les Apotres regoivent en cffet le Saint-Esprit. Eclai-

(1) Aet. 1, 8.
{(2) Matlh. xxvii, 18, elc.
(3) Act. 1, 8.



—_3 —

rés soudain d'une lumiére divine , embrasés des sain-
tes ardeurs de la charité, transformés en héros dont
rien n’ébranlera plas le courage, ils s’élancent dans la
carriére. Ils préchent dans Jérusalem et dansla Judée ;
puis, se partagent le monde, et vont c¢n tous licux
annoncer 'Evangile , le Seigneur , dit saint Marc, coo-
pérant avec cux , et confirmant leur doctrine par d’é-
clatants prodiges (1).

In peu d’années, I'univers se peupla de chrétiens
ou de disciples de Jésus-Christ ; et ceux-ci, réunis cn
société, sous la direction des Apotres , formérent I'Z-
glise (2).

D. Quelle cst donc Ta forme constitutive que Jésus-
Christ a voulu donner et a réellement donnée & son
Eglise?

R. Ccst la forme, I'organisation, la constitution
sociale. Notre-Scigneur a prétendu faire de son Eglise
un scul corps de sociélé , dont les membres obdissent
a Pimpulsion ¢’une autorité supréme (3). Et c’est ici
le point d’appui du merveillcux édifice construit par
I'Homme-Dicu.

D. Expliquez-vous , et découvrez-nous toute la so-
lidité de cepoint d’appui.

R. Oui, I'Eglise cst, d’institution divine, une so-
ciété composée esscenticllement de fidéles enseignés et
gouvernés spirituclicment par des pastenrs. Jésus-
Christ , vous le savcz, aimait 4 peindre sa religion ct
sa doctrine sous des figures, des paraboles ¢t des em-
biémes. Par cctte maniére d’'enscigner, fort gotitée des
Orientaux, il excitait Ia curiosilé et Pattention de
scs auditcurs. Or les images ¢t les emblémes sous lcs-

(1) Mare. xvi, 20.

(2) Voyez le Catéchisme du Concile de Trente, 9e arlicle du
Syinbole : Gredo sanclam Ecclesiam calholicam.

(3) In uno spirilu omnes nos in unum corpus baplizali sumus-
(I. Cor. xur, 13.)

4.



— ] —

uels Notre-Scigneur représente son Eglise, sont tou-
jours ccnx d’une sociélé, C’est la maison, domus,
¢’'est-ii-dire famille ct sociét¢ avee son autorité et son
gouverncment (1); c'est la cité, civitas, c'est-a-dire
commuanauté ct socicté régic par un pouvoir, par des
magistrats (2); c’est le royaume, regnum , royavme
religicux et spirituel , mais avee la forme constitutive
de société et de pouvoir (3); c'est Ie hereail | ovile , ou
le berger conduit et pait le troupean (4); c’est partout
ct toujours socicté.

Hy a plus : Jésus=Christ a formellement donné le
now d'Fylise et de son Lglise & la soci¢ié qu’il a ¢ta-
blic sur saint Pierre, comme sur unc basc inébranla-
ble (5) 5 socidté que devaient former les naticos cnsei-
endes ef baptisces par les Apotres (6); sociélé enfin
qui devait, comme un froupeau docile ct fidele ,
écouter la voix de scs pasteurs, ct se soumettre & leor
autorité (7).

P’aillcurs, tottfes les propridiés constitlutives d'une so-
ci¢té parfaite apparviicnnent a I'Eelise de Jésus-Christ,
Elle cst gouvernée par un pouvoir souverain ; la fin
pour laquclle clie a ¢l¢ instituce, savoir la sancti-
fication «es ames, est commune & tous ses membres ;
ils ont tous les mémes moyens de tendre et d’arriver
A eette fin gloricuse, je veux dire : mémes croyances,
ménes lois, mémes sacrements , méme culte extéricur
et public, cnfin le méme et admirable lien de con-
corde , d'unité et d’'amour qui, dans 'Eglise, doit unir

() Lue xiv, 23, — L Pele. i, b

2) Matth. v, 14,

(%) Mafth. xim, 11, — Lue v, 10.

(4) Joom. x, 16,

(i) T os Petrus, ef super hane pelream wdificabo Ecclesinm,
mean, (Malth. xvi, 18.)

(G) Euntes ergo, docete omaes genles, buplizandes cos... (Matth,
sxvin, 19.)

(7) Lue x, 16, - Matth. xvi, 17.



—_—8 —
tous les cccurs en un seul cocur (1), L'Eglise est donc
unc société parfaite.

D. Les monuments historiques démontrent-ils que
I'Eglisc ne fut jamais autrement constituée et orga-
nisée ?

It. Trés-certainement. A peine sortis du eénacle, e
jour de la Penleeéte, les Apotres annoncent Jésus-
Christ, Ia foule eroit et s’unit cn secciété, sous lear
direction. Le nombre des prosélytesse mullipliant, les
Apoétres ont besoin d’aide, ct s'adjoignent des minis-
tres inféricurs, des prétres, des diacres anxquels ils
imposent les mains, L’Evangile s¢ répand de toules
parts; les Apdétres établissent de nouveaux pastenrs, ct
les dirigent vers les peuples convertis a la foi ; et quand
la mort enléve au troupeau ct les Apotres ¢t leurs col-
laborateurs , il lui reste des héritiers de leur ministére
et de leur autorilé; en sorte que Vorganisation pri-
mitive de la soci¢t¢ chrétiennc demecure invariable.
C’est toujours , sclon saint Paul, un scul et méme corps
auguel Dicu a donné des Apoires, des prophétes, des
docteurs établis pour instruire les fidéles , pour lenr
garder dans son intégrité Ie dépot de la saine doctrine
et des mceurs , leur administrer les sacrements et les
gouverncr (2).

Aprés saint Paul , vous pouvez consulter lcs auteurs
ccclésiastiques des premiers temps : Hermas, saint
Clément pape, saint Ignace évéque d’Antioche , saint
Polycarpe ; puis, les anciens Péres, saint Irénée,
Tertullien , Clément d’Alexandric, saint Cypricn, cte.
Leurs témoignages sur la constitution sociale et hi¢-
rarchique de 'Eglise , sont préceis et ne varient point.

D. Quclle conséquence tirez-vous de cette vérité?

. Jelire cette conséquence maniflceste et néeessaire,

(1) Multitudinis auiem credentium erat cor unwm et animao
una. {Act, 1v, 32.)
(2) Ephes, v, 11, — Act. xx, 23, — Ilebr. xm1. 17.



ln-—r'lﬁln—--

a savoir, que la vraic Fglise de Jésus-Christ ne peut
étre que ccelle dans laquelle existe ce gouvernement
pastoral, je veux dire, ce corps des pasteurs ou des
successcurs des A potres, enseignant, régissant ct gou-
vernant la sociélé des fidéles. Otiee corps ne se trouve
pas, la vérilable Eglise ne sc trouve pas non plus :
son divin Fondaicur ne 'a point aulrement instituce.

D. Voila bicn la sociéié des chrétiens, et Ie cerps
de scs pasteurs 3 mais, comme 3l faut une téte & un
corps , vous devez maintenant nous montirer ceite Lete
ou cc chef dont le corps Apostolique ne pouvait poini
5C PassCr.

Il. Oui, sans doute, l'entiére perfection du corps
AposioliGque demandait une téte, un chef. Jésus-
Chrisl , chef principal et éternel de son Eglise, de-
vait sc¢ choisir un vicaire ou wn licutenant qui, aprés
son ascension, exercat ses fonctions , affermit ses fre-
res dans Ia foi, empéchat la division de ddsoler I
bereeric, of la maison de tomber en ruing.

Or ce ehef visible , son vieaire ca ierve , &isus-Christ
fe prit parmi scs deuze Apdtres. Ge fut dSimon , fils de
Jean , que e Sauveur appela Céphas ou Picrre (1), ct
a qui il adressa plus tard ccs mémorables paroles :
Tu es Pierre, et sur cctle picrre je balirai mon Eqlise...
de te donnerai les clefs du royaume des cienx... Jai
prié pour toi, afin que ta foi ne défaille pas... Pais
mes agneaux , les fidcles ; pais ausse mes brebis , lcs
pasleurs qui le scront subordonnds, et lesquels en
effct reconnurent toujours dans sajut Pierre la préémi-
nence de dignité , d'oftice, de puissance que Jésus-
Christ lui avait accordce.

D. C’cst bicn; mais ne peut-on pas affirmer que
les prévogalives accordées au prince des Apotres de-
raient s’éleindre avee lui, ct que les intentions de No-

(1) Tu es Simon , filius Jona ; tu vocaberis Cephas : quod inter-
refalur Petrus. (Joarat, 42,



—T —

tre-Scigncur étaient limitées & sa personne et & sa vie?

R. On ne saurait 'affirmer, le Fils dc Dicu ayant
promis & son Eglise une éternclle stabilité. Saint Picrre
mourut sous Néron. Si alors le Chef supréme de Pliglise,
le souverain Pastenr du bereail et disparn avee lui
pour toujours, I'édifice, privé de son fondement, se fut
écroulé ; les onailles auraient erré ¢ ct 14 sans guide,
ct scraient devenuoes la proie des loups ravisseurs. Lo
Saint-Esprit a’a-t-il pas dit énergiquement : Ubi non
est qubernator, populus corrmnet (1)? La suprématic spi-
rituelle, inGispensable a la vie de I'Eglise, telle que
Jésus-Christ I'a instituée, dut en consdgquence survivre,
¢t survécul & saint Picrres clle dat se transmeltre , ct
se transmit incontestabicment 4 ses sueeesseurs, qui
sont , de Paveu de toute Pauntiquitd, de toute Ia tradi-
lion , ct par la nature des choses , les Pontifes romains.

D. Quelle aulre conséquence , déduisez=vous de ec
fait?

R. Yen déduis cctte conséguence, non moins claire
at importanfe que la premicre, savoir, (que la vraic
Eglise de Jésus-Christ est celle dans laquelle, outre 1a
stceession des autres Apotres en général, sc eonscrve
également la suceession de saint Pjerre.

D. A l'aide des principes que vous venez de poser .
¢tes-vous con mesure de définir la véritable Eglise de
Jésus-Christ ?

K. Oui assurément; ct voici eette définition exacle
ct compiéte : « I'Eglise de Jésus-Christ cst le corps
« ou la soci¢té des fidcles répandus parioute la terre,
« quiprofessent laméme foi de Jésus-Christ ct Jaméme
loi , participent aux mémes sacrements , sous la eon-
duite des pasteurs 1égitimes suceesscurs des Apotres,
et spéeialement sous 'obéissance du Pontife romain,
Vicaire de Nolre-Scigneur, sncecsscur de saint Pierre,
Pasteur des pasteurs,cl Chef visiblede toute Eglise. »

~
A /AR A &

LrS
-~

(1) Proverb. x1, 14.



—_ R —

Le Pape et Ies ¢véques composent I'Eglise enser-
gnante. Les prétres, Ies ministres des ordres inféricurs,
ct les simples fidéles composent Eglisc enseignée ; ot
lenr ensemble constitue toute I'Eglise de Jésus-Christ,
ou tout lc bercail.

Quant & la forme ou & l'ordre ¢tabli entre les pas-
teurs ct les fidéles pour le gouvernement de I'Eglisc,
on Vappelle hidrarehic ecclésiastique (1), s¢ composant
de notre saint Péve le Pape, des évéques, des simples
pritres et des ministres inféricurs (2). Les fidéles, onles
laiques de Pun ct de P'autre sexe, sont les sujeis de
la hi¢rarchic.

D. A quelle Eglise convient Ja définition que vous
avez donnée de la véritable Eglise de Jésus-Christ?

R. Elle ne convient et ne peut convenir qu’d I'Eglise
catholique, apostolique ct romaine. Car les catholi-
ques , ct les catboliques seuls, professent tous inva-
riablement Ja méme doctrine; ils ont tous la méme
foi, la méme loi; ils participent tous aux mdémes sa-
crements , obéissent tous aux pasteurs deseendant par
une succession légitime des Apotres; et tous reconnais-
sent ¢t réverent le Pontife romain comme Ie Chef
visible de toute I'Eglisc.

D. Les autres sociélés religicuses dissémindes dans
le monde ne présentent-clles pas ces marques de la
vraie Kglisc de Jésus-Christ ?

R. Non , puisqu’aucune d’clles ne pcut montrer nj
un corps de pasteurs députés par Jésus=Christ pour
enseigner ¢t peur régir les peuples chrétiens, ni un

(1) Hiérarchie, terme dérivant de deux mots grees izpég sacré
et doye autorild, principaulé, pr ééminence, J1 s¢ dit de l'ordre
ou de la qubordmatlon qui est entre les cheeurs des anges. Ges
esprits eclestes forment neuf choours, divisés en trois hicrarehies.
— Il se dit aussi de I'ordre on de I'inégalité de pouvoirs gui est
entre les pasteurs et les ministres de I'Eglise. Voyez le Gouceile
de Trenle, session xxiti, de Ordine , can, U.

(2) Voyez le Concile de Trenle, session xxui, ch. 1v et can. fi.



— Y

chef qui soit le suceesseur de saint Picrre, la téte de ce
corps pastoral et le centre de son unité. Par la méme,
c¢es diverses sociétés doivent étre regarddes ot rejelées
comme des Eglises illégilimes , mensongéres , privées
de vie, ¢étant contraires a la pensée et & Pinstitution
méme de Notre-Scigneur désus-Christ. Des Eglises sans
fondement , sans pouvoir, sans hiérarchie d’autorité
et d’enseignement , livrées aux caprices de toutes les
opinions ¢t dc foutes les passions, ne sont point !'ecu-
vre du Fils de Dicu (1).

ARTICLE II.

DIVERS ETATS DE L EGLISE,

D. Considérée dans son universalité , U'Eglisc ecsi
la sociéié des fidéles formant un scul corps dont Jésus-
Christ est le chef (2). On Ia dit néanmoins diviséc cn
plusieurs partics. Qu'en pensez-vous?

R. L’Eglisc cst en cffet divisée en trois parlics, ou
en trois états différents.

D. Quels sont ces trois ¢lats ?

R. Lc premier est celui des saints qui régnent dans
le ciel avee Jésus-Christ ; le seccond est cclui des justes
(ui souflrent dans le purgatoire la peine due a leurs

(1) Eusehe rapporte le fait suivant. Aurélien, élu empereur
par armée en 270, devint un perséeuteur acharné des chrétiens.
Toutefois, dans les premiers temps, ce prince paien it & I'ézard
des chréliens un grand acte de justice. Ayvant su que hérésic
ile Paul de Samosate excitail des dissensions & Antioche, Aurd-
lien examing le débat, et décida en faveur de ceux qui élaient
dans la communion de I'Evéque de Rome, parce qu'il le regardait
eomine le grand Pontife et le Chel de leur religion. 11 obligea en
conséquence Ihérésiarque de quilter Ja maison épiscopale, el
de 1a laisser & celui & qui le Pape adressail ses lettres. (Eusche,
Histoire Ecelés., liv, vity ch, xxx.)

(2) Crescamus in illo per omunia, qui cst caputl Christus, ex
quo totum corpus... (Ephes. 1v, 15, 16.)

1.



— )

fautes : Te troisicme est celui des chretiens, justes cof
pecheurs, qui vivent sur la terre et qui doivent tra-
vailler a mériter le ciel.

D. Comment se nomment ces trois ¢lats ?

It. Le premier, qui est 'Kglise du cicl , se nomme
I'Eglise triomphante ; le second, ou I'Eglise du pur-
aatoire, s¢ nomme I’ Eqglise souffrante ; et le troisiéinc,
UEqglise militante, c¢'est I'Eglise de la terre, dont les
membres ont & soutcniv unc guerre perpétuelle contre
lc monde, la chair ct le démon, irréconciliables ennc~
mis de leur salut. Cet état est cclui ou nous vivons , et
awjuel nous donnons le simple nom d’Eglise (1).

D. 11y adonctrois Egliscs ?

R. Assurément non ; I'Kglise est une, composée de
trois partics , existant dans des éiats ct des lieux dif-
férents. L'ioglise triomphante a devancé et attend les
deux autres dans la céleste patrie, L'Eglise souffrante
y aspire, ¢t PEglise militanic y tend chaque jour , jus-
qu’an moment ou ccs trois sceurs , s'embrassant dans
i'immortel séjour , s'identificront en une méme Eglise
¢iernellement fortunde et gloricuse. Quel ravissant es-
poir | Bientot , si nous savons, comme de vaillants et
fid¢les soldats , futter contre nos perverses inclina-
tions , ct sortir victorieux de la lutie , nous irons pren-
dre place dans Vauguste assemblée des anges ot des
prédestinés, Gourage ! le plaisir d’étre un jour associ¢
a taut de gloire ct de béatitude , vaut bien la peine de
soutenir maintenant quelgues combats (2),

(1) Le Caléchisme romain ne distingue que deux parties dans
IEglise , Pune qu’on appelle (rimnphante, 'autre mililanie : Ee-
clesice aulem due polissimum. sund paries, quarin allera (re
wmplians g allere mililans vocalurs

(2) 1d ewim quod in prasenti est momentieum. ef leve trilbn-
tationis nostree, siupre modwm in sublimilale @lernum glorie
pondus operatur in wobis, (1L Cor. v, 17.)



— ] e

ARTICLE TIT.

L

MEMBRES DE L EGLISE.

D. A quclles conditions est-on membre de 'Eglisc
de Jésus-Christ ?

R. Pour étre membre de la vraie Tglise , il faut, ou-
tre le bapléme, qui en est la porte (1), croire la doctrine
gqu’elle cnseigne , participer aux sacrements dont clle
est la dispensatrice , et ¢tre soumis aux pasteurs qui la
gouvernent (2).

Ccux qui joignent & ces conditions I'état de la grice
sanctiflantc,, ou I'amitié de Dieu, et qui , animds ainsi
de Pesprit de charité, ont part aux mérites de Jésus-
Christ, sont les membres vivants de 1'Eglise.

D. Quels cn sont les membres moris?

R. Ce sont les pécheurs qui ont perdu la grice sane-
tifiante ou Vamitié de Dicu. Les Novatiens, les Dona-
tistes, Luther et Quesnel les séparaient de I'ligiise, qui,
selon cux, ne se composc (ue de justes y mais ta doc-
trine cathonlique ne lcs en sépare pas. Les péeheurs sont
de véritables membres de I'Eglise , professant la mémce
foi qne les justes, ct pouvant recevoir les mémes sa-
crements. I1s tiennent a 'Eglise par les liens extéricurs,
¢t méme par les liens intérieurs de la foi et de espdé-
rance, (uoiqu’ils v’y ticonent plus par le lien de ia
charité, qui vivific; et ¢’cst pourquoi on les appelle des
membres morts , ne vivant plus de la vie de Vesprit.
[’ Fglise comprend done les justes et les péeheurs , ou
les bons ct les méchants, ce ue V'Ecriture sainte ct
les Péres nous enscignent. Notre-Seigneur compare
son royaume, ou I'Eglisc militante, & nn champ seme

(1) I Cor. xir, 13. — Acl. 1, 41.
(2) Je parle ici des wmembres parfaits de PEglise : car les
eufants qui ont reeu le baptéme appartiennent a I'Eglise.



— 2 —

de bon grain et d'ivraic, & un filet qui rassemble de
bons et de mauvais poissons , & une salle de feslin ou
Pon a introduit des convives de toute espéee. Ce n'est
qu'a la fin des siceles gue le Fils de Dicu enverra
scs anges pour faire le discernement , pour ranasser
ie froment ct jeter la paille au feu (1). Malhear & ccux
(u’enveloppera cette terrible excéeution ! Pour y échap-
per, laissons circuler cn nous la vie de la grice, 1'a-
miti¢ de notre Dicu, sans laquelle le fidcle n’est plus
¢u'un membre de VEglise paralysé ct mort.

D. Que dites-vous des pécheurs excommunics (2),
des apostats (3), des hérétiques (4) et des schismati-
¢ues 5)? Apparticnnent-ils a I'Eglisc comme les simples
peeheurs ?

R. Nonj; ils en sont exclus : ils sont relranchcs
du corps de Plglise, ou séparés de sa communion

(1) Matth, xi, 41, 49.

(2) Nous parlerons en son lien de 'exeommunication.

(3) Yenlends par apnslasie le crime de ceux gni désertent la
vrie religion pour en suivre une fausse? 'y eut des apostats du
christianisme, du temps méme des Apotres. Saint Jean en parle
el les womme des antechrists. (I Joan. 11, 22. — I, Joan, 7.) —
Ce terme vient damogrdrys, desertor, qui dérive lui-méme d'agpis-
Tapar, deficio, recedo.

(4) Hérésie. Ce mot se prend toujours maintenant en mauvaise
part, et signifie une erreur volontaire el opinidtre contre ia foi,
une opposition & L'unite de la foi. Dans origine, il désignail un
choiz, un parli, une secle honne ou mauvaise, du grec afpsoig
dérive d’aipém , je choisis, je prends, j’embrasse. On disail I'hé-
résic peripatéticienne , Vhérésie sloicienne, pour désigner les
secles d’Aristole et de Zénon. A présent I'hérétique est celui qut
mcprise el rejetie le sentiment ¢t la croyance de Eglise, pour
suivre son propre jugement,

(B) Schisme de oydw, scindo, je divise, je romps et oyiopa,
seissura séparation, division, rupture, C'est le crime de ccux
qui, ¢tant membres de UEglise calhwlique, s’en séparent pour
faire bande a part, ot former une secte quelconque, Ce sont des
esprits orgucitleux, qui se eroient plus éclairés que I'Eglise en-
ticre : Hie est seductor et antichristus, disait S. Jean (1. Joan. 7).
Le schisme est opposé a 'unité de la eharite . e’est-h-dire & U'obé-
iIssance duo aux pasteurs.



exiérienre, an moins dés qu'ils sont connus publi-
quement comme excommunids, apostats, hérétiques
ou schismatiques. Cepcndant tous ceux-Ja, ayant recu
l¢ baptéme, et ¢tant par laméme devenus membres de
I'Eglise , ne sont point ¢n dchors de ses lois et de ses
droits. Ils sont comme des enfants déshérités ct chas-
s¢s de la maison paterncile, cu volontairement déser-
teurs et rebelles, qui ne laissent point d’appartenir a
leur pére et a leur mére. Le coractire de leur baptéme
élant incffacable, il cxiste entre eux et I'Eglisc un
rapport d'autorité st de subordination que rien ne
saurait détruire. Et e’est pourquoi I'Eglisc peut les ju-
ger, les frapper d’anathéme et les punir.

D. Etles Juifs, les Mahométans , les idolitres ou
infideles, qu’en penscz-vous?

R. N'étant point baptisés, ils n’apparticnnent cn
aucune maniére & UEglise. Tandis qu’ils persévérent
dans leur infidélité, I'Eglise catholique nc leur est
rien , et ils ne lui sont rien. Ce sont des enfants sans
mére , des brebis sans guide et sans pastcur, et des
navigateurs sans boussole et sans gouvernail. 11 faut
prier pour eux, et leur tendre unc main secourable.

Pour nous, apprécions toujours davantage le bon-
heur d’étre Ies enfants de la véritable Eglise de Jésus-
Christ. Ne payons point d'ingratitude le Dicu Jui nous
a accordé cet inestimable bienfait. Ne cessons jamais
d’¢tre des membres vivants de I'Eglise militante , afin
d'¢tre un jour des membres glorieux de I'Eglise triom-
phante.

2]

N AL CL s Y



CTAPITRE DEUXIEME.

P salut dans FEglise.
.-_+_.
ARTICLE T.

NORS DE L'EGLISE POINT DE SALUT,

Demande, Est-il vral que, bors de I'Eglise catholi-
que, it n’y ait point de salut? Cettc maxime, devenue
cclcbre , parait injuste, intolérante ct crnclle : cav il
faut alors dévouer aux flammmes éteraclles tous ccux
qui vivent séparés de I'Eglisc catholique ou romaing.

féponse. Oui, la maxime Hors de U'Lglise point
de salut est vraie; clle constitue méme un dogme
de foi. En cntendant ce principe, on eric, je lc
sais, a Vintolérance ct 4 Ja barbaric, du moins
dans le camp ennemi. Mais je sais aussi que ces dé-
clamations nc portent point sur la véritable doctrine
catholique. On cric sans savoir récllement ce que 'on
combat, « C’est, Messicurs , préchait & Notre-Dame
« dc Paris le Pére de Ravignan, ¢’cst I'opinion d’excel-
« lents esprits , que la meilleure démonstration de Ia
« religion, la meilleure défense de I’Eglise catholique
« est, surtout de nos jours, une exposition claire,
« forle et fid¢le de ses dogmes. Nos dogmes sont en
« général sipeu et si mal étudidés , ils sont si mal com-
« pris, ils sont tellement dénaturés dans les atlaques
« dirigcées contre cux ; il y a récllement , souffrez que
« jele dise, tant d'ignorance en maticre de christia-
« nisine ctde foi, méme parmi ceux qui se piquent
« de savoir et d’étude , que c’est une découverte sou~



Y | S
« vent et une invention nouvelle pour plusieurs que
« la vieille et simple vérité catholique (1), » lustrui-
sons-nous, et nous ne tarderens pas a peunser ct 4 par-
ler comme I'Eglise, V’organe et la maitresse de la vérité.

D. Veuillez done nous exposer ct nous démontrer
avee nettzté et précision le prineipe catholigue : Mors
de 'Eqlise point de salut?

R. Non-seulement je nc m'y refuse pas, mais je
veux au contraire insister sur cct article essentiel | ct,
apres les raisons qui le prouvent, vous en expliguer
le sens ct les conségucnces.

D. Jc vous serai trés-reconnaissant, paree que ma
conviction a besoin d’étre solidement établie au milicu
de I'indiffé¢rence, de la licenee et de 1Vinerédulité qui
nous déberdent. Quelles sont done les vaisous on les
fondements du dogme en question ?

. Le salut éternel ¢st la fin dernicére de Phomue
vous avez bégayé cctte vérité sur les genoux de votre
mcre. Or la voic pour y arriver ne peut étre que celle
(qu’a tracée la supréme volonié de Dieu. Vounloir at-
teindre son immortelle destination par un aotre che-
min , c’est vouloir s'égarcr et périr.

D. J'en conviens ; mais la dilficutté n’est point I,
vous devez démontrer que le chemin du salut choisi .
fixé, établi par Dicu méme, est exclusivement I'kiglise
catholique.

R. Je le prétends ainsi; et ma démonstration se
fondant sur I'Ecriturc saintc, sur la Tradition et la rai-
son , vous ne sauricz , ce me scmble , en nicr la soli-
dité. Jit d’abord :

Le Prince des Apotres nous dit expressement qu'il n'y
a desalut qu’en Jésus-Christ, et qu'il n'y « sous le ciel
point d'autre nom par lequel nous puissions élre sou-~
ves (2). Done il 0’y a de salut que dans la religion ou

(1) 36e Conférence. — Tome 11, p. 510
(2) Act. v, 12



— 16 —

sc¢ trouvent, avec Ic nom de Jésus-Christ, son esprit,
sa doetrine, ses lois ; ct cette religion cst le christia-
nisme ou U'Eglise fendée par les Apotres, en vertu
mérme de la mission du Sauveuar : Allez , enseignez les
nalions... Celui gui croira et sera baptizé, sera sauvé ;
celui qui ne croira pas, sera condamné (1). Le salut est
donc dans V'Eglise de Jéses-Christ , ¢t non point ail-
leurs : Non est in alio aliquo sclus.

Vous n’avez pas oubliéd les images sous lesquelles
I’Evangile et saint Paol se plaisenta représenter 1'Eglise.
C’cst 1a maison, la cité, le royaume, la bergeric, le
corps humain. Quand on n'est ni de la maison, ni
de la cité, ni du royaume, ni du bercail, a-t-on
quelgue droit aux biens propres & ccux qui en sont?
Le membre séparé du corps participe=l=il & sa vic? [l
en est de méme de ccux qui vivent hors de 1'Eglise ; ils
n'ont aucune part aux biens du dedans.

D. LaTradition est=clle d’accord avce la sainte Ecri-
ture , pour prouver ct confirmer cette vérité?

R. Oui, le dogme Hors de U'Eqglise point de salut,
ressort tout vivant des écrits des saints Péres , des au-
teurs ecclésiastiques, de toute la Tradition. Qu’il mesuf-
fise de citer trois ou quatre témoignages pris parmi
ceux que les novateurs du xvi° siécle admettent et
vénérent.

Saint Ignace, disciple de saint Picrre ¢t de saint
Jean , écrivant & ccux de Philadetphie : Quiconque, leur
dit-il , prend parti avee les hérétiques contre I Eglise de
Jesus~Christ , ne sera point heéritier du royaume des
cieur. Le grand évéque de Lyen , saint Iréndée , disait:
Le Seigneur jugera tous cewx qui sont hors de la vérité
¢'est-a-dire hors de ' Eqlise (2). Saint Cypricn, dans
son livre de 1'unité , s’exprime ainsi : Celui qui uban-
donnel' Eglise de Jésus-Christ n'arrivera pas aux récom-

(1) Matth. xxvir, 19. == Mare. xvi, 10.
(2) ddv. Heeres. 1ib. 1v, cap. 62,



—_ 47 —

penses de Jésus-Christ. I est étranger, 1l est profonc
il est ennemi. Non , il ne peut avoir Dieu pour pére ce-
lur quin’a point U Eqglise pour mére (1).

11 affirme dans le méme livre « que eclui qui ne pro-
fesse point 1'unité de 'Eglise ne professe point la Joi de
Dicu,nila foi du Pcre et du Fils , ct par suite qu’il ne
tient ni & In vie ni au salut: » Vilcan non tenet et salutem.

Et dans sa Lettre Lv® adressée & Antonianus, il sou-
ticnt que le martyre lui-méme ne serait d’ancune utifité
aux schismatiques (2).

Saint Augusiin n’est point d’'un antre sentiment.
L'Eqlise catholique seule , dit=il, est le corps de Jésus-
Christ, qui cn est le Chef el le Sauwveur. ITors de ce corps,
le Sain!=Espril ne vivifie personne, et ceur=lda n’ont point
le Saint-Esprit qui sont hors de VEqglise (3). Et aillcars :
« Si quelqu’un vit sans 'Eglise , il n’est point du nom-
bre des enfants; et, rcfusant d’avoir I'Nglise pour
mdére, il n’aura pas Bicu pour Pére : Nec hadebit Deum
patrein gui Ecclesiam noluerit habere matrem (%),

Quoi de plus fort que los parcles suivantes de saint
Fulpgence ? Croyes-le tris-fermemnent, ef n'en doutes nul-
lement , dil ce graad Seint, non-sculemenl les paiens ,
mais encore les Juifs, les hérétiques el les schismatiques
qui meurent hors de UEglise catholique, tront ou feu
cternel (5)

(1) Non perveniel ad Christi preewia qui relinquit Ecclesium,
Christi. Alienus csty profanus est, hoslis est. Hubere jaum non
polest Deian palrem, qui Ecclesiam non kabel malrem,

(2) Ubi elsi occisus propter nomen (scilicel Ghristi) postmocian,
fuerit extra Ecclesiam conslitutus, ct ab unilate alque a curi-
tule divisus , coronari in morte non poleril.

(3) De Correctione Donalist,, n, 50,

(4) De Symbolo, ad Calech, sermo alius, n. 13,

9) Firmissime lene, ct nullatenus dubiles, non solum paga-
nos, sed cliam Judawos , heereticos et schismalicos qui cxira Ec-
clesiam catholicam praseniem finivut vitam, in iqgnem cwler-
num thuros, (De fide ad Petrum, eap. 38 ct 39.) — Voyer
Dellarmin, de Ecclesia militante, lib. 1, cap. .


http://parc.es

— 8 —

Eh bien , notre doctrine est cclle de ces eéléhres doce-
tears. Nous n’enseignons pas autre chose en disant:
Ilors de U Eqglise point de salut.

D. Tl me serait difficile de répliquer 4 une preuve
aussi convaincante. Vous en avez d’autres, avez-vous
dit, basées sur la raison et 'expérience. Voudricz-vous
les expliquer?

R. Les voici, et je crois affirmer qu’clles ne sont ni
moins concluantes, ni moins propres a guérir de leurs
funcstes préventions ceux qui professeraicnt la sa-
crilége indifférence de toutes les religions,

Car, si vous rejetez le dogme flors de I'Eqlise pas
de salut, ¢’est évidemment pour admettre le salut pos-
sible dans tous les cultes, ou du moins dans toutcs
les communauiés chréticnnes dispersées sur le globe,
et dont lcs noms sculs rempliraicnt vn voluine; c¢'est
évidemment pour admettre que Notre-Scigneur Jé-
sas-Christ accucille également les hemmages de tou-
tes, disposé & ouvrir & toutes le ciel, patrie des dlus.,

I'. Gens conlredit. Bt trouvez-vous de l'injustice &
cela?

R. Oui certes , j'y tronve de l'injustice, et avecclle
le comble de Yabsurdité, de la folie et de Vimpiété.
Quoi dozne! je vous dirai avee saint Paul : Jésus-Christ
est-il divisé (4)? Lui qui a voulu que I'unité la plus
parfaite , comme nous le verrons , fut le signe distinctif
de son Eglise , et ue ses brebis ne formassent qu’un
seul bercail sous le méme pasteur, soit le chef réel,
quoique invisible, de ces milliers de sociélés différentcs
de croyance , de culte, de régime! Il ratifierait ¢ga-
lement dans le ciel toutes les ordonnances reiigicuscs
émanées soit du Pontife romain, soit du ezar, soit du roi
de Prusse, snit dela reine d’Anglcterre, soit d’un con-
sistoire luthérien, soit d'un synode calvinisic! Jésus-
Christ, la justice incréée , décerncrait la méme cou-

{1) I. Cor. 1, 13.



— ) —

ronne de gloire & ceux qui préchent sa divinité, et &
ceux qui la blasphément et qui 'outragent ; a ccux qui
Iadorent récllement présent dans I'Eucharistic,ct a
ceux qui se moquent de ce divin mystere ; & ceux qui
rrcounaissent 'institution divince des sacrements , et &
ceux qui la rejettent? En un mot , Jésus-Christ , 1a sa-
gesse et Ja sainteté par esscnce, s'associerait atoutes
les impiétés, & toutes les indéeences, & toutes les inep-
ties, & toutes les cxtravagances qu’il nous plairait d'in-
venter en religion, réscrvant & leurs inventeurs et a
leurs adeptes des places a ses cotés dans le paradis , ol
ricn de souillé n’enfrera jaais! divisus est Christus?

A des conséquenees siindignes, la raison sc révolte,
ct,s’unissant & la Tradition et 4 la foi, elle s’écric:
Hors de I'Eqlise point de salut.

Donc il n’cst libre a personne de sc ferger une reli-
gion i sa guisc ct selon ses caprices on ses passions,
a moins qu’il ne conscute i courir larcdoutable chanee
d’une éternité malheurcuse.

e dogme (ul vieni d'étre démontré étant expres-
sion de la volonté divine, il y a obligation d’entrer
dans I'Eglise catholique pour étrc sauvé: Non estin
alio aliquo salus.

ARTICLE I1.

INTOLERANCE DOCTRINALE.

D. Ce n’est point 13 de la tolérance ; ou bien je dois
confesser que je nc comprends ni la vraie signification
de ce mot, ni le sentiment de Eglise catholique ¢t sa
conduite cnvers tous ccux qu’elle appellec mécrcants.
Eclairez-moi , je vous prie.

R. La vraie tolérance est ¢mincmment dans I'E-
glise catholique : car la vraie tolérance , je dis micux,
la tolérance uniqunement admissible est celle des per-
sonnes ; or les personnes, quel que soit leur culte ,.



— 20 —
ont toujours été et seront toujours les objets du zéle ct
du dévouement de 'Eglise. Cette mére désolée voit en
eux ou des enfanis ingrats et rebelles , ou des hommes
aveugles , ignorants ct malheurcux. Dés lors sa charité
est pleine pour eux de ménagements ; ct, s’il le faut,
clle se voue pour eux , dans la persoane dc ses apotres,
aux plus durs sacrifices. Comme son divin Fondateur,
elle n’a que des bénédictions pour ses perscécuteurs , et
clle prie pour scs bonrrcaux. Par Ieur douceur, leur
patience et leurs souflrances, les premiers chréticns et
les martyrs convcrtissaicnt les paiens ; et ces vertus,
I'Eglice n’a jama:s cessé de les inculquer aux siens,
meéme 2 'égard de ccux qu’elle a retranchés de sa com-
munion. Lisez le guatricme chapitre de la 1™ Epitre de
saint Faul aux Cerinthicns. Dans ces derniers temps,
Francois-Xavier, Fronceis de Sales, Vineent de Paul,
Uillustre archevégue dz Cambrai, sont venus protes-
ter en fcveur de la toiérence a4 I'dgard des infidéles,
des hérétiowes, do tous les dissidents. Cet csprit de
IEglice n'a jaracis varid ; et si quelquefois des entrail-
les cathcligues ont ¢ié des entrailles insensibles et
cruclics , PEgiise les a renides (1).

(1) Je ne veux point ici rappeler {ous les maux dont I'intolé-
rance protestante a été la source dans les divers Etals de I'Eu-
rope, cn Alieinagne, en France, en Angleterre , en Suisse, en
Hollande , elc. Voyez la Suisse, par exemple; elle étail si heu-
reuse, avant Ia rélorme, au sein de ses rianis vallons et de ses
belles montagnes! el depuis, ellc n’a presque vécu qu’au milicu
des divisions et des alarmes.

« Quant aux souverains qui ont fait des lois et qui ont stalué
« des peines pour réprimer des secles sédilieuses et turbulen-
tes, pour contenir des sujets révoltés «qui avaient fait trembler
« plus d’une fois lec gouvernement, pour en imposer a des pré-
« dicanls qui voulaient que leur religion s’établit par la force,
« pour punir des ¢crivains audacicux qui ne respectaient ni la
« religion, ni les meeurs, ni la décence, ni la police, ¢’est, dit
s Bergicr, unc calomnie et une absurdité de les accuser de per-
« sécution ct de les appeler persécuteurs. » {Dicliopnaire de,
théologie, arlicle Infolérance.)

a2 a =a

-



D. Qw'est-ce done qgue cctte intolérance que I'on
reproche & 'Eglisc?

R. C'est, et ce ne peut étre que 'intolérance doctri-
nale.

D. En quoi consiste ce reproche?

R. On reproche & VEglise de ne point souscrire a
tous les genres de croyances. Mais le pourrait-elle?
sa tolérance en ce point serait un crime, tandis que son
intolérance, dés qu’il s’agit de doctrincs, cst son
devoir le plus inviolable comme son droit le plas cs-
sentiel : ¢’est 14 un des plus beaux fleurons de son dia-
déme.

Comment vouloir en effet que I’ Eglise de Jésus-Chris,
tolére , approuve , couronne méme les opinions, les
prineipes de moeurs , les rites contraires aux enseigne-
ments ct aux prescriptions de Jésus~Christ lui-méme?

Quelle déraison! Ainsi, 'un viendrait, et dirait a
I'Eglise : Je crois que ton Fondateur est un pur homme,
que ses miracles sont des mythes , que la virginité de sa
mére est une ficlion.

Un autre viendrait, et dirait & I'Eglise : Je crois que
le baptéme est une vaine cérémonie, la messe une tmpicté,
la confession une invention des prétres ct une toriure des
consciences , et le purgatoire une fable.

Un troisiéme viendrait, ct dirait & I'Eglise: Je crois
que la for sawve sans les ceuvres, et que le vol, le blas~
phéme, la révolte, la calomnie, la lubricité ne sont
nullement des obstacles au salul.

¥t V'Eglisc, pour étre aux yeux de ces nouveaux
forgeurs de religions, une meére douce, indulgente, to-
lérante, devrait bénir ef consacrer toutes ees croyan-
ces impies, licencicuses, désespérantes. Jugez vous-
méme.

D. Ehbien, jejuge que, si I'Eglisc catholique agissait
de la sorte, clle imiterait plus parfaitement I'indul-
gence ¢t la bénignité de Jésus-Christ.

R. Vous vous trompez : car Jésus-Christ, dont le



20

TR amend T

ranur cut an abime de douceur, de terdresse eof de
charité envers les hommes , ne donna point & son Egliso
cet exempie de toidrance en fait de doctrines, puisqae,
en sa qualité de Législateur souverain ¢t infaillible,
i} défend & qui que ce soit de retrancher A ses paroles
un seul Jota, pulsqu’il déclare excln de 1a vie éternelle
quicongue cst incrédule & sa parole (1).

Entouré un jour d unenombreuse asseainblée , il dit. :
de suis le pain vivant descendy des cierx. Si quelqu’un
mange de ce pain , il vivra éiernellement (2), A ceite
proposition, ses auditcurs sont réveliés ; ils répondent
qu’elle est trop dure & entendre : Durus est hic sermo,
qu’clle est insupportable. N'ilnporte ; elle est vraie, elle
doit&trcundes dogmes fondamcentaonx del'Egplise. Jésus-
Christ larépiie done jusqu’d cing fois, et tonjours avee
une énergie croissante d’expression. Le scandale en-
vahit scs cdisciples; Nolre-Scigneur ne s’émeut pas
d’une {dcfestion anssl universelle, il eonfirme de nou-
veau scs paroles. I’ais, resté seul avee les dovze Apd-
tres : Kt vous , leur dit-il, voules-vous done aussi me
quilter 7 lcs placant dans la nécessité ou de croire, ou de
Yabandenner,

Allez, dit le Sauveur aux pasteurs et nux prédica-
teurs de son Lglise, insiruises loules les nations, ensci-
gnez-leur ¢ garder tout ce que je vous ai ordonné, Ce~
lut gui croira, sera sauvd; et celui qui ne croira pas,
sera condamné,

D. Celte inflexibilité absolue en maticre de foi | les
Apoéires P'oni-ils professée?

&. Dépositaires des pensées de leur divin Maitre, les
Apotreslontprofessée sans ancun doute. Onles flagelle,
on les torlure, on les ine; ils sont doux comme des
agneanx. On touche aux dogmes révélcs, leur zéles’al-
lame aussitel, ils signalent les novaleurs comme des

(1) Matth. v, 18, — Joan. n1, 36.
¢2) Joan. vi, 81-52.



ministres de Satan, ils frappent d’anathéme quiconque
se permetJa moindre altération de la foi (4). Sans cesse,
ils recoramandent anx fid¢les et aux pastenvsle respect
le plus sacré pour les enseignements et les ordonnan-
ces de Jésus-Christ. O Timofhée ! dit saint Paul & son
cher disciple , garde le dépat , évite les nowvcaulés pro-
fanes dans les paroles (2).

St quelgu'un vienl a vous, dit PAptre saint Jean,
appelé le diseiple de la ehavitc, altérant fa doctrine (de
Jévus-Christ) , ne le receves pas dans votre maison , ct
ne lui donnez pasmémele salut (35).

Tous les menwments ceclésiastiques attestent Piné-
brantakic fidclit¢ de PFelise catholique & ces principes
eonscrvalenrs de la vérilé et des maours (4).

D. Guend PEglise se montre intolérounte par vap-
port.d la doctrine , on nc peut done accuser ct blamer
sa conduite.

R. Vous dites vrai j ceite couduite est irrépréhen-
sible ; on ne saurait 'accuscr ui la blamer sans fermer
les yeux aux plus simples lumicres du bon scos.

D. Je Vai compris, il me parait superfla d’insister
davantage.

R. Et & moi, il me parait fort viile d’ajoutcr les vé-
flexions suivantes ; ne le trouvez pas mauvais.

Dés lors qu’il cst rcconnu que Jésus-Christ est
Dicu, et qu’il posséde en propre Ies paroles de Ia vie
éternelle , pourquoi serait-il permis de contréler scs
cnseignements et ses lois, ot de les rejeier pour cu
accepter d’autres ?

(1) 87 guis vohis evangelizgveril preeler id quod arvcepistis,
anathema sit, (Galat. 1, 0.)

(2) L Tim. vi, 2.

3} H. Joan. 10.

(%) Saint Polyearpe, s'élant rendu 4 Rome pour conlérer avee
fe Pape saint Anicel, rencontra Marcion, et vounlant 1'éviler - Ne
me reconnais-lu pas , Polyearpe , Wi dil eet hérésiarque? — Ousg,
suns donte, vépliqua le saint vieillard, je te reconnais pour le
{ls ainé de Scdan. {(S. Iren, adv. {wr. lib. ur, cap. 3.)



o Df

Des lors qu'il est constant que le salut de I'homme
est attaché & la profession de la véritable religion , et
qu'il est démontré ¢ue 1'Eglise catholique cst cette
véritable religion, comment serait-il libre d’cn croire
et d’cn suivre unc autre sans compromettre son salut ?

Dés-lors que J'Eglisc catholique a ¢té établic par Jé-
sus-Christ pour fous les peuples ct pour tous les temps,
comment n'y aurait-il pas obligation rigourcuse pour
les pasteurs préposés a sa garde d’en conserver la {oi
intacte et de la transmetire aux derniéres générations
pure de tout alliage? Or cette conservalion ct cetle
transmission pure ct sans mélange deviendraient impos-
sibles, si I'Eiglise consentait & capituler avee toutes les
errcurs. Sans Ja barrviére infranchissable de I'intolé-
rance dogmatique, le catholicisme aurait depuis des
siceles fait son temps (4).

Encore une observaiion. Nous savons tous que
Jesus~Christ cst deseendu parmi nous, pour reconsti-
tuer {a famille humaine divisée, Dbris¢e par 'errcur
et le mensonge. Les hommes, sans guide, sans certi-
tude, vivaicnt livrés a toutes les aberrations de I'es-
prit et des sens, sous l'empire des cultes les plus
absurdes ct les plus honleux. Le Fils de Dicu voulut
les véunir dans la soumission avx mémes vérités
dans la pratique des mémes devoirs et dans P'atlente
dit méme avenir. 11 voulut faire de tous les enfants des
bommes un peuple unique, le peaple des enfants de
Dicu. Pour la réalisation de cette divine pensée , ne

{1) Chez les Protestants, une religion quelconque est impos-
sible. Car une religion queleonque exige un symbole de eroyances
et un code de devoirs fixes, arrélés, déterminés; ee qui n'est pas
possible avee la tolérance doetrinaie , gui laisse chacun libre de
eroive ce (il veul, Par suile, chacun est libre de faire pareille-
ment ce quil veul, les devoirs ¢lant essenticllement liés aux
croyances, Luther, dans sa leftre aux chrétiens (Anvers, se
plaigniit avee amertume de la cont ion d'idées qui régnait
parnu ses adeples. Nous reviendrons plus tard sur ce sujel,



— D e

fallait-il pas le méme esprit, la méme fof, les mémes
lois, le mé¢me chef? LA ou chacun a la liberié de se
laisser emporter par le tourbillon deses vaines pensées
et de ses sentimenls ambiltieux, il n’y a quc scission,
discorde et anarchic, Croycz, eroyez que le monde
ne verra la fin de ce déluge d'errevrs et de maux qui
menace de le submerger , qu'au jour ov tous les peu-
ples auront avee PEglise eatholique nne senle pensée,
un scul sentiment. Crire et obéir i V'Eglise , €'esi I'em-
pire ¢t la gloire, préchail le Pere de Ravignan ; e, s’a-
dressant & ses auditeurs, et les pressant d’aller pro-
clamer partont la pensée catholique par laguelle les
nalions vivent et prosperent , il leur disait : A ce prix,
Messicurs, vous aurez hien merité de U Eqlise el du pays,
vous aurez sanvé la société (4)s

D. Grice i cos eonsidérations, je concois fort hien
que I'intolérance doctrinale, ou dogmalique , ou théo-
logique , est néeessaire dans Vliglise, ¢t gque Vindi[fé-
rence nniversclle de tonte religion est inadmissible.
Jadmets donc le dogme flors de I'lglise point de
salut 1 j'admels , avee saint Paul ¢t satnt Barnabé, que
Dicu a ¢tabli ceite sainte Eglisc ponr ¢tre la hunidre des
nations , pour étre lenr solui jusqu’anx extrémités de
lu terre (2) : €'est vrai, c'est juste.

Cependant vous avez promis d’exposcr le sens ol
les conséquences de ek article de foi : volre explica-
tion, j'en ai Pespoir, améncra les dissidents qui le
repoussent comme imporiun, intolérant ct tyrannique,
i en reconnaitre et & en heénir la justice et tasagesse (3).

R. Oui, jc ferai de cette exposition le sujel de Par-
ticle qui suit.

{1) 36c Conférence, vers la lin.

(2) Act. 3111, 47,

(3) Tous ceux qui demandent & grands cris Ia {olérance reli-
gieuse ot doctrinale , 0’y sonl poussés que par les remords de
leur conscience. La conscience les averlit souvent guils sont
hors de la voie du salut; cf, comme ils ne veulent po. L s¢ cou-

2



ARTICLE 1Ii.

»

SENS, RETENDUE, APPLICATION OU CONSEQUERCES DU
noauE Hors de I Eqlise point de salul.

D. IEglise catholique regarde comme places hors
de la vérité ct du salut ceux qui vivent sépards de sa
communion : ¢’cst un principe que nous sommcs obli-
xés d'accepter comme article de foi, tist-il permis tou-
tefois d'expliquer ou d’interpréter le sens ¢t I'¢tendue
de ce principe général ?

1. Celaest permis et résulte d’autres principes eatho-
ligues aue je vais préalablement vous rappeler.

4% Principe. Dans toutes les seetes chréticnnes gqui
ont rompu avee I'Eglise eatholiyue, cosnme aussi dans
les sectes ou religions non chrétienncs , le baptéme ad-
ministré aux cufants, sclon le rile légitime, cfface en
eux le péché originel, les rend enfants de Dieu, et véri-
lables membres de'Eglise de désas-Christ, dont le bap-
iéme cst la propricté.

2° Principe. U n'y a point de péché sans volonté.
Une errearinvolontaire ne rend donce pas coupable aux
yeux dc Dieu. L'hérésie, qui cst la négation des vérités
révélées, le schisme, qui est le mépris de Pantorité éta-
blie par Jésus-Christ sur la terre, et Finfidélité ou le
paganising sont sans contredit de grands crimes dans

vertir, ils cherchent leur excuse ot une sorte de repos dans U'in-
différcnce universelle pour toute religion. De plus, erreur a
besoin de I'appui d’autres erreurs, elle s'unit el fralernise avec
tontes pour déguiser sa propre faiblesse; la vérité seule se
suffil & elle-méme comme Dicu, Le bon catholigue se repose dans
la possession de la vérilé; mais la vue de ses fréres ¢garés qui
courenl dans les senticrs de I'erreur et de la damnation , I'en-
flamme d'un tendre amour pour eux, of d'un zele ardent pour
Jos ramencr dans le sein de la vérilable Eglise. Ainsi pensait cf
Jaisail illusire Conférencier de Nofre-Dame, cilé plus haut.



—_— 07 —
tous cenx qui y adhérent par choix, volontairement
ct avee connaissance de cause; mais,s’il n’y a ni choix,
ni volonté, ni connaissancc decause, ce ne sont point
dcs crimes dont on soit responsable au divin tribunal.

3¢ Principe. 11 v a trois maniéres différcntes d’ap-
partenir A la vraic Eglise de Jésus~Christ.,

1o Ccluj - 12 appartient simplement an corps de
I'Fglise qui vit dans la société visible de tous Ios
fid¢les , eof soumis exiérieurement & son Chef ¢t &
sa doctrinc, mais qui, devant Dieu, cst en état de pe-
¢hé mortel. Dans cct état , nous 'avons dit, il eonii-
nue & étrc membre de I'Eglise, membre toutefols pa-
ralysc et soustrail aux influences de la vertu divine
que Noire-Scignenr répand dans Jes justes : ¢’cst vnn
branche qui, tenant toujours a Varbre, ne recoit phus
Ia séve de laracine d’ou les rameaux tirent lenr vie.

20 Celui-la appartient & Uame de I'Eqlise, sans ap-
partenir au corps, qui professe avee unce parfaile bonune
{oi des doctrines contraires aux enscignements eatholi-
tjues, et ((ui scrt Dien par une vie honndle, probe, avee
un ceenr pur ct orné de la eriee. -

3¢ Celui-ta cafin appartient au corps el a Udine de
I'Eqlise tout & la fois qui, 2 la profession cxicérienre
de la vraic religion , joint la grice sanciifiante.

A¢ el dernier Principe. D’apreés nos Livres sainis, Je
Seigneur demandera heaucoup & cclui gui a recu beau-
coup , et moins & cclui gui a moins recn. Le serviteur
quin’a pas connu Ja volonté de son maitre, sera, dii
Jésus-Christ lai-méme, puni moins sévérement gue
celui qui I'a connue.

Conséquemment , Ie catholique nourri du lait de
la foi, élevé dans scs bras, inondé de ses Iumic-
res et de scs grices, scrend, cn transgressant les
lois divines, beaucoup plus eriminel (uele sauvage ou
Finsulaire livré par le malheur de la naissance ct le
vice de I'éducation & unc stupide ignorance. On suit
assez , préchait celui des orateurs chrélicns qui a parlé

)



— 28 —

suv le dogme ¢t sur Ja morale avee le plus d’exactitudc
cl. dc précision, on sait asses quun pricn @ qui la loi
de Jésus-Christ #'aura poinl él¢ annoncée , ne sere pas
jige par celle loi. Gette pensée, Bourdaloue Pavait em-~
pruni¢e & saint Jérome, et méme & saint Paul : Qui-
entmaque sine leqe peceavernunt, sine lege peribunt (4).

Snun mot , Dicu ne redemande qiie ce (qu’il a donné ;
il ne punit que la violation ou l'ignorance voloniairce
de sa loi. Dans tous Ies temps , dans tous les licux,
il suflit, pour se sanver, d’user , comme on doit, des
iumicdres et des graces reeucs : ¢'est la {oi de I'Eglise,
ei Venseiomement unanime des Péres.

I2. Jle comprends ces principes ; vous les avez claire-
ment établis, Comment allez-vous les appliquer ao
dogme fors de U Eglise pas de salut 7 de veux dire, com-
ment & Vaidce de ecs prineipes, allez-vous définir bicn
positivement lc¢ sens véritable de cc dogme?

It. C'esten appliquant ces principes aux hérdtiques,
aux schismaiiques ¢t aux infidcles.

Premicrement , pour les enfants & qui, chez les héré-
fiques , les schismaliques et les paiens, le baptéme a
ft¢ dient adminisire , il n’y a pas Vombre de diffi-
culi¢. En vertu du premier principe, ces enfants ap-
partiennent véritablement & 'elise, qui les a légiti-
menenk régéndrés, quoique peut-étre par un ministére
¢tranger. Si done la mort les enléve & la terre , avani
Vdge de raison, ils s’envolent droit au ciel comme
de petits anges : ¢’est de foi (2).

Secondement, pour les adultes, il peut trés-bhien
arriver que, nés ct élevés dans hérésie ct le schisme ,

(1) Rom. 11, 12.

(2) Tel est Pahjet principal de '0Eavre si Delle de la Sainte-
Enfance. Elle ouvre, par le baptéme, chaque année, disons
chague jour, le ciel & des milliers d’enfants chinois et indiens.
Procurons & tous les enfants chrétiens de nos villes et de nos
eampagnes le mérile et le honheur de s’associer i cefle GEuyre,
(i fail. tant de bien dans les paroisses.



—

vivant loin des pays catholiqucs , ou sous empire per-
manent des lecons et des ecxemples de leurs parents et
de leurs pasteurs, ils n’aient jamais soupeonné la faus-
set¢ de la religion qu’ils professent. Dés lors ils pro-
fessent Yerrcur , mais de bonne foi, ¢t avee Vigno-
rance invineible de la vérité ; et dés lors aussi , en vertu
du denxi¢me principe , ils ne sont point condammables
par le scul fait de I'hérésie ou du schisme : ce fait est
un malhcur, et n’cst pas un crime.

Supposcz maintenant qu’a la honne foi ces héréti-
ques et ces schismatiques joignent l'innocence des
meeurs et exemption de ces péehés graves qui ex-
chucnt du ciel , alors , conformément aun troisidme prin-
cipe, ils apparticunent sinon au corps, du moeins &
Iesprit etd U'dme de 'Eglise, et sont par 13 méme dans
la voic du salut. Qu'ils meurent avee la grice sancti-
fiante, ils sont sauvds.

D. Croyez=vous cctte doctrine bien strc?

R. Jec la crois trés-stre : car, cn m’expliquant de fu
sorte, je ne¢ m’explique pas autrement que les céle-
bres défcnscurs de 1'unité catholique. Saint Angustin,
par exemple, dans sa quarante-troisiéme Lettre , adres-
séc & Glorius, Elcuslus, Félix et Grammaticns, lenr
dit : « Il nc faut pas mettre au vrang des hérétiques cenx
« mémes dont les crreurs sont les plus pernieicuscs,
« pourvn (’'ils ne les défendent pas opinid'rément ;
« ctl’on doit particulicrement faire cette justice & eeny
« dont les erreurs ne sont point I'effet de leur présomp-
« tion ni de leur témériié, et qui, ne ¢’y trouvant
« cngagés que par le malbheur qu’ont ea Jeurs pcéres
« dc s’y laisser séduire , sc metient cn peine de cher-
« cher la vérité, préts & revenir de lears égarcments
« dés qu’elle leur apparaitra. »

Salvien reconnait aussi P'excuse de la bonne fot ci
de U'ignorance invincible quand il parle des Goths et
des Vandales & qui les Ariens avaient poxté le christia-
nisine.,



— 3

D’ou il snit que le Protestant hérétique, Ie Russe et
le Gree schismatiques de bonne foi, (ui se croient sin-
cérement dans la vérité , seront sauvés, si d’ailleurs
leur conscience ne sc trouve & la mort chargée d’au-
cune grave transgression des préeeptes divins.

Et par une conséquence & laquelle ne réfléchissent
pas les ennemis de I'Eglise, le dogme Hors de U Lglise
point de salut ne proserit nl ne damne point tous ceux
rjui ne sont point catholiques romains.

D. Qucls sont done ceux que ce dogme proscrit et
condamne ?

R. Ce sont ceux qui volontairement se sont séparés
de I'unité catholique ; ceux (fui rejettent avee obstina-
tion I'enseignement catholique ; cenx qui résistont & Ia
vérité catholique connue, ou du mojns apercuce ; ceux
enfin qui, dans le doute, se refusent constarnment a re-
chicrcher lavérité ; ou en deux mots, le dogme catholigue
excliut do salut Yerreur , la séparation ct Ia résistance
volontaires et coupables. Qu’y a-t-il done dans ceife
docirine de siintolérant, de si barbare? Voudriez-vous
que I'Eglise romaine , la fille du ciel , en ouvrit les por-
tes & la maavaise foi , au mensonge , & la rébellion
an crime ?

D. Pour eomplément, je vous demanderai si , dans
ies communautés chréticnnes, séparées de I'Eglise co-
tholique, il existe beaucoup de persennecs de bonne
foi.

R. Cette question n’cst point facile 2 résondre, et
le savant auteur de la Défense du chrisliunisme re
pond que c’est le secret de Dicu, et que le ceeur de
I’ homme est profond comme les abimes (1).

Pour moi, §'il m’était permis de dire ma pensée ,
j’établirais volentiers une distinction entre les gens
simples , sans lettres, qui n’ont, concernant la reli-

(1) Mgr Frayssinous. — Conf¢rence intilulée : Maximes de
UEqlise sur le salut des hommes.



gion , aucun ou presque aucun rapport avee Ies catho-
liques , commo on en trouve beaucoup dans les cam-
pagnes, ou méme dans les villes toutes protestantces,
et entre les hommes instruits, qui lisent , qui voya-
gent , et gqai ont des points de eontact fréquents avee
les enfants de la vraie Eglisc. Or on doit adinettre
que, parmi les caractéres simples et droits, parmi les
dmes sans orgucil , sans préjugés, éloignées de tout
commeree religicux avee les catholiques , il s’en trouve
un grand nombre que 1a bonne foi excuse devant Dicu ;
je le crois, Mais cn est-il de méme des esprits cualtivés,
familiariseés avee les questions religicuses, ct en géné-
ral, de tous ccux qui ont une connaissance sufiisante
des doetrines ct des hommes du cathelicisme ? jo ne 1o
erois pas. Iei, le plus souvent, les passions, Porgueil,
le respeet humain, U'intérét, la voluplé metient lc
bandeau sur les yeux. Iei, le plus souvent, la bonna
foi dont on se pare, n’cst qu’'vuc fausse sécurilé par
laquelle on se trompe soi-méme, ¢t qui ne justifie
point auprés du souverain serulateur de la pensée. Iei,
enfin, on a tous les moyens de saveir la vérité , et 'on
aime micux son Ignorance, laquclle, étant rarement
involontaire ct invincible, est par la-mémme presque
toujours criminelle.

Ce jugementne e semble point téméraire : car nous
voyons aujourd’hui avee honbeur le retonr d’unc foule
de ces hommoes éclairés & Vantique foi. Ceux-ci, imnn-
sant silence aux passions, et s'élevant au-dessus de
toutes fes considérations humaines , ont osé braverles
préjugés d’une sccte et ccux d'un monde impie. Que
te membres distingués des grandes universités I’An-
sleterre qui, dans ¢es derniers temps, se sont réunis

. & la famille catholique! et c¢’est journellement que de
semblables conversions, en Amérique, dans la Grande-
Jretagne, en France, en Allemagne, viennent conso-
ler I'liglisc romaine du mépris, do lo haine ek des
scandales de tant d’auvtres sectaires.



Ainsi jc pense que la bonne foi ne se rencontre pas
souvent chez les hérétiques ou les schismatiques , dans
la classe instruile, quoiqu’elle puisse s’y rouver, ¢f
qu'elle 8’y trouve quciquefois, Elle est surtout bicn
loin dc ces eccurs toujours acharnés & outrager ct &
perséeuter e catholicisme. Cel acharnementn’a d’autre
origine (ue la haine éternelle que le mengonge porte,d
la véritdé.

Quoi qu'il en soit, plaignons tous coux (ui n’ont plus
P’Eglise caiholique pour mére, soit savants, soit igno--
rants ; prions pour cux ; ¢t , quand la Providence nous
le permet, travaillons avee zdle a les ramener dans
son scin (1).

D. Resle & parler des infidcles. Que faut-it done
penscr de la destinée future de ces hommes qui , noni-
ris dans les déserts ou dans les foréts, parmi les bétes
sauvages , vivent ct meurcent sans la connaissance de
Ja Reéséiation ?

R. 11 est d’abord ndécessaire de fermer Porceille A ceg
impics calonmialcurs qui, pour attaquer ct combat-
ire P'lalise, supposent qu’il y a des hommes ¢u’clie
réprouve précisément et aniguement pour avoir ignoré
VEvangile qui ne leur fut point annoncé. Cette suppo-
sition cst fausse , I'Eglise catholique n’ayant jamais cr..

(1) U n'est pas hors de propos de rappeler ici la conversion
de la princesse Flizabeth-Christine de Wolflenbulttel. Avant d’é-
pouser Charles d’Autriche, qui fut depuis 'empereur Charles
VI, celle princesse erut devoir, pour la tranquillilé de sa cons-
cicnee, consulter les Luthéricns, dont elle avait jusqu’alors pro-
rossé In foi. Les docteurs prolestants, assemblés & Helinstadt,
répondirent que les catholiques ne sont point dans I'erreur pour
le fond de Ia doclrine, et qu’on peulse sauver dans leur religion.
Dés que eelaest ainsi, dit la princesse, en apprenant celte déci-
sion, 7 u'y a pas liew d'hésiter, el dés demain §'embrasse la foi
de UEglise romaine; car le parte le plus str, dans une malicre
st importante, est Loujours le parti le plus sage,

Le pere d’Elizabeth de Wolflenhullel tint le méme langage, ct
s'elacha, comme clle, & PEglise eatholique.



— 33 —
scignc (u'une personne est reprouvee pour n'avoir pas
cru a des mystéres qu’clle ne pouvait pas connaitre.

Le quatriéme principe pos¢ plus haut nous dit que
Dicu ne demandera & l'infidéle que ce qu'il lui aura
donné , et qu'il ne jugera point d’aprés la prédication
évangélique celui qui n’aura jamais pu 'eptendre. A
celui-la Dien infiniment juste demandera s'il a obéi
fidélement & la loi intéricure de sa conscicnce , évitant
les erimes qu’il pouvait et qu’il devait éviter,

Ouatre cela, parmi les paiens, il n’en cst aucun &
qui Notre~Scigneur Jésus-Christ, mort pour tous les
hommes , et dont le Ceeur les a tant aimés, n’accorde
de bonnes pensées , de saintes aspirations , de vérita-
bles graces de salut. Eh bien, que I'idolatre , que le
barbare crrant dans les bois , soit fidéle 4 1a direction
de sa raison et de sa conscicnee, (u’il soit docile anx
mouvemenls de la grace qui lui est dispensée , et Dicu
le sauvera.

D. Et comment Dicu le sauvera-t-il ?

B. Lst-ce que les moyens peuvent mancuer & la
toute-puissance divinc? Oui, Dicu lec sanvera, ou cn
communiquantdirectement d son &me , droite d’aillcurs
et innocentc, les lumiéres et les impressions néces~
saires pour former en elle au moins le veeu ou le désir
implicite de recevoir le baptéme et de croire tout ce
qui a été révélé; ou cn se servant, pour I'éclairer,
du ministére des anges, sclon le mémorable ensci-
gnement du-prince de la théologic (1) ; ou simplement,
en lui envoyant un missionnaire pour Uinstruire et
verser sur son front l'cau de la végénération. Les
exemples n’en sont point rarcs. Ep voici un bicn
touchant que nous lisons dans les Lettres édiflantes -
« Deux missionnaires voyageant dans les Indes , 1'un

_(l) Voyez dans Fénelon ( Leitres sur divers sujets de métaphy-
sique ¢t de religion, Lettre vi, n.4) ce passage de S. Thomas
et d’autres encore, cités et développés.

2..



—— 3k -

d’entre eux se senlit vivement inspiré de sc détourncyr
de la route et de s'enfoncer dans un bois. Son compa-
gnon de voyage cut beau lui dire qu’ils allatent s’¢ga-
rer ; obéissant au mouvement intérieur quile pressait,
le pramicr insiste ct engage I'autre 2 le snivre. Aprés
avoir crré guelquc temps, ils arrivérent 4 une cahane
faitc de branchcs d’arbres , ou ils trouvérent un vicil-
lard presque mourant. Le missionnaire lui demanda
5'il avait quelque connajssance de Dien.—Je sais , dii
le moribond , qu'il y o un grand Esprit quim'a créé;
mais je ne le connais pas, eb je désirerais bien qu'il se
fit connuilre & moi.—C est lui~méme , répligua Phommn.
aposioligue , qui nous envoie ici , pour que vous le con-
naissiez. Mais, diles-moi, mon ami, n avez-vous poini
iué quelguwun, comme font si souvent les habitants de
ces fordts 2— Non : je ne voudrais pas gu'on m'oldt lo
vie, je ne dois pas Udler aux aulres. — N avez-vous
point volé 7—Non : j'ai fort pew de choses, ma hache ,
mon arc et mes fléches ; je ne voudrais pas qu’on w'en
dépouiliat; pourquoi prendrais-je ce qui n'est pas o
moi ?—IV avez-vous point menli >—Qu’esl-ce gue men~
tir 2—C’esi parler conlre sa pensée , conlre la vérité,—
Non : quand j interroge quelqu'un , je suis conbent quw ox
me parle jusie ; ainst dois-je parler cux autres. Enfin
lc missionnaire, parcourant tous les points de la loi na-
turclic, trouva que ce bon vieillard ne les avait jamais
violés grievement. Il Vinstruisit de nos mystércs, ct
lui demanda s'il voulait étre baptisé.—Oh ! oui, répon-
dit le malade. L’autre missionnaire sortit de la cabaue
pour chercher de 'eau. 11 n'y avait 1& ni ruisseau ni
fontaine. Enfin il trouva une feuille d’arbre, large,
épaissc el concave , contcnant assez d’eau pour le bap-
téme. Le vieillard le recut, plein de foi, et mourut peun
de temps aprés, comblé de joie et d'cspérance (1).»

(1) Rappelez-vous I'exemple du centurion Corneille, aux Actes
des Apotres, ch, X,



. 95 -

D. C'cst consolant ; et , comme vous, je suis con-
vaineu que Dicu, infiniment hon et infiniment juste
veut le salut de tous les hommes, créés & son image
ct rachetés par le song dc son Tils (1), Mais d'ou
vient que la distribution des lumiéres et des graces
n’est pas la méme pour tous les peuples et pour tous les
homines?

R. Cost le secret de la sagesse ct de la providence
divines dont les voics sont infiniment au-dessus do la
faiblesse et des bornes de notre raison (2). Adorons co
secret de Dieu, et attendons qu’il nous soit un jour
révéié ; el, en attendant, croyons que nous scrons fous
jugés et traités sclon notre foi ¢t nos ccuvres , eb quo
lc moment viendra ol le mondc entier , sans en execp-
ter los ingrats ct Ics blasphématenrs , rendra hommage
A la supréme équité de notre Bicu ct & la grandeny
de sa miséricorde.

D. VEglise n’aflirme-i-elle pas cependant la répro-
nation de certains hommes en particulier ?

L. Jomais VEglise ne prononce posilivement 1o ré-
vrobaticn de personne on particulier, guelles qu’aient
£1¢ 5a patrie , sa religion, ct meme sa conduite, cb guel
r'ait éi¢ son genroe dc mm't L’Eglise peut eraindro ct
plourer ; mais elle n’aifirme rien et ne peunt rien aflir-
mer sans une révélation spéeiale , parce qu’clle ignore
{dtat dans lequel un mort queleongue a rendu le der-
pier soupir. (3). Un regard sur Jésus~Christ , une pa-
rolc de repentir et de confiance sauva le larron sur la
croix. Anu ciel, nous verrons sans doute une foule d’i-
mes qu'un miracle de miséricorde et ’amour aura ré-

(1) Hune (Chmstum Jesum) proposuit Deus propitiationcis
per fidem in sanguine ipsins pro peccalis nostris, non solm
raulem pro nostris, sed cliam pro folins mundi. ((‘ oncil. Trid,
Sess, v, cap. 2.)

(2) Judicia tuu abyssus multa. (Ps. xxxv, 7.)

(3) Un Protestant demandait .n jour & Saint Francois de Sales,
Luther est-il dewné ? Le Sainl répondil : Nous ne savons.



—_— 3G ~—

conciliées avee Dieun au secuil de 1eur éternité. Ainsi,
tout en ne présumant jamais pour soi, et tout en opé-
rant son salut avee crainte, il ne faut point désespérer
de son prochain 5 la charité le demande : Supereraltat
misericordia  judicium , dit 'Apétre saint Jaciues
(Epist. 1, 43).

T T OQIGR D %



— 37—

CHAPITRE TROISIEME.

¥isibflit¢ et Notes de PEglisc-
e

D. La vraic Eglise de¢ Jésus-Christ est-clle visible .
ou cn d'antres termes, cxiste -t~ clle sensiblement
parmi les hommes , de telle sorte que chaeun puisse Ia
trouver , la voir et la rcconnaitre ?

R. Ilfaut certainement que ’Eglise soit visible, puis-
qu’elle est la société des fidcles professant une méme
foi, participant aux mdémes sacrcments, soumis aux
mémes pasleurs , et ayant un méme Chefl. Clest
pourquoi Evangile 1a compare a4 une ville située sur
un liea élevé; & une aire, a un filet, & un bereail | a
la salle d’un festin , ete., toutes choses visibles ct sen-
sibles.

Saint Paul nous montre les évéques préposés au gou-
vernement de ’Eglisc de Dicu. T.e méme Apotre deseend
a CGésarée, et salue Eglise. Il éerit & Timothée , afin
qu’il sache comment il doit se conduire dans la maison
de Dicu, qui est I'Eglisc du Dicu vivant. Il déerit
aux Romains qu’il faut croire de eccur, ct confesser
de bouche sa foi pour obtenir le salut ; toutes choses im-
possibles sans la visibilité de Eglise (1).

Dicu veut, nous le savons déjd, que tous les hom-
mes s¢ réunissent & 'Eglise , hors de laquelle il n'y «
pas de salul ; il veut (u’on V'écoute, (’on lui obdisse,
ct-qu’on recoive d’clle les sacremenis. L'accomplisse-
ment do ces devoirs n’exige-t-il pas la visibilité de

(1} Act. xx, Q8. —Act. xvur, 22. -1 Tim. 11, 14-15. - Rom. x, 10



— 38—
PEglisc ? Sans elle , les fidéles , ignorants ou savanis ,
ne scraient jamais assurds qu’ils sont dans la véritable
Eclise, n’ayant pas le moyen dc la discerner des socié-
tés mensongéres , ou des religions de eréation humaine
qui se parent du nom &'ligliscs.

[’Eelise de Jésus-Christ est done visible ; et ¢’est elle
que le prophete Isaic nous représente comme [e mas-
son du Secigneur placée sur le sommet des monlagnes ,
au-dessus des collines, @ lagquelle tous les peuples dofvent
accourir (). Bt lcs saints Docteurs nous la montrent
plus brillante que le solcil, rcsplendissant de Vorieni
a Poecident , ct répandant aveec abondance ses rayon::
par toutc 1a terre (2).

En conscuence, les Protestants sont tombes dans
Uerrcur et dans I'absurdité lorsqu’ils ont soutenu que
la vraie Eglisc de Jésus-Christ est invisible, ou qu’clie
ne se compose (ue des justes et des prédestinés. s
ont voulu ainsi se metire a 'abri des anathémes ful-
minés contre cux par I'Eglise catholique (3).

D. Comment I'Eglise est-elle visible, ou readnc
sensible?

I, Elle Pest par certains caractéres , eertaines mar-
ques ¢t propriéiés extérieures qui lni sont propres , ct
tellement propres, qu’il est impossible & celui qui aimc
et qui cherche la vérité, de nc point apercevoir, au
milieu de la nuit des opinions et des errcurs , ce phare
éblouissant de I'espérance et du salut.

D. Quel nom donne-t-onh ccs signes extéricurs, o
caracteres de la vraie Eglise ?

(1) Is.11, 2.

(2) S. Chrysostome, S. Cypricn, ete.

(3) NMestinulile d’insister sur ce point. Voyez du reste Bossuct
dans son xve livre de VHistoire des Variations, dans son 3¢
Avertissement aux Protestants, et dans sa 1t Iastruction pas-
torale sur UEglise. L'illuslre Evéque y réfute avece force cctte chi-
mére ' Eglise invisible, sortie des usines de I'hérésie. Il montrs
el l'ineptie et Uimpicté de ce systéme.



— 30 —

R. On les appello les Votes de 'Eglise. Elles lui sant
cssentielles , parce qu’elles tirent leur origine dec sa
constitution méme ; ct aucune secte hérétique ou schis-
matique ne peut ni les contrefaire , ni se Ics arroger.
Nous le dirons bientot.

D. Quclles sont ces Notes ou qualités esscuticlles de
I'Eglise de Jésus-Christ?

R. Sclon le symibole dressé au Coneile général de
Coustantinople , et qui n’cst qu’une extension du sym-
hole de Nieée, la véritable Eglise de Jésus-Christ est
une , satnle , catholique ct apostolique (1).

Je dois maintenant fixer votre attention sur chacun
de ces glorieux caractéres séparément, ct vous dé-
montrer Fexistence dans le monde d'unc société qui
les réunit tous & la fois, tandis qu’ils ne se rencontrent
point aillcurs. Cette société ¢tant Eglise romaine | les
fidéles sentiront, suivant le mot du Catéchisme du Con-
cile de Trente , combicn ils sont redevables & la bonté
divine de les avoir fait naitre et élever dans son sein (2).

(1) Les saints Peres ct les théologiens n'assignent pas tous &
I'Egliso le méme nombre de notes. Les uns en complent trois ,
d'autres quatre ; ceux-ci six, ceux-1i dix... Bellarmin en proposc
fuinze. ayant soin toulefois de remarquer qu’on peut, sil'on veut,
les réduire toulcs aux qualre notes du symbole de Conslaunti-
nople, wnm, sanctam , catholicam et apostolicam.

(2) dperiendw autem sunt fidelibus hujus Ecclesice propric-
tales, exr quibus licebit agnoscere quanto beneficio ¢ Deo
affects sint, quibus contigeril i ca nases atque educari. (Neuvie-
nie article du Symbole.)

—— :—_\—'_-‘-}.g_{-:w



— B —

CHAPITRE QUATRIEME.

Unité de¢ UEglisc,
—-#—.

D. Comment conecevez-vous Punité de I'Eglise ?

1t. Jelaconcois de deux manicres: {0 cn tant qu’il
n'y a u'ane seule Eglise ¢tablie par Jésus-Christ,
ct 2° cn tant (ue Punité est unc note ct une propricété
de cette Eglise unique.

ARTICLE 1.
DE L'UNITE CONSTITUTIVE DE L'EGLISE.

D. Est-il vrai que ’'Homme-Dicu n’a établi sur la
lerre qu’une scule Fglise ?

R. Rien n’est plus vrai. Tu es Pierre, dit Notre-
Scigneur au prince de ses Apotres, et sur celic pierre je
hatirar mon Eglise. I} ne dit pas : Je batirai mes Lylises.

S’adressant aux Juils, Jésus leur dit : J'ai encore
d'aulres brebis qui ne sont pas dans celle bergeric; il
faut que je les y wméne; elles écouteront ma voix , ¢t il
'y aura qu'un lroupeau et qu'un pasteur : ET FIET UNUM
OVILE ET UNUS PASTOR (1).

Suivant U Apétre saint Paul, nous avons lous été bap-
tisés dans le méme esprit , pour wélre tous ensemble
quwun méme corps , soil Juifs , soit gentils, soit esclaves
o libres..... dussi le corps w'est pas un seul membre,
Mais plusicurs..... ¢t ils ne font lous qu'un scul corps:

(H Joan. x, 14.



—_— I —

uNUM AUTEM cORPUS (1). S'il y avait plusicurs corps,
ou, sans figure, s'il y avait plusicurs Eglises, ciles
devraient néeessairement différer entre clles par leur
chef, par la foi, les lois, lcs sacrements, cte., ce (ui
répugne & la constitution de I'Eglise.

Jésus-Christ n’a done, sur la terre, (qu’un seul trou-
pean, un seul bereail , une scule Eglise , son épouse :
Una cst columba mea , perfecta mea (2).

D. Pourguoidonc distingue-t-on différentes Eglises,
par exemple , V'Eglisc latine , I'Eglise grecque , V'Eglisc
orientale, I'iglise occidentale, ete.

fl. Cette distinction provient : 1° de la diversite
des pays ou sc trouvent les Eglises particuliéres,
qui sont des portions de I'Eglisc universelle ; 2° de [a
dillérence des langues qu’'on y parle; 3° de certains
usagces disciplinaires qui leur sont propres. Mais, quant
a la foi et aux mcours, ces Egliscs n’ont ct ne peuvent
avoir aucuné différence ni cotre clles ni avee 'Eglisc
catholique romaine.

« Les Kglises de la Germanic, dit saint Irénée,
« he croient pas ni n’enseignent pas autrcinent que
« les Eglises d’Espagne, des Gaules, de V'Orient, de
« 'Egypte, de VAfvique et des provinees méditerra-
« nées (3). Sicut sol... unus et idem est, sic et proedica-
¢ lio vertlatis »

Saint Hilaire de Poitiers ne s’exprime pas moins
clairement : « Encore qu’il 0’y ait qu’une Eglise dins
« le monde , néanmoins chacque ville a son Eglise, et
« toutes les Iigliscs ensemble n’en font gu'une dans
« le grand nombre (4). »

—

-

(D 1. Cor. x11, 13, 14 et 20.—Vovez les SS. Péres, par exem-
ple 5. Cyprien, de unitate Ecelesier ; — S. Trénée, adv. Heres
lib. 1, c. 3;—8. Chrysostome, hom. [in I. Cor.

(2) Cantic. vi, 8.

(3) Adv. Heeres. lib, 1, e. 3.

{(4) In Psalm. xiv. n. 3: Ef una in omnibus esf.



e 42—

D. Comme vous I'avez insinué, cette Eglisc unique
est donc I'Eglisc catholique, I'Eglise romainc ?

R. Oui, précisément , puisqu’eclle scule est batle
sur saint Pierre , et qu’clle seule réunit les earactéres
dout Jésus-Christ a marqué son Eglise, ainsi que je
vais l'explicquer.

ARTICLE II.

OE L'UNITE, COMME NOTE ESSENTIELLE DE L'EGLISE.

D. En quoi consiste l'unité, en tant qu’clle ecst
unc propriété et une note essenticlle de 1'Eglise uni-
verselle ?

. Elleconsiste: 1°¢ dans I'unité de foi ou de doetring,
et 2° dans l'unité de société et de gouverncment (1),
(V’cst la double prérogative qui forme I'unité parfaite
que Notre-Seigneur Jézns-Christ a vouiue dans son
Lglise, et en vertu delaquelle I'Eglisc est un scul toul
dont toutes les parties sont inséparables.

L’onité de fol requiert la croyance de toute la doe-
trinc révélée par Jésus-Christ, el déclarée et enseignée
telle par I'Eglise ; et Punité de société et de gouver-
nement demande la soumission de tous les fidéles aux
pasteurs légitimes, et spécialement an Souverain Pon-
tife.

Admirons ici la divine sagesse du Fondateur de
VEglise. Sans cette double unité, que scrait devenu fe
bienfait de la rédemption ? car quc scrait devenue I'E-
glise clle-méme, chargée de fairc goater et d’appliquer
aux dmes , jusqu’a la fin du monde , les fruits du sanz
du Rédemptcur? Il y a longtemps que la division et

(1) Cetle unité de socicté of de gouvernement est appelée par
plusicurs théologiens unité de charité, unilé de communion, ¢t
unité de ministére.



—_ 43 —

la discorde P'auraient désolée, déchirée et mise cm
pices. Tandis que, par son unité, I'Eglise a résisté
ct résistera toujours & toutes lcs causes de dissolution
et de mort.

D. Prouvez d’abord que Jésus-Christ a voulu dauns
son Eelise Yunité de foi ou de doctrine?

R. L’Ecriture et la Tradition le démontrent jusqu’a
Pévidence. J ai d aulres brebis qui ne sont pas de ce ber-
cail, dit Notre-Scigneur ; il faut queje les améne, et elles
écouleront ma voix, etil 'y aura plus qu'un seul ber-
cail et un seul pasteur (4). Or la voix de Jésus-Christ
cst une, et c’est par la docilité a écouter ectle voix
unique que s¢ forme un scal troupeau.

Pére saint , dit-il encorc la veille de samort, je ne
prie pas sculement pour mes Apdtres , mais pour fous
ceux qui , par leur parole, crotront en moi, afin qu'ils
ne sofent qu'un....; et je leur ai communiqué la clarté
que vous waves donnée {¢'est-a-dirc la doctrine que
jai puisée dans votre sein ), «fin quwils soient un commc
nous sommes un (2). La clarié ou la doctrine de Jésus-
Christ est done une, puisqu’elle cst le principe de la
parfaite unité qui doit, de tous les esprits et dc tous
les cceurs de scs disciples, nc faire qu’un seul csprit ¢t
un scul ceeur.

Instruits par leur adorable Maitre, les Apdtres n’ont
point parlé dans un autre sens. Que dit saint Paul aux
Corinthicns ? Je vous conjure , mes freres, par le nom
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, d’avoir tous le méme
langage, et de ne point souffvir de schisines parmi vous ;
mais d'étre parfaits dans la méme pensée el le méme
scntiment (3). Que dit-il aux Ephésiens? Vous n'étes
quuae corps el un esprit , comme vous avez éié appelés
wie snéme espérance, Un seul Dicw, une seule foi, una

(1) Joan. x, 10.
(2) Joan. xvir, 20-22,
(3) I Cor. 1, 10,


http://schism.es

— 45 —
¥IDES , un senl buptéme (4). Que dit-il aux Galates 2 S»
un ange du ciel vous annoncait un Evangile différent de
celui qui vous @ 6é annoncé , qu'il soil anathéme. Cet
Evangile que je vous ai préché , est celur que Jésus-
Christ lni-miéme m'a révélé (2).

Les Péres de tous les siéeles, fidéles & ces enscigne-
ments, nous ont dleur tour montré I'Eglise comme de-
vant professer invariablement une seule et méme foi ;
et Ta oéritable docirine , dit saint Althanase, est cellc
que les Péres ont transmise. La marque des véritables
docteurs , ajoute~il, est lorsqu’ils saccordent lous enltre
ewx , mais non lorsqu'ils sont en dispute , soit entre eur,
soit avec leurs péres (3). D’ou il snit que Vunité de doc-
irine, 'accord unanime ct invariable sur la foi, cst
l¢ caraclére distinetif de la vérité de la vraie foi.

Sclon saint Grégoire de Nazianze, le théologien pur
excellence , ainsi que I'antiguité I'a nommé , les héréti-
gues les plus dangercux sont ceux quai, conservani,
sur tout Je reste, Vintégritd de la doetrine, par nn
scul mot, comme par unec goutte dec venin, tuent la
vraic ct simple fol de Noftre Scigneur recue des Apotres
par tradition (4). Unc scule crreur sur la foi cst donc
une goutte de poison asscz violent pour tucr toute la
foi.

Au rapport de Théodoret, saint Basile disait : Qwe
ceux qui sont nourris dans les saintes Letlres ne souf-
frent pas que Uon abandonne une scule syllabe des doy-
mes diving ; mais que, pour leur défense , ils nw'hésitent
pas, &l est nécessaire, @ se livreer @ lout genre de
mort (5). 11 y a done obligation stricte de croire abso-
lument tous les dogmes , puisque, placé cntre la mort

(1) Fphes. 1v, 4 ct 8.

2) Galal. 1,8 ¢l 12.

(3) De Deer. Niceena Syn. contr. Arian. n. 4,
(4) Tracl. de Tide.

3) ist eeell dib. tv, eap. 10,



¢l Tabandon d’'up scul article de foi, le chrétien de-~
vrait choisir Ja mort.

« Qu'il 0’y ait done, s’¢erie saint Augustin, qu’une
seule ¢t méme fol dans VEglise répandue en tous
licux (4). »

Et dans la Cité de Dien (2),1e saint Docteur appelle
hérétiques et ennemis de Dieu cenx qui, ayant des sen-
timenls erronés, et avant éité avertis de revenir & des
idées saines et droites , résistent opinidlrement , et dé-
fendent lenrs crreurs, au lieu de s’cn corriger.

Donc Jlglise de Jésus-Christ n’a ¢t nec peut avoir
quune méme foi, una fides; ct (uicondue s'éearte de
cette nnité de foi ou de docelrine , tombe dans hérésic,
ct g’exelutl par 18 méme de Vglise et du salut. Et e'est
pourquoi I'Apdtre saint Jean défendait aux fidéles de
recevoir dans leur maison et de salucr quicondgue ve-
nait & enx n’apportant point la docirine du divin
Maitre (3).

D. Outre Vunité de foi , Notre-Scigneur a-t-it voulu
dans son Lolise Vunité de sociéié et de gouvernement?

fi. Bien certaincment.

D. Et qu’entendez-vous par cette unilé?

R. Afin dc vous répondre avec plus de elarté ct de
précision, je vous vappelle (ce qui dureste a 6lé it
au chapitre premier) que Jésus-Christ a institu¢ dans
son Eclise un ministére pastoral , public et permancut,
répandu partout, ct le méme partout, chargé par hi
de précher ot d’enseigner la fei, d’admipistrer les sa-
crements , et de gouverner sa grande famille. ¥i ec mi-
nistére est divisé en plusicuwrs Ordres ui constitnent
la hiérarchiec ceeldsiastique, @0l sort la mullitude des
pasteurs inféricurs ct supcéricurs, ndeessaires pour

(1) Sit ergo una fides wniversee quee ubique dilafutur Ecelesir.
(Epist. 36, al. 86, ad Casulanum presbyl. n. 22).

(2) Lib. xvur, cap. 51.

3) M loan 10.



— %0 —

Pédification du corps de Jésus-Christ ou de I'Eglise (1).
A ce ministére, & cette hiérarchie, Jésus-Christ a
donné un Chef supréme, parce que, sans un centre d’'u-~
nilé, suns un lribunal absolu et infaillible, sans un
oracle vivan! qui persuade , rassure el soumelte fous
les esprits, il est absolument impossible que les hommes,
faits comme tls sont , viennent d dire et d penser la méme
chose (2).

Cela posé , I'unité de soctéié et de gouvernement cst
le devoir sacré, imposé par Notre-Scigheur & tous les
enfants de son Eglisc, d’étre soumis aux pasteurs 1¢-
gitimes , sous la conduite du Pasteur supréme anguel
est confiée la garde des agneaux ct des brebis : car
¢'est lui qui veut qu'on éeoute la voix de ses ministres
comine la sicaue propre (3) , et qui assimile le mépris
¢e leur autorité au crime de Yidolatrie (4).

Saint Paul, qui constamment inculque aux fidéles
Pamour de la paix, la concorde et la subordination,
met les divisions, les schismes, les sectes, au nombre
des péchés qui excluent du royaume des cicux (5). Et
dans son Epitre aux Romains, il les prie, ROGO AUTEM
vos, d’observer ceux qui font des dissensions el des
scandales contre la doctrine qu'ils onl apprise, el de
s'¢loigner deux ().

El & quoi donc servirait le ministére pastoral donné
par Jeésus-Christ & son Eglise , si les ouailles pouvaicnt
s¢ séparer de leurs pastcurs, ou §’il lecur était libre de
s’ingérer sans mission ct d’clles-mémes dans le gouver-
nement ecelesiastique?

De tout temps , lcs Péres et Ies Docteurs ont insisté

(1) Ephes. v, 12.

(?)pﬂu!échismc philosophique de I'abhé de Feller, tome 3,
p. 122.

(3) Lue x, 16.

(4) Matth., xvur, 17.

(8) Galat. v, 20.

(6) hom. xv1, 17.



sur cette nécessité de Funité de société et de gouver-
nement on de docilité entiére aux pasteurs chargés
de régir I'Eglise de Jésus-Christ.

Quelle paix se promelient de la part de Dieu, s’écric
saint Cyprien, ceuxr qui wont pas la paix avee leurs
freres? quels sacrifices crotent-ils célébrer, ceux qui ne
sont pas en communion avec les pasteurs léqilimes 7
pensent-ils que Jésus-Christ soit avec eux (4)7

Dieu, dit saint Trénée , jugera ceux qui opérent les
srhismes, hommes vains quit wonl point Pamour dc
Dicu... Il fout obéir aux évéques, & ceux qui succi-
dent aux Apotres , et qui , avec la succession de U'¢-
piscopat , ont recu le don certain de la vérité , seloi
le bon ploisir du Pére... Ceux qui S'élévent contre lo
vériié, el poussent les autres a la révolle condre I Eqlise
de Diew, seront {railés comme Coré, Dathan et Abiron.
qui ond ¢élé précipités dans les enfers (2).

Saint Athanasc, saint Optat de Miléve, saint Pa-
cien , saint Augustin, avec bicn d’autres Docteurs
pressent également les fideles de se tenir inviolable-
ment attachés aux pasteurs institués par VEglise
le sacrilége du schisme surpassant d leurs yeux lous
les autres crimes (3).

Done, en vertu de Ia volonté et de I'institution de
Jésus-Christ , la véritable Eglise doit se présenter au
monde , réalisant la double unilé dec doctrine et de
ministére ou de gouvernement. I'unité de doctrine a
ramené parmi les hommes le régne de la vévité; cf
Monité de ministére sauvegarde ¢t mainticnt Vonité
de doetrine ou de foi. Plan magnifique ct divin !

(1) D¢ Unit. Eceles. — Epist. mi. Rogatiann fratri.

(2) Adwv. Heerves. 1ib. 1, cap. 43, 44, 62 et (i3.—Liscz é¢galement
le ch. 20 du liv. v, et le magnilique ch. 40 du liv, ur.

(3) S. August. passim. — Liscz sa Lettre 87 al. 164 au Dona-
lisle Emeritus.



ARTICLE III.

UNITE DE L'EGLISE ROMAINE.

D. Ixiste -t -il dans l'univers unc société reli-
aicuse qui soit en possession de T'unité de foi et de
ministére, essenticlle a la véritable Eglise ?

R. Oui, clle existe : c'est VEglise catholique ,
Pliglise romaine, ¢’est-d-dire cclle qui reconnait pour
son Fondatear ct son Chef invisible Notre - Seignenr
Jésus - Christ, et pour son Chef visible le Pape ou
Souverain Pontife , dont le siége est & Rome.

D. Montrez quc I'Iiglise romaine posséde V'unité de
{oi ou de doctrinc,

R. Le fait cst incontestable. Tous les enfants dc
U'Eglisc catholique n’ont qu'une seule et méme foi,
cclle que leur mére a recue de Jésus-Christ , ct ¢ue
les Apotres lui ont transmise. Les fidéles d’anjour-
d’hui croient ce que leurs devanciers ont cru depuis
Voriging du christianisme, et ce que leurs neveux et
arri¢re-ncveux eroiront jusqu’a la fin du monde. Lenr
foi, fixe, uniforme, nc peut jamais varier : car I'Eglise
romainc ne soullre aucune altération dans sa doetrine;
ct dés que quelquun ose introduire de nouvenux
dogmes, refuse de croire un scul de ccux qu'elle cn-
seigne , clle le retranche de son corps. Aussi, dit le
grand Apdétre, I'Eglise, épousc glorieuse et immaculée
du Fils de Dicu, nc vieillit pas ; elle n’aura jamais de
rides , gardant invariablement la pureté et la beaute
de sa foi (4).

Au 11® siécle de I'ére chrétienne, V'immortel évéque

(1) Ephes. v, 27.

A l'occasion des hérésies, UEglise a quelquefois ajoulé quel-
fues mols & ses anciens symboles. Ces miots n"ont en aucune
manicre modifié ou altéré sa doclrine; ils n’ont fuif ue la déve-
lopper ou Pexpliquer d’une facon plus expresse ou plus claire,



!

— 9 —

de Lyon , saint Irénée, disuit : Cetie foi qui a élé pré-
chée par les Apotres et leurs disciples, U Eqglise, quoique
répandue sur toute lo terre, la conserve avecun soin
ctun zéle extrémes, comme st elle whabilait qu'une seule
maison. Elle la prend pour régle, et la professe par-
tout de la mée maniére, comme si lous ccux qui lui
uppartiennent Wwavaicnt quun méme esprit , quun méne
caeur , quune méme parole (1).

Ce que saint Irénée aflirmait dans les premicrs
temps , tousles évéques, tous les Docteurs des dges sui-
vants ont affirnié. Nous avons leurs éerits enire les
mains ; si nous cn retranchons quelques cpinions (ui
ne touchent point & la substance de la Révélation , on
sur lesyuelles I'Eglise n’a point ou n’avail point pro-
noncé délinitivement, tous, sans exccption, procla-
ment le méme Seigneur , la méme foi, le méme sym-
bole.

Parmi les 255 Pontifes suprémes qui, du bautl du
Capitole chrélicn , ont 'gouverné 1'liglise romaine de-
puis saint Picrre jusqu’a I'incomparablc PicI1X, y en
a-t-il un scul qui, dans scs Bulles, dops ses Béerots
dogmatiques, ait ouvert unc scule bréehe dans la {oi
primitive du catholicisme? Une scule parele d'orreur
cst-clle tombée des Iévres des Pontifes romaius
alors qu’clles s'ouvraient pour parler & Figlise uni-
versclle ?

Dix-huit Conciles cccuménigues, depuis celui de
Nicée jusqu'a celui de Trentle, se sont fenus dans
I'Eglise romainc. Pescz lcurs déeisions davs la ha-
lance d’un inflexible cxamen ; pas unc seule yui cu-
scigne une foi différente de eelle (quinouns fub appoerviée
du cicl par I'Homame-Dicu , et qui {ut la foi de teus
les siceles catholiques. Considérez les asscmblees hu-
maines ou se trailent les intéréls politiques et civils;
Panarchie ctl'incohérence des opinions en sount pres-

(1) Adv. Heres. lib. 1, c. 3.



—_— 30 —
que V'invariable attribut. Mais I'Eglise romaine réunie
dans scs premicrs pasteurs, d la voix ct sous la pré-
sidence du Pape , imprime & ses paroles, & scs défi-
nitions concernant le dogme, la morale ct le culte
universel, un tel sccau d’'unité, qu’il devient impos-
sihle @’y apereevoir Vombre d’une crreur ou d’unc
contradiction, Oui, lc cicl et la terre s’abimerent
plutot dans vnc ruine immense, avant qu'il soit
douné au monde et & Penfer daltérer Vintdgrité de la
foi catholique : A Donvino factwm est istud (4) : « C'est
I'ouvrage de Dicu. »

D. Yajouterai avee le Prophéte royal: Et est mira-
bile in oculis nostris ; ct ce phénomcéne cst admirable
ames yeux, quand surtout je réiléchis & Yinconslance
native de 1'esprit de Phomme , & Porgueil et & toutes
les passions de son cocur.

En est-il ainsi de 'unité de ministére et de commu-
nion , ou de gonvernement ? Est-clle une des préro-
gatives de Plglise romaine, comme Funité de foi?

R. Tndubitablement. H suflit de regarder la grande
ct belle tribu des lévites, des prétres et des évéques,
cu la sainte hiérarchie de I'tigtise, formée sur la hié-
rarchic des anges. Dans 'armée angélique , tout mar-
che avee ordre et subordination ; de méme, dans la
hiérarchic ceelésiastique, les ministres inféricurs sont
soumis aux ministres supdricurs, subordonnés a leur
tour & une autorité souvcraine, cclle du Pontife de
Rome: c’cst le point cnlminant ou tout converge. T
y a sans doute, dans tous les coins du monde catho-
lique, un prétre on pasteor de chaque bereail parti-
culier; il y a, dans chaque diocésc, un évéique qui
réunit sous sa houlctte plusicurs bereails ; il n’y a
cependant, malgré ce grand nombre de pasteurs ct de
troupeaux , qu'un ministerc pastoral , tous demeurant

(1) Ps. cxvu, 23.



—e ;j;l e

unis dans une méme foi, sous la houlette du méme
Pasteur supréme.

Dans Thistoire tout cnliére de I'Eglisc rvomaine,
¢’est 14 ee qui domine, je veux dire Pexistence et la
vie de I'unité de gouverncment ou de ecommunion, co
son centre unique, notre Saint-Pére le Pape. dvant
fout, s'¢eriait saint Jérome , s’adressant au Pape Da-
mase, avanl lout je suis uni 4 volre sidge, qui cst
la chaire de Pierre. — Dés que flome ¢ parlé, la
couse c¢st finie, disait saiut Augusling; ct iei Rome,
c¢'est le Pontife vomain, qui, semblable & une senii-
nelle avanede , veille, jour et nuit , sur le dépot dela
foi quilui est confié (1),

C’est asscz pour nos convictions. Nous eroyons que
IEglise vowaine porte Ja premicee ¢t divine marqguoe
de 1z véritable Eglisc, et nous répétons avee leLoncile
de Nicde: Credounum Ecclesigm, -— une non-sculement
de fait, mais de droil , une cn verlu de sa constitution
divine.

Lt cette note gloricuse n'apparticnt & aucune scele
religicuse, L/unité totale ct incm'rupﬂhlc est un bicn
que lcs sceles peuvent réver, mais gu'elles ne possé-
deroni jamais. Le chapitre suivant nous cn con-
vainera.

(1) Dans la hiérarchie, le catholique {rouve assurance ef re.
pos. Car méme e plus simple el le moins insiruit des eatholi-
gues ne peut ignorer qwil est i de coninunion avee son curd,
celui-ci avee son évéque, ot l’(‘\\ﬁqnc avee le Souverain Ponlife
ainsi il 4 une garaunlic cmlamc qu’il fuil partie de 'Eglisc c.llhn.
ligue, et qu'il est en société de pricres, de foi, de sacremen(s
avee Lous les cathwliques de 'univers.

"
" ‘.!_Bn v



!
[
i~

i

CHAPITRE CINQUIEME.

De unidté dans les socicics religienses, séparées
de Ila commmuun o FOmaine.

—~—

D. L’'unité catholique n’appartient-cllc pas aux so-
ciétés religieuses, différentes de Vliglise romaine?

R. Non:car, dans V'unité catholique, tout est fixe,
uniforme, invariable; partout on professe la mdéme
doctrinc; et cc que I'on eroit aujourd’hui , on le eroyait
il v a bientot vingt siécles. e méme, dans T'unité
catholique, on ne reconnait gu'un scul chef invisible,
qui est Jésus-Christ, et un scul chef visibic, qui cst
le successeuy légitime de saint Picrre sur la chaive
de Rome j chaire indépendante, souveraine, ue toutes
les chaires écoutent. Autour d’clle se groupeat les ¢vé-
ques, puis les prétres par les ¢véques , puis les fidéles
par les prétres, et le monde entier par les fidéles, Telle
cst la merveilleuse économie de I'Eglise, ot toutcs les
parties, étroitement liées ensemble, n’ont qu’une méme
vie. Un seul et méme Esprit communique la grace aux
fidéles, comme Vame anime tous les membres d’un
méme corps ; et pour tous, c'est la méme espérance a
Jaquelle ils sont appelés , je veux dire, la vie bienheu-
reuse ct éternclle.

Ou trouver ailleurs un ordre si beau ? Dans les au-
tres sociétés religicuscs, tout est incertain, chance-
lant, instable , variable, ou faux et monstrucux dans
la doetrine; ¢t quant & l'unité de ministére ou de
gouvernement , elle y est nalle, illusoire, ou radica-
lement opposée au régime pastoral voulu par Notre-



— 33 —
Seigneur dans son Eglise. Ou bicn on crre a P'aven-
ture, sans gnide , chacun se mettant 2 la suite du chef
qui Jui agrée ; ou bien encore, si I’on est contraint de
suivre un chef, cc chef n’a aucune mission spirituelle,
aucune autorité sur les dmes, aucun droit pour éclairer,
consoler et alfermir la foi de ses subordonnés.

D. Yoila des considérations générales; voudriez-
vous les particulariser ?

R. Je le veux bien, et je le ferai en parcourant
avee vous les religions différentes qui existent dans le
mondce, ¢t en vous moantrant qu’clles sont loin de pos-
séder Pupité catholique,

D. Je vous dispense de démontrer Fabsence d’unité
dans Jes socidtés paicnnes, comme aussi dans isla~
misme ¢t J¢ judaisme , parce (uc nous sommes tous
persuaddés que 1 ne se trouve pas ¢t ne peut pas se
trouver I'liglise de Jésus-Christ. Qu'en dites-vous ?

R, Jc dis que vous avez raison, Aussi me contcnte-
rai=je de quelques rapides réflexions qui ne nous dé-
tourncront pas de notre sujet,

Le culte ¢t les croyances idolitres sont anssi mo-
biles , anss! absurdes et aussi dépravés que les génics
el les étres fantastiques qui en sont les objets. Le
paganisme n¢ posséde done ni unité dans les doctri-
nes, nl principe extérieur et commun de cobésion reli-
aicuse, Les dicux qu'adorent les gentils sont les dénions,
dit le Psalmisic (1), Done Vordre, la vérité ct Ia vertu
n'habitent point chez eux, ni par conséquent P'unilé,
(qui cn est le principe.

Point d’unité non plus dans Yislamisme ou la veli-
gion de Mahomet: ear celic religion, eréée par Je cime-
terre ¢t la volupté , n’est qu’on fmpur mélange d’ido-
latrie, de judaisme ct dc christianisme; un falras
informe de mensonges extravagants ct puérils, d’obs-
¢énités , de lois cruclles et abrulissantes, I.Alco-

(1) Omnes dii yentium demonia (Psal, 3¢v, 5.)



— 5 ——

ran, dont les scctateurs de Mahomet adorent toutcs
les lignes , n'est ue ecla. Tl sufiit de nommer ec livre
pour imprimer & la raison humaine unc flétrissure
éternclle. Plus dc cent cincquante scetes enncemies sont
soriics de cette hidense religion , qui ne présente assu-
rément ni un sacerdoce divinewment institaé, ni un
arbitre supréme de la foi, duo culte ct des moeurs,

Quant au judaisme, il n’offre plus le caractére de
Vunité. Le peuple hébreux, qui posséda autrefois I'u-
uité religicuse, est aujourd’hui déshérité ; ct s'it garde
encore ic livre de 1a Loi , il n’a plus de chaire de Moise
pour en interpréter , en conserver ct en transmctlire
les enscignements. Chaque Juif est maintenant livré |
comme chaquoe Irotestant , aux égarcments de sa rai-
son individueclie, libre de lire et de irouver dans la
Bible tout ce que Piznorance , les passions el la mau-
vaise foi veulent y lire et y trouver.

Les Juifs croient cn général que le Tulmud (1) est
la loi orale que Dicu donna & Moise, et qui cst Vex-
plication du iexte de la loi écriie. Moise V'aurait fait
apprendre par cccur aux ancicns, et , pendant des sic-
cles, clic scrait venue, d’age en dge, par tradition.
Ce commentaire fut mis par ¢erit, sous le régne d'A-
drien , cnviron 1'an 4530 de Jésus-Christ, par le rabbin
Juda Haccadosch , on le Saint: ¢'est lc Tabinud de Ji-
rusalem (2). Or, dans le Talmud, les rabbins ont étouffé

(1) Talmud mot héhrenx qui signifie doctrine.

(2) Ly a un aulre Tulmud,coinposé vers la in du ve sicele par
plusicurs rabhins relirés dans Ia Babylonie, d’od lui ¢st venu le
nom de Talmnd de Babylone: ¢’esl ee sceond Talmud dont les Juifs
font le plus de cas, el pour lequel ils ont au moins aulant de
respeet que pour les Liveas saints, Il est en 12 vol. in-fol,

Les Juifs sont divisés en deux secles : celle des Carailes, qui
s’en ticnnent an texte senl des Livres saerés, el qui sont en petit
nombre ; et celle des Rabbawistes, qui suivent en aveugles les
traditions que leurs doclears ont rassemblées dans le Talued
cl dans leurs commentaires sur I'eriture sainte. (Voy. Bergier,
Diclion. de théologie.)


http://secl.es

|

la Loi et les Prophétes sous un amas énorme de fa-
bles, de réverics, de pudrilités , d’erreurs grossicres
ct dégottantes. Isracl n’a plus ni tribu de Lévi , ni race
saccrdotale. L’anathéme divin a passé sur les douze
tribus et sur leur culte, ¢t en a dispersé les débris aux
quatrc coins du monde. Vers les derniers temps , les
Juifsviendront enfinchercherleur salut enJésos~-Christ:
L't revertentur [filii Israel , et queirent Dominum Deum
suunt,.. in novissimo dierum (1), Mais venons aux com-
munions chréticunes.

ARTICLE I.

EGLISE GRECQUE ET EGLISE RUSSE.

D. Quc dites-vous de I'Eglise greeque ou de 'Eglise
d'Orient? A-t-elle conservé le divin attribut de I'unité
catholique ?

R. Ellc ne I'a point conscrvé. Oh! oui, pendant les
premicrs siceles, clle fut belle, elle fut ravissante, I'E-
olisc d'Orient, Rien, dans ces beureux temps, n’était
plus vénérable que la tradition des Eglises dela Gréce,
fondées la plupart par les Apdtres cux-memes. Quelle
lamiére ¢hlouissante ne répandit=clle pas lorsque, avee
tant de force, clle s’opposa aux hérésics d’Arius, de
Nestorius ¢t d’Eutichés? Mais hélas! tout cet éclat
s'obscurcit, et cet or sc changea en un plomb vil, quand
le schisme vint séparer la Gréce de I'Eglise romaine.
Et enfin les conquétes des Tures, au milicu du
xv® siécle , andantirent presque le christianisme dans
ces contrécs jadis si riches de foict de vertas (2).

(1) Osée, n1, 3.

(2) L'Eglise grecque se compose de chrétiens soumis la plopart
au patriarche de Constantinople, et séparés de Ia communionde
I'Eglise romaine. Le schisme des Grees remonte & Pholivs, quj
usurpa le siége de Constantinople en 857, pril le tilre de palri-
arche @cuménique ou universel, et rompit avee le Souverain .



~— 36 —

Or, dans 'Egalisc greeque, il 0’y a pas d’unilé de {oi,
soit paree gne Je peuple ct le elergé y sont réduits &
la plus stupide superslition, soit paree que chaque
portion de ectic Eelise, indépendanie 'une de 'aulre
’a anenn eentre d’unité, soit paree que maintenant
¢ile renferme une foule de sectes gqui ont chacune feur
croyance.

de¢ ne parle pas des Grees vnis & UEelise latine, ct
qui ne different d’clle gue par la Jangue et par cer-
tains rites extéricurs qui ne tiennent point & la foi.

D. Ei Yunité de minisiére, de chef ¢t de commu-
nion , ¥liclise greeque 'a~t=clle conscrvée?

R. Non: ear clle n'’a point de hiérarchie ceclésias-
tique unie & un pouvoir ecentral divinement ctabli,
souverain e¢ irr¢formable. Les uns reconnaisscut pour
chef de la rveligion lc patriarche de Constantinople
fes autres, le patriarche d'Antioche; ecux -ci, le pa-
triarche d'Alexandrie; et ceux-Ja, le palriarche de
dévusalem. L'Eelise greeque, sous Ia dominalion des
Tures , est reduite & une servitude ignoininicuse :
¢i elle peut encore clire ses patriarches et scs éve-
gues , il fant une commission formelle du sultan
pour gque ces prélats puissent entrer en fonctions. L
d’ol ticnnent=ils lear autorilé? par quels liens soni-ils
unis entre cux ? par quel tribunal supréme les ques-
tions de foi sont-clies définies sans appel ? Si, an mojn-
dre signe de méeontenlement, le pairiarche de Gons-

Pontife. Le schisme gree ne fat pourtant consommé que vers le
milieu du onzieme sidele par Michel Cérularius, aussi patriarche
de Constantinople, Les Grees sont toul & 1a fois schismatiques et
héreliques, puisque en refusant au Pape sa suprémalie sur {oule
UEglise, ils refusent de eroire que, dans I (rés-sainte Trinilé, le
Saint-Espril procede du Pere el du Fils. En 1098, ils abjurorent
leur erreur, el se réunirent 4 Bome; mais celle réunion ne fut pas
tle longue durée. Plus lard, en 1430, au Concile de Florence,
s signerent de nouvean avec les Latins la méme profession de
foi; bientotils retomberent dans le schisme et dans 'hérésie, d'ol
ils ne sont plus sorlis,



— ) e

tantinople n'envoyait au mont Athos les evéques ol
les prétres qui Jui résistent, pour lesy tenir & la chaine
ou sous le hiton, les dissensions ceelésiastiques se-
raicnt continuclles (4).

« La vénalité souille le haut clergé, Vignoranee r¢-
‘« gme dans le clergé inféricur, Yavilissement cst par-
« tout, Des gens qu’on a connus peu de jours aupa-
« ravant comme matclots , paysans, boutiquicrs,
« ont été vas tout & coup & l'autel ou en chaire ; et
« des prélats élevés sur le siége de saint Chrysostome,
«« convaincus d’odicux trafies ou d’abominables désor-
« dres, méritent d’cn descendre pour le bagne ou pour
« I'échafaud..... Pauvre K¢glise grecque! elle a tout
« perdu : sa puissance, scs génics , ses saints, tout,
« jusqu’d son César,a qui clle avait tont sacrific (2). »
Quclle dégradation | clle ¢st le chatiment visible de sa
révolte contre I'Eglise romaine.

D. Passons a Eg¢lise de Russie. A-t-clle également
perdu Punité catholique?

It. Qui, et depuis bhicn longtemps. Devenus chré-
tiens surla fin du x° sicele, par les soins de Nieolas 11,
patriarche de Constantinople, les Russes {urent d'a-
bord des enfants soumis de I'lglise romaine, parmi
lesquels on compte des sainis et des martyrs : car,
’époque de leur conversion, I'Eglise d'Orient, qui fut
comme leur mére dens la foi, ¢tait encore unic de
communion avee le siége de Rome. Lorsque, en 10733,
je schisme des Grees fut consommé par Michel Geéru-
larius , la Ttussic ne cessa pas entliérement d’étre ea-
tholique, puisque au temps du coneile de Florence, en
1439, il y avait daus Yempire russe autant de catho-
liques que de schismaliques. Le schisine nes’y élabtii

(1) Mgr Hillerean. — Annales de la Propagalion de la Foi,
novembre 1845,

(2) I’Eglise, ccuvre de Uflonnne-Diew, par Mr (abbé Besson |
Ge Conférence.

L]



— B8 —

partout et définitivement ¢u’au milicu du xv® sicele.
Vers la fin du xvi® siéele, 'évéque de Moscou fut dé-
claré patriarche de toute la Russie, et ses suceesseurs
nc tardérent pas a sc déelarer indépendants de Cons-
tanlinople, ct & s’attribucr un pouvoir despotique sur
Ic clergé, Ce fut Pierre-le-Grand qui abolit entiére-
ment la dignité de pairiarche, et qui sc fit chef uni-
gque de I'Eglise russe. En 1720, il établit cependant
pour la gouverner , un conseil composé d’archevégucs
d’¢véques, cte., sc réservant la présidence ci le droit
dc nommer tous les membres. Ge conseil d’administra-
tion ceclésiastique recut e nom de saint synode , ct fui
ordinairement présidé par un procureur laique , révo-
cable & volonté, ct chef nominal de UEglise russec,
le czar en demecurant le chef récl.

Tachez a présent dedécouvrir I'unité catholique dans
cette Eelisc courbée, comme nne ecsclave, avee son
¢piscopat rampant ct ses popes ignorants ct abrutis |
sous les caprices de 'empereur. L’autocrate tient dans
scs mains teute Pautorilé spirituclle, et ¢’cst de lui que
Ic peuple asservi reléve dans les choses du ciel. Sous
ce joug de despolisine et de servilité, le clergé ct le
peuplic croienl done ce que le czar lear ordonne de
croive. Les ukases impérianx sont les définitions de
foi, ctla Sibéric cn cst la sanction. A cctle vue, qui
ne déplorera le malheur de vivre séparé de la vérita-
ble Eglise ¢t de ee siége romain, principe immortel
de lumicre, de sagessc, d'ordre ¢t de félicité?

ARTICLE 11.

PROTESTANTISME. — ANGLICANISME,

D. Arrivons aux sceles protestanics. Est-il vrai que
I'on rencontre chez clies la double unité de doctrine ct
de minislére qui caraclérise I'figlise de Jésus-Christ,
ou UEglise romainc ?



—_— 50—

R. Trés-certainement cela n'est point wrai; et,

comme nous dit un éloquent et judicieux auteur : « §'il
« est un spectacle propre & épouvanter la raison qui
« avait foi en sa propre prudenee, ¢’cest bien celui que
« le protestantisme donnc au monde depuis gu'un
« moinec apostat cut jeté, au scin de la vicille Europe,
la parole de révolte et d’anarchic qui a enfanté
« plus d’erreurs quc vingt siécles n’en avaient tri-
versé, » (1)
Et durant V’avent de 41845, le célchre I'ére Lacordaire
s'éeriait & Notre-Dame de Paris @ « Au xvi° sicele,
« I'Europe vivait tout enticre sous 'empire de la doc-
« trine catholique. Un moine vint, qui trouva mall'u-
« nit¢ dont il ¢tait spectatenr ; il lui plut de la briser
« pour cn reconstruire une autre; et, sortant du corps
« vivant dont il avait ¢{é le membre, il emporta dans
« scs mains le Livre de la Loi, 'Evanegile du Christ,
« pour en faire la pierre angulaire de la nouvelle
« unité..... Gependant, Messicurs, vous savez le suc-
« ¢¢s, et ce qu’est devenue V'unilé des esprits cntre les
« mains de Luther ct de sa postérité. Aujourd’hui
« méme, aprés trois siécles, on va s’assembler &
« Berlin; on s’asscinblait hier & Paris, avant-hier &
« Londres, pour chercher, dans le plus épouvantable
« désarroi qu’on ait jamais vu, la picrre philosophale
« de l'unité, »

D. Vous venez de faire naitre en moi I'envie de con-
naitre ce moine Luther, pére du protestantisme ou de
la prétendue réforme. Si je ne suis pas indiscret, et si
vous jugez que cetie connaissance puisse m’étre utile ,
veuillez résumer ici la vie de ce trop famecux héré-
siarque.

It. Commec il est utile, en effet, de connaitre ce per-
sonnage, dont plusicurs fois il scra fait mention dans
cet ouvrage , voici son histoire cn abrégé :

~

=

(1) Connaissance de Jésus-Christ, par M. I'abhé Combalot,



L]

—— Vo

Wartin Luther naquity, en 1484, & Eislchen, ville
d"Allemaene, d'un pére qui travaillait anx mines. 11 fit
ses efudes a Eisenach, et embrassa la vie monaslique
a Erfurt, chez les Ermites de Saint-Augustin. 11 fut
doctear et professcur en théologic dans Yuniversité de
RV ittemberg, ot il enseigna avee beaucoup de réputa-
tion, se¢ faisant toutefois remarquer par un exivéme
penchant pour les nouveautés. Luther était un homme
ardent, impétucux, hardi, et d'un orgucil que les re-
mentrances ¢t les objections ne servaient qu’d irri-
ter. Les livees de Yhérdsiarque Jean Huss, dont il sc
naurrit, lui firent coneevoir une haine violente contre
tes prafiques de I'Felise romaine, ct surtout contre les
ihéologicns scolasticques. Dés 'année 41516, il fit sou-
tenir des théses publiques suspeetes ; et bientot apres,
4 Voccasion des induigences dont la publication ne fut
point aceorddée # son Ordre, il attagqna et Ja vérité des
induigences, et la doclrine catholique sar la justifica~
tion , le libre arbitre, Peflicacité des sacrements, cte.
Pour epposer nne digue au torrent d’erreurs dont le
moine augustin inondait FAllemagne, le Souverain
Pontife Léon X fulmina contre Ini sa Bulle de con-
dammation du 18 juin 4520. D¢s lors cet homme qui
avait, peu de lemps avant, derit & Charles-Quint qu'i!
serail jusp’c e mort un fils humble et obéissant de
I’ Eglise catholique, s’emporta aux plus horribles execs,
ct contre cetic Eglise divine, et contre son Chef, s’af-
franchissant pour toujours de son autorité, Du mépris
de I'Ealise, e superbe ct violent hérésiarque passa au
inépris de la Tradition et de tous Ics saints Peéres. Ev
tout el partout, dit Dossuct, les Péres, les Papes, les
Concilcs généraux el particuliers, @ moins qu'ils ne lom-
bent dans son sens, ne lui fonl rien; il en est quitle pour
lewr opposer ' Eeriture tournée ¢ sa mode (1), Léon X,
par unc autre Bulle du 3 janvier 41524 , anathématisa,

D) Wistoive des Variations, liv. 1, n, xxiti el xxxii.



_— ) —

derechef ee malheurcux apostat, que 'orgucil précipita
bientot dans la débauche et Pabrutissement. Il mourut
presque subitement & Eisleben, sa patrie, en 1546, &
¢2 ans, aprés s’¢tre gorgé & son ordinaire de viandes
et dc vin. Tel fut, cn pea de mots, cclui qui se donna
pour le régénératcur de VEglisc de Jésus-Christ.

D. I'unité de foi ou de doctrine pevi-elle subsisicr
dans lc protestantisme?

fi. Elle ne le peut pas.

D. Pourquoi?

R. Parce (ue le protestantisme cst unc religion qui
met & chacun de ses sectateurs une Bible en main, et
lui dit : « Lis ce livre, examince-le avee ta raison, qui
« eskle scul juge et le scul arbitre de ta foi. Facile-
« ment tu y devineras le symbole de tes eroyvances,
« le code de tes devoirs, et la régle de tes meeurs. »

Luther criait & tuc-téte < J’ai la Bible pour mot; qui-
conque lit lu Bible peut se moquer du Pape, des évé-
ques, des Coneiles el des universifes.

Ainsi la religion des Protestants est la raison indivi-
duclle inlerprélant a sa guisc I’Ecriture sainte: ¢’csl-a-
dirc que Pautorité de I'Ecriturce devient Uauntorité de la
raison seule; c’est-d-dire que chacun doit eroire ce quc
sa raison lui montre étre vrai; ce (ui est, pourle dire
cn passant, le principe méme du déiste et de Uathée.

D’aprés cela, les Protestants s¢ soumettent 4 la pa-
role de Dicu, non telle que Dicu lui-méme Ventend ,
mais telle qu'ils 'entendent cux-mémes : cc n'est pas
Dicu qui leur parle, ce sont cux qui font parler Dieu ;
cc n'est pas Dieu qui les cnseigne, ils s’enseignent cua-
mémes.

Or, le cicl est moins ¢loigné de la terre, gue ec prin-
cipe fondamental du protestantisme, ou le libre exa-
men, n'cst ¢loigné de Tunité essenticlle 4 la vraie
religion : ¢’est un principe dissolvant, uniquement
propre & rompre tout licn intellectucl, el & rendre im-
possible tout symbole , loute communion , toute auto-



— 62—

rit¢, toute hiérarchic, toute unité par conséquent.
Cette liberi¢ anéantit le premicr devoir du chrétien
la foi,

C'est du libre examen (ue sont sortics, ct (ue sor-
fent sans fin et sans repos, les mille doctrines contra-
dictoires , les milte théories incohérentes et ahsurdes
dont la Réforme cst le ténébreux fover. Avee ce prin-
¢pe, on wha {ait qu'entasser systémes sar systémes,
aLierrations sur aberrations, ruines sur ruines. Lauther
s'en plaignait déji. Dans sa lettre aux chrétiens 4’ An-
vers, i it Ily « presque autant de eroyances qire de
tétes. JIn'y a pas de butor qui, il vient a réver, ne sc
eroie visité de fiew on deven prophéte.

Que sont, s’il vous plait, les noms de Lutbéricns,
Zwingliens, Calvinistes, Mélancthonicns, Gomaristes,
Arminicns, Sociniens, Momicrs, Mcthodistes, Qua-
kers, ¢t cent antres plus bizarres, sinon les livrées
d’noe religion abandonnée & toutes les crrenrs et &
toutes les passions, sinon le public et MTétrissant avew
que le protestantisme est wne religion donnunt ¢ cha-
que individu le droit de toul erotre el conséquemment de
foul fuire ? ¢'est exactement la définition qu’en donuait,
il y a quelques années, un évégque anglican,

Il y a & Gienéve des familles dont chaque membre
professe une doetrine difiérente, chacun interprétant
ta Dible & son gré (1).

Et puis, commicent les enfants, les gens grossiers ¢t
ienorants qui ne savent pas lire, feront-ils jaillir de
VEeriture ou d’une Bible les articies de lenr eroyance ?

I.cs Protestants ont bicn des minisires de Ia parele ;
mais ees prédicants n'ont point le droit d’oblicer en
conscience leurs auditeurs d’embrasser Jeur dociviue,

(1) Le prolestant Dudith disail: Nos gens se lnissent aller @
tout vent de doclrine. Si vous savez quelle est lewur veligion
anjorrd ity vous ne poitves dire ce qu'elle sera demain. (Letlre
a Lize, inler Epist. Be:own)



- (Y ——
et de Ia ils n’ont point de principe déterminant Punité
de la foi.

Le protestantisme, ayant bris¢ la chaine divine qui
unit les esprits & Dieu, est tomnh¢ dans un désordre
total, dans une effroyable anarchie, dans la folic.

D. Quelle est, parmi les scetes protestanies, 'unité
de ministére, dec gouvernement on de communion ?

. Elle est nulle, iimpossible ; et & quoi servirait-elle,
puisque ccs seclcs n'ont point d'unité de doctrine a
mainicnir, point de sacrements & adminislrer, point de
rites sacrés a céléhrer, point d'Eglise & gouverner.
Dans les pays protestants, les princes temporels ont
réuni les consciences & leur domaine, et sonmis la re-
ligien & lcur placet, se réscrvant Je plaisir de faire vol-
tiger leurs sujets du luthéranisme au calvinisme, du
calvinisme au luthéranisme , ou & toute autre sccte.
L’ Angleterre, soumise parla Réforme au gouvernement
spirituel de scs papes et papesses, dut, en moins de ein-
quantc ans, changer huit fois de rcligion. On connait
et'on baffoue les manipulations religicuses opérées par
Frédéric-Guillaume T1T, roi de Prusse, de 41847 4 1834,
oit il donna la derniérc facon & la confession évangé-
lique de son royanume, Un des saints de la Réforme
anglicane , Cranmer, ne vécut que 67 ans, et ccper-
dant il eut lc temps de changer dix-sept fois de rell-
gion. 11 mourut Luthérien, digne , dit Gobbett, d'une
éternelle exderation (1).

Il vy a une vingtaine d’années, le gouvernement
vaudois, se prévalant des démissions des pasteurs ré-
fractaires, les déclara dépouillés du caractére ecelé-
sastique, ct, en conséyuence, fit porter sur la liste des
milices cantonales tous ccux d’entre cux ui n’avaicnt
pas encore atleint I'dge de quarantc-cing ans (2).

(1) Cobbett, Lettres sur Uhistoire de la Réforme en Angleterre,
— Lisez les Leltres 11 el viii. — Solution de grands probicmes.
(2) Voy. le journal I'Univers, 2 janvier 154,



SRS

D. Avez-vous quelgques particularités & ajouter tou-
chant I'Eglise anglicanc ? Est=clle en possession de 1'u-
nii¢ de foi et de¢ I'unité de ministére ?

R. Ce ui vient d’étre dit sur les communions pro-
testantes s’appliquant a 1’Eglise anglicane, il est ¢vident
(u’elle a é1¢ par la Réforme dépossédée de eette double
unité,

Personne n’ignore comment '’ Angleterre, ui, du-
rant tant de siceles, avait si fidélement véeu dans Vu-
nité eatholique, ct engendré tant de saints & 1 Eglisc
romaine, fut, au xvi° sicele, entrainée dans le schisme
et Phérésie. Son roi Henri Vill, ecn 1533, brisa ccs
liens de foi et d'obéissance qui avaient fait de la
srande Bretagne lile des saints. 11 fut ¢garé , comme
tant d’autres, par les passions d'ignominie (1),

Aprés cette funeste défection,les Anglais mirent lenr
orgueil & sc eroire la vraic Eglise de Jésus-Christ,
comme & voir dans lcur souverain le vrai Pape. Les
statuls de 1699 déclarent que le roi d’Anglelerre ne
peut point rentrer dans le giron de Plglise catholique,
ni communiquer avee Rome, ni partager le tronc avee
une princesse catholique j autrement, il doit étre aus-
sitot ddéposd.

lci encore, U'Eglise d’Angleterre sc compose de mil-
liers de sectes rivales qui ont chacune un nom, ¢t ou
les docetrines sont plus mobiles que les flots de I'Cecdan
(fui baigne ses cotes.

(1) La cause de ce schisme, & jamais déplorable, futlo refus que
it Clément VII de déelarer nul le maringe &’enri VIII avee
Catherine d’Aragon, sa vraie et 1égitime épouse, et d'accorder i
ce prince la liberté d'épouser anne de Boleyn, de laguelle i)
¢lail épris. Les movens dont on se servil ensuite pour délruire
la religion en Angleterre, furent Uimposture, la ealomnic, la
violenee, le vol el fes supplices les plus aflreux.

sossuet, dans son Hisfoire des Yarialions, aprouvé ce fail
jusqu’a I'évidence , el meme par le propre aveu des Profeslants.
(Voyez le livre vir, — Yoyez ausst dans Bergier, arl. Angleterre,
des délails intéressants swr Udnglicanisme, — Cobbell.)



— () —

La Hevue de Dublin, citée par U Université eatholique,
au mois d'avril 41838, disait que loutes ces Eglises ré-
formées élaient corrompues dans ce qui constitue Ies-
sence du christianisme, et que le ver rongeur du socinie-
nisme et celui de Uinfidélité avaient, dans leur dévorante
activité, (raverse de part en part le corps, la substunce,
le ccenr méime de ces Eglises élrangéres. Lt quant &
Plglisc anglicane en particulier , la Revue britanniyue
du mois d’aont 41838 Pappelait une momie ; un cadavre
solennel qui ne pewt plus ni mwrcher , nt vespirer , ni
virre.

Remarquez en outre, concernant 'unité de minis-
tere, qu’en Angleterre le roi ou la reine cst le chef
religicux, le pape on Ja papesse de denx Eglises qui
n'ont I'une pour Pautre que des anathémes : I'Eglisc
anglicanc ou la haute Eglisc, dont I'épiscopat est lc fon-
dement; ct I'Eglise d’'leosse, presbviérienne, on e
fondement est rejeté, A Londres, la reine Vietoria est
done ¢piscopale s et, & Kdimbourg, clle est presbylé-
ricnne, La veligion anglaise, dépourvuce de I'unité que
Notre-Sceigneor a voulue dans son Eglise, n’est done
point la vraice religion.

Aussi, de nos jours, quand un csprit droit étudic 'o-
rigine de cette Eglisc anglicane ou il est né, et qu’iln’y
trouve (ue variation dans les croyances, hiérarchie
sans fondement et sans earactére, abscnce de toute
autorité spirituclle, divine et irréformable; qulitn’y dé-
couvre aucunc assurance solide du salut éternel, au-
cune source de paix ct de eonsolation dans les traver-
scs de Ja vie, ou d'espérance d P'heure de la mort, cet
esprit abjure cette Eglise ct revieut & la fol de ses
peres,

D. Concluez ce chapilre.

. Je le conelus en répétant avee joie ct amour que
Funité est le domaine inalicnable et indestructible de
I'Eglise catholique, romaine. Elle scule met dans la
bouche des peuples de toutes les coulenrs et de tous les



— 6 —
climats le méme eantique de louange ; seule, elle met
dans leur csprit le méme symbole de foi, el dans leur
coeur la méme charité,

Aimons tous cetle unité ; et, pour I'aimer sincére-
ment, ayous une foi inchranlable aux doctrines eatho-
liques, une vive charité pour lous nos {réres, membres
du wéme corps, ot un grand respeet avee une souimis-
sion absolue pour tout Pordre saccrdotal, cl pour le
Pontife qui en est Je Chef, le noud, le ressort et le
vie,



— 67 —

CIIAPITRE SIXIEME.

Sainteté de PEglise,
o

Nous professons que la véritable Eglise de Jésus-
Christ cst sainte: Credo in unam, sanctam... Eccle~
sium : « Je cerois & I'Eglise unc, sainte.» C'est la sceonde
propriété, la scconde marque ou note de la vraie
Kelisc ; marque qui est la gloire, Yapanage, et comme
la dot privilégiée ou la parure de la divine épouse du
Filsde Dicu, ct le titre réel do Uhéritage de ses enfants.
Montrons que 'Eglise fonddée par Jésus-Christ doit étre
sainte, et que PKglise romaine présente A tout Vuni-
vers ce signe brillant et immeortel de sa divinité.

ARTICLE 1.

LA VERITABLE EGLISE DOIT ETRE SAINTE.

D. Pourquoi Ja véritable Eglise , fondée par Jésus-
Christ, doit-elle étre sainte ?

R. Parce que Dicu cost la sainteté infinie, et quela
vraic Iiglise ou la vraie rcligion n’est que la manifesta-
tion de Dicu lui-méme parmi les hommes. En I’établls-
sant, Jésus~-Christ a voulu les faire saints comme Dlen
est saint (1). « Jésus-Christ, dit salnt Paul, est le chef
« de V'liglise, qui esl son corps ; il en est le Sauveur.
« Jésus-Christ a aim¢ I'Eglise ct s'est livré pour elle.

(1) Malth, v, 48,



— (9 —-

« afin de la sanctificr en la purifiant dans fe haptéme
« de 'cau par la parole de vic , pour la faire paraitre
¢ devant lui pleine de gloire, n’ayant ni tache, ni ride,
ni anenn défaut, pour qu’clle soit sainte et irrépré-
hensible : 1t sit sancta et inemaculata (1), » Dans la
méme Epitre, le grand Apétre nous monire le minis-
tére pastoral institué pour travailler & la perfection des
saints et A I'édification du corps mystique de Jésus-
Christ: Ad consummationem sanctornm in edificatio-
nem corporis Christi (2). 11 0’y a aucun doute : Notre-
Scigneur ¢tant saint duns lonles ses ceuvres (3), le
temple admirable dont il est P'architeete doit étre saint.
Du reste , tous Jes sectaires confessent que Ukglise de
Jeésus-Christ est sainte.

D. En quoi consiste la saintet¢ de fa véritable
Eglise?

L. Elle consiste en ce que 'Eglise de Dicu soit sainte
dans ses dogmes , sainte dans sa morale , sainte dans
son culte ¢t dans ses sacrcements, sainie dans les ver-
tus qu’elle inspire et dans Ics prodiges de perfection
qu’elle enfante.

Jésus-Christ cst descendu des cicux, non point scu:-
lement pour réconcilicr les hommes avee son Pere,
mais cncore pour leur ialsser dans sa vie le modele de
la sainteté, alin que, la reproduisant en enx-mémes,
ils reeucillissent cct autre fruiy précicux de la Ré-
demption,

C'est pourquoi tout dans I'Eglise doit conspirer a
produire cette espéee de transformatiou des fidéles cn
Jésus-Christ ; oui tout : la doctrine, la parole, Ic minis-
lére, le culle, etla grice (qui coule par les fontaines des
sacrements.

Mais en ceei il 0’y a aucune difficulté , puisque, je

A R A

(1) Eph. v, 23, 24, cte,
(2) Eph. v, 11 — {2
(3} Ps. cxuiv. 13.



e G —

l'ai dit, les hérétiques admettent, comme les catholi-
ques, que le caractére de sainteté¢ est essentiel A e
socitté qui reconnait le Fils de Dieu pounr fondateur.
Reste & savoir dans quelle communauté rcligicuse se
trouve ccite note.

ARTICLE 11,

L’ EGLYISE ROMAINE EST SAINTE.

D. I'Eglise romaine, 1'Eglise eatholique porte-t-cllc
ccel attribut de la sainiclé, inscéparable de la vraice
Fglise ?

. Elle le porte stirement, et avee nn tel éelat, que
les impies cux-mémes cn ont ¢1¢ souvent ¢hlouis. Sui-
vez-moi dans cet exposdé : qu'il est consolant !

L’Eglise romaine est sainte 4o dans ses dogines.

Que proclame-t-elle? qu'ensecionc-t-clle? Elle pro-
clame Punité¢ @Cun Dicu ineorporel, infini, ¢ternel,
lout-puissant, eré¢ateur duo cicl ct de la terre, et qui a
f[aithommnme d son image. Elle enscigne ¢ue cet homme,
plac¢ dans un sé¢jeur de délices , en fut hanni i eanse
de sa prévaricalion ; mais (que Dieu, inliniment bon, lui
promit dans sa disericc un Iidparateur, un Messic. Elle
enseigne ue ee hicssic nous a ¢té donné dans la per-
sonne du ¥ils de Viternel, incarué par Popération du
Saint-Iisprit dans fes chastes enlrailles d'une Vierge,
dc Marie, vraiment méve de Dicu, immaculée dans sa
concepitop, et sur qui Vombre méme d’'une imperfee-
tion ne passa junais. Quoi de plus saint ! Kb dans les
auires articles de foi, sur la Trinité des personnes di-
vines, sur la grice, le snint Sacrifice, la présence réelle,
fes (ins dernicres, e purgatoire, cte., qui déeouvrirait,
quelgue défaut? Nos dogmes, nos mysiéres ne ten-
dent-ils pas a nous unir 4 Dica, & nous détacher des
bicns de ec monde et & ranimer cn nous la piété? Mon
Dien! quand nous voyons d’unc part les opinions sor-



—T0 —

tics de Yesprit dePhomme, siincohérentes , sifausscs,
si abjectes, ct de Pautre la théologic catholique si ¢le-
vée , si sainte, si parfaitementJiéc dans toutes ses par-
tics, ne devons-nous pas conelure aussitot ¢ue cette
théologie est venue du cicl ?

L’Kglisc romaine cst sainte 2° dans sa morale. Ai-jc
besoin de le prouver , lorsque les plus foreendés déirac-
teurs du catholicisme se sont vus contrainls de rendre
hommage & la beautd, & la purcté, a la sainteté de
celte morale qui est celle de V' Evangile?

Quelle perlection daus ce code des lois catholigues !
L'Falise ne défend pas sculement Yhomicide ; elle pres-
erit eneore le pardon dces injures, Vamour des cinemis,
ct la priére pour ccux qui nous perséeuwtent et nous
calomnicnt. Elle nccondamne pas sculement la forni-
cation ct Tadultére; clle ne permet gue des pensées
pures ¢t de chastes désirs. Elle ne défend pas sculement
d’attenter au bien d’aulrui ; elle veut qu’on respecte sa
réputation, et qu’on poartage son avoiv avee les indi-
gents. Elle ne fait pas, il est vrai, un préeepte 4 ses en-
{ants de la pauvretlé volontaire et de Ja virginité ; mais
clle ¥y convic par ses conseils. Voild une esquisse de
notre tnerale. Que tes hommes consenteut & se sou-
melire & ees lois immaculées, et la terre, purifiée de
tout désordre , deviendral'image du cicl, ¢t comme le
cicl, 1c séjour de la sainteté ct du bonheur. Kt (uand
dans un pays, dans une famille, la morale catholigue
est foulée aux pieds, ce pays , cette famille, & quoi res-
semblent-ils ?....

D. 1.’Eglise romaine est-clic sainte dans son culte et
dans ses sacremenls ?

It. Elle doit Vétre, puisque le culte est Vexpression
et comme la réverhération des eroyances eatholiques ;
cl ces croyances sont saintes. Notre lilurgie n’est pas
sculement , ainsi que Ya dit uvn ministre profestant,
un caef-d’wuvre en ce genre clle cst plus encore une
¢eole de morale et de vertu, (ui nous enseigne tous nos



— T
devoirs (1). — Un coup d’cil seulement sur nos égli-
ses, dont les pierres ont été consacrées par la pricre el
les hénédictions. Tout y enscigne, y respire, y cn-
gendre la sainteté : Ja chaire, les fonls baptismaux, les
tribunaux de fa néoitenee, 1a table cucharistique, au-
tel du saint Sacrifice. 1 v’est pas jusqu’a la eloche ca-
tholique doul les senores ondulations ne soient chré-
tiennes et sanctilicairices : car la eloche appelle les
fidcles & la pridre, & Poblation sainte ; ¢ile annonee la
naissance spirituelle de Venfant, comme cllc linfe Ia
triste agonic du moribond, et sollicitle pour lui Ics
pricres de ses fréres.

wais surloul, one de trésoes de saintetd ouverls dans
les sacecients de Plglise romaine ! Pas une époque,
pas un acte important de la vie hnmaine qui ne soit
par cux sanclifié, L'homme pait péchenr, et le Bapleine
le régénere en le faisant enfant de Dicu et e reveélant
de Jésus-Christ. A I'dge on les passions vont s'¢veiller,
la Cunfirmation arme le jeunc alhiote pour e combat,
cn prémunissant son esprit contre les fausses maximes
do mondec, et fortifiant son corur conlre les alleintes
du vice. 8i le péché sonille sa robe d'innoeence, la
Confrssion Tui rend sa premicre blancheur ct prévient
de nouvelles fautes. L'ame purifice est admise d UFu-
charistie, divin ¢t inlarissabic foyver de humicre, de
chaleur, de foree et de sanctification. L.'Ordre consacre
ic pretre pour Jes choses saintes, ol Tai confére le pou-
voir de¢ faire des saints. Le Mariage sanciilie Punion
des époux, appelant sur enx et sur fcurs enfants tous
les regards du ciel, Enfin, a Vheure sapréme, 1Onetion
des wfirmes achdve de purifier Je chyélien, le con~
sole, le forfific et le disposc & parailre devant Dicu.
Ce eulle, qui tient de Jésus-Christ méme son esscnee
et son priv infini, n'esl-il pus ccéleste? ¢'est tout a la
fois un puissant levier qui souléve Phomme jusquo'a

() Guide pratique de Liturgic romaine , p. 8 ct suiv.



Imrem— 72 —

Pieu, et unc chaine d’or qui l'enchaine inviolablement
i son coeur.

D. Ce tablcau de la sainteté de I'Eglise romaine est
frappant, ct je Vadmire. Jignore toutcfois si la réa-
lité répond & cet exposé, dont je reeconnais toute la veé-
rité. Quelles sont done les vertus que produit I'lEglise ?
Quels sont les prodigzes de sainteté qu'clle opére.

A. Ces vertus ct ecs prodiges ne peuvent ¢ire con-
testés , comme il esl impossible de contester la mer-
veilleuse influence que Ulsglise romaine excree sur lcs
csprits et sur les coours; ce qui suppose (u’ily a cn
elie, avee Ia sainteté de la doctrine, de la morale et da
culte, un principe divinement énergique de régénéra-
tion surnatuvelle et de justice. Clest la graee, qui nous
vient par la priére ct les sacrements, et qui faisait
dire a 'Apotre des nations : « Je puis tout en celui qui
me fortific: » Omnia possune in eo qui e confortat (1).

A cetic considération, jen ajoute une autre souve-
rainement propre & faire ressortir 'hérotsme des ver-
tus pratiquées dans I'tglise , et par suite , le pouvair
de la grdce coniiée a sa dispensation.

Faites donc attention & ce (u’est la religion ea-
tholique par rapport & la nature de 'homme déchu ct
dégradé : cile lui est opposée cn tout et toujours. De-
puis lc péehé, Thomme cst nalurellement dominé par
Forgucil, ct enflé de sa propre cxecllence, aspirant
sans cesse & s’¢lever et & primer ; ct la veligion catho-
lique lui dit : « Apprends de Jésus-Christ qu'il est
« doux et humble de eccur (2). » « Le disciple n'cst
« pas au-dessus de son maitre; ct le maitre, le Fils
de Dicu, n'est pas venw pour tre servi , mais ponr
servir (3). » « Quiconquc s'¢l¢vera, scra abaissé (4).

a -

=

(1) Philip. v, 12,
(2) Matth. v, 29,
3) Malth. xx , 26-97
() Malth, xani, 12



-— —rm—

o)
{2

Tout sacrificr & soi, & son intérét personnel, est
encore un penchant naturel & 'homme ; de lal'égoisme
ct la ficvre d’unc insatiable cupidité; et 1'Eglise lui
dit: « Cherehe ce (ui est en haut; govte les choses dn
« eiel, et non point celles de la terre (1). » « Ne regarde
« pas les choses visibles, mais les invisibics, — Bicn-
« heurcux les pauvres! — Malheur o vous, riches! —
« Les riches passcront eomme la flenr de Vherbe (2). »

L'homume veut le plaisir et la jovissanee de ce «ui
flatte les sens g et 'lglise lui dit : « Fais pénilence.~—
« Ne tiens plus aucun comipte de livehair.—La chair ¢l
« le sang ne posséderont point le royaame de Dien,—-
« Ceux (qui sont & Jésus-Christ ont erucific leur choiv
« avee ses viees el ses convoitises.—Que lonle impu-
« reid ne soit plus nommdée parmi vous (3). »

Telles sont tes vertus quel’isglise eatholique propose
¢t commande, vertus rudes , ausicéres, subliines; ct
clle Tes commande & des eccurs dont tes denx élémaeils,
si je puis le dire, sout l'orgucil et la sensualitdé,

D. Jesais que I'Eglise proposc el coniimandc ecs ver-
tus; mais je veviens a ma uestion : les inspire-t-clic ?
les engendre-t-clle? montrez les prodiges de sainleté
qu'clle opdre.

R. Eh bicn, soycz attentif. Transporfons-nous ¢’a-
hord au berecau de VEglise. Scs Apolres, sculs , sana
crédit, sans richesses, sans armes, cntrant dans la
carvicre ¢vangélique , os¢rent précher Ueffray ante mo-
ralc évangélique & des penples élevés & l'éeole de tous
les vices, noyés dans Uivresse des sens el des passions, a
des eilés dont 1a eruauté et la voluplé étaicat devenues
proverbiales. Kt voyez ec que devinrent, sous la main
réparatrice de I'Eglise , ceux ¢ui & Rome, & Gorinthe,
@ Athenes... s'en firent les disciples. Tertullien, daus

(1) Colos. i, 1-2.
(2) Jacobh. 1, 10.
() Matth. wv, 17. — Rom. xu1, 14.— I Cor. xv, 0.~ Galnl,
v, 24.— Ephlies. v, 3.
A



son Apologétique , o iracé ¢ lableau de lenrs vertus.
Indifférents a in gloire, aux bounneurs, a la fortunc;
cnnemis des piaisivs , vnis entre cux par la plus t.cn-—
dre chavité, assidus & la priére, ces idoldires ou ccs
Juifs copverlis nambitionnaient (qu’uan bouheur , eclui
de souflyir ¢t de wourir pour Jésus-Christ. Les fem-
nmes, an eceur 105(!1101](:5 le sensnalisme paien w'a-
vait 1 issé¢ govmer aucnp inslinet verlueux, trans-
formides cn anges ’rmu stves, abhoveang le ]u\e et Ia
wondaniié , ne soupicvaient plus quwapres la graee de
tcindre de Teur sang e lis de lour virginité, Les en-
fants cux-mdémes avaicnt appris & sc jouer avee fes
instruments des derniers supplices, ot ils expiraicnt en
sourinat & Ta couronne du maviyre.

in iraversant les dgos suivants do '[iglise romaine,
gue recucillons-nous sur notve pass: :.ﬁu“ partout des
fruits de seinteld. Aa 1émoignage de Ruflin, de Pal-
ladius , de saint Jérome et de saint Auguosiing, les so-
litaires de la Théhaide (10 la Syric et de la ]P alestine
vivaicnt semblables & des csprits en comimunication in-
timc ct coniinuclic avee 10 cicl. De toutes parts, les
populalicns acecouraicnt & cux , pour leur demander fe
pardon de leurs péches et la ronuolatwn dans leurs
maux.

Oui, on peut dire que les annales catholiqacs ne
sont autre chose que les annales de la charité, de P'hu-
milité, de la purcté, du courage, de la fidélité, de touics
les vertus héroiques. Tous ces Pontifes, ccs prétres,
ces princes, ccs personnages de tountes les classes, qui,
par leur sainteté, ont fait 1a gloire des plus beaux siécles
du christianisme , w’apparticnnent-ils pas & V' Eglisc vo-
maine ? A clle cucore apparticnnent les femmes illus-
Lres de tousles pays, de tous les rangs, qui, par mil-
licys , s¢ condamnérent aux. plus pénibles privations,
s¢ dépouillcrent de leurs parures, afin d’aider la venve
ct I'orphelin ; et dont les plus chéres délices furent de
ncttoyer, de panscr les plaics des lépreux, de rendre



— ThH -

aux pauvres et aux malades les services les plus rebu-
tants. A clle aussi appavticnnent ecs brillantes légions
de vierges qui renoncérent & la gloire, & Vopulence ,
a toutes les séductions , & tous les plaisirs , aux afiee-
tions méme les plus 1égitimes , pour faire & Jésus-
Christ , dans Ia fleur de Uage , le veeu d’une érernelle
chastelé , comme les Bernard , les Louis de Gonzagne,
fcs Stanislas de Kostka, les Claire, les Théreése , les
Racie-Louise de Frauce.

Aujourd’hui cofin, malgré Ie déluge d’iniquités qui
inondle ta Leire, que d’enfants de 'Eglise catholigue
dignes des temps les plus saints et les plus gloricux !
Coimptez, si vous le ponvez, tons ces minisires de 4¢-
sus-Christ qui, animés de son esprit, simmsolent
le jour ct la nuit au saJut de leurs ouailles; comples
tous ccs ouvricrs évangéligques que le zéle des Ames
arrvache & feur patric, a jeur famille, & lcurs amis,
pour les porter, a travers d'tmmenses périls, parmi
fes nations infidcles et souvages ; compics ces nom-~
breuses congrécations d’bommes ot de femunes voudes
aux plus ausiéres devoirs , au soulagement de tounics
ics miseres.,

Unisscz & ecs (uelgues traits ecs admirables con-
versions d’hommes, longtemps inerédules ct fibertins,
gne les pressanies sollicitations et Ies iarmes d’one
mére, d'une ¢pouse ou d’cpfants pieux trouvaient tou-
jours insensibles. Abjurant tout & coup leur vic licen-
cicuse et impie, ils sont devepus les disciples de
I'Tiglise les plus dociles, les plus vertucux et les plos
ardents a son scevice. A Ja simple parole ’un pauvre
missionnaire catholigue, Véclair de la griee fes a {rap-
pés, ¢elairds ct ramends. L 'iglisc romaine a scule le
scerck ek la puissance de convertir Ies dmes ct d'cnfan-
ter les sainis : Lex Domint immaculote, converiens
animas (1). Elle cst done saintc, et sainte en tony:

(1) Ps. xvir, 8.



—_ 76 —

dans sa doctrine, dans son culte, comme aussi dans
son Chef ct dans scs membres , suivant Pexplication
qui va étre bicntét donnée.

D. Dieu n’a-til pas confirmé par des miracles les
enseignements ct la sainteté de Eglise romaine?

R. Oui, et souvent; disons mieux , lc don des mi-
racles n’a jamais fait défaut & I'Eglisec romaine. Dcepuis
les Apdtres jusqu’a nous, ddes miracles avérés, au-
thentigues, sc sont opérés dans son scin. Les Protes-
tanls eux-mémes n'ont pu s'empécher de les admirer,
et de rendre hommage aux vertus et & la sainfelé de
ccux qui ont été les instruments de ces merveilles (1).
Parlant dcs ccuvres miraculeuses de saint Francois-
Xavier , M. Tavernier a dit : Le christianisme se mil-
tiplia. par les soins de ce saint homme, quon peut
nommer & juste titre le saint Paul et le véritable Apotre
des Indes (2).

L’Eglise romaine , soulenuc ainsi par la main méme
de Dieu , ne peut étre qu’une Eglise divine. Diea n'ap-
pose pas le sceau du miracle ou de la vérité aux fausses
religions.

(1) Luther n’a pu nier que S. Bernard, S. Dominique, S. Do~
mnaventure, S. Francois..... n'aient été de vrais saints.

(2) Voy. les réflexions quele P. Bouhours ajoule au 1émoigna~
gc de M. Tavernier a la fin de Ia Vie de Saint Francois-Xavier,



L 7

CHAPITRE SEPTIEME.

¥ in sainiete dans les socicics religiousrs .
sé¢parcees de e communion romninc.

._.4'\ —

P. Vous allez prouver, je pense, que les sceles se-
parécs du catholicisme ne portent point I'empreinte de
fa saintelé.

R. Oui, c¢’cst bien le sujet de ce chapitre.

D. Je T'ai deviné. Mais je vous prie, avant d’entre-
prendre cette démonstration, de résoudre une difli-
enlté qui, plus tard , pourrait peut-étre vous créce
((uelque embarras.

. Quelle cst-elle?

D. La voici telle qu'clle a retenti plus d'une fois
a mes orecilles, dans un certain milien. L'Fglise ro-
maiue , avez-vous dit, est toute sainte, sainte en par-
lieulicr dans les vertus qu’elle inspire et gu’elle en-
gendre. Cependant il y a dans cette Eglise une foale
de wmewmnbres vicicux , des hommes injustes , fourbes,
libertins, seélérats : eomment sur un arbre saint peat-
on cueillir des fruits si amers ct si pernicienx ?

fl. Vous avez raison; ct Jésus-Christ lni-méme a
predit que, dans son Eglisc, 1¢ bon grain scrait m¢lé a
Ja paille et & Vivraic ; prédiction gui doit se vérificr
dans I'Eglise romaine , Eglise de Jésus-Christ, ct dans
tous Jes temps. En permettant ec mélange des bons ct
des méchants , Notre- Seigncur a eu des voes dignes
de son infinic sagesse.

Considérez maintenant (ue Jes crimes ui se com-
mettent dans le sein de P'Eglise catholique , sont uni-



— 78 —
quement le résultat de la malice et des passions des
hommes, dont Dieu respecte la liberté. L'Eglise les dé-
fend, les condamne et les réprouve. Le défaut de
sainteté dans ses enfants indignes, ne peut étre at-
iribué ni a sa doctrine, ni & ses lois, ni & quelque
principe de désordre et de corruption qui lui soit
inhérent. Sa doctrine, au contraire, ses lois, et la gricc
de la priére et des sacrements qui lui sont propres,
sanctifient tous ses fidéles enfants. Lorsqu’un chréticn,
vebelle & la voix de 1'Eglise, se soustrait & son in-
fluence, elle pleure, prie, exhorte, comme la picusc
Monidque ; elle livre & son cceur tous les assauts de la
tendresse, et elle attend son retour. Feriez-vous retom-
her les déréglements d’Augustin sur les larmes et la
sollicitude de sa mére?

D. Mais ne faut-il pas crier bien haut contre les
scandalecs des mauvais prétres ?

R. Non, certes, non. Et pourquoi done le monde
crie-t-il si haut contre quelques prétres coupables d’in-
fidélité A leurs devoirs, tandis qu'il est entouré de lai-
ques , hommes ¢t femmes , livrés ostensiblement aux
plus déplorables désordres, et qu’il semble ne pas
apercevoir ? ¢'est quc le monde cherche toujours & s’au-
toriser dans ses vices del'exemple de ceux qui doivent
I'édifier. De 1a vient qu’il est si sévére a I'égard des
ministres de la religion , qu'il exagére si souvent
leurs défauts, et qu’il ne craint méme pas de les ca-
lomnier.

Admettons toutefois que quelques prétres se soient
déshonorés ou se déshonorent par des meeurs indignes
de leur caractére , que pouvons-nous conclure contre
la sainteté de I'Eglise elle-méme? riecn, évidemment
rien ; puisque I'Eglise proscrit tous les actes criminels,
¢t qu'elle en réprouve la simple pensée. Cherchez dans
les exemples de son Fondateur, dans ses dogmes, ses
préceptes et scs conseils, dans ses cérémonies, dans les
décrets de ses Conciles ou les constitutions de ses Pa-



— 70 —

pes , quelque chose qui insinue ou qui tolére la moin-
dre infraction d’une loi divine ou morale. Si vousn'y
trouvez rien quc de juste, de bon ct de saint, confes-
scz done que les péchés de scs membres , ou méme de
scs prélres, ne soent impntables qu'a leur prepre fai-
blesse ou perversité. Constamment I'liglise les rappelle
aux devoirs de leur sainte ct trés-sainte vocation (1).

« Pourquoi, disait saint Angustin aux hérétiques
« de sop temps, ccs attagues si passionnées contre
« P'Eglise catholique? pourquoi vous laisser aveugler
« par Uesprit de parti?.. L'Fglisc n’est peint mne terre
« sans fruits, ni une aire sans froment 3 cherchez les
« {ruits, chercher le bon grain, vous sercz dionnes
« vous-md&mes de leur abondanee. » Etailleors : « Si
« nouts avons dans quelques seandales publies de jus-
« tes sujels de deuleur, il cst aussi d’admirables ver-
« tus dont le spectacle doit nous cousoler (2).

5i le monde ¢tait juste, il conviendrait que le clergd
cathofique n'a jamais ecssd de briller par sa doetrine,
sa sagesse ot ses vertus. La eivilisation clle-méine,
nous la devons a 1'Eqxlisc catholitue , & ses prétres et
a scs religicux ; nous la devons par-dessus tout & scs
Pontifcs suprémes , assis sur un rone devant lecucl
tous les autres trones perdent lear éelat (3).

(1) Lisez dans le Trailé de §. Augusting de Moribus Ecelesice
calholicee, les chap. 32, 34 el 35, du livee 1.

(2) Quapropier, elsi contrisicmur de aliquibus prrgmnendis,
consolamny famen olicin de pluribus ormamentis. (Episte 78
ad clerum el seniores Feel. Hipp.)

(3) « Ala fin du tve et an eommencement du ve siéele, c'est
« I'Fglise qui a sanvé le ehrislianisme.

« $i ULglise ehrétienne n'avait pas exislé, le monde entier
« aurait élé livee & la pure foree matérielle. — G'est PEglise qui
¢ a conquis les Barbares, qui esl devenue Ie lien, le moyen, le
7 principe de civilisation enftre le monde romain et le monde
« barbare. »

(M. Guizol —— Hisloire de la civilisalion en Europe, deasioma
Lecon. )



— R0 —

J'ai répondu & votre difficulté. Il cst donc temps de
nous convainere que les cultes dissidents ne peuvent
aspirer a Vauréole de sainteté dont se couronne avee
tant de beauté I'lglisc romaine.

Ici eneore , je mets de coOté le paganisme, U'islamisme
et Ic judaisme actuel , puiscue ces religions ne sc di-
senk point ct nc sauraient se dire 1'glise de Jésus-
Christ. D'aillcurs soni-elles saintes ?

Le scul nom de polythéisme rappelle des abomina-
tions ct des cruaulés & peine compreéhensibles. Un de
nos missiconaires du Maduré m'éerivait, il y a quel-
gues annécs : « Pricz pour nous, cir nous nous trou-
« vons au milicu de tous les démons ¢t des viees les
« plus détestables, Je me souviens d’avoir lu, je ne
« sais olt, que 1'inde cst 'empire du démeon : ¢’cst la
« pure vérité. 1¢i tout ce qu’ily a de plus horrible
« dans Venfer et dans le eacur de 'homme, sc montre
« & découvert, et marche le front levé. L'impudicité
« surtout est la vertu favorite de ces pays-ci. »

L’Alcoran , ou Pévangile des Mahomdétans , perinct
la polygamie , le divorce, des horreurs ¢t des turpitu-~
des quon n'osec point nommer; il autorise ct com-
mande, & I'égard de tous ceux qui ne sont pas mu-
sulmans, les cxactions, les injustices, les avanies ct les
scélératesses : ¢’cst une des premiéres lecons inculqudées
4 Venfance.

Le Talmud, que Pridcaux nomme I'Alcoran des
Juifs, et o ils puisent leur scicnee et leur croyance,
en fait de religion , n'est guérc plus propre a former
les cceurs & la vertu. Voyons done ce qu’il faut penser
des sectes chréticnnces,



Sva— ,8 i -y

ARTICLE L

SCHISME GREC.

D. L’Eglise d’Orient, que nous appelons aussi le
schisme grec , est-clle sainte (1) ?

R. Ceschisme, nous I'avons vu, fut commencé par
Photius, & qui Fleury donne les noms d'un parfait hy-
pocrite , agissant en scélérat, et parlant en saint; ct il
fut consommé par Michel Cérularius, plus orgucilleux
peut-étre et plus ambitieux encore que Photius. De-
puis cette époque funeste, le schisme gree, divisé cn
sectes nombreuses, a sans doute conserve des notions et
des éléments de vie morale ; mais, les fractions qui le
partagent étant hérétiques et schismatiques tout a la
fois, il n'y a réellement dans leurs doctrines que des
principes subversifs de toute sainteté. Deux hérésies
fameuscs , celles de Nestorius et d’Eutychés , régneni
principalement dans les Eglises orientales, ennemics
jurées de Rome. Or I'hérésic de Nestorius ancantis-
sant I'Lncarnation, la Rédemption , la grace ct la mé-
diation réparatrice de I Homme-Dieu , il n’y a plus ni
foi, ni culte, ni sacrements, ou s’alimentent la piété
etla vertu (2). L'hérésie d'Futychés, qui dépouille le
Sauveur de son humanité, détruit pareillement les

{1) Prise dans toute sa généralité, ’Eglise d’Orient comprend,
outre les Grees schismatiques, les Eutychiens ou Jacobites syri-
ens, égyptiens ou cophtes, et les Abyssins ou Ethiopiens, avee
les Nestoriens de la Perse et des Indes, et les Arméniens. Iis sont
tous ou presque tous séparés de I'Eglise catholique depuis douze
cenls ans; ils sont tous aussi hérétiques.

(2) Nestorius, placé sur le sicge de Constantinople I'an 428,
enscigna qu'il y avait en Jésus-Christ deux personnes, Dicu ef
Phomme; que Phomme élait né de Marie, et non Dieu; d’oltil
s'ensuivait qu'entre Dieu et I’homme il n’y avait point d’union
substantielle, hypostatique; par suite, que Jésus-Christ n’élait
point Dieu.

A..



nysiéres de U'Incarnation ct de la Rédemption, ¢t
avee cux les vraics sources de sanctification morale et
surnaturelle (4),

De plus, les schismatiques grees rejettent 'autorité
du Pontife romain. Le pouvoir souverain ct régulateur
dcs consciences , élabli par Jésus-Christ, n’cst ricn
pour cux; ct Yarbitraire scul, ou micux, lorgucil
est chez eux, en dernier ressort, le juge des pré-
ceptes moraux. Aussi, au rapport de voyageurs ins-
truits , cettc pauvre Fglise bysantive croupit dans I'i-
enorance et la superslition. Si gloricusc auircfois et si
féconde en grands saiats, clle n’est plus, depuis sa rup-
ture avee Rome, qu'unc Eglisc dégradée et avilie. Li-
sez le porirait qu'en fait M. Pabhé Besson : « Elle
« était, dit-il, pcupitc de monasi¢res {lorissants, ci
« elle est devenue siérile; elle respirait le parfum des
« vierges, ct clle exhale Yodceur de la corrnption ; elle a
« counu la liberté des enfants de Dieu, et clle senifre
« tous les outrages de la plus durc servilude.. .. Son
« passé la condamnc, son présent la déshonore (2). »
C’cst 1e sultan, le suceesseur de Mahomet , qui y pro-
nonce en définitive et sans appel sor les points de
dogme , de morale et de culte,, dés que les patriarches
grees sont en déscecord sur ces points : 0 honte!

(1) Eulychos, Abbé d’un monastére de Constantinople, en 448,
nia 'existence de deux natures en Jésus-Christ, enseignant que
Ia nature divine avait complélement absorbé en lui la nalure
bhumaine. Il n'allribuait par conséquent a Notre-Scigneur qu'un
corps fanlastique,

(2) Sixitme Conférence, des fansses Eglises , p. 1587,

Le R. P. Félix disail derniérement (6¢ Conférence, 1868) :
« Rien ne frappe, dans Vhistoire des religions sépardes du cen-
« ire de I'uniié, comme ce phénoméne de la servilude, ¢t par
« suite, de la dégradation religicuse..... Ah! c'est que Dicu a
« bien fait toules choses ; comme 'unilé ne fleurit et ne rayonne
« qu’au sein de la vérité, la liberlé ne germe et ne se déploic
« qu’au sein de I'unité. »



ARTICLE 11.

PROTESTANTISME. EST~IL SAINT?

D. Yous avez démontré, que , dans U'iglise de Jé-
sus-Christ , tout est saint : la doctrine, la morale, le
culte et les sacrements ; ct (qu’il v a cn clle une vertu
surhumaine et souverainement cfficace de conversion,
de régénération ct de sanctification. Je wai rien 3 ré-
pliguer. Eh bien, ce caractére multiple de saintetc
n’cxiste-t-il pas dans la prétendue Réforine du yve
sicele ?

R. L'omour de la vérit¢ me fait répondre : Nob, il
n'y exisle pas, et je vais Ie prouver, en e senlant plein
de compassion pour nos frércs séparcs , ¢t dua désir de
les ¢elairer et de fes ramener. Mon but, dans cette dis-
cussion , est aussi, ct plus cncorc, d’cnchainer les
catholiques & leur sainte mcére VEglise par des licos
loujours plus forts.

1° Los anlenrs on les péres du profestantime me
sont point saints. Ce sont Luther , Zwingle , Calvin cl
Henri Vi1, roi d’Anglcierre; c'est-a-dire quatre
homnies auxqucls nuile ime honnéte ne voudrait res-
sembler.

Luther nous est déja connn (i).

J'ajouterai simpiement le témoignage gue lui rend
la Revue , ¢minemment protestante, des universites
d’Oxford et de Cambrige , au mois de septembre 418 45.
« Luther ¢tait vraiment un homme cxtraordinaire,
« mais Vinstinct animal dominait cn fui : il en était fe
« type; ¢'était le principe de toute sa vie, et, jusqu’i
« lamort, il n’a connu d’autre loi. 11 ¢tait la persov-

(1) Voy, Fart. H du chapitre cinquicme.



-
NS S—

« nification réelle du matérialisme , du sensonalisme .
« e poric-¢lendard des auvres de ld chair (1), »

Cest en effet sous ces ignobles couleurs que cc pré-
tre, ce moine apostat, sacrilége ¢t corrupteur, sc pei-
s.mt dans une pricre cn vers allemands | éerite de sa
main , ct rapportée par son historicn Chnsl.ian June-
ker (1’.).

On prétend que, sur le point d’expirer , voyant par
la fenétre i ciel pur et ¢tineclanl d’¢toiles, ce mal-
heureux s’éeria, en soupirant : Cen est done fuit, becu
cicl, je ne te verrae plus.

Zwingle abjura aussi le sacerdoce pour se vautrer
dans la fange du libertinage. 1 prétendit avoir pouy
maitres des spectres et des fantomes, ct poussa Uimn-
picté jusqu’a placer dars le cicl, & eoté de Jésus-Christ,
unc foule d’adorateurs ct d'imitateurs des sales divi-
uiftés paiennes (3).

Calvin nc fut jamais prétre, quoique pourvu d'un
bénefice. Le déréglement de ses mocurs Ie fik marduer
sur I'épaule d’un fer chaud. Recu & Gengéve, il en ful
le despote ; orgueilleux, impudique, cruel, Calvin y
mourut cn 41364, les uns disent en stoicien, d’auntres
d'une maladic hontcuse ct dans le désespoir (4).

Henri V1L fut eatholique tant qu’il {ut chaste.
Lorsyu’au mépris des défenses et des censures de E-
glise , il voulut s’abandonner i ses passions , il rompit
avee Rome, ct sc 1it proclamer chef supréme de VE-

(1) Voy. le journal I'Univers, mereredi 22 octobre 1845,

(2) On peut cn lire la traduclion dans le Diction. de Feller,
art. Luther.

(3) « Cestune question entre les Luthériens et les Calvinisfes,
« dit Bergier (Diction., arl. Zwingliens), de savoir si c’est
« Luther ou Zwingle qui congnt, le premier, le projet de rélor-
« mation. » Cetle dispule nous iniéresse fort peu. L'un com-
menca d puhhor ses erreurs en 1510 et Pautre en 1517,

(4) Galvinus in desperalione finiens vitam , obiil Lurpissimo
ot firdissimo morbo...; quod eqo his meis oruhs Preesens usperi.
(Joan. Hurennius, apud Petrum Cutzewmium.)



o)

glise d’Angleterre. 11 épousa cing femmes qu'il repi-
dia tour & tour, ct qu’il fit conduire a I'échafaud. it
mourut dans 'année 413457, en s'éeriant : Mes amis,
nous avons lout perdu : UEtat | la renommee ,la cons-
etrnice el le eiel (1).

Tels furcent les grands architeetes ct les patriavehes
du protestanlisme ; voild cecux qui voulurent réformer
I'Eglise romainc, et enscigner aux hommes la veérité
¢t la vertu.

2" La Réforme n’cst point sainte dans scs dogines.
Mais d’abord ou est e symbole de sa foi ? un sy mbele
est-il possible dans une secte ou chacun est parfaiic-
ment libre de sc eréer sa croyvanee ? Un ministre pro-
testant de Kicl, M. llarms, avouait dans un ouvrage
reeent qu'il se fuisait fort d’éerire sur Vongle de son
pouee toutes les doctrines qu’on eroyail encore généra-
lement parmi les Protestants. La Réforme , suivanl
d’autres , est lapure négation de tout doyme.

D. Vous allez un peu loin , car les premicers apatres
du protestantisme avaient formulé plusienrs dogmes
dont ils avaicut fait la base de leur religion. En con-
venez-vous ?

R. Oui, je puis en convenir; mais gu’imporie ? nou~
sculement ces dogmes ne sont pas saints j ils sont au
contraire la destriietion de toute sainteté , et une porie
ouverte a toutes les iniquilés.

Voici done un ¢chantillon des dogmes luthcériens ,
zwingliens , calvinistes, cte., dont il vous sera facile
d’appréeier la picté. « Laliberié ou le frane arbilre
« ¢st un titre vain: Dieua fait cn nous le mal comme
« le bien ... Toul ¢e que nous faisons , cc n’est point
« librement , mais par purc néeessilé que nous le
« faisons (2). »

Dans son livre de la Providence , Zwingle répéte

(1) Voy. Feller.
(2) Luther, dans son livre de servo Arbilrio, passim,



— 8¢ —

cent fois que Dicu porte et nécessite 'homme au mai.

«

«

«

«
i«
«
fl

w

« Pour des raisons incomprchensibles & notre igno-
rance, Dieu pousse irrésistiblement 'homme & vio-
Jer scs lois ; ses inspirations tourncnt au mal le
ceeur des méchants, et Phomme tombe, parce que

Dicu T'a ainsi ordonné (1). »

« La foi seule, dit Lother, cst néeessaire pour no-~
tre justification ; zucunc autre chose n’est comman-
dée ni défendue. La foi sauve le péeheur indépen-
damment dela conlrition et des bonnes acuvres, qui
sont inntiles an salut, et indépendamment dunombre
ct de I'énormité des péehds. » Et il ajoute avee un cy-

nisme révoltant : « La voie du cicl est étroite ; si vous

«

«

W

&«

{C

i«

«”

«

voulez y passer, jetez vos bonnes ocuvres (2).

« Sois péeheur ) ct peéche fortement, cerit-il, en
1524, & son ami NMic¢lanchibon ; mais plus fortement
encore crois et te réjouis en Jésus-Christ, le vain-
quewr du péehé, dela mort et du monde... Le péché
ne peul nous arrvacher de Jésus-Ghrist, quand cn
un jour nous commettrions cent mille meurtres, cent
mille adultéres (3). »

« Dicu scul pouvant remettre les péehés, la confes-
sion n’est qu'une simple counsultation; c’est méme
une pesic. »

« Le mariage est permis aux prétres et aux reli-
gieux, ct & tous les hommes. »

« L’babit monastique n’est que le voile de I'hypo-
crisic.

« IIn’y a pas de purgatoire; c’est une invention
diabolique : dlera diaboli larva est. »

« L’intercession des saints est un piége de Satan.
Le Pape est I’ Ante-Christ... 'glise de Rome est une
Babylone, unc prostituée, 'organc de Satan. »

(1) Calvin— tustit. chréticnne,
g?) De Gupliv. Babyl., cap. de Bupl., et alibi.

3) Ep. Dr. Marln. Lulher., cle. — Mochler, Symbolique,

tom 1, p. 1065.



e §T

Je m'arrcte. En vérité, pour croire & 1'cxistence d’urie
doctrine aussi perverse, on a besoin d’avoir sous les
yeux les irrc¢cusables documents de I'histoire, et les
ouvrages des chefs de la Réforme , édités par leurs
adeples (1).—DMais comment concilier la probité, Ia
verty, Ia sainteté avee un pareil cnseignement , qui in-
nocente ¢t eonsacre tous les désordres, tous les plus
monstrucux exces?

« L'Elbe avee tous ses flots, éerivait Mélanchthen
« & son cher maitre Luther, nec me fournirait pas
« assez de larmes pour pleurer tous les maux de la Ré-
forme. » Quaurait-il dit, s’il avait entendu le prédicant
Hill faire naguére rctentir fes chaires mcthodistes de
I'Anglcterre et des Etats-Unis de ces oracles si délicats
et si movaux ? « Quand je pécherais plus griécvement que
« Manass(s , je scrais cncore un enfant de la grice...
« Jenc suis pas deccux qui discnt:« Péchons, afin que
« lagrdacesurabonde ; mais il n’cn est pas moins cerlain
« (ue ladultére, I'ineeste et le meurtre me rendront
« plus saint sur la terre ct plus joyeux dans le
« ciel (2). » Hélas! qui peut sonder I'abime de dépra-
vation ol s¢ précipitent la raison ctle eceur de 'homme,
dés u’ils ne tiennent plus & la foi ct & 'Eglise catho-
ligue , qui en cst la divine gardicnne.

D. La Réforme est-elle sainte dans le culte ct dans
les sacrements?

R. De¢ culte obligatoire ct uniforme, clic n'en a
point ; puisqu’clle n’a ni foi, ni moralc obligatoire ct
uniforme. De 1a rien n’est plus froid ct plus triste qu’on
temple protestant , que Mgr Wiseman appelle un sé-
pulere d'un culte mort ; rien n’y réveille et n'y en-
tretient la pensée ct ic scutiment de la piéic, qui em-

(1) Voy. Symbolique de Mochler; — Solwlion de grands pro-
Blémes ; — Histoire de Calvin, par Audin ;3 — Mémoires de
Lnther derils par lui-méme ; — Histoire de Luther, par Auding
— Histoire des Varialions; — ele,

(2) Mochler, Symobolique, fom. 1.



prunte sa vie aux formes animées du culte public (1).

Pour les sacrements , & (uoi scraient-ils bons , avee
les funcstes doetrines de la Réforme, et entre autres,
avee I'inutilité des ccuvres saintes pour le salut? Pour-
(inoi les sacrements, si Ies dmes sont de purces machi-
nes, des automates dont le mouvement est ’avance ¢t
invinciblement déterming, et siles erimesles plus odicux
rendent plus saint sur la terre (2)? Aussi, 2 la suite
de variations sans fin, les réformateurs onl-ils assez
zencéralement réduil les sacrements a deux, le baptéme
et la eéne. Et eneore, combien parmi eux pour ui le
baptéme est un rite inutile et illusoire! Quantala edne,
un svnode protestant, tenu cn Allenngne, a déelaré que
les pasteurs, pour contenter tous les gotts, donne-
raient la réalité ou la figure du eorps de Jésus-Christ .
dans la communion , & la volonté el sclon la croyance
de chaeun (3). Kt ¢’cst au milicu de tant de ruines , de

(1) C'est ee que me disait, & Geneve, i gentilhomme franeais
ipui avail assisicé d'abord & un eflice profestant, dans le temple de
3. Pierre, ol ensuile an mois de Marie de Nolre-Dame : Iei, ¢’est o
wie ef fe honhewr; 1, e'ext e [ristesse el la nord,

(2) LesCalvinistes admetlent Pabsolie prédestination des nus
ada gloire, el des autres & la damnation.

() Le Réviérend William Ellis, ministre prolestant, a évan-
oélisé les insulaires de Tahifti. Or voici comment il s’y prit:
« Nous avons appris anx paiens, assure-l-il, a regarder le bap-
« téme contme dépourva de foule elficacilé pour le salut et de
¢ toul avanlage spirituel, mais comme un devoir faisant partie
¢« de nos fonelions, et de leur part comme une déclaration pu
¢ blique d'élre nos diseiples. » Ef il continue, en parfant de In
céne : « Nous n'avons pas hésité & nous servir de galeaux de
« frnils, rolis ou enils an four, dont les morceaux furent ranges
« dans le plat ordinaive. » Etil avoue yue plusicurs de ses col-
[ezues en sont venus i substituer le jus du coco & eclui du raisin,
[l avoue enfin qu'il ne présenta & ces peuples nisymbole ni arti-
cle de foi,

Voy. I'excellent ouvrage intitulé les Missions chrétiennes, éeril
en Anglais par M. Marshall, et traduit en francais par M. Louis
de Waziers, 2 vol. in-8e (ler yol., pag. 415). Il en sera parlé
plus bas, méme article.

—~ -~

-



— R

déhris et d'infamics , que le Dieu de la vérité et de 1o
vertu ferait son séjour'.... Absit!

D. Paticnee! si le culte, lIa morale, lc dogme | les
chefs du prolestantisme n’olfrent point la note carae-
téristique de saintelé qui resplendit dans U'Eglise ro-
maine , nous I'y lrouvcrous sans doute dans les fruits
de piclé qu’il a produits et qu’il produit encore. D¢
couvrez-nous done avee impartialilé les vertus que li
Réforme fait germer dans son scin, les conversions
quelle opére au dehors par son minisicre, et les mi-
racles par lesquzls ont été confirmces ses ocuvres de
salut 7

fi. Non, cneore ici, nous ne rencontrons point I
nole de sainteté. Sans conlredit, puisque les novalenrs
voulaicat régenérer, réformer ct sanetifier les membres
de 'felise, coux-ci avaient droit d’allcndre des fon-
datcurs ct des disciples de cc culle réfornd , des vertus
et des mérites capables de Uaceréditer.

Or, jene le répele pas, les péres ct les apotres de
culle réformé furent les jouets des passions les plus
cflrénces ct les plus scandaleuscs. Quant aux autrcs
coryphcées et premiers disciples du parti, lisez leur
biographic. Mdlanehthon, le plus sage et le plus modére
de tous , ne laissa point d’cmbrasser tontes les docivi-
nes de Luther. A scs erveurs ct variations sur la foi |
qui lui mérilérent le swmom de Brodequin d Allema-
yue , il joignit milie réveries sur 'astrologic, Ies son-
ges , ete.

Carlostad , chanoine, archidiacre ct professear de
théologic a Wittemberg, fut un fanatigque bouillant et
bizarre. Il [ut le premicr prétre d'Allemagne qui ne
rougit pas dec se marier publiquement.

Olicolampade [ut aussi un prétre sacrilége et par-
jure, plein dedissimulation et d’artifice. OFcolampade,
éerivit Erasme & cetle époque, vient de se marier. Ap-
parenunent que ¢ est ainsi qu'il veut mortifier s« chair. . ...
Dans le luthéranisme , tout finit en se mariant , conn
dns les comédies.



— ) ——

e’

Ochin , moine ambiticux et apostat, se fil luthéricn
A Genéve , el épousa une fille de Lueques , qu'il avait
sédunite en passant par cette ville. T1 mourut en Mol-
davic, dans Vopprobre, ct détesté des catholiques et
des Protestants.

Martin Bucer déserta également son Ordre, pour
vivee dans la Tubrieilé.

Théodore de Béze, e plus 26818 disciple de Calvin ,
s’est fait sulfiscovinent eonnailee par son liheriinage.

(Qune dire de Cranmer, e grand artisan de Viiglisc
anglicanc ? Sa vie ne i qu’un tissu de licenee, de par-
jures, d’hypocerisic, de barbaric, d'ingralitude et de ré-
hellion. La reine Marie le condamna aun bucher comme
traitre e héréiique sanguinaive (4).

Fels ont éié les plus ecidbres personnages, les co-
lonnes, Ies ares-bouisnls da proicstantisme. Voyez-
vous cn eux dos types de vertn ct de sainicté & étu-
dicr ct & copicr? Quel désolant tableau ! Qu’ad sa vue,
du moins, nos coouwrs se pénétrent d'une reconnais-
sance infinie envors la Providenee, qui du scin de nos
méres nous porta dans les bras de VEglise catholique ,
ct d'une immense compassion envers ceux qui ne par-
tagérent pas ectic insigne faveur!

D. Vous ne pounvez ccpendant, sans ¢tre aveugle et
injustc, ne point voir les vertus qui distinguent bicn
des membres des diverses eommunions protestantes.
I.es sectes réformées possédent des hommes moraux,
amnonicrs, justes, tempérauts | et des femmes bienfai-
santes , modestes , bounes mcéres ct épouses f{idéles.
Ne penvent-ils done point rester protestants, s'ils trou-
vent dans lear religion des moyens de vivre honnc-
temcent ?

R. Tadmets I'exislence de ces vertus morales parmi
nun bon nombre de proicstanis , dont nous avons plus

(1) Voy. Cobbetl, Lellres 11, vir et virr.— Voy. aussi I'ouvrage
de Mar. Milner : Exeellonre de la veligion calholique , lome I.



— 9] —

d’une fois & nous louer, et que nous savons appréeicr.
Mais , venillez me dire si ces vertus sont le fruit de Ia
religion réformée elle-méme ? je ne le crois pas : car
tous les honnctes protestants sont meilleurs que Ieur
religion § leur vie juste ct pure cst en fiagrante contra-
diction avee leurs principes ct leur doctrine; ils sont
bons , parce (u’ils ne veulent pas de cctie {iberié de
tout faire (quc leur laissent leurs maitres ct lears doc-
teurs.

Il n’y a, dans aucune sectc anli-catholique, de prin-
eipe producicur de la vertn et de la sainteté, Pour
établir le counlraire, il faudrait élablir que « cette
« scete, subjugnant dans le eceur de Phomme déchu
« scs fcndances inndes a Vorgucil, & Végoisme, &
la cupidité ct & la volupté, fait germer dans ses
entrailles le frait divin de l'abnégation, de I'a-
mour de Dicu ct des hommes ; humilité vérita-
« ble, réclle, profondc ; la chastet¢ , non pas scule-
« ment externe , visible et apparente , mais mentale,
interne ct angélique (1). »—Ce principe producteur
de la sainteté n’cxistant donc point dans les sectes
protestantes, elies sont, logiguement parlant,incapables
de fairc des homines solidement vertucux. Un culie
mort, des sacrements nuls , unc doctrine impic et im-
moraic, Gui consacre la liberté abscluc de tout eroire
et de tout faire, sont-ils, je le demande, des ressorts,
des leviers bicn puissants de sanctification ? Ce sont au
contraire autant d’instruments ct de sources de corrup-
tion ¢t de péchds ; ¢t ¢’est pourquoi, on nc peut pas ,
en sareté de conscicnce, rester protestant,

D. S8l y a, dans la prétenduc Réforme, des hom-
mes honnéles , y a-l-il aussi des bienheurcux ct des
saints canonisés ?

R. Jc n’en connais point ; et je ne pensc pas que la

A Aa R

"

(1) Connaissance de Jésus-Ghrist, par M. Uabbé Combalot,
p. 223.



Reéforme veuaille placer Luther et Calvin & cété des
saints Apotres Pierre et Paul, ou Zwingle a coté de
saint Francois-Xavier , onu Henri VIII & colé de saint
Edouard ou de saint Louis, oa encorc la reinc Elisa-
beth d’Angleterre & coté de sainte Clotilde ou de sainte
Elisabeth de Portugal. Sur quels autels fera-t-elle as-
scoir Béze, Ochin , Carlostad et Cranmer (4)?

D. Ne serait-ce pas au manque de tout prineipe ré-
générateur et sanctificateur dans le prolestantisme,
comme & Pabsence de toute croyance unc et perma-
nente , et A la sécheresse et a la slérilité de son cualte,
qu’il faudrait attribuer les derniers événements reli-
gicux de I'Angleterre, de I’ Amérique, cte., si glorieax
au catholicisme ? .

It. Jc le croirais: ecar, en vérité, je me vois point
d’autres causes qui aientpu rattacher 4 I'unité de la foi
cetic foule d’intelligences d’élite, membres des uni-
versités anglaiscs. 113 ont cédé a 'empire de la vérité ;
¢t , profondément convaincus de la divinité de 'Eglise
romaine , ils sont venus lui demander, avee la fixilé
des doctrines, la grace qui guérit, cabne ct sanctific
les imes (2). Quel hommage rendu & la vraie foi et a
Ja vertu sanctificatrice del'Eglisec de Rome! hommage
d’autant plus beau, que ces hommes qui ont passé
sous la banniére catholique , étaicnt dans leur com=
munion des personnages instruits, environnés del'es-

(1) On pourrait aussi demander ot sont, dans les scctes des
novateurs, les lluspitaliers de S.-Bernard, les ’éres de la Merci
pour la rédemption des eaptifs ; les Fréres de S.-Jean de Dicu,
dc la Doctrine chrélienne ete; les Sceurs de S.-Vincenl de Paul,
les Pelites-Sccurs des pauvres, ele. cle,

(2) Dans le No du 30 novembre 1845, le journal I'Univers
publiait les noms de quarante-deux ministres anglicans , appar-
tenant aux universités d'Oxford, de Cambridge ct de Dublin,
qui, dans P'espace de denx anuées seulement, avaient abjuré
I'anglicanisme pour embrasscr Ja foi calholique. EL depuis
celle époque, que d’aulres conversious remarquables!



time, duo respect ct de I'affection de leurs coreligion-
naircs , dont ils ont emporté lcs regrets.

D. Mais n’a-t-on pas connu aussi des catholiques,
et méme des prétres ou religieux sortir de nos rangs
pour passer d ccux des sectaires ?

R. Oui, on en a connu de loin enloin ; et de parcilles
recrucs sont la plus frappante démonstration de fa d¢-
moralisation qui régne dans les sectes séparécs. Nons
pouvons en effet défier la Reéforme de produire un
seul catholique, et surtout un scul prétre , qui ait apos-
tasi¢ par conviction , aprés avoir mené une vic cons~-
tamment pure et édiliante, et pressé par ic hesoin de
micux croire ¢t dc micux praiiquer. Unc fenilie protes-
tante, le Semeur, a dit : « Dés qu’un prétre se convertil
« 4 la doctrinc réformdée, il est entendu que ¢’cst un
« mauvais prétre, un homme sans talents , sans esprit,
« sans moeurs , un éire parfaitement mdéprisable. »

Et nolcz qu'en disant du prétre qui se faii laihé-
ricn, calviniste ou momier ( ce qui cerics se voit irés-
rarement ) : Cest un mauvais prétre , nous ne lui
imprimons pas cetle flétrissure parcc qu’il change de
rcligion, mais parce gu’il était déja mauvais prétre
avant de consommer son apostasic ; il était déja le scan-
dale do troupcau qu’il devait édifier , et déjd son évé-
que lui avait interdit les fonctions du sacré ministére.
Nous constatons un fait précxistant ; d’on il suit que
ce prétre, cn abjurant son sacerdoce et sa foi, a voulu
¢chapper a la honte qui pesait sur sa conduite , et s'af-
franchir du frein imposé par I'Eglise a scs passions ,
frein que n’imposent point la doctrine ct la diseipline
du protestantisine. Car 1'évangile de la Reforme dé-
barrasse en méme temps du célibat, du veen de chas-
teté , de la confession, du jelne ct de 'abstinence :
¢’est plus commode.

Nolez encore que cette désertion de quelques catho-
liques sans nom et sans vertu , désertion qui ne fait au
resie qu'épurer 1'Eglise romaine et salir de plus en



——— Fh

plas les sectes protestantes , n’a jamais lieu & 'heure
de la mort. Plus d’une fois , & ce moment décisif , des
prétres catholiques ont été appelés pour réconcilier a
la vraie foi des fréres séparés ou apostats. Je doute que
Ion puisse citer un catholique sensé qui ait voulu
rendre le dernier soupir entre les bras d'un pasteur
luthérien ou calvinisic. Ce fait, qui est notoire, ne
parle-t~il pas assez haut cn faveur du catholicisme ? Ju-
gez maintenant des vertus que le protestantisine ins-
pire a ses adeptes.

D. Pensez-vous qu’il en soit de méme des fruits de
sainteté qu’il recucille au dchors , par exemple, auprés
des infidéles, dans les pays lointains ? Le zéle des mi-
nistres anglicans , amndricains, allemands, ete., n’a-t-il
pas obtenu dans la Chine , dans I'Inde , dans lcs archi-
pels de I'Océanie, ct aillecurs, de trés-heareux résultats ?

R. Votre question m’oblige d’cntrer dans quelgucs
détails qui non-seulement ne sont point favorables aux -
missions protestantes d’ountre-mer, mais ne sont propres
qu’d les couvrir d’ignominic aux yeux de tout esprit
sinceére , impartial et ami de la vérité. Ges détails, je
les emprunterai principalement & un ouvrage réeent ,
publié par un anglican cenverii, M. Thomas-Willian
Marshall , et qui sera un des plus beaux monuments des
temps modernes , élevé a lo gloire de UEglise (1).

Voici d’abord ce qu’est un missionpnaire protestont,
et quelle est sa méihode d’opérations, ou son mode
d’apostolat , Xaprés M. Marshall

« Le missjionnaire protestant, enlacé leplus souvent
« dans les liens domestiques, et astreint aux préoccu-
« pations incessantes qu’ils font naiire , recule devant
« une carriére si dangereuse. et si giflicile ; les droiis
« d’unc femme ct d'une famille sont assez impdérieux
« pour passer devant les auires. Il s’en tient principale-
« ment a la distribution des Ycritures ou de Traités re-

(1) T ena éié fail mention plus liul, méme article,



w— O

« gicux qu’il répand le long des edtes ou qu'il envors
« dans 'intérieur, les laissant produire leur effef. »
Ainsi tous les travaux apostoliques des minijsires pro-
testants dans les Indes orientales et neeidentales , ot
dans les iles , se bornent presque loujours & vépandre
la Bible ou des iraités religieux. C'est par la circula-
tion des livres, et non point par la prédication , les
veilles , les courses, los périls, les privations et le
martyre, qu’ils travailient au salut des ames , ignorant
sans doute quc le christianisme a été préché et fondé
dans le sang de ses Apotres. L'Evangile ne fut derit
qu'apres la vietoire obtenue parla parole ctles labeurs
des disciples dc Jésus-Christ sur le monde paien.

Telle cst 1la forme, fcl cst e systéme des missions
protestantes (4).

D. Je vous inferromps un instant pour veus de-
mander si ces Bibles et traités de religion , publids
chaque annéc en toutes langucs, et distribués sar
la surface du globe, s'é¢iévent & un nombre considé~
rable.

L. Selon M. Marshall, le senl nombre des Bibles est
au moins de cent millions d'exemplaires; eelui des
traités religieux est également fabuleux, iraités tous
plus falsifiés les uns que lcs autres, eonsidérés par
les Chinois eux-mémes connnc des (issus d absurdités
et de prétentions impies , et par cux lournés en ridicule
et déchirds ; ct ces livres, ctles appointements des mis-
sionnaires cottent des sommes incroyables (2).

(1) Voy. le chap. 1: La Bible ef les Paicns.

(2} Le capital roulant des sociélés anglaiscs, seules, monte au
moins & cingquante willions de franes, une année dans 1'antre,
D'apreés leur aveu, ecs sociélés consomment par an pros de
douze millions 500 mille (ranes en dépenses purement inlérien-
res; ¢l en pays élrangers, la dépense des missinnmaires pour
leur entretien domeslique est encore pius considérable. Dans
I'Hindostan, le coidt des opérations des missionnaires, frais
d’éeoles compris, depuis 1340 jusqu'en 1808, est monlé & 72
millions de francs.



o
e O

£, it les missionnaires cux-mcémes sont-ils nom-
breux?

2. Oui. 1y a treize ans, dit M. Marshall (1), Ies
missjonnaires américains, sculs, s'¢levaient dans la
Chinc au nombre de cent scize, sans compler les fem-
mes. Il s’cn trouve unc foule d’autres, puisqu’il y a
an moins dix-sept socidtés protestantes ayant, déja
depuis vingt ans, des agents et des représentants cn
Chine. Jugez par a de leur nombre sur tous les points
du glohe (2).

D. Arrivons aux résultats, Voild un grand nombre
dc missionnaires en possession de ressources péeu~
niaires presque illimilées, protéods en tous licux par
leurs gouvernements vespectifs , chargeés de {ravaiiler
sams entraves & 1a comversion et an salut des popula-
tions infidéles. Oh! certainement les fruits de sancli-
fication oblenus par lear minisiére anront répondu A
tous ces moyens de suceds. Pouvez-vous nous les dé-
couvrir?

A. Ndélas! non, puisque le résuliat des travany de
tous ees prédicants , dans les deox hémisphores, a éié
nul quand il n’a pas ¢té maavais.

L’organcd’unc des ¢eoles les plus influenies de opi-
wion protestante en Angleterre, ne se fait pas seropule
de dgirecen 1839 : « T ne nous est pas permis de nous
« vanter de (uelques suceés isolés, oblenus ¢ el 13, an
« point de nous aveugler sur ce «(ue nous devrions ap-
« peler Finutitite complite des efforts des missionnuires
« dans les temps modernes, »

N. B. L'administrafion foul entiérn de 13 Propagation de lu
For, principale socicté de I'Falise eatholique pour les mission-
naires, a deépense en 1898 maoins de quarante mille frimes pour
les voyages, salaires, frais de bureau, regisires, conlribulions
el frais de poste,

{1} Lo Jivee des Missions ehrétiennes o 8L6 édiié, & Paris, par
Ambroise Bray, on T804,

(2 Tom. 1, p. 179,



—— DT e

« Dans un frop grand nombre dc cas, dit un évé-
« que protestant, les prédicants coropéens, parmi
« les paiens, ont & répondre pour le mael qu'ils ont
« caus¢, surpassant de beaucoup tous leurs services
« les plus empressés. »

Le travail des missionnaires prolestants cst une du-
perie , disait, cn 1861, le Hong-Kong Daity Press ; le
dénoncer comme lel au plulol sera une Donne wuvre.

M. Baber, président de la cour de Madros, disait
au comilé de la chambre des Lords : Un converti par
nos missionnaires anglais est chose inconme (1).

D. Auricz-vous des fails certaing et authentinues
confirmant ces (émoignages ?

. Nous en avons en masse ; mais j¢ dois inc boracer.

M. I'abhé Dubois, ancicn supéricur des Missions ca-
tholiques dans I'Inde, ot il a résidé durant trente ans,
osa affirmer publiquement que pas une scule conver-
sion 0’y avail ¢té opérée par les missiounaires profes-
tants. L’un d’enire eux, M. Hough, répondant 4 ecile
assertion, avoua qu’en réaliteé, sous empive des cir-
constances actielles , i est Tunnaincment ftmpossihle de
convertir les Indiens, Voild pourdquoi ces nicssicurs les
achétent.

On nous éerivait de Dindicul, dans te Madnré,
le 4 novemhre 41873 : « Je dirai que Yhistoire des con-
versions prolesiantes dans 'Inde peut et doit se ré-
« sumer cn ces irois mots : histoire des achals des
Protestants dans I [ude. Ces messi: nrs, par fe fait, ne
veulent que se nantir du droit d’uervive sue lenes re-
gistres e nows d’un eerlain nombre 'adeples ov de
dupes qu’ils qualifient de converlis. Otez Vargent,
et jo défie les deux cents ministres protestonts vé-
pandus sur la surface de la présiderce de Madras,
de gagner un seul paien, de pervertir nun scul catho-
ligue..... Mais jetons le voile sur ce trafie honteux,

/2R A A A a A =& ~

=

(1) Tom. 1, p. 78, cle.



194

——— 5 e

« qui assimilc Tes Ames rachetées par le sang de Jésus-
« Christ & ces vils animaux qui sc vendent et s’achctent
« sur la place publique pour guclques picees de mon-
« naic. »

Les Bibles jetées par milliers dans I'Inde et dans
les autres comtrées infideles, n'ont jamais ¢i¢ un
moven de conversion pour un scul individu. L'usage
ju'en foni les Tndicns ct Ies Chinois est d’en envelop-
rer des dregues et des fruits, de les employer pour les
pantovfles ou pour des serviees vils et dégradants.

A DBénaris, il y a qualorze écoles dc mission (1);
tous les garcons lisent le Nouveau Teslament. 1l n'y
a pas eu une scule conversion. Disons micux, I'éduca-~
tion prolestente dans Vifindostan n'a d’autre résul-
tat que de eonduire au sensualisme, au blasphéme et
i I'alhéisme.

« Nous avons, &it nn respectable ministre anglican,
« parconru tonies les coles de I'Inde, avee la charge
« dec faire péndlrer le hien; mais, faut-il Vavoucr?
« nous n’avons intreduit que lc mal, »

Méme jusuccés dans Ia Chine, dans VAfrique,
I'Amérique, dans Ta Nouvelle-Holande, aux antipo-
des, dans la Nouvelle~Zélande, ol les convertis pro-
testants ne se distingucrent des Neuveaux-Zélandais
restés paiens, que comme fripons, voleurs et mentears.

Dans 'Occtanie, & Tahiti, ile dont les navigateurs
vantaient le charme, 1a beauté, Jos moeurs douces et
bicnveillontes, Parrivée des missionuaires protestants
opéra la plus funeste transformation. Les viees gul fi-
rent de cette région enchantée le synonyme dn vol, de
Vivrogneric, de Ja cruantd, do la dépravation, du men-
songe ot de Uavarice, furent les effels de la présence
et des enscignements de tous ces apoires des sociétés
anglaiscs,

(1) Ces écoles qu'ont partount les missionnaires des sectes pro-
testanles, codtent des somines excessives.



— ) —

Mais, grace aux travaux et aux sucecs des mission-
naires catholiques, et au départ des prédicants, l'ile de
Tahifi, disait, en 41863, un juge anglais, forme mainte-
nant unc population civilisée ct prospére.

Les témoignages ne varient jamais, ¢t constaienl
en Lout licu I'impuissance radicale du protestantisme
a convertir les infideles ou a les rendre mcilleurs (4).

D. Quelles sont donc lcs causcs de cette impuis-
sance ? Pourquoi les missionnaires prolesiants sé-
ment-ils partout e grain du pur Lvangile sans récol-
ter jamais ? Pourquoi ne savent-ils pas reiirer les iuncs
de I'infidélité ct de I'erreur, et les introduirc dans les
senticrs de la vertu et du cici?

R. Pourquoi? je vous cn donnerai 8ix raisons prin-
cipales et concinanics.

1° Dieu cst absent de leurs conscils ¢t de Ieurs ceu-
vres ) ils ne puisent nuile part la grice qui convertii
les coeurs. Le nissionnaire catholicqae dresse Pautelsur
lequcl un Diev s'immole et cst récllemoent présent ; et
cet autel devient pour lui unc source indpuisable de
grdces, un foyer permanent de lamidre ¢t de force;
tandis quc lc Protestant, ayant aboli Padorable Sacri-
fice, a fermc e eicl et sur lni et sur ses labears.

2° Le culte auquel les seetaives vondraicnt gagner
les Ames n'est pas vn calte véritable, il csk nul. Les
paiens melicnt parltout cn doute si le protestantisme
est une religion. Hs demandent si Ies Anglais en ont
une, nous rapporie M, Forbes. Les Yersans, dit M.
Walpolc, font cctte remavue. Les Tuares, dit M, War-
burton, les appellent saus-piiére. Les Ghinois se 7io-
quent d'eux , lc doeteur Morrison ca gémit. Tes Kuvrdes
les réclament pour corclicionnaires, parce qu'ils ne
jetinent pas ¢t ne fond pas de priéres, Les Druscs regar-
dent la religion protestante comme une espéce de franc-

(1) Lisez, dans P'ouvrage de M. Marshall, les chap. 3¢t Hen
particulier, du tome 1.

.



— 400 —

maconnerie qui resseinhle heaucoup @ le Teur. Aussi, du
service religicux prolestant les paicns passent sans le
moindre scrupule & P'adoration de leurs idoles, ne dé-
couvrant dans ce service glacial ¢t mort nulle appa-
rence de culte. Ils y voient simplement un homme qui
a fcome comme cux, ¢t (ui lit dans un livre sans in-
térét et sans conviction. Ty aloin de 1a au mystére
cucharistique, parlant & 'ame du catholiue ¢t absor-
bant toutcs scs puissances.

3° Tous ces prédicants anglais, américains, fran-
cais, allemands, danois, suédois, n’ont ni mission ni
autorité d’cnseigner,

Notre-Seigneur Jésus-Christ fonda Vautorité de scs
Apotres sur la mission qu’il leur confia lui-méme, et
qu'il avait recue de son I’¢re (1). Suns celle mission, dit
saint Paul, comment précherond-ils 7 (2). Elle est in-
dispensable. Cest pourquoi il y a, dans U'Eglise catho-
lique, une continualion de mission qui s¢ transmet ct
s¢ communique par Pordination el la juridiction; el
c’est la mission des Apotres, la mission méme du IMils
de Dicu.

Or, de qui tous ces minisires rélormés ticnnent-ils
teur mission ? par qui sont-ils envoyés ? Toute hérésie,
toute révolte contre I'Eglise, anéantit cette mission sar-
natarclle et divine : car V'Eglisc ne donne point mission
de précher contre la virité et de répandre des errcurs
qu’elle anathémalise. Ils ne sonl done point envoyds
par I'Eglisc. IIs ne licunent point non plus leur mission
dc leurs gouvernements, des consisloires ou des con-
seils adminisiraiifs, puisgue personne ne peut donner
ce qu’il n’a pes. s sont done de faux apédtres, des doe-
teurs sims mission, des pasleurs sans caractére ct sans
ombre de juridiclion spirituellec.

Un jeune indigéne d’Oahu converti écrivait an Su-

(1) Sicut misit me Paler, et cgo mitlo vos. (Joan. 3x, 21.)
2) Rom. x, 14.



— 10! —

péricur d'une communauté relipicuse A Paris: Le il
de saint Pierre est propre « prendre du poisson. Le [ilel
des hércéliques ne prend rien, parce que Jésus-Chrizi
ne preside pas o lewr péche et w'est pas entré dans lew
barque (1). »

l.e P. Honoré l.aval raconte qu’un chef de T'ile d’A-
kaman, ayant appris la prochaine arrly ée d’'un ministee
protestant, vinl e prévenir de lamaniére dont il le re
cevrait. Je lui demanderal gui Vo envoyé; s'il ne riépond
pas que c'est Grégoire XV, je lwi dirai : dllez-vous-cr,
vous n'éles pas le missionnaire de Jésus-Christ, Long-
temps avant la déconverie des jles Gambier, sains
Francois de Sales donnail eclte régle a son peuplc .
O mes freves! tenes celle preuve pour foudamentale, ¢
demandes @ ceuxr qui venlent vous reliver du sein de
VEglise : Quis TE MISIT ? (2),

%°. Les émissaires des sociétés protestantes n'ont
point les vertus apostoliques néeessaires pour la con-
version des dmes. (es verius, ue nous pouvons nom-
mer les armes ct les inslruments de triomphe des
missionnaires catholiques, sont : 'oubli dec soi-méme ,
Uabnégation, la mortification, le déveuement, le désin-
téressement, la charité et la compassion pour le pro-
chain, cctte charité¢ tounjours disposée & btout sacri-
ficr, santé, rcpos, vie méme, & son salut ¢ternei.
Or les plus zélés défenseurs des institutions protes-
tantes se sont vus cent fois obligés de reprocher aux
pasteurs de la Reéforme tous les vices opposés & cos
vertus. Comment d'ailicurs reésister a Udvidence des
faits ?

Les Chinois, disait M. Charles Sirr, en 1349, frappés
de Ja conlradiction qu’ils remarquaient entre la vie des
missionnaires protestants et Jeur prédication, leur

(1) Annales, tom. 11, p. 2i8.
(2) OEuvres, tom. 1, p. He.



— 402 —
donnaient habituellement le sobriquet de diables pré-
che-mensonges. (1)

« En Perse, en Chine, dans I'Inde, partout, » ditun
voyageur qui demcura dans beaucoup de pays parmi
les missionnaires protestants, « je les trouvai vivant
« tout autrement que je ne m’étais imaginé. lis meénent
« tout & fait la vic de richces gentlemen, et ont de belles
« maisons meublées avee tout le Tuxc et le confort dé-
« sirables. Les missionnaires reposent sur des divans
« bicn rembourrés, leurs femmes président a la table
« ath¢, leurs enfants se régalent de bonbons et de con-
« fitures. Leur position cst sans comparaison plus
« agréable et plus exempte de soucis (ue cclie de heau-
« coup d'auires ; leurs appointcments sont exactement
« payds, et ils prennent lears fonctions ircs a Vaise. »
Mectings {réquents, équipages, toileite, domestiques,
amusements, rien ne manque (2). Voila pour Foublj
de soi, I'abnégation ct la moriification, la pénitence. Kt
le désiniéresscinent parmi ccs messieurs! Quclqu’an
citait ce mot 4 ia chambre des Communes : Le Christ
a dit : Laissez (oul; nos missionnaires disent : Preies
toul,

M. Kiernander, vieux missionnaire danois, parlant
des fortes ¢conomies aunuelles de plusicurs de ses con-
fréres = Ces pasteurs, dil-il, doivent s'élre occupés de
soins plus lucralifs que de guérir les dumies et d’enlerver
(es morts.

Les habitants de Tahiti, sclon un écrivain protes-
tant, étaient tous devenus vassaux des scpl établisse-
menis des prédicants, qui les avaient dépouillés de

(1) Les Missions, tom. 1, p. 153,

(2) Un ministre prolesianl américain ne put s’empécher
(’exprimer son élonnement , eu voyant les ehapelains anglicans
de Hong-Kong se disposer & monler dans la chaire sacrée, apros
s'élre Livrés le dimanche & la boisson et au jew. Liscz les pages
1706 et 329 du tome 1. — Lisez également, dans le méme lome 1,
les pages 1785, 283, 371 el 418, en preuve de ce qui suif.



— 403 —

leur commerce pour s’en emparer. Formant eux-mémes
des magasins, ils monopolisaicnt tout le bétail de Vile.

En Chine, ils prennent part aux cnchéres; dans
I'Inde, ils crient: De Pargent, de Uargent ; aux antipo-
des, ils trafiquent en terres et en denrées.— Du reste,
rien de plus connu que cctte avidité mercantile de ces
messagers de 1'errecur.

Et leur charité , leur dévouement! M. Forhes parle
d'un ministre anglican qui refusait de visiter les ma-
lades dans les hopitaux militaires, en Chine, bien quc
pay¢é pour remplir celte fonction. Les autorités mili-
taires prirent alors, a sa place, un missionnaire améri-
cain avec un salairc annuel de 6,250 fr. Un jour, onlec
demande au lit de mort d'un soldat anglais; il alla jus-
qu'au picd de l'escalicr, et, apprenant gu’il s’agissait
d’'un eas de delirium (remens, il lourna le dos, et par-
lit. Heurcusement il sc tronva davs hopital un prétre
catholique ; scs cntrailles s'émurent, i1 s’approcha do
moribond, lui parla avee benté, et putl lui administrer
les sacrements de V'Eglise, Le pauvre soldat mourut cp
vral croyant.

Enfin, tandis que les missionnaires de FEglise ro-
maine, dans les chaines, sous la canguc, dans tes plus
affrcuses tortures , confessent la foi, la préchent et la
sccllent de leur sang , les ministres de 1'Eglise réfor-
mée se tienncnt cachés dans leurs somptucuscs mai-
sons ou prenuent la fuite. s n’ont point de vocation
pour ces lultes apostoliques, ct n'ont jamais compris
que I'art de sauver les ames cst de travailler, de souni-
{rir et de mourir.

5° Il 0’y a point d’union parmi ces nombreux agents
des sociélés protestantes, ct par suite, il n’y a pointde
force ni d’cllicacité dans lears ccuvres. « Vous autres
« Européens, leur disait un chef puissant de sauva-
« ges, vous n’étes pas méme d’aecord entre vous,
« pour savoir quclie est la vraie rcligion. Quand vous
« aurez cessé de disputer pour savoir te chemiv qu'i}



- 405 —
« faut prendre, il peut se fairc que je me décide &
« l'adopler. »

Tls avouent eux-mémes (ue la stérilité de lears mis-
sions est due en grande partie & leurs divisions, leurs
dispules, leurs jalousies, leurs rivalilés, leur violenee
¢t leur animositd.

ita 4857, le docteur Armstrong, évéque anglican de
Ut frique du sud, éerivait qu'il était trop occupé par
fes guerres intestines ¢t les querclles de son clergé,
penr s'inguiéter des indigénes. Et il confesse avee
franchise qu’il n’y avait point de convertis,

Sclon le docleur Colenso, les missions sont aussi
bien souvent ruinées par les femmes, dont les querelles
¢t lJa mauvaise humecur neutralisent Vaclion de Jeurs
maris (1).

6° Enlin, la plupart des missionnaircs protestants
ignorent la langue des pays qu’ils évangclisent. En
Chine, il 'y cn a pas un sur dix, avoue M. harshall,
fai sache parler la langue, méme imparfailement (2).
Dés lors, incapables de remplir lenr ministére, ils sala-
rient des interprétes paiens, qui lisent anx assistants
la Bible ou un traité de religion, dont ils sc moquent
cux-meémes. Comme ce minisiére doit ¢tre en cffet
fructucux ! (3).

A Taide de ces documents, il est facile d’apprécicer a
leur juste valeur les rapports que lcs missionnaires
protestants envoient, de temps & autre, & la mére-pa-
trie, sur leurs travaux ¢t leurs suceés. Ces rapports
sent basés sur les fails les plus mesquins , exagérés &
oulrance, ou méme invenids & plaisir. On concoit pour
ces messicurs la néeessité de ne point mdécontenter

(1) Voy, lome 1, les pages 284, 384 el H502.

(2) Tom. 1, p. 182,

(3) Pleins de Tesprit de foi, de zele, de charité et de foree ,
les missionnaires calholiques, aprés un an, ou deux ans an
plus, comprennent et parlent les dialecles des nations auxquel-
irs ils sont envoydés.



el K
leurs patrons, dc s¢ conserver leur position, ¢l par-des-
sus tout, de ne point compromettre leurs gros ¢molu-
ments.

D. Je n’ai plus qu’une question & vous faire. Lapré-
tendue Réforme a-t-clle confirmé par des miracles Ia
vérité de ses enscignements ct la sainteté de ses apo-
tres ct de ses enfanis?

R, Cc n’est pas la volonté qui Tui a mancgué, mais la
puissance: car le miracle est'eenivre exelusive de Dicu,
qui I'emploic, uand il tui plait, pour rendre témoi-
enage 4 la vérité ou 2 la divinité d'une docirine ; et
tous les attributs de Dicu s’opposent & ce qu’i) cmploic
le miracle pour accréditer le mensonge et le vice. Un
miracle cn favenr des sectes réformeées est done impos-
sible, Erasme, pariant des miracles des novateurs, en
général, allirme qu’il est superflu de chercher aupres
d’eux la sainteté et les miracles, va qu’ils ne peuvent
méme pas guérir la ueae d’un cheval : In quibus nec
est sanclimonia, nec miracula, ni qui nee coudom qui-
dem equi sanarc queant (). Vous peuvers lire dans
Bellarmin les singuliers miracles de Luther, de Galvin
et autres (2).

Ne soyez done pius surpris que Ics hétérodoxes, ne
pouvant posscder la vertu des miracles , aient pris le
parti @’y renoncer et de les déclarer inutiles. s n’a~-
vaicnt cependant pas d’autre moyen infaiilible de just.-
fier leur rupture avec I'Eglise catholique. Mais, puig-

(1} Bellarmin, lib. v, de Notis Feclesire, cap. 14. Voyoz aussi
Ia Vie de Calvin, par Jérdme Bolzee, ch. 33 ¢l S. Liguori, Vérité
de la foi, ch. 4.

(2) Si Luther n’a pas fait de miracles pendant sa vie, dit
Bellarmin , il en a fail un grand apres sa mort : eav son cadavrs,
enfermé dans un cercuei] d'élain, el transport¢ au ccenr de Fhi-
ver, alors que les corps morts se conservent facilement plusieurs
jours, pour élre ensceveli @ Witlemberg, exhala une odeur si (é-
tide , que les porleurs furcnl contraints de s'arréter el de Jaisser
la bitre en chemin.

~y
1

A



— 406 -
qu’ils nc peuvent opposer aucun signe miracnleux aux
merveilles inecssanwes de notre sainte mére 'Eglise,
concluons (qu’en rompant avee elle, ils ont rompu avee
Dicu et avee le ciel (1),

(1) M. ’abbé Desson, 14¢ Conférence, p. 418,

SN AT N0 2T B



— AT

CIAPITRE WUITIEME.
Catholicite de VEglise.
o
ARTICLE 1.

EN QUOI ELLE CONSISTE.

Demande. Quelle est la troisiéme note distinetive do
UEglise ?

Réponse. C'est la catholicité. « Je erois Ia sainte Falise
catholique : » Credo..... sanctam Feclesiam calholicam ;
ce qui signific : Je crois la sainte Eglise universelle : car
la Aénomination de catholique dérive du gree zafode;,
qui veut dire universalis, universel; xad’ &iev secrndrom
lolum.

D. Quel sens donnez-vous & V'universalité ou eathe-
licité de VEglise ?

. Je distingne trois genres d’oniversalile ou de ca-
tholicité dans la vraic Eglise : catholicit¢é de temps,
cathelicilé de foi ct de communion, et catholicité de
Jicux. La premiére consiste en cc que I'Eelise a ton-
jours subsisté depuis sa fondation ct subsisters jus-
qu’a la fin des sideles ; e'est sa perpéluitd, (que vous
constaterons plus Join. La seconde consiste cn c2 (ue
la doctrine de I'Eglise, sa foi, 'union dcs ouaiiles et
des pastcurs sont toujours ct parteut les mémes; ce
qui ressort de son unité , dont nous avens prouve la
merveilleuse exislence, La troisiéme, ou la calholiciié
de licux, est sa diffusion ou son étendue par louie la
terre 5 et ¢’est elle (ue nous devons examiner présen-
tement.



— 4085 —

D. Qu'entendez - vous donc par la catholicité de
I'Eglise, considérée dans son élendue, ou comme sa
troisiéme note caractéristique? Prétendez-vous que
I'Eglise de Jésus-Christ doive étre aujourd’hui, ou plus
tard, physiquement et fotalement universclle, en sorte
que Yunivers entier ne soit plus habité que par des ca-
tholiques ?

*R. Non, nous ne prétendons pas que I'Eglise, pour
étre catholique, doive posséder I'universalité actuelle,
totale et absolue. Cette universalit¢ doit ¢tre sans doute
Uobjet de nos veeux ardents, elle peut ¢tre méme cetui
de nos espérances, mais non point de notre foi, Notre-
Seigneur ne V'avant point promise a la société de ses
fidtles. Nous erovons, ¢'est vrai, que d’ici ala fin du
monde, la hunic¢re de a foi se sera levée sur tous les
pays du globe, ou gac la benne nouvelle aurn été an-
noncée on 505 lieux ; et ccpendant, ce n’est point encore
ceite calholicild snccessivernent totsly que nous ran-
geons pari 135 marqass distinclives de U'kglise, puis-
gqu’clie n'ast pas actneilctaent visible,

Neuvs parlons en conséyucncc,de Uexpansion univer-
selle, actuelle ¢t visible de Vliglise, et nous en parlons
dans un sens moral, en tant que la véritable Eglise
de Jésus~Christ queiqu’cile ne seit pas la maitresse ct
la reinc de tous ics excuars, ¢st néanmoins ct doit étre
toujours répandue dans la plus grande parlic des ré-
gions connucs, ¢t constamment plus répanduse que cha-
cune des autres cemmunicns chréticnnes, ou (ue
chacune des sceles qui la combattent. Voild ectie pro-
pri¢té, cette note, la plus ¢éelatante de toules, sa ca-
tholicit¢, et qui donne son nom a4 I'Eglise, du moins
son nom par exccllence.


http://consequcucc.de

— 409 —

ARTICLE II.

LA CATIIOLICITE EST NECESSAIRE A LCOGLISE
FONDEE PAR JESUS-CHRIST.

D. Sur quoi vous appuyecz-vous pour démontrer quc
Ia catholicité, ainsi délinie, cest nécessaire & la véri-
table Eglise?

Il Je m’appuic sur la raison , sur 1'Ecriturc et |a
Tradition.

D. Que dit la raison?

R. Elle dit que I'immensité cst une propriété essen-
ticlie ¢t inhérente a V'étre de Dicu, laquelle n’est cir-
conscrite ni par le temps ni par l'espace. L'essence
divine, sclon la pensée de saint Jean Damascénc , est
comme un océun de substance , sans rivage , sans lit et
sans fond. Or Dicu, ayvant voulu, dans I'établissement
de son Eglise, manifester aux hommes ses adorables
attributs,iladalui imprimer le sceau de son immensité,
¢n ne posant ancunc borne & sa dilatation.

Dicu est d’aillcurs le Pére de tous les hommes ; il
fait luire sur tous le soleil qui nous éclaire. Pourquoi,
en fondant une sociclé deslinée a conserver et a pro-
pager la lumiére de la vérité , en avrait-il faitle pri-
vilége d’un peuple, d'un continent , d'un hémisphére?
Il n’y cn a pas de motif, lersque d’ailleurs nous vovons
'universalité caractériser les moindres ccuvres de Dien ;
et surtout, posé son infinie miséricorde qui, de toute
éternité , a déeréié de racheter et de sauver Ic genre
humain.

D. Que disent nos Livres saints?

Rl. 1ls ¢tablissent de la maniére la plus ¢vidente le
caractcére de la catholicité dans I'Eglise. Prés de trois
mille ans avant que la pierre fondamentale en soit po-
sée, de Scigneur déclare & Abrahamn (ue toutes les



— 40 -
nations de la terre seront bénies dans sa race ({).
« Vous ¢tes mon Fils, chante le Roi-Prophéte ; de-
« mandez-moi, et je vous donnerai les nations pour
« héritage , et les confins de¢ la terre pour em-
¢ pire (2). » Et an Psaume xx1: « Tous les peuples
« de la terre sc convertiront au Scigneur ; toutes les
familles des nations sc prosterncront devant lui. »
C’est partout que le prophele Isaie cxalte avee un
divin cnthousiasme la conversion de la gentililé et lo-
grandeurs de PEglise & venir. Elle scra la lumicére de-
nations , et porlera le salul jusqu’aur cxirémilés de
la terre... Les peuples marcheront a sa lumicre , ef Les
rois aux splendeurs de sa gloire (3).

Ces oracles de 'Ancicn Testament sont elairs, posi-
Lifs 3 ct les Protestants les entendent, comme nous,
de la dilatation universelle de I'Eglise de Jésus-Christ.
—Du reste, il est impossible de les interpréter autre-
ment, puisque Notre-Seigneur lui-méme les aexpliqués
en ce sens. Aprés sarésurrcetion, il découvre 4 ses Apé-
tres la signification des prophdties et leur accomplis-
sement dans sa personne ; puis il Jeur dit: « Ainsi
« a-t-il ¢té éerit, ct ainsi a-t-il fallu que e Christsouf-
« frit ct ressuscitat le troisiéme jour, et qu’en son
« nom la pénitence et la rémission des péchés fussent
« préchées dans toutes les nalions, cn commencant par
« Jérusalem (4). »

« Allez donc, enscignez tous les peuples, préchez
« Pfivangile & toute eréature, — Iit cet Evangile du
« royaume sera annoneé dans 'univers enticr (5). » Or,
par ces paroles , Jésus-Christ ordonnait & ses disciples
d’établir son Eglise; ordre (u’ils cxécutérent autant
gu’ils le purent, puisque saint Marc nous les repré-

~

(1) Genes. xxvi, &.

(2) Ps. 11, 7-8.

(3) Isa. xuix, 6 et 1.x, 3. — Voy. aussi Dan. 11, 35.—-Mal. 1, 14.
(4) Luc. xx1v, 45 - 47,

() Mare. xvi, 15, — Malth. xxiv, 14.



SNV Y p—
sente s'élancant dans {a carriére ct préchant en fout
lieu : Predicaverunt ubique(1). Tt peude temps aprés.
saint Paul assurait les Romains converlis que lewr for
s'était déja répandue dans tout le monde (Z).

La catholicité prédite par les prophéles , veulue pav
Jésus-Christ , effcctuée par ses Apdires , doii Jdone &ire
un des caractéres cssentiels de la vraie Eglise. De Ja
vient qu'clle fut insdérée, dés les premicrs temnps,
dans lc symbole aposiolique, comune un des ariicles
de la doctrinc chréticnne : « Je crois la sainte Eglise
catholique : Credo in sanctam Ecclesiam cathols-
cam (3).

D. La Tradition a-t-clle admis ¢t cnseignd celle
croyanee ?

R. Sanslc moindre doute ; et pour ne pas nous dten-
dre, contentons-nous de quelques cilations emprun-
thes aux Péres des premiers teinps, & ccux dont lcs
Réformateurs rccoivent ct louent Ia foi et la doctrine
comme purcs ct irrépréhensibles, Ges anciens Docteurs
ont toujours revendiqué pour VEolise de Jésus-Christ
la prérogative de catholique, et toujours repoussé
comme fausses et hérétiques les sectes qui n'offlvaical
pas ce signe frappant de vérité.

Pourquot DEylise est-elle appelée calholique ? Cest
répond saint Cyritie de Jérusalem , parce qu'elle cst
dispersée dans lout Uunivers , depuis une extrémilé jus-
q'a Vautre (4).

Daps son ouvrage conlre les hérésies, saint Irénéde ,

(1) Mare xv1, 20,

(2) Rom. 1, 8.

(3) La profession de {oi appelée Symbole des Apbires esilres-
ancienne dans I'Eglise; mais il n'est pas sdr qu’elle ait él¢ dres-
sée, d'un commun aceord, par les Apdires eux-mémes. Quoi
quil en soit, cctle forimule est justement nommée Symbole des
Apétres, parce qu'elle exprime les principaux articles dela doe-
{rinc enscignée par cux.

(4) Catéchese, xvit, n. de Utiylise,



— 142 —

diseiple des Péres apostoliques , fait trés-souvent va-
loir contre les hérétiques Uuniverselle diffusion de I'E-
clise conscrvairice de la vraic foi (4).

Saint Cypricn, dans son traité de U'Unité de I'Eqlise,
représente V' Eglise répandant sa lamiére dans tout I'u-
nivers , et Ia compare & un arbre qui couvre la terre
de ses rameanx.

Saint Optat, si célchbre dans 1'Eglise d’Afrique .

prouve aux Donatistes, que leur scete n’cst point 'E-
glise de Dicu, précisément paree qu'clle est retéguée
dans le coin d'une pelite région , et inconnve dans les
‘spagnes , les Gaules, 'Jtalie. Et il ajoute : « L’'Eglise
cst appelée eatholique, paree qu’clle est répandue
partout. Si vous lui otez toutes les nalions, ou sera
ce que le Fils de Dicn a mérité ? ou sera ce que lui a
« promis son P¢re, lui disant dans le Psaume sceond :
Je vous donnerai les nations en hérilage , et les bor-
nes de la lerre povr volre empire (2) ?
Saint Augustin, dans son trait¢ de ' Unité de U Eglise,
contre les mémes héréliques, développe longuement
les mémes principes, regardant la diffusion univer-
sellc comme un sicne delatant dont Notre-Seigneur
a doté son Eglise, ct qui empéche de la confondre
avec les sectes hérétiques ou schismatiques, auxquelics
cette glorieuse marque ne convient pas,

]~

A

~

-
~

ARTICLE III.
L' EGLISE ROMAINE EST CATHOLIQUE ; KT SEULE , PARNI

TOUTES LES AUTRES COMMUNIONS RELIGIBUSEKS y ELLE
EST CATIIOL1QUE.

D. I'Eglise romaine cst-elle catholique ? est-elle en

(1) Lib. v, cap. 2 et 3; lib. 11, cap. 1, 3, ele,
(2) De SCIulsm"ate Donat. llbn | 9 Ce 19



— 43 —

possession de ectte propriété ou de cetle noteessenticlie
a Eglise de Jésus-Christ?

R. Oui, les preuves cn sont irrécusables; ¢t ¢’est
au temps le plus voisin des Apotres , que 'Eglise rvo-
maine fut appelée catholique, afin que deés lors clle
pit ¢tre diseernée des sociétés hérétiques.

Eh! pouvait-il en ¢tre autrement 2 G'est 4t Rome que
saint Picrre, le Licutenant de Jésus-Christ et le Chef
visible dc son Eqlise, dlablit définitivement son siéan.
Tous lcs fidéles, dispersds dans le monde, durent done,
pour rester unis dlcur Chel ctmembres de lliglisede J¢-
sns-Christ, vivre inviolablement dans la foi ct dans la
communion de 'Eglise romaine. Dcs lors la refigion ca-
tholique ¢’identifia néeessairement avee la religion do
Sicge apostolique ou du Siége romain (1).

C'était done une méme chose , comine dit saint Cy-
pricn, d¢tre en commnnion avee le Pape Corné-
lius ou avee PEglise catholique (2). Et, sclon le mot de
saint Ambroise, ¢ire cn rapport avee les ¢véques ca-
tholiqques , ¢'est ¢tre en rapportavee le Siége romain (3).

Si vous avez la foi roinaine, disait saint Jérome ,
vous Gtes eatholique : Fidem suam quam vocal ?..., si
romanam responiderit , erqo cailiolict sumus (4). Partout
et toujours, £glisc catholique a é1¢ synonyme &' Fylise
romaine.~—1. Fglise eesserait d’élre catholique, si elle
n’élait romaine ct gouvernée par le Ponlife romain.

Du reste le nom de catholique ou d’universel ne
convient-il point en perfection & VEglise romainc ?
Fondéc par lcs Apdtres, clle a duré sans inlerruption
jusqu’a nous, et durera tonjours ; nous le verrons.—
La doctrine sainte qu’elle a recue de ses fondateurs ,

(1) Quin in sede apostolica inviolalilis semper catholica custo-
ditur religio. (Formule proposée aux ¢évéques oricntaux par
les Papes Hormisdas et Adrien 1.)

(2) Cornelio Fratri, Episl, 48 ef 59,

(3) De Ercessu fralris sui Salyri, lib. 1, 0. 47,

(4) Contra Ruffin. Cap, 1,



— 45 —
elle 'a conservée sans altération ; et elle a des sujcts ct
des enfants dans toute Ics partics de I'univers, et pres-
(que chez tous lcs penples.

Et jamais I'Eglisc romaine n’a borné son zéle; ja-
mais clle ne s’est arrétée dans scs conqucétes spirituel-
les. A toutes les époques, clle a envoyé ses mission-
naires, ct en deed et an deld des mers, pour gagner
les 4mes a la vraie foi et au salat. La croix, son divin
¢tendard, n'a pas hrillé sculement au faite du Capitole-
on du dome de Saint-Picrre de Rome ; nous la saluons
partoni ; ¢ prétre catholique Ua arborée aun sommet
des montagnes Rocheuses et sur les réeifs de 'Océanice.

A Yheure ot nous sommes, apostolat catholique
s¢ continuc ct s¢ propage plus que jamais, P'Eglise ro-
maine ne vicillissant pas et sc régéntrant, pour ainsi
dirc, & travers les ages, & lravers les ruines ¢t méme
a travers le sang. Bénissons le Scigoneur des rapides
¢t miraculeux acevoissements de Vuniversalité catholi-
quc romainc, maigr¢ les immenses dificultés que UE-
eliserencontre souvent & son travail régénérateur. Ellcs
sont vraiment belles ces nouvelies géndérations que
UEglisc de Rome, lonjours {éeconde, enfunte sur tant
de plages , a la civilisation, a la grdce et a Ia gloi-
re (4)! Disséminde d'un pole a Vautre, parlant toutes
les langues , et s’harmonisant avee le géunie de tous les
peuples, cette sninte Eglise cst done catholique.

Que dis-je ? 'fglise romaine porte si hicn et si haut
lamarque dc la catholicité, que méme dans les pays
ou l'on ne cesse point de profesier contre Rome, Ics

(1} Voici les chiffres positifs du procrés des missions eatho-
liques dans les cing parlies du monde, depuis 1822 jusqu’en
1840 : 130 éviques el 4,7:50 missionnaires ajoulés aux anciens, el
4,582,500 convertis au eatholicisme. Ces chiflres sont for au-des-
sous des chillres acluels. Qu'il me soit permis, en passant, de
faliciter le clergé francais, qui représente daus les missions
élrangeres pour une part si magnifigue! A Rome, on en esl
gmerveillé,



— 145 —

deux termes Eglise catholique , Eqlise romaine sont
identiques. Allez & Londres, & Amsterdam, 4 Saint-
Pétersbourg , & New-York, & Genéve, ct demandez lc
chemin de I'église catholiquc, on ne vous conduira
jamais & une autre cglise qu’a celle qui est ¢n com-
munion avee Rome, et qui rcléve du Souverain Pon-
tife.

D. Ce n’cst pas assez. Yous avez avance que Vglise
de Jésus~-Christ , pour étre catholique, devail pareille-
ment étre plus répanduc dans le monde que chacune des
auires sociclés religicuses , ou (ue chacunce des scctes
qui la combaticent. Gette autre condition se vérifie-t-elle
pour I'Eglise romainc?

R. Oui, le fait cst sans réplique. J’exclus toujours
lidolatric , le mahomdtisme et le judaisme, pavee qu’il
n'y a personnge parminous qui soit teni¢ de voir dans
ces cultes la véritable Eglise de Jésus-Christ. D’aillenrs
laconfrontalion établic entre chacunc des mille sectes
paiennes , musulinancs ou juives, ct I'Eglisc romainc,
serait & Vavaniaze de cetle-ei.

Quant aux Iigiiscs greeques et aux communions ré-
formées , Ye e¢lehbre géographe Balbi, d’aprés des cal-
culs approximatifs, porte & 62 millions lcs seclateurs
de I'iglisc oricntale avee toutes ses branches; A 59
millions le nombre des protestanis, y compris tou-
tes les subdivisions dc la Réforme; ct 4 439 mil-
lions les membres de VEglise catholique oa romaine.

D’autres slatistiques plus récentes ¢lévent les catho-
liques & plus de 480 millions, les Réformes au nombre
de 98 millions, et réduisent & 44 millions les Grecs
schismaticues.

Quoi gu'il en soit, le chilfre de P'liglise Romaine cst
deheaucoup supéricur & celuides cultes dissidents, pris
méme collectivemnent. Que scrait-ce , si nous établis-
sions le paralicle, comme nous devrions réellement
l'établir , cntre les deux cent millions de catholiques
¢qui peaplent le monde, ct chacune dcs fractions ovien-



146 —

tales ou protestantes prises isolément. Le nombre dc
cclles-ci , nous Vavons vu, est infini; dans la scule
ville de Londres ct ses environs, il monte & plus de
cenly et e’est, dans tous les pays protestants, la méme
anarchic, le méme chaos. A Gencve et aillenrs , il v
a dcs familles o Von compte autant de culles diffé-
rents que de membres. Indéliniment et essenticllement
divisés entre cux , les seelaires n’ont plus rien de com-
mun que 1a haine pour UKglise catholique romaine.

D. Les hérétiques n'usarpenl-ils pas lIe nom de ca-
tholiques ?

R. Quelquefois; mais vous comprencz combien
icur prétention cst pen fondée. §'ils étaient catholi-
ques , 1a naissanee de leurs sceles devrait remonter 4
la naissance de UEglise . leur foi devrait étre la mcéme
cn tout lien, ct ils devraient cux-mémes avoir des
fréres dans toutes les contrées habitées. Or telle n’cst
point leur condition : les hérdtiques e sentent 5 et ¢’est
pourquoi, j¢ viens de le dire, si, arrivé dans unc
ville, vous demandez Véglisc catholique, un scetaire
ne vous montrera point la sicnne. Pour faire connaitre
sa religion, il suflit & un catholique de dire simple-
ment : Je suis catliolique. Un novateur, qui sc croirait
catholique , scrait contraint, pour indiquer sa rcli-
oion, de dire : Je suis calholique-luthérien, ou ca-
tholique-calvinisie, ou catholique-socinien, elc., ce que
vous n’avez jamais cnlcndu.

D. Pourtant Ics catholiques ne se nomment-ils pas
catholiques-romains? ne les appelle-t-on point po-
pistes ?

R. Oui; mais ohservez que les titres de romains et
de papisies , loin de désigner une sceke particulicre,
sont au conlraire unc marque de catholicité. En effct,
lc nom de¢ romain on de papisie ne signific pas que
ccux & qui on le donne soient attachés & la doctrine de
tel on de tel Pape en particulier, mais en général qu’ils
suivent les enseignements de UEglise romaine et qu'ils.



— 7T —

soni seumis i Pantorité de son Chef. Or Ia néeessité de
cet attachement ¢t de cctte soumission cst un dogme
de la foi catholique (1).

Les noms de Nestoriens, de Lulhériens, de Calvi-
nistes, cte., désignent des cultes crécs ct élablis par
des chefs particuliers, ct par 1d méme hérétiques. Saint
Jérome disail : « Si parmi ecux qui se donnent pour
« chrétiens, vous cn entendez nommer quclquces -
« uns, non pas du nom de Jeésus-Christ, inais du nom
« de quelque docteur particulicr, comme les Marcio-
« nifes, Jes Valentiniens, sachez que leur Eglise n'cst
« pas I'Eglise de Jésus-Christ, mais la synagoguc de
« F'Antechrist (2). »

(1) Voy. PErposition de la Doclrine chrvétienne, par le P. Bou-
geant, de la Compaguie de Jésus, lom. 1, pag. 417.
(2) Advers. Luciferivnos, in {ine.

g 2 S T



e A8

CUAPITRE NEUVIEME.

Apestoliciid ¢e Plglise.
_.+_..
ARTICLE I.

I EGLISE DE JESUS-CHRIST DOIT LETRE APOSTOLIQUE.

D. Que signific le mot apostolique?

R. 11 signific qui vient des Apotres.

D. Dislingue-t-on plusicurs sortes d’apostolicité ?

R. Oui, on distingue dcux sortes d’apostolicité,
qui forment comme les deux parties intégrantes de
I'apostolicilé de I'Eglise, savoir: cclle de la transmis-
sion de la doctrine apostolique, ct celle dc succession
du ministére on de la chaire apostoligue ; ou, pour
abréger, Capostolicité de la doclrine et celle du minis-
tére. Or la doctrine cst apostolique quand clle ne dif-
fére point de cclle que Jésus-Christ a enseigndée A ses
Apotres , et que les Apodlres ont transinise aux fideles
dans son inilégrité, ou de vive voix ou par cerit.

D. Quand cst-ce (ue le minisiére est aposiolique?

R. Le minisiére cst apostolique lorsque les pas-
teurs , enscignant et gouvernant Jes fidéles, descendent
par uune suceession légitime, non interrompuc, des Apo-
tres, les envoyés ct les organes de Jésus-Christ.

D. Cette double apostolicité est-cllc une note de la
vraie Eglise, gui Jui soit néecssaire ct cssenticlie ?

R. Incon:::lablement. Cetle vérité n’a point, ou ne
saurait avoir ue contradicteurs. Car, pour la doctrine
d’abord, la véritable ti¢lise ne reconnait d'autre souree



— 110 —

de sa foi (ue la révélation divine. Ses eroyances, le
Fils unique de Dicu les puisa dans le sein de son Pére,
et ensuite les manifesta au monde. Or,la prédicatien
de ces divins cnscignements, Jésus-Christ ne la confin
quaux Apétres; & cux sculs il fut dit: Comme mon
Pére m’'a envoyé, je vous envoic; allez donc, et ensei-
gnes toules les nations, leur apprenant toules les choses
que je vous at commanddces. Puis, copune Nolre-Sci~
eneur voulait que sa doctrine fid perpéluce dans toute
sa purclé, ¢t {ransmisc & toutes les générations, jus-
qw'ala fin des lomps, il promit son assistance spéeiale
& ses Apotres ct & leurs successeurs: Eeee cge vobis-
cum sum, omnibus diebus , usque ad consumuiaticnem
seeuli.

L'Eglise de Jésus-Christ doit donc¢, anjourd’hui ¢!
toujours, profcsser, enseigner, propager les vérités
professées , enscignées et propagées par les Apétres;
cest-d-dire que Papostoliciié de la doetrine cst anc
qualit¢é cssenticlle & PEglise, ce que du reste admetteot
les héréliques ct tes sehismatiques, qui prétendent aveir
_ conserve Lous les dogmes de 1a foi.

D. L’apostolicit¢ du ministére cst-clle pareillemend
indispensable ¢t cssenliclle & la vraie société des [i-
déles ?

fi. Oui, encore: car, si saini Pierre et les autres
Apétres, avee leurs suceesscurs, ont élé constitués par
Jésus-Christ, pour élrc les hérauts et les gardicns in-
violables de la foi, comme aussi pour diriger el gou-
verner I'Eaiise jusqu’ad la consommation des siécles,
il cst de toule nécessité que ce minisiére soit perpé-
tné, c’cst-a-dire que la succession des Pasteurs des-
tinés & inslruire et & régir le troupean, sc conlinue
sans interruption ct sans fin (1). 8'il en ¢tait autrement,
¢t que la chaine des pasteurs légitimes pat étre hri-

(1) Atlendite wobis, ef universo gregi, in quo vos Spirilus
Sanctus posuil episcopos regere Ecclesiam Dei. (Act, XX, 28.)



—~ §20 —

see, qui nous garantirait la conscrvation des vraics
croyances , ainsi que la conservation du double pou-
voir d.Ordre ct de juridiction , qui fait V'essenee du
ministére ceelésiastique? Et supposé ue ce minislére,
qui est Fappui et lc canal de I'apostolicité de la doc-
irine, ¢t cessé une fois, (qui nous assuveriit que nons
vivons aujourd’hui dans la foi rccue des Apotres, ct
sous le régime pastoral institu¢ par Jésus-Christ? Puis-
que c¢ ministére, ¢tabli par Notre - Scigneur, est une
parlic rigourcuse de U'Falise (1), il faut qu’on soit tou-
jours stir que le ministére qui 8’y exerce est bien celui
qui nous vient de Jésns~-Christ ou de ses Apdires, ce
qui exige 1a enntinuité du corps des pasteurs ou I'a-
postolicité du ministcre.

D. Y.a Tradition la proclame-t-cile?

R. Oui, tous les Péres regardent Vordre ct 1a sue-
cession des évéques comme ne  pouvani manguer d
I'Eglise de Jé¢sus-Christ, et comme une margue prin-
cipale qui la distingue des socictés hérétigues et schis-
matiques. Saint Iréude avail profondément étudic la
constitution de I'Eglise. Lcoulez-le : « La connaissance
« de la doctrine apostolique, de Panliquité de I'Eglise,
¢ da caractére da corps de Jésus-Christ, cst dans Ja
« sucecession des cvéques, d ¢ui les Apolres, dans eha-
« que pays, 'ont transmise, et qui st parvenue sans
« fiction jusqu’A nous (2). — O sent les arices du Sci-
« gneur, ¢'cst 1A qu’il faut apprendre la vérité, c’cst-
« d~dire auprés de ceux en qui est le suceession ecclé-
« siastique des Apotres, ct avee clic la parole saine,
« irréprochable, incorruptible. » (3)

« Si Notre-Scigneur Jésns-Christ, dit Tertullicn, a
envoy¢ scs Apotres pour précher, il ue faut done pas

Fa

A

(1) Et ipse dedit quosdam quidem Apostolos..., alios aulem
pastores et doclores.., in cedificalionem corporis Christi. (Eplies.
w, 11-12)

{2) Adv, Herres, 1ih. 1, cap. 33 lib. 1, cap. 63,

(3) Wid. lib. w, cap. 4.



rme A2

« reecvoir d’auntres prédieatcurs..... Mais qu’ont pré-
« ché les Apolres, ¢'est-a-dive, que leur a révéle
« Jésus-Christ? on ne peut le savoir que par les Eeli-
« ses (ue les Apolres ont foaddées et qu’ils ont ins-
« troites de vive voix, ¢k ensuite par leurs lettres., Si
« ccla est, il est tneontestable que toule doetrine qui
« s'accorde avee la doelrine de ecs Eglises apostoligues
« ¢t matrices, aussi ancicnnes que Ia foi, cst Ia viri-
« lable ; puisgue e'est eelle que les Lglises ont recue
« des Apotres, que les Apotres ont vecue de Jésus-
« Christ, et que désus-Christ a recue de Dien (1), »

(Vest le sentiment des saints Cypricn, Ambroise,
Augusling, Hilaive, ete. La succession constante des
dvCques est e prineipal fondement de la doelrine ot
de la tradition apostolique, ct un des caractéres dis~
tinclifs dec la véritable Eglise : Credo in unun sanetam,
eatholicam et apostolicam Ecclesian.

ARTICLE 1.

L'EGLISE ROMAINE EST APOSTOLIQUE.

D, [’Eglise romaine, notre sainte mére, cst-elle
apostelique ?

R. Elle V'cst si bien, que ce titre s’ajonte & presque
tout ce qui en émane ou qui Ja teuche. De 1d ees ex-~
pressions : Sicye apostolique, Bref aposiolique, Cham-
bre upostnlique, Vicaire apostoliyue, Nonce apesfolique,
Notuire apostolique.

Qui ne voit d’aillecurs, qoe U'Eglise romaine csl en
pleine posscssion de l'apostolicité de doetrine ot de
I'apostolicité de ministére ?

(1) De Preeseriptione Heerelie. n. 21 ¢t 32. Lusez loat cel admi
rable Livre, oit Tertullien emploie principalement la rogle de
Pupostolicité pour confondre les héréliques de sen lemps.

]



— 122 —

1o T.a doctrine que 'iglise romaine a re¢ac des Apd-
fres, n'a point varié., Rewentez d’Age en age jusqu’au
jour ot Jérusalem, dans la stupéfaclion, vit quclques
pauvres pécheurs des bords d’un lae transformés en
missionnaires, en Apdfres, en thaumaturges. Les véri-
tés que publidrent alors ces hommes cxtraordinaires,
Vlalise romaine n’a point cessé de les precher cf de
les croire. Le symbole (ue le catholique articule cha-
que jour, est celui dont retentirent nos ancicnnes ba-
siliques, eclui gque murmurérent les souterrains does
catacomhes ; c'est le symbole des Apotres , développé
ou ¢elnirei par ceox de Nicée, de Constantinople , de
saint Athanase,

De Vaven des prétendus Réformatenrs, UEglise, du-
rant lcs trois premicrs siéeles, fidéle au mandat de son
divin Fondatenr, a conservé ses enscignements purs
et sans mélange &’errenr. Elle a, dans ces temps pri-
mitifs, transmis inaltérable lo dépot de la foi. Or, dans
fes siécles snivantsy la doctrine de I'Eglise n’a pu souf-
frir la moindre altération,

D. (ette derniére assertion est=cllc fondée ?

R. Oui, cllc cst fondde sur des raisons évidentes,
Car d’abord ic Fils de Dicu promit d’assister scs cn-
voyes ¢t lenrs successcurs lous les jours, jusqu’a la fin
du monde, afin précisémont qu’ils ne pussent ni chan-
ger ni altdror a foi qu'ils avaient ordre d’annoncer i
toutes les nations,

Secondement, P'histoire de I'Eglise romaine nous la
monire constamoment oppesée A lenie ipnovation cn
matiére do foi. Les dérogations aux croyances aposte-
}igues susclterent dans son sein de nombreux ct vigou-
reux d¢fenscurs de la fol antigue, amendrent des luttes
violentes , dos Goneiles, des déerels, des anathémes
contre les novalenrs, du reste, les plus éloquents, les
piuas puissants ¢t les plus redoniables. Comment suppe-
ser que Vlglise romaine, ennemie permanente de toute
innovation, ¢it osé innuver 2 son lour, en présence



— 42} -

des hérétiques qu’elle avait condamnés, et au su de tous
les catholiques gui jusqu’alors avaient professé la {oi
contrairc.

En outre, si Rome a changé sa doctrine, si, au dire
des scctaires, cllc a invenlé les dogmes de la préscnce
réelle, de la confession sacramcntelle , du purgatoire ,
de I'invocation des saints, ete., il faut qu’on cite les au-
leurs de ces changements et inventions, ct les moyens
par Jesquels ils se sont propages et sont devenus uni-
versels. Prétendre que de parcilles nouvcaulds dans la
foi de nos plres ajient pu s’inlroduire ct saceréditer
sans bruit, sons difficulté, sans réelamation, ¢’cst inad-
missiblc : car il esk impossible guce les véques, les pas-
lenrs inféricurs, les théologicns, les prédicateurs cf les
¢crivains aient conspiré avee ic commun dces chréliens
avce le Chef supréme de P'Eglisc, ¢t entre eux, pour cor-
rompre les doeirines aposioliques. Quoi! personne
n'aurait vu la frande, ¢t personne ne Yauralt signa-
kel...

Oui, telle est la vie, la force, la gloire, I'immor-
tclle couronnc de VEglise romaine : elle posséde un
enscmble de eroyances et de pratiques csscuticlics ré-
panducs dans tout I'anivers , aceeptées et reconnucs li-
bremient par des intelligences de toufe condition, de
lout rang, ct qui jamais n’ont souffert d’éclipse.

D'altération, d'innovation apporiée, quclkjue partet
guelque jour, & la doclrine apostolique, il w’en existe
done que dans les ealomnicenses imputalions de ses en-
nemis. Parmi enx, les uns erient que le régne de UAn-
techrist et la dépravalion de VFglise romaine comuien-
ctrent au 1ve sicele; d’avires, an v® ou an wi°; et
d'autres, au x1¢ siécle, sous Grégoire VI Ces asser-
fions absurdes et gratuiles n’empéchent point TEelise
romaine d'étre, ce qu’elle a loujours ¢, apostolique
ct divine,

D. Est-il aunssi certain 2° qne 'Eglise romaine est
apostolique dans son ministére ?



— 124 —

R!. Nous nc sanrions le révoguer en doute. Ce mi-
nisiére renferme un double pouvoir, le pouvoir d’Or-
dre cl le pouvoir de juridiction ; et ¢’est dans la conti-
nuité de ces deux pouvoirs depuis les Apotres, (ui, les
premiers, les ont cexercés, jusqu’aux éveéques qui les
exercent aujourd’hui, dépendamment de leur Chef,
que consiste I'apostolieité du ministére de I'Eglise ro-
nine.

Or le pouvoir 4'Ordre s'cst perpétné sans interrup-
tion dans I'Eglisec romaine par I'ordination canonique,
ct en vertu de Vinslitution méme de Jésus-Christ. Les
Apétres séparent Paul et Barnabé, et leur imposent les
mains ; saint Picrre, gquiltant Antioche, y ¢tablit saint
Evodc ; il ordonne sainl Mare ct le place & Alexandrie.
Saint Paul consacre Timothée évéque d’lphésc, et
laisse Tite dans I'lle de Créte. Les évéques ordonnés
par les Apotres en consacrérent d’aalres, et ainsi dans
tous les temps jusqu’anx évéques de nos jours, qui ont
recu le méme caractére ¢piscopal qu'avaicnt ics pre-
miers successeurs des Apotress

Le sccond pouvoir, celui de juridiction , ayant éte ,
dés Vorigine de VEglise, accordé aux évéques, c’est la
succession continue des évéques investis de la juridic-
fion , qui forme I'apostolicité de ce pouvoir, en vertn
duguel les premicrs pasteurs inslraisent et gouvernent
{a portion du iroupeau qui lear est confiée. Plusieurs
Fglises particuli¢res, unics de communion avec I'Eglise
romainc, pourraient actuellement produire le cataloguc
deleurs évéques et les faire remonter jusqu’aux Apotres,
ou du moins aux hommes apostoliques qui les ont
fonddes (4).

Mais il est inutile de s’arréter aux Egliscs particu-
licres, qui ne sont catholiques qu’autant qu’clles tien-
nent 4 la tige romaine. Il nous suffit de considérer cette

(1) Si je ne me {rompe, il n’exisle présentement quune
Egzlise fondee par les Apotres eux-mémes , celle de Rome.



— 425 —

Eglise principale, mére et maitresse de toutes les Egli.
ses. Or le siége de Rome, élevé par le Prince des
Apoétres, cst occupé, en ce moment, par le gloricux
Pontife Pie TX. Avant lui, Grégoire X VI sidgeait o
Rome ; avant Grégoire X V1, Pie VIIT ; puis Léon X1,
Pie V11, Pie VI, €lément X1V..... Remontons, et par-
courons tous les anncaux de celte longue chaine, ot
nous arrivons & saint Anaclet, saint Clément, saint
Clet, saint Lin et sainl Ficvre. Arrivés & saini Pierre,
nous touchons & Jdésus - Christ. Quelle suite! gaclle
tradition ! quecl enchainement merveilloux |

C'cst & la vuc de ce divin phénomine, gue te plos
grand génie, Augustin, 8’deriait : « Jo suis retepu dans
« I'Eglise vomnine par Ia suceession de scs Pontiles
« sur la chaire de saint Plierre, depuis ceb Apotre, d (jui
« lc Seigncur a conii¢ ses brebis, jusqu'an Pape ac-
« tuel (1). »

Avant saint Augustin, saint Epiphane, saint Optat,
saint Trénce, Tertullicn prouvaient aux hérétiques,
leurs contemporains, Vapostolicité de I'Eglise romainc
par la succession non interrompuc de scs Pontifes sur
le siége de Picrre; et par suite, ils lenr prouvaient
que leur doctrine, en coniradiction avee celle de Rome,
n’était point la doctrine dos Apotres.

Ccite dynastic des Papes durera autant que U'Eglise,
cest-d~dire autant (ue le monde, cn dépit de toutes
les révolutions ; et, si e monde devait subsister encore
deux cent mille ans, le dcrnier Pape serait, tout aussi
bien que saint Lin, le successcur certain, I¢gitime ct
reconnu, de saint Picrre (2).

L'Eglisc romaine est done apostolique.

(1) Conlr. Episl. Manichei quam vocant fundamenti, c. v, —
Quaurnil pensé ¢t éerit 5. Augustin an xixe sicele?

(2) M. Hurler, encore profestant, éerivait dans Ia Vie d'in-
nocent 117 (liv. 1, traduction de M. S-Cheron) : « En portani nos
a regards en arricre et en avant sur ja suile des siécles, en
« voyant comment Uinslitution de Ia 'apauié a survéeu a toules



— 426 —

ARTICLE ITT.

LES SECTES ANTICATHOLIQUES NE PEUVENT POINT
S’ ATTRIBUER L APOSTOLICITE.

D. Les communions ou sectes séparées de Punité
catholique sont-elles apostoliques ?

R. Non: car elles ne posscdent ni I'apostolicité de la
doctrine, ni apostolicité du ministére,

1° Chez elles, point d’apostolicité de doetrine, puis-
qu’clles ont délruit ou aliéré presque tous les articles
de la foi préchée par les Apotres. Comment les sym-
bolcs, ou les confessions de foi, gu'elles se sont don-
nés , scraient-ils apostoliques ? ils sont tout difiérents
entre eux, et pleins de eontradictions. Est-cc que Nolre-
Seigneur aunrait enseigné et 1égué a ses disciplces, et par
cux aux fidéles, le ous et lc non, I'crreur ct la vérilé ?

Dés lors que, pour expliquer Vorigine des dogmes
catholiques, il nous faut remonter aux Apolres, les hé-
rétiques ne savraient les attaquer sans cesser, par le
fait, d’étre apostoligues.

1l suffit an reste de leur demander si les Apdtres
ont enseigné, par exemple, que la pénitence et lcs bon-
nes ceuvres sont inuliles au salut , el que la foi seule
justifie ; ou encore que la grice sanctifiante est ina-
missible alors méme, qu'au mépris de toutes les lois
divines et humaines , on se vautrerait dans les vices
les plus odieux. Ces enseignemenis Inthériens et eal-
vinistes sont loin d’étre apusivliques. En vain Ics nova-

« les institulions de I'Europe, comment elle a vu naitre ot périe
« tous les Etals, comment, dans lan métamorphose infinie des
« choses humaines, elle a seule conservé invariablement le
« méme esprit, devons-nous nous élonner si beaucoup d’hom-
¢ mes Ja regardent eomme le rocher dont 1a téte immobile s'e-
« 1tve au-dessus des vagues mugissantes du cours des siccles? »

-

-



- 427 —

teurs prétendent -ils n’enseigner que I'Evangile et fa
pure parole de Dicu ; ¢'ecst aux seuls envoyés de Dicu
qu'il appartient, conforiément & la eroyance des A po-
tres et de toute I'Eglisc, d’enscigner la parole de Dieu,
et non point & des sectaires sans mission, ct qui sont
autant d’avevgles voulant conduirve d’aulres aveugles, et
tombant uvec eux dans le précipice (1).

20 Chez les Kglises séparées, point d’apostolicité de
ministére ; puisque aucune d’clles ne pent ¢taler ni son
origine apostolique, m l'ordre et la succession de ses
évéques remontant jusqu'aux Apdétres, on au moins
jusqu’a Jeurs suecesscurs légiliines. Lutber, Calvin ,
Zwingle , Henri VILIL appartiennent-ils a cette succes-
sion? Ou étaicnt les Eglises réformées il y a quatre
cents ans? (ui les connaissait et (ui en parlait? Le
fait de la nouvcauté que les cultes anticatholiques ne
peuvent couvrir, est un fait malbeurcux pour eax ; ce
fait les écrasera toujours.

Madame de Staél, pousséc vivement sur la cucstion
religicuse par un savaat ccelésiastique, lui dit avee hu-
meur : Enfin, Monsicur Uabbé, je veux vivre ¢t monrir
dans la religion de mes péres. — Ih bien, Madwmne, lui
répliqua le spirituel abbé, vous feries micux encore de
vivre et de mourir dans la religion de vos gronds-péres.
Ces grands-péres tenaient cn effet la doctrine des
Apétres , ct par & méme ¢taient surs de professer la
doctrine de Jésus-Christ.

La réponse de cct ecclésiastique est, en d’autres ter-
mes, celle d’'un ambassadeur francais &4 des seigncurs
de la cour d’Anglelerre, qui lc voyant guéri d’unc
grave maladie, lui demandaicnt s’il n’citt pas été bicn
faché d’¢tre enterré dans une terre hérétique. — Non,
répondit I’ambassadcur , jaurais sculement ordonné
quon creusdat ma fosse un peu plus bas, el je me serais
irouvé ou milicw des cutholiques. Pour pecu, en effel,

(1) Matth. xv, 14.



— 128 —

iuc le protestantisme ercusc dans le sol ou dans Uhis-
toirce, il rencontre partout Yincffacable inseription : Je
suis né quinze siceles aprés le chrislianisme ; je ne des-
cends donc pas des Apotres. Bt ccla ¢tent, aucun sce-
laire n’a de mission légitime pour enseigner ct pour
régir les fidéles : « Car, dit saint Paul, personnc de lui-
meme n'usurpe cct honncuor: » Nee quisqram sumil sili
honorem ; sed qui vocalur a Deo, Languam Aaron (4).

D. Mais les docteurs de la RRéforme ne se vanient-jls
pas d’aveir ¢t¢ suscilés de Dicu ?

R. Hélas ! oui; mais comment ont-ils prouvé la divi-
nit¢ dc leur mission ? « Jésus - Christ, dit le Pére
« Bougeant, avant solennellement promis a son Eglisc
« d’¢tre toujours avee clie, ct ui ayant donné des pas-
« teurs pour la maintcnir dans la purelé¢ de la foi ct
« de la morale, il ne peut pas susciter de nouvcaux
« docteurs, différents des premicers par leur caractére
« ¢t leur doctrine, sans déiruire lui-méme son propre
« ouvrage, ct sans manguer & 568 promesscs, ¢¢ (ui
« est impossible (2). »

« Lors done que Diecu suscite dans son Eelisc des
« homnics extraordinaires, il les adresse aux pasteurs
« de I'Eglisc déja établis, comime il adressa saint Pau!
« & Ananie (3). Il les suscite, non point pour changer
« la eroyance de I'Eglisc, mais, comme Ics Prophétes,
« pour précher la pénitence et travailler 4 la réforma-
« tion des morurs, sous l'autorit¢ des pastcurs légiti-
« mes: c¢’est ainsi qu’il a suscité saint Dominique,
« saint Francois, et tant d’autres. Mais quiconque sc
« dil envoyé pour changer la doctrine de I'Eglise en-
« scignée par le corps des pasteurs, sueccesseurs des
Apotres, il faut, dit saint Paul, lui dirc anathéme,
[itl-ce un ange descendu du cicl (&). »

a

-~
~

(1) Hebr. v, 4.

(2) Seet. ur, ch. 5.

(3) Aect. 1x,12.

(%) Gal. 1, 8. — P, Dougeant , ibid.



~— 12y —

D. N'accordez-vous pas du moins Papostolicité &
I'Eglisc anglicanc et & PEglise greeque?

R. Non : car, ecn premier licu, la doclrine de PEglise
d’Angleterre n’cst en ancunc maniére apostoligue.

A l'égard du ministére, il s’agirait, avant tout, de
savoir si les premicers évéques prolestants nominds par
la reine Elisabeth, recurent, on non, une conséeratiov
valide. La discussion de cclte question a rempli piu-
sicurs volumcs, et il en résulte (ue les ordinations
anglicancs sount regardées aujourd’hui géncéraicment
comme invalides ou cxecessivement doutleuses.

Supposons louicfois que la succession apostolique ,
ott le pouvoir des Ordres, sc soit maintenu dans le elergc
anglican, il ne posséde point Ia succession apostolique
de mission , ou le pouvoir de juridiction, ou le droil
d’excrcer ces mémes Ordres, ou d’'instruire, de paitre,
de gouverner 1 troupcau ou unc portion du iroupeau
de Jesus-Christ. Chaque prélat anglican recoanait ct
confesse qu’il ticnt son éviche, aussi bien pour le spi-
rituel que ponr le temporel de la couronne roy ale seule.
Or cc n'est ni & Henri VIIL, ni & FEdonard, ni a
Clisabeth, ni & la reine Victoria que le Fils de Dicu a
dit, dans la personne de scs Apotres : Allez, el ensei-
guez loutes les nations.

Appliquez eces réponses, ou cc raisonnement, aux
Fglises greeques schismatiques. Elles ne posscdent
point Ia doctrine apostolique, puisqu’elles n'admcetient,
plus tous les dogimes catholigues qu'clies professaient
avant la révolte de Photius ¢t de Michel CGérularins.
Et pour Ic ministére, si le clergé gree a conservé 'ordi-
nation aposlolique, il n’a point conscrvé la mission ou
la juridiction conférée par I'Eglise ; e schisme I'a bri-
sée. Ne tenant plus au Chef du corps Aposlolique, ne
recevant plus feur mouvement de son aulorité souve-
raine, les prélats orientaux, grecs, moscovites, n'ap-~
partiennent plus & ce corps; ils n’entrent plus dans fu
chaine dont saint Picrre cst ic premicr anneau, ou ne

e

adan



— 450 —
s'y rattachent plus. Lears Eglises ne sont que des briag-
ches détachees du trone, ne tiranl pivs lewr séve ctb
feur vie de la racine apostolique.

D. Concluez en vous résumant ?

R. 1l n'y a donc qu'unc Iglise apostolique, comme
iln'y a gu'une lglise catholique, une Kglise sainte, ou
poss¢dant une doetrine el des membres dont la saintel¢
soit prouvée par des wiracles, une Lglise enfin dont
les enfants obéissent au mcme Chef et professent la méme
croyance ; et ¢'est 'liglise romaine.

il n’y o done sur la terve quune Eglise qui puisse
se wlorificr de réunir les caracléves ou Noles qui con-
vicnnent essenticticmient a 'iglise (ue Notre-Scigneur
Jesus-Christ a fondée s et ¢’est Fliglise romaine.

I’y adone gu'uue Eglise iégitime, véiitable, di-
vine; et ¢'est 'Eglise romaine. Que les éiéments s¢ con-
fondent, (ue le monde eroule 5 cetie vérité restera de-
boul sur les ruines de Punivers : Stal Romea !

Celte Eglise est Parche du salut, exposée aux regards
de toutes les nations , ¢t ouverte a tous les hommes,
Matheur & ccux (i & dessein délourncut les yeux
pour ne pas la veir, ou qui, la voyant, e soni point
frappés de son cclat, et demeurent insensibles isalbeur
a ceux (ui Poutragent, la calomnient ct la combat-
tent !

M. f.aval, qui, avant sa conversion, avait été mi-
aistre protestant, a cerit ces paroles remarquables:
« Sortir du protestantisme pour renirer dans I’Eglise
« catholique, ¢’est passcr des variations i la eroyance
« invariable, des divisions & 'unité , de Perreur qui
« est d’hicer & la vérité qui est de tous les temps ; ¢'est
« passer du doule & la foi, ¢’est sortir de Ja mort pour
« reeouvrer la vie {1). »

(1) Lettre de M. Laval, ci-devant minisire ¢ Condeé-sur-Nos-
reaut.



CITAPITRE DINIZME.
Perpédnité de liglise.
._¢_

Aux marques imposantes ct miraculeuses qui distin-
suent Pliglise de Jésus-Christ, nous devons joindre
des priviléges magniliques , d’éelalantes prévogatives
dont son Fondalear U'ndotée, et quiportent & son plus
haut degré d'évidence sa vérité divine.

Un de ees priviléses tes plus chers & nofre cocur cb
les plus propres & nous inonder dc joic ct d'espérance,
parmi les tempdétes que nous extendons souvent gron-
der aalour de nous, cst sa perpétuité,

Jésns-Christ a ¢labil son Eelise; Pierre en est Je
fondcment, ¢l clle subsistera toujours ; puisque 'enfer,
qui ne ccssera de la comballre, ne pourra jarals pré-
valoir.

Tu es Petrus , « Tu ¢s5 Pierre, » voild Ia base de Vé-
difice ; super hanc Pelram wdificabo Ecclesicin wewm
« sur cette pierve je bitirai mon kglise, » voilal'édifiec
ti-méme; et porte tnferi non prevalebunt adversus
eom, « ot le= nortes deVenfer ne prévandront pos con-
tre clle, » voild scn immeortalité, son indéfeetibilite,
sa perpituiic (1),

Depuis bicntot vingt si¢eles que cette maison divine
a 6t¢ assise sur la picrre, combicn de réyolutions oul
boulcversé ct changd Ja face dn monde! combien de
sceplres eb de couronnes s¢ sont brisés ! combien de
dynastics , de républiques ont €L anéantics | combicn

(1) Matth. xvi, 18.



— 432 —

de nations famcuses ont disparu dela terre! I'Eglise
romaine demcure: Stal Romal.. Elle parut quelquefois
ébranléc sous les conps de ses ennemis ; elle ne fut ja-
mais abaltue, et ne e scra jamais , puisqu’clle ne sau-
rait périr.

1.objet de ce chapitre cst de le démontrer, & 1a con-
fusion des ineréduics , et prineipalement pour la con-
solation des fideéles.

ARTICLE UNIQUE.

LA VRAIE LGLISE DE FSUS-CHRIST, OU L'EGLISE
CATUOLIQUE, NE PLEIRA JAMAIS.

D. Comment lc prouvez-vous ?

. Jcle prouve dabord par lasainte Ecriture. Déja

1cs Prophéics avaient annoneé Pintermninable existence
de VEglise. Kcoulez Isaie: « Un enlanl nous est nd..,
« Il sera appeié Vadmirable, le Dicu fort, fe Pére du
si¢cle futur, le Prince de la paix. Son empire se
« multiplicra , il s’assi¢ra sur le trone de David , pour
Vaffermir et le corroborer dans Ic jugement ct la
juslice , maintenant ct pour Véicrnité (1), »
« Le Dicu du cicl, dit le prophéte Danicel, suscitera
« un royaume (ui nc scra jamais déiruit...; il restera
« deboutéterncllement: » Etipsum stabit in celernum(2).
L’empire de Babyloue, eelui des Grees, des Romains ,
que sont-ils devenus ? ou sont-ils ?

Sans la perpétuilé de I'Eiglise, ces oracles sont inex-
plicablcs.

Mais pourquoi s’arréter aux prophétics ancienncs,
lorsque la promesse du Fils de Dicu cst si claire ¢l si
précise ?

P

A A

(1) Is. 1x,6, 7.
(2) Dan. n, 4.



~— {33 —

Un jour, le divin Sauveur, s’adressant & ses Apdtres,
lear demandait : Que dil-on du Fils de UHomme? Les
uns disent , reprirvent-ils , que vous étes Jean-DBaptiste ;
les aulres, que vons éles Elie, Jérémie, ou Uun des Pro-
phéles. Et vous, ajouta-t-il, que diles-vous que je suis?
Vous éles, reprib aussitot Simon Pierre, le Chaist, le Fils
du Diew vivant. A ces mots, Notre-Scignear lui dit :
Tu es heurcux , Simon fils de Jean, parce que ce
w'est pas la chair ¢ le sang qui L ont révélé ces choses |
mats o Pére qui est qux ciewx. Je te dis dmon tour :
Tu es Picrre, el sur celic pierre je batirar mon Eqlise .
el les puissances de Uenfer ne prévaudront pas contre
elle (1). Ces derniers mots sont éerits en mosaique d’or
autour dc la majestncose coupole gui couronnc la ba~
siliue de Saint-Picrre de Rome, Les sectaires , les in-
erédules , comme les catholiques, le savent. Eh bien, si
jamais le vaudalisme révolulionnaire parvenait a saper
el & mettee en piéces ce dome soperbe, unique sur ke
globe , I'oracle gravé sur son pourtour intéricur reste-
rait indéléhbile au-dessus de scs ruines, proclainant
I'immortalité ct la perpcétuité de I'Eglisc.

D. Pourquoi ccla?

R. Parce que la promesse de I'Homme-Dieu, consi-
enée dans Yilvangile, ne peut faillir,

D. Avez-vous unc autre preuve de la perpétuité de
Eglisc?

R. Oui; j’ai la promesse clle-méme de Jésus-Christ,
justifiée jusqu’a ce jour par le fait ; ou , si vous aimez,
micux , j'ai lc témoignage des immortels triomphes de
'Eglise. Non, jc ne ciains pas de le dire, si la parole
de notre Sauveur n’ctait pour I'Eglise catholique le
bouclicr de I'immortalilé, un million dc fois 'Eglisc
anrait du périr,

D. Dec quclle maniére I'Eglise aurait-clle dav périr?

R. Elle aurait du périr sous lc glaive des perséeu-

(1) Matth xvi, 13, 14, elc.



— {34 —

tcurs paiens; clle aurait di périr par les efforts lcs
hérésies et des schismes, et par les vices et les scanda-
Jes qui Ia désolerent dans teus les temps ; clle aurait
da périr surtout dans cctte guerre a mort que ic phi-
losophisme du siécle dernier lui déclara avee unce rage
et un acharncment incroyables; et I'Eglise n’a point
péri : Stat Roma!

). Voudricz-vous esquisser en quelques Eraits ces
diverses ct glorieuscs luttes de 1'Eglise ?

.. Jele veux bicn.

D. JYose toutefois vous prier de m’indiquer aupa-
ravant lc principe de cetic haine étrange ct inces-
sante vonce & V'ilglisc de Dicu.

R. Vous dcvez lc reconnaitre : 1° dans la vérité di-
vine que VEglisc professe, ct qui humilie et scandalisc
altiercet présompiueuseignorance del’esprit de 'hoin-
e ; 2° dans le frein tout-puissant qu’elle met 4 la sen-
sualité , & toutes les passious de son eceur. L’liglise
n’a pu toucher & ces plaies invétérées de I'humanité,
I'orgueil ct la scnsualité , méme pour les guérir , sans
lui faire pousscr des eris de furcur ct de désespoir.

D. Jele comprends. Revenez maintenant, et rappe-
lezmous lcs principanx combats ct les victoires de
U'Eglise depuis sa naissance jusqu’au momnicnt présent.

R. Il m’est impossible de vous raconter d’abord
tout ce que cctte fille du ciel eut & souflrir , Gurant
prés de guatre cents ans, des empercurs infidcéles.
Tous les prestiges ¢t tous les tourments furent em-
ployés , épuisés , pour I'étoulfer dans son berceau. La
terre entiére fut inondée du sang de ses Pontifcs, de
ses prétres , de scs enfants de tout age, de tout sexe,
de toute condiiion ; ct un cmpereur romain osa se van-
ter de I'avoir anéantie. Non; I'Eglise ne pcérit point
par la main de ses oppresseurs courennés; clle n’en
devint au contraire que plus vigoureuse, semblable a
la vigne, qui, pour porter des fruits plus abondants, a
besoin d’étre taillée, ou semblable & la terre, qui ne se



~— {33
couvre de riches moissons qu'autant que le soc de Ix
charrue lui A ouvert Je sein. La cendre des martyrs fut
toujours une semence féconde de nouveaux chréliens
et cet dge de fer fut Vage d'or de I'Eglise.

Enfin Vidoldtrie s"avoua vaincue ; les bourrcaux, Jas-
s¢s de carnage, se convertirent ; les tyrans perséeuteurs,
Néron, Domiticn, Galérc, Julien Vapostat..., tombéreni
Pun apres Vautre sous les coups formidables de Ia jus-
tice divine.Lie jeunc Constantin humilia sa 1¢te sous le
jongsacrc de I'kvangile; et la eroix, scandale des Juifs
¢t folic aux yeux do nations, fut arboréc sur le Ca-
pitole et rayonna au front des Césars.

Le Panthéon,consacré 4 tous les dicux du paganisme,
vit entrer dans son cneeinte Jésus-Christ ot la Vu,rrrv
immacnlée , saivis du cortége gloricux des Apotrcs ,
des Doctenrs , des confesscurs et des martyrs ;) eb tou-
tes les vertus s'¢tablirent 14 ol avaient régué tous les
vices.

Les sceonds assauts furent livreds a P'Fglise par scs
proprcs enfants, je veux dire, par les hévétiques, dont
la guerre fut plus dangercuse ue celle de Pidolitrie ;
elle fut aussi plus opinidtre, car clle ne s’cst _]ama;s
ralentie. Les hérétiques, armés du mensonge, de laca-
lomnie, du sarcasme et du glaive aussi, défiourant,
souillant, dégradant, persécutant toules les croyances
catholiques, ont porté le martcaun desiructeur sur cha-
que pierre du divin édifice , avee une persévérance in-
fernale, Mais leurs tentatives se sont briscées contrc cette
forteresse inexpugnable, et 'Eglise est sortic et sort
chaque jour victoricuse de cetie autre lutte terrible.
Ses Doctears, revétus de la double armuare du génic et
de la sainleic¢, scs Pontifes suprémes el ses Gonmlcs
ccumeénigues , avee lear autorité souveraine cb leur
infaillibilité , ont frappé au ceeur toutes les hérdsies | ct
triomphé de lw rs sophismes comme les martyrs avalcnt
triomphé des tortures ct des tyrans.

Encore ici Dien appesantit sur lcs seetaires le bras



— 136 -~
de ses vengeances : Arius, au milien des honneurs
d’ime marche triomphale, fut atteint d’'une mort su-
bite , ignominicuse ct ¢pouvantable ; Eutychés 1raina
ca ct 1a jusqu’aun tomheau son opprobre ct sa douleur;
Nestorius, le blasphémateur des gloires de Marie, cut,
avant son crucl irépas, la langue rongée par la pour-
riture ct fcs vers. J'ai mentionndé plus haut la {in mal-
heurcuse des prineipaux hérésiarques du xvi® siéele.
Yiatheur 4 loute main témdéraive ct sacrilége (ui osc
toucher a Yarche du Scigncor!

Li. Que diles-vous des scandales et des désordres qui
ont aflligé constamment, et qui aflligent cneore V'V~
elisc? Ne eraignez-vons pas (u'ils ne finjssent par la
blesser mortcllement ?

R. Je dis que c'est une des merveilles de sa durée,
ct une des preuves Celatantes de sa divinité, (ue,
malgré les vices ct les excés de ses enfanis indignes,
Pautorité de scs pasteurs ait été toujours reconnue ,
sa morale soit toujours restée pure, sa discipline tou-
jours sainte, son enscignement toujours irvréprechen-
sible, et qu'clle ait toujours offert & Padmiration des
peuples d’'innombrables modcles de toules les vertus.
—Aiunsi, ne eraignez rien pour Favenir de PEglise;
Vissprit de vérilé et de force scra toujours avee clle.

D. Eslacc tout?

f. Non. Laplus violente des tempétes dont 1'Eglise
cathelique ait cu & soutenir les sccousses |, se leva vers
fa fin du dernier siécie. A cette époque de si Jugubre
mémoire , Uimpiéle et la licenee privent pour mot @ or-
dre d'écraser lc Sidge de Rome, Vidglise tout enticre,
jusqu’a son divin Fondateur. Klles levérent ct rangé-
rent sous le méme drapeau toute unc armée de hardis
écrivains , d’alhdées, de malérialites , de seepliques, de
sophistes , de poéles, de romanciers, ct puis, de
tyrans ct de hourreanx , lous conjurés pour I'anéan-
tissement de V¥glise romaine.

Alors, dans un grand et beau royaume, la religion,



— 187 —

appuyée sur quatorze siccles de vénération , de gloire
et d’amour , tomba sur les débris du trone, Les tem-
ples furent renversés, les eroix abattucs, les autels
brisés, ’'adorable Sacrifice suspendu, les prétres égor-
ads. La dcésolation s’étendit ct entra dans la Ville saiatc.
Rome ct le Vatican rctentirent d’impurs blasphémes,
la chaive de saint Pierrc fut profanée, etle Vicaire
de J¢ésus=Christ jeld dans les fers. L'impiété triomphe,
plus de digue qui s'opposc a scs ravages ; PEglise do
Diea va périr... Non, rassurcz-vous ! Jésus-Christ, qui
semblait endormi, se révcille ; le souflle de sa justice
renverse ¢t emporte les auteurs de ccette révolte impic,
Bicntdt les ruines dont 'Europe était encombréce, sont
{écondées ; les temples s’ouvrent ou se rclévent, le
culte renait ; Rome revoit scs Pontifes, et I'Eglise sort
de cctte indicible épreuve, tonjours pure, toujours forte
etinvineible : Stat Roma,

D. L’Tiglise a donc résisté a tout?

R. Qui, & tout; contre cetle cnclume divine se sont
broycs tous les marteaux (1), Par unc suite nécessaire ,
la perpétuité passée de I'Eglisc est un fait palpable ct
inattaguable. 1l faut lui rendre hommage, et s’incliner
avec respeet devant le trone romain que dix-neaf ccenis
ans dc vicloires ont ¢levé au-dessus de toates les vi-
cissitudes hunaines. Il faut ensuvite, d’'unc main gui-
déc par Vadmiration, Famour et lc dévoucment,
écrire sur la tiarc de son Pontife : Tu es Pierye, et sur
celte pierre je balirai mon Eqlise , et les portes de I'en-
fer ne prévandront point sur elle.

D. Vous croyez, en conséquence, qu'il en sera de la
perpétuité future de I'Eglise comme de sa perpéluiic
passce.

R, Impossible de eroire autrement, puisque Jésus-
Christ a promis solennellement d'éire wvee son Eglise
jusqu’a la consommation des siécles, ct dene point per-

(1) Mot de M. 'abbé Combalot,



— 138 —

metire aux prissances ennemies de prévaloir sur elle.

D. Cependant, suivant nos libres-penscurs , philo-
sophes , historicns, littératecurs, romanciers et jour-
nalistes , il faut & Vhumanité en progres et émancipée
upe religion nouvelle, un culte, un Dicu nouveau :
@’onr il résultc que I'Eglise catholique a fait son temps ;
et que, si clle n’cst pas morte, clle sc meurt ct touche
a sa fin. Trouvez-vous cctte doctrine accepiable ?

R. Jela trouve détestable et blasphématoire. Mais,
soycxz en persuadé, tous ces libres-penseurs ne la
croicnt pas : car un parcil blasphéme n'est pas ¢t ne
peut ¢tre unc conviction de Vesprit. Il n'est pas méme
anc cspérance, puisque, poar se convainere que Fl-
glise eathelique doit mourir | i} fandrail se convainere
qu’elle cat née mortele. Or, comment acijuérir ceite
conviction, quand . par les raisens Jes plus claires ct
les plus subjugantes , il est démontré que I'Eglise ca-
tholique a pour autcur Jésns-Christ lui-méme , qu’elle
est 1o miracle de sa puissance, ¢t qu’en P'établissant
dans lc monde, le Dicu-Homme I'a couronnée d'im-
mortalité ?

Prophétiser Yagonie et le irépas de VEglise, cest,
ni plus ni moirs, passer dauns les rangs de 'hércsie:
car c'est nicr les promesses de perpétuité léguées a
FEglise, ou nier ju fidélilé, Ia puissance , et par suite,
la divinilé de J¢sus-Christ, lequel ne laissera jonais
mourir son épouse, qu’il a voulue immortelle,

Prédira ct cspérer la chute de P'Eglise ne peat donc
¢tre que le délive ou le monstrueux désir d’un coeur
hérétique , 'un ecour maavais,

D. 11 nc faut done point trembler pour 'Eglise ?

R. Non, jamais pour sa durée permancuie ct son
indéfeetibilité , puisqu’il en est de Pavenir de I'Fglise
comme de J'éternité méme de Dien. L. Bglise wmilitante
subsistera jusqu'd ce que tous Ies élus soicnt réunis ,

dans le cicl, & ccux qui composent I'Eglise triom-
phante.



— 139 —

C’estaux ennemis et anx perséentenrs de cette sainte
Eglisc de trembler sur cux-mémes. Voltaire, prédi-
sant & d’Alembert fe triomphe de 'athéisme, lat éeri-
vait : Dans vingl ans, Dicu aura beau jeu. Cet oracle
impic est en date du 23 [évrier 4758. Or, Ie 23 février
1778 , c'est-d-dive vingt ans apeés, jour pour jour,
Voltaire fut altcint du vomissement de sang qui le con-
duisit & une mort pleine de déscespoir et d’horreur.

D. Mais I'liglise ne peut-clle pas périv dans un pays
particulicr ?

R. Oui, clle le peut, et ¢’est alors pour ce pays Ic
comble du malbeur; mais clle ne saurait périr en tous
licux. Que dis-je ? pour Vordinaire, quand lc ffambeou
de la foi s’éteint au milicu d’'une population indigne
de le conserver, c’est pour en Celairer une aunlre
plus fidéle. Ge mystére de substitution est terrible.
Les Juifs ayant repoussé la foi, les gentils y fu-
rent appelés. Quand P'Orient divor¢a avee Pliglise, l¢
nouveau monde fut découvert ct invilé au royaume
des cicux. Lorsquce 1a funeste Réforme vint arracher
['Felise tant de belles provinees , I' Amérique ct les Tn-
des orientales lui engendrérent des milliers d'enfanis.

Prions souvent pour que rien ne détourne jamais
le cours du beau fleuve catholique qui arrose ct ferti-
lise la France. De plus en plus, couvrons-nous de la
protection de la Sainte-Vierge ; 'hérésic n'a point de
plus formidable adversaire.

D. Dites-nous enfin si les cultes dissidents pcuvent
s¢ glorificr d'une durde permancnte ?

fi. 1is ne le peuvent pas , puisqu’ils pcuvent a peine
se glorifier d'un scul jour d’identité et d’unité avee eux-
mémes. Toule ccuvresorlic de la main de 'homme porte
Iempreinle de la faiblesse ¢t du néant. L'immortalité
n'cst pas P'ouvrage de fabricatcurs sujets & la mort. Ce
qu'un homme ¢difie , d’autres hommes le démolissent;
tot ou tard I'action corrosive du temps le dévore. Aussi
bien, Ihistoire des mille religions humaines,nées, mor-



— 116 —
tes et ensevelies depuis longtemps , remplit des volu-
mes ; et eelles qui respirent encore, ont déja leur place
marquée dans le vasie cimeticre ou le lemps doit les
cnterrer.

Seule , I’Eglise romaine n’aura point de funérailles ;
scule, clle ménera le deuil de toutes les sectes , voir
méme de tous les empires : car elle nec mourra pas :
Veritas Dowind manet in cternum (1).

Counfiance | puis elforgons-nous de refiéler en nous-
mémes la perpéiuilé de I'Eglise, par noire constanee
dans le respect, 'amour ct la soumission que nous loi
devons, Ne nous lassons peint de mililer avee elle el
pour cile sur la terre, afin de triompher avee elle
et par elle dans le ciel,

{1) Psalma. cxvr, 2.

= LB LSEERY e S



— Y —

CIOAPITRE ONZILME.

Antorii¢ ot imfaillibilit¢ de VEglise.

e
ARTICLE L

DE L'AUTORITE DE L'EGLISE EN GENERAL. — EN QUOf
ELLE CONSISTE.

D. Rappelez-nous le but que s’est proposé Notre-
Seigneur Jésus-Christ, en établissant son Fglise?

Q. 11 a voulu, poussé par son amour infini, con-
duire les hommes & leur fin dernicre, c’est-a-dire au
bonheur éterncl du ciel , par la profession de la vrate
religion, dont I'Eglise est eomme la personnification
ou & laquclle elle cst identique.

D. Comment I'Eglise accomplit-elle cette tiche sa-
lutaire , la plus importante de toutes, la seule essen-
tielle, puisqu’clle touche & nos intéréts immortels ?

R. Par le pouvoir que son divin Fondateur Ini a
donné d’enseigner et de gouverner lcs fidéles.

D. Ce pouvoir, en qui réside-t-il? Quels sont ccux
qui en ont été créés dépositaires par Notre-Seigneur
lui-méme ?

R. Yous le savez déja ; il est presque inutile de le
répéter, Le pouvoir d’enscigner et de gouverner Ic trou-
peau nc réside que dans les pastears, savoir: dans le
Pontife romain, qui en posséde la plénitude, comme
successeur de saint Picrre ; et dans les évéques, comme
successeurs des Apétres. A cux sculs il fut command¢



e 15D

«l'insfruire tous les peuples (1). Eux sculs furent éta-
blis par le Saint-Esprit comme évéques pour gouver-
ner 'Eglise de Dicu aecquise au prix du sang de Jésus-
Christ (2). — L’auatoriié dans I'Eglise n’est donc pas
un bien commun & tous ses membres. Viaiment non,
~—Une société ot chacun aurait le droit de commander,
ne serait plus organisation sociale, mais dcé¢sordre et
anarchic.

D. Tin quoi consiste en totalité ce pouvoir conféré
par Jésus=Christ aux premicrs Pastcurs de son Eglise?
ou bien, & quoi s’étend leor autorité ?

R. Elle s'¢tend au pouvoir d’enscigner tous les fi-
cicles et de fixer leur croyance; au pouvoir de faire
08 lois qui rédlent leur conduite ct leurs meorurs; au
pouvoir de délier ct de lier , je veux dire, d’absoudre
les pécheurs, de les corriger et de les punir. En un
mot, clle s’¢iend atout ce que requicrt la diveclion spi-
rituelle des membres de la geande famille cathotique;
et tons ceux (ui lui apparticnnent, guels gu'ils soicat,
souverains et stijels, savants et ignorants, sont sounis
i eette autorité.

ARTICLE 11.

ENSEIGNEMENT DE L'EGLISE.—$SON INFAILLIBILITE,

D. De quelle maniére Jésus-Christ a=:-il instruit
ses disciples ?

D, 11 lcs a instraits de vive voix , ¢t non par derit.

D. Mais,cn les envoyant & la conversion du monde,
le Sauveur ne lear a-L-il point preserit un antre mode
d’enscigencment ?

. Non; il leur a dit: Alles, enseignez, préches U'E-
vangile a toules les nations. Suivanl cetie parole de leur

(1) Euntes..., docele.... Malllh. xxvi, 19,
(2) Ac{. XX, 26,



— 7 —

Maitre,les Apdtres répandirent la foi dans 'anivers, e
préchant, et non point en éerivant. Plusicurs Eglises
furent formées avant ¢ue les auteurs saerés cussent.
mis la main 3 la plume, $’ils Ja prirent plus tard | cc
fut bicn moins pour poser dans Pécritare un fonde-
ment & Ja foi, que pour I'avantage des Yglises ou des
disciples &t gni ils ne pouvaient s¢ faire chicndre,

D, Le desscin des Fvangclistes fut-i1, en éerivant
de laissor aux enfants de U'BEglise un couvrs compict
de la doctrine chrétienne ?

. Non : car il y a un asscz grand nombre de
vérités qu’ils n’cnseignérent gu'oralcment, & 1'exemple
de Notre-Scigneur, ¢t qui, sons ¢ire consigndées dans
les Keritures, n’en sont pas moins incoulesiables ¢ co
sonl les vérilds traditionnelles.

D. Qu’entendez-vous par ces vérilds ?

R. ¥entends les vérilés révélées gui nons sont ve-
nues de bouche en hourhe depuis les Apdires, of gqui
ne sc lisent point dans les livees inspirés par le Saint-
Esprit. Toulefois ces enscignemenls de Tradilion ont
été soigncusement recucillis , et consignés surtout dans
les ouvrages des Péres, dans Jes déeisions des Con~
ciles, les Acies dn Saint-Sicece et Jes paroles de la
Litargic ceclésiastique. Voila towte la doctrine de
Jésus-Christ, écrite cn partic, ct cn parlic iransmise
verbalenmient.

D. Y¥h bicn, quelle a ¢1¢ la volonté du Fils de Dicn,
relativement & sa doctrine , révdlée an genre humnain
pour lui servir de flambeav ct le guider dens le che-
min du salut?

B. La volonld cxpresse du Fils de Dicu a ¢té que
cette doeirine, puisée dans le scin de son Pére, fot
enscignée , propagée, conservée dins le monde, et
qu'clie sc perpéludl, nvariable el inaltérable, dans
tous les licux, dans tous Jes temps , jusqu’d lear con~
sommation. Car, jusqu’aux deruiers ienips, il y aura,
sclon le mot de saint Paul , des esprits d’erreur et des



-— i —
doctrines des demons, qui parlent , cn hypoerites, e
snensonge (1), T1 fallait prémunir les fidéles conlre tous
tes picges de Verreur et de fa séduction.

). Pour attcindre ce but, ¢tait-il indispensabie (e
i'ifonmme-Dien accordat Pinfaillibililé & I'enscighement
de son Eglise?

/. Qui, ce privilége était indispensable, parce que,
sans lai, i) ent é1¢ impossible a Vkglise de conscrver
i do iransimettre I doetrine de son divin Fondaleur,
maiicrable et invariable, et de la défendre contre
Uerreur, conlre les caprices ct les ¢garements de la
vaison. Sans lui encore , il el ¢i¢ impossible a J'ialise
e garantiy ses enfauls de tous les genres @iilusions ci
de séductions que 'enfer emploie conlinucllement pour
feuy ravir le trésor de la veérité et de la foi. Sans lui
enitn, chacun aurait interpecté & sa guise les croyan-
ces revéldes, et il n'y aurait cu sur Ja terre aucun
moyen de discerner le vrai du faux, les dogies venus
du cict des doeirines ervonées, conlradictoires ¢t exira-
vazanies, sorties des ecrveanx brumains. Souvenez-vous
de 'inextricable chaos d'idées et d’opinions ou tom-
béront les novalcurs, méme les plus capabies ct les plus
habiles , des qu'ils curent rejclé Vauloriié supréme et
irréformable de UEglise romaine. Privées de régle et
dc frein, la capacité ct 1'habilclé de leur esprit ne
servirent qu’d les précipiter dans de plus profonds abi-
mes. Adicu done la certitude de la doctrine, adicu
fanité , adicu la.foi, la lumicre, Ia paix, daus U'kKglise
de Jésus-Christ, si l'enscignement religicux n'y est
point infaillible!

D. Montrez donc Vexistence, dans 'Eglise catholidque,
de celte autorité intellectuelle, souveraine ct infaillible,
conscrvant dans toute son intéerivé le dépot des viri-
tés revélcées , prononcant cn dernier ressort sur ies
controverses religicnses, ne pouvant, ¢n un mot, i

1y Iiim. v, 1-2,



-y

—— Ly

ni sc iromper ni nous tromper en matiére de fof.

R. Jésus-Christ fonde son KEglise, et erde de suite
un corps de pasteurs pour Vinsiruire et la gouverner.
Eeoutezl'expression formelle, décisive de ses adorables
volontés : Zoul poureir w’a ¢été donné dans le ciel ef
sur la terre. Alles donce , enseignes tous les peuples.... ;
el votld gue je swis avec vous, fous les jours, jusqu’c
la consommalion des siécles.—Préches U Evangile i foule
eréature s cohui qui aura cru, sera sauwvé  celui qui Wanra
pas cri, sera condamné . —L’ Espril-Saint vous enseignera
toufe vérité.—St quelyw’un w'écovte pas U Lylisc , qu'il
soit pour vous commele paien et le publicain,—Qui vous
éconte, m’dcontes ek qui vous méprise, me meprise.—Tu
¢s Pierre, et sur celle pierre je halirai mon Eylise , el
les portes de Uenfer ne prévandront jamais conlre lle (1).

Dans cet ensemble de témoignages, quiconquc ou-
vre les yeux est contraint de reconnaitre la constitn-
tion d'unc autorit¢ enscignante , suprémeet infaillible,
essenticliement ineapable d'censcigner Verreur. Car
Jesus~-Christ, toub sage ¢t tout-puissant, promet solen-
nellement a4 ses Apotres et & leurs sueccesscurs de les
assister jusqu’a la fin du monde, d'élre avee cux,
tous les jours, pour les éclairer ct les diriger. Com-
ment une assistance divine, spéeiale, surhmmaine ,
perpétuctle , n'anrait-clle point pour effct Vinfaillibilité
d'enseignement? Une assistance divine et permancnte
est-clle compatible avee le mensonge et Verreur gui
infecteraient le corps de I'Eglisc? dans cc cas, la pro-
messe de Jésus-Christ serait vaine, et sa parole scraii
mne imposture. De plus, il faunt écouter les Apotres ol
lenrs saceesscurs comme le Fils de Dien lui-méme,
qui ne peut faillir ; parce que c'est avec Iui, ct par
son divin Esprit, qu'ils instruisent et qu'’ils décident.
it faut enfin eroire & lcur parole, sous peinc, si 'on ne
eroit pas, d’étre regardés comme des idolitres ct des

(1) Tous ces textes ont déja été cifés.



—_ ARG —
publicains, et d'encourir 1'éternelle condamnation ; et
nussi parce yue celte parole prévaudra toujours contre
les méceréants.—L’erreur ne peut done jamais infeeter
ia foi deT'Fglise, incapable de se tromper ct de trom-
per ses disciples , en les enscignant.

Dailleurs, le Saint-Esprit , par Vorgane de saiul
Paul , déclare que Pliglise du Dicu vivaut est fa co-
tonne ¢t le soutien de 1a véviid ¢ Eeclesia Det vive, co-
fugna e firmamentim veritatis (4). Si clie pouvail en-
seigner Ieyreur , cet oracie serait un mensonge. Dans
ce cas, bicniot nous verrions §’obscurcir et s’élcindre
la lmmicre de la foi ; hieniot nous serions semblables
d des enfants emportés e et la par tout vent de doce-
rine , co gue Jésus-Christ a voulu préeisément éviter
en ¢tohlissant dans la socic¢ié chrélienne le corps en-
scignant, avee son Chel ¢t son centre d’unité (2).

Cette consolante ot admirable prérogative d'infailli-
hifité , dont Dica scul cst Ia souree, est Vapanage de
UEglise eatholigue romaine, del'ipousc de désus-Christ.
Fille est le principe de sa vie, de sa grandeur ct de sa
foree. Mulhomnie, nulle institution humaine n'a jamais
song¢ A la revendiquer; elle est incommunicable; et
les seetaires qui auraicnt le front de se dire infaillibles,
n ‘excileraicnt que risée et piiicd. Kt dovant 'Eglise, qui

‘est toujours proclamdée et ¢ui s¢ proclame toujours
inl‘ailliblc , la partie la plus savante, la plus saine ctia
plus vertucuse de Phumanité, s’incline avee foi, avee
respect ¢t sowinission.

D. I.Eglise catholique a-t-clle véritablement , dans
tous les siécles, agi conformément & cette doetrine ? Le
fait s'cst-il joint an droit ?

R. Oui, dons tous l¢s sicéeles. Qui oserait Ie révo-
(uer cn doute? Dés les promiers jours, les Apdtres

(1) ITim . 1h.
(2) Yoy. S. Paul, Eph, 1w, 11 el sniv. — Les pasteurs furent
donués mnmwm('ut pour conscrver 1'unilé de Ia foi véritable,



— 44T —

comptcrent si bien sur Vassistance divine, dont ils
avaicnt pour garant la promesse de feur Maitre , qu'ils
rendirent les déerets du Concile de dérusalem, au
nom de 'Esprit de vérilé et cn leur nom : Visum est
Spiritui Suncto el nobis (1). Kt ¢’est avee celle auto-
rité absolue qu'ils ne eessérent jamais denscigner
exigeant des fideles une obéissance parfaile. Suiver
IEglise depuis son bereeau jusqn’a ce xix” sh‘aclc, VOUS
la verrez constamment définir Jes vérités de foi, for-
muler des svmboles, citer les bérdsics A son lnhunnl

les juger ct les mndamnel'. Jamais ses jugements n (,uf.
¢té abandonmés A la discussion des fidéles: ils lewr
onl. ¢1¢ notifiés comme yégle de Jeur evoyance , et avee
menace ou peine d’anathéme conlre les esprils véealei-
tranls. Ce fait est ordinaire dans les annales de TE-
slise, persnadée, selon un mot de saint Cyprien, qu’clle
a pour gouvernenr Jdosus-Christ en pevsonne , quoique
invisible (2). Or, dit le grand sain® dogusling, lenir
pour mal el fuit & torl ce que Pliglise wniverselle i

torjours el fuit encore, c'est de la plus tnsolente folic.

D. Les Péres de VEglise ont-ils penst comme nous
sur son infaillibitité d’enscionement?

R. Oui, tousles écrits des Péres |, taut des premiers
quedes dernicrs temps, préconisent ¢t souticnnent avee
facrgie Pinviolabilitd, Vincorruptibilite, Vinfaillibilité
de P’enscignenient des Apstres et des hévitiers de lear
ministére. Hs proposend tous aux fidéles Venscigne-
ment du corps des pasteurs, comme 1a véale de loi cia-
blic par Jésus-Christ, transmise par ses Apolres, ct ton-
jours sardée dans P'Eglise. s les avertissent de we poini
dévier du sentiment des évoques, qui possédent le don
certutn, de lu vérité (3) 5 de se tenir imperturbabicinent

(1) Act. xv, 23

(2) EL dans sa Lellre 452 UL Domiaws g saeerdoles sili in,
keclesia swa eligeve el constituere dignatur.... qubernanies ”
wspirans . ele,

0 S, lrende, ade, ey, Tib, v, e, 43, --Iid. e, 44,



ARG

a cette anere de salut , sans craindre le naufrage, ve-
poussant de toutes lenrs forces les vains raisonnements
ct les discussions sur les toxtes des Eeritures. Tl uw'est
nas néeessaire que je fasse parler ict tous ces illustres
Iémoins de la Tradition ; le cadre de ce livee ne {e com-
porte point. D’ott jeconelus , avee saint Epiphane , que
la profession trés-certaine de la vraie docirine sc con-
serve sans corruption dans I'Eglise catholicque : In Eeele-
sia ecatholica tncorrupla servalur: et que lafoi, qui fait
notre satul, v est demeurée stable dans sa vérite : In sud
veribate perstitit (1) ; et avec saint Optat de Miléve, que
{'Kolise eatholigue, dont §ésus-Christ est e Roi, U Lpoux
el le Chef (2), gouvernde , ainde, dirigée ot assistée par
lui, est & jamais inaccessibie & P'erreur, cn maticre
de doetrine. Quedis-je? loin d’enseigner fe mensonge,
I'Eglise de Dien, dit séint Augustin, n’approuve ja-
mais , ou par son silenee, ou par ses actiops, ce qui
est contre la foi ou les bonnes macurs ¢ Quee sunt con-
fra fidem ant bonam vilam , nee approbat , nec tacet
nee facit (3). Elle est done notre sainte mcére, UEglise
catholique romaine , Vinviolable gardienne de la vdé-
rité religicnse sur la terre, et par conséquent le phare
de Pespérance, de la séeurité, du salut (4).

D. Envcertude son infaillibilité d’enseignement , PE-
glise pcut-clle inventer et établir par elle-méme des
dogmes de foi, changer les anciennes croyances, ¢t les

{1) Tn Aneorafo, fi. LXSXIIM.

(2) Du Schisme des Donal. liv.ai, n. 2.

(3) Fpist, 55, al 119, cap. x1x, n, 35.

(4) On pewt lire plusicurs passages des Péres, traduils en
francais dans la Théologie doymalique de Mgr Gousset, tome 1,
2¢ parlie, chap. 1, § 2.

Celui «qui désive frouver nn choix abondant des textes les plus
conclunnts ot les plus beaux sur Pinfaillibilité de 1'Eglise, peut
st procurer Pouvreage remarquable du Pere Clément Schrader,
de kv Compagnie de Jésus, intitulé : De Unitate romane Gommen:
furius, 2 vol. in-4.— Vienne, e Autriche, chez Mayer, 18066,



-— 440 —

remplacer par de nouvelles , ainsi que ses ennemis I'cu
accusent?

. Non, trés=certainement, ct cc n'est point en ex
sens que son autorité est infaillible. L’Eglise & recu de
Jésus~-Christ le dépot saer¢ de la doctrine; clle 'y
change ricn, eclle n’cn retranche rien ct v’y ajoule
rien.

Une vérité de foi ost cssentiellement une vérité ré-
vélée de Dieu; elle est sortic de son scin, ¢t du cic!
transmise awx hommes, ou par les Anges, ou par les
Patriarches, ou par les Prophétes, ou surtout par
Pautorité divine du Verbe fait chair (1).

Une vérité de foi, par 1a méme, doit ¢ire contenue
dans la révélalion , ou dans la parole de Dieu ; puisque
croire & une vérité de foi, c’cst croire & Dien méme
qui parle et qui enscigne. Cette parole de Dicu, nous
l'avons dit, est ¢erile ou non dCerite, renfermée par
sunite dans les saintes Ecritures ou dans la Tradition ,
sources ou I'Eglise puisec les vérités gu’clle nous cn-
scigne.

Toutes lcs vérités révélées ne sont point tontefois
contenues dans I'Eeriture ou la Tradition, cn termes
clairs, explicites ct formels. Il en est qui y sont con-
tenues d’'une manicére moins formelle ¢t moins expli -
cile, quoique appartenant récllement a la Révélation,
soit ¢erite, soit orale ou traditionnelle.

Or I'Eglise catholique, qui , d’institution divine
doit ¢tre jusqu’a la 1in des siécles, sous la direction
immeédiate de 'Esprit saint, 1a maitresse infaillible de
la foi ct des morurs et l'inébranlable colonne de la
vérité, a recu le pouvoir et le droit de lever lcs
doutes , quand il y en a, et de prononcer délinitive-
ment sur Pexistence de telle ou telle vérité révélée.

D. Pour sc mettre en état de rendre ectte dceision
qui fixe irrévocablement la eroyance du peuple chré-

(1) Hebr. 1, 1, cte.



— 350 —
ticn, 'liglisc emploice-t-clle quelque moyen, ou pro-
nonce-t-clle inconsidérément ou, comme on dit fa-
mili¢rement , de huten blane?

R. Oui, I'Eglise, tonjours si prudente et si sage,
cemploie des moycns. Elle consulle et approfondit les
saintes Lettres, interroge les monumenis de V'anti-
quilé¢, rccherche le sentiment commun des Péves,
dcs pasteurs, ¢t la croyance générale des fideles;
puis elle implore ardemment les lumicres ct Vassis-
tance spéeiales (ui lui furent promises par son divin
Autcur. Cela fait, elle prononce et @éfinit que telle
ou fclic doetrine, admisc d’dge en dge, est unc doe-
trinc révélée de Dica, ou renfermée dans la parole de
Dicu, ¢evite ou traditionnelle. Alors, en vertu de l'au-
torit¢ infaillible de V'Eglise, Ja loetrine dont il s'agit
devient pour nous cerfaine d’une certitude divine ct
immuable; cile est article de foi, dont il n'est plus
permis de doufer un scul instant.

C’est en ce sens que le Saint-Siége peut aux dog-
mes anciens ajouter des dogimes nouveaux ; nouveaux,
non point ¢uant & leur existence ou au fait de leor
révélation , mais uniquement quant & la déclaration de
ce fait. Et ¢'est en ce sens (uc 'Fglise déclara et dé-
finit la perpétuclle virginité de Marie, au 1v® sidele;
sa maternité¢ divine, an v°, cte.; et que Vauguste ct
immortel Pie IX a proclamé sa Conception Tmmaculée
comme dogme catholigue , anx acclamations du monde
cntier. Jamais tricmphe ne fut plus universel ni plus
heau (1).

(1) Le dogme de Ia saintelé originelle de Marie ful proelamé,
dans la basilique de Saint Pierre, & Rowe, l¢ 8 décembre 1854, en
présence de tous les cardinaux, de deux cenis archevéques et
évéques, et d’un penple immense. Aprés le chant du Veni, Cre-
afor, S. 8. Pie IX lul & haute voix le Décret, et avec une telle
¢motion, que souventla lecture en fut quelques moments sus-
pendue. Dans ce Décret, le Chef de I'Eglise universelle a solen-
nellement défini: que cest un dogme de foi que la bienheureuse



—_ B —

D. Que pensez-vous de cenx qui prétendent que V'in-
faillibilité¢ fut unc usurpation sacrilége dont I'Eglisc
remaine se rendit coupable?

R, Je pense que leur prétention est impie et héré-
tique , ct cnsuite absurde ct insensée. On n’usurpe
point ce qui nous cst donné. Or « ¢’cst Dien lui-méme,
¢« dit Pic TX dans son admirable Encyelique dn 9 no-
« vembre 4846, ct ¢’cst démontré, qui a établi unc
« anforilé vivanle pour enscigner ¢t maintenir le vrai
« ct légitime sens de sa céleste révélation, ct pour
« terminer par un jugement infaillible toutes les con-
« troverses cn matiére de foi et de mocurs, alin que
« Jes fideles ne tournent pas & tout vent de doctrine,
« entrainés dans les piéges de l'crrcur par la perver-
« sité des bhommes. Or cette auntoril¢ vivante et in-
« faillible n’existe que dans cette Eglise que Jésus-
« Christ Notre-Seigncur a bdfic sur Pierre, Chef,
« Prince et Pasteur de toute I'Eglise, dont il a pro-
« mis que le foi ne défaillirait jomais. »

L’assistance divine, directe et permancnte, promise
par le Fils de Dien a son Eglise, ¢tant pour clle une
garantic ccrtaine d’infaillibilité , il est absurde de pré-
tendre que I'Eclize a usurpé co don ou ce privilége.

Si les Apdtres ct leurs sueccesseurs n’avaient pas
été plecincment cenvaincus que Jésus-Christ le leur
avait accord¢, comment l'auraient-ils cxercé avee tant
de suitc et d’assurance? Et, sans cctte conviction,
comment auraient-ils voulu et puimposer cette croyance
d tous 1¢s peuples ancicns et modernes ?

L’infaillibilité a ¢ié admisc par toute I'antiquité pri-
mitive et apostolique ; une tradition positive , univer-

Vierge Marie, desle premier inslani de sa conception, par un
privilége et une grdce spiciale de Diew, en verlu des mérites de
désus-Christ, Sawveur du genre humain, a élé préservée et mise ¢
labri de toule tache de la faute oviginelle (Dulle lueffabilis
Dens, du 8 décemb. 1854). Maintenant donc 1'opinion contraire
ast hérélique.



—— D2

selle, constanle ct pratique, V'a toujours fait remon-
ter & 'origine méme du christianisne ; clle a subjugué
le monde, et duré prés de deux mille ans. Or, sclon
la parole énergique de Tertullien , « ce que I'on trouve
ainsi admis dans I'Eglise par un concert unanime , sans
commencement assigné, n’cst pas I'erreur inventée,
mais la vérilé transmisec : » Nou est erratum , sed tradi-
litin.

D’ailleurs il faudrait nommer I'autcur d'une si grave
innovation , le temps , le licu o clle s'est faite, Et
nul document, nulle frace n'en existe dans Ihistoire.
La chose valait au moins la peine d'étre remarquée.

Mais pourquoi encore, avant Luther, pendant quinze
cents ans , n'a-t-on jamais reproché & I'Eglise de s’étre
injustement altribué ce pouvoir surhumain ct cxorbi-
tant? Il contrarie ccpendant bien assez I'orgueil , I'in-
dépendance et les passions humaines. Les moindres
nouveautcs ont éprouvé , dans le christianisme , de
vives répulsions; et I'invention la plus grave , la plus
étrange , la plus prodigicusc, n’aurait rencontré ni
obstacles ni combats jusqu'aux prétendus réforma-
teurs du xvi® siécle!

Et Notre-Seigneur aurait souffert dans son Eglise,
son Epouse sainte et immaculéc, une imposture si vi-
sible, si générale et si durable! Et tous les grands
génics, et tous les grands saints s’en scraient faits les
complices, ou n'auraicnt jamais découvert la fraude!

C’est donc un océan d’invraisemblances et d’absur-
dités que les impics ct lcs sectaires aiment micux dévo-
rer , que de se soumettre avec amour a I’'cmpire de la
foi.

Pour nous, non, nous ne sommes pas abusés en
professant, du fond de notre dme, Pinfaillibilité de
I'autorité de I'Eglisc catholique et romaine , puisqu’eclle
s’appuic sur le droit divin. Jésus-Christ, Ic Dieu de
vérité , de sagessc et de paix , ne pouvait pas laisser
Fintérét, les haines , les passions juges ct inlerprétes



— 153 —
de sa doctrine et de ses lois. 1l reste alors ¢ toucher de
la main la vérité, et a aller saisir son premier unneau
dans U'établissement tout divin du christianisine (4).

D. Quclle est donc la régle que les fidéles doivent
suivre lorsque I'Eglisec a prononcé scs jugements en
maticre de doctrine?

R. Gette loi, ou cette régle, que les fidéles doivent
alors suivre, est celle-ci: Groire et obéir. Cette loi, que
j'ai déjd nommée, est lc principe constitutif ou social
de I'Eglise , ¢'est~a-dire le lien moral en vertu duquel
les fidéles ne forment qu'un seul corps. Il faut croire,
sans examiner , ce qu’enseigne UEglise , sans rien ajou-
ler ct sans rien retrancher, puisque son cnseignement
ne peut faillir. Jésus-Christ I'a dit : Celui qui vous
écoute , m’écoute : principe cnscigné par les Péres, et
toujours professé pratiquement dans I'Eglise, Les adul-
tes n’étaient admis dans son sein par le baptéme,
quaprés avoir protesté (u’ils croyaient ce que croyait
[Eglisc, et qu’ils n’auraicnt jamais d’autre foi. Pour
persévérer dans son unité, il fallut toujours perséve-
rer dans la profession de sa foi; ceux qui niérent quel-
qu'un des articles définis par clle, en furent rejetés.

D. Cette régle de foi basée sur une adhésion en-
ticre ct absoluc & l'autorité dec I'Eglise, est-cllc bicn
sage?

R. Oui, ccrtes, ellc est admirable et pleine de sa-
gesse. Ecoutcz cctte comparaison que j'emprunte 2
Fénelon : Un incendic éclate dans une maison ou est
couché un pauvre paralytique. Sur six personnes, ¢ing
lui crient : Leves-vous , courez, perces la foule, sau-
vez-vous du feu! Or ces cris sont inutiles, puis-
que lc malade est impuissant & se lever. Voild I'image
des sectes paralytiques , ou ne recevant pius leur mou-

(1) Cest un mot du P. de Ravignan. Vous lirez avec inféred
sa 34¢ Conférence, ayant pour titre « Les Molifs d'admettve Uaw
torité catholique 5 surtout la deuxieme partic,

7T..



— A5F —

vement et leur vie du catholicisme, et qui disent a
leurs sectateurs, méme aux {femmes et aux enfants :
Cherchez wvolre veligion, lises ULeriture, raisonnez ,
décides ; ils en sont incapables. Mais une sixi¢éme per-
sonne s’approche du paralytique, ct lui dit : Ayez con-
fiance , laissez-mot faire , je vais vous emporter dans
mes bras. L’infirme s’abandonne sans discuter, ct il
cst sauvé des flammes. Voila I'image de I'Eglise ca-
tholique, disaat & tous, aux simples, aux enfants:
Il y @ en vous Tmpuissance @ connaitre les vérités révé-
lées 5 mais soyes dociles, et ¢’est moi qui me charge de
vous éclairer et de vous quider , en vertu de Uaulorité
et de U'assislance que j’ai recues et que je recois de Jé-
sus-Christ. Venez donc | écoulez , croyes el suivez-mot,
Celui qui me suit , ne marche point dans les téncbres.
Celie régle n’est-clle pas d’une sagesse souveraine ?
clle cst simple, proportionnéc & la faiblesse des esprits
rrossiers et ignorants; puisqu’elle les délivre de la
timidilé , de l'irrésolution, de Pincertitude. Ici les
recherches ne sont ni laboricuses ni longues. Il n’est
pas au-dessus de la portée d'un enfant , d’un villageois,
de savoir que son curé est uni dans la doctrine a son
évéque, celui-ci aux auntres évéques, et tous & notre
Saint-Pére le Pape. Dés lors il croit , et sa foi, étant
celle de V'Eglise, est divinement certaine ; il est en si-
retc.

Cette régle modére la présomption des savants , cor-
rige leurs préjugés, fixe leurs finctuations , les accorde
cntre eux, et les réunit & la multitude des croyants :
c’est 1a pensée de Notre-Scigneur, faire de tous les
hommes un peuple de fréres.

Régle enfin de bonhcur et d’espérance. Le catholi-
(fue se repose délicicusement sur le suave oreiller de
Vautorité. Tout au dehors et au dedans conspire a je-
ter le sectaire qui réfléchit dans d’'inextricables anxié-
tés ; tout au contraire invite le catholique qui croit , &
la confiance et a la paix. La barque de Pierre le porte



SR % -
sans danger au port éternel, & travers les écueils et
les soulévements de la tempéte. Cette barque est 'au-
torité tutélaire , infaillible et impérissable de I'Eglisc
romaine, que nous devons bénir & jamais.

D. Mais le principe catholique, eroire et obéir , ap-
puy¢ sur Vinfaillibilité de I'Eglisc, ne détruit-i) pasle
premier des droits de I’homme, savoir, la lberté dc
pensce et de conscience ?

ft. Non ; il ne fait que régler cette liberté, la perfec-
tionner et la diviniser en quelque sorte. G’est une erreur
de croire que la liberté de pensée et de conscience consiste
i ne reconnaitre aucune vérité fixe, immuable, & volli-
rer sans cesse d'une idée & I'autre, et & ne suivre dans
sa conduite que les ¢écarts de son imagination toujours
vagabonde. Un esprit quin’arien dc fixe dans la pen-
sée, est nécessairement csclave de tous les objets qui
Fenvironnent. De 14 vient que personne n’est aussi pué-
rilement et soltement erédule quel'inerédule lui-méme,
- ou le libre-penscur dénué de toute donnée religiensc.
Point de vérité dans son entendement , et par suite
point de moralité dans ses actes ; il ne connait guére
que les grossicrs appétits du corps. La vérité scule
affranchit notre ame des perpétuelles divagations de
la raison livrée & elle-méme, et de la dégradante ser-
vitode des passions. Or, cette vérité, nous la recevons
de la bouche de Jésus-Christ enseignant toujours par
son Eglise : Qui vos audit, me audit. La parole de
Jésus-Christ devenant ainsi la matiére et 1'objet dc
la foi, le catholique ne reléve que de Dieu pour sa
croyance. Est-ce la ¢ire eselave? n'est-ce point la
que se trouve la souveraine et vraie liberté? Servir
Dieu, Cest réqner.

Ainsi, au licu de nous ravir notre pensée, I'Eglise
nous en donne unc ; au lieu d’avilir notre raison, elle
I'éléve, 1'oriente et Valfermit. Au lieu de détruire la
liberté de notre esprit, elle la constitue ; puisqu’elle
le délivre du doute , dec Vincertitude, de la licence, e



— 156 —
lui fait connaitre ¢t embrasser la vérité, qui est sa loi
et sa vie (1).

Sila foi détruit ou entrave la liberté de penser,
d’ou vient I'immensc supériorité intellectuelle des na-
tions catholiques sur les nations infidéles? D’otlt vient,
comme le démontre le protestant Cobbett (2), que les
peuples ol la foi est le moins flexible, sont ceux pré-
cisément qui se trouvent placés plus haut dans @'é-
chello de I'cntendement? Et méme sous lc rapport
scicntifiquc et littéraire, qui voudrait mecitre sar la
méme ligne les libres-penseurs (3) du xvine et do xix*
si¢ele, et les catholiques du xvir® ?

En deux mots : la liberté de pensée et de conscience,
telle que 'entendent les incrédules , est I'absence ou
la négation de tout principe fixe en maticre religieuse,
ct I'absence ou la rupture de tout frein mis aunx pas-
sions sensuclles. Une pareille liberté n’engendre que
le scepticisme et le vice. La régle catholique croire ef
obéir conduit au contraire les chréticns dans les voies
de la vérité et de la justice, et les empéche de §'éga-
rer, de se giter et de se perdre,

ARTICLE III.

EN QUI RESIDE L'INFAILLIBILITE DE L'EGLISE.

D. A qui Notre-Scigneur Jésus-Christ a-t-il pro-
mis l'infaillibilité , dans son Eglisc?

(1) Sénéque disait : Necessaria sunt decreta, quee dant unimis
inflexibile judictiom (Epist. 95).

(2) Letire premicre sur llistoire de la Réforme.

(3) Avaut d'étre libre-penscur, il faul penser; or Fhomme qui
ahdique la vérité religicuse , pense-t-il sérieuscment? & quoi
pense-t-il? Le tourbillon des choses de ce monde lui dle méme
la pensée de ses destinées immortelles : Animalis aulem homo
non percipit ea quee sunt Spiritus Dei ; stultitio enim est 1lli ef non

potest intelligere (I Cor. 1, 14). Tel est le fruif de la liberté de
penser.



— 437 —

R. D’abord A saint Picrre seul. Nous étudieroiis
plus bas I'effet de cette promesse faite au Prince des
Apdtres, et , dans sa personne, aux Pontifes romains,
ses successeurs ; et nous l'é¢tudicrons de manicre a
nous convaincre que l'infaillibilité réside cssentielle~
ment dans le Chef de I'Eglise , et que , si les ¢véques
participent a cette prérogative , ils le doivent unique-
ment & leur union avee lui,

Ensuite Notre - Seigneur promit Vinfaillibilité au
collége des Apdtres, dont saint Pierre faisait partic,
et comme Chef. Je rappelle ses paroles : Comme mon
Pére m’a envoyé , je vous envoie. Receves le Saint-Es-
prit.—Toute puissance m’'a ¢lé donnée au ciel et sur la
terre.—Tout ce que vous lierez sur la terre,sera lié¢ dans
le ciel; et tout ce que vous délierez sur la lerre, sera delie
dans le ciel.—Le Saint-Esprit vous enseignera toule véri-
té.—Allez , enseignez toules les nutions...; et je suis avee
vous , tous les jours, jusqua la consommation dcs
siccles.—=Celui qui croira, sera sauvé; et celur qui ne
croira pas, sera condamné (1).

Dans ces textes, nous voyons claircment quelle cst
I'autorité établic et déclarée par le Sauveur dans son
Eglise. Lcs paroles de Jésus-Christ s’adressant di-
rectement aux Apotres unis a Pierre , déja nommc leur
Pasteur et leur Chef, il s’ensuit que la prérogative
surnaturelle de I'infaillibilité réside dans le corps des
évéques , successeurs des Apotres, en communion avee
le Pape, successeur de saint Pierre. Ce corps des pre-
miers pasteurs , étant ainsi complet, parfait, vivant
et parlant, posséde 1'aulorité infaillible d’enscigne-
ment. C’est pourquoi le Pape et les évéques réunis , en
qui se perpélue la promesse divine, sont les organes
des vérités révélées , les gardicns et les interprétes des
Ecritures , les juges et les arbitres des controverses,

(1) Joan. xx, 2f.— Matth. xxvm, 18. — Matth. xvi, 18, —
Joan. xvi, 13. — Matth. xxviu, 20. — Marc avi, 16.



— 438 —
cnscignant, interprétant, jugeant, définissant, en ce’
qui concerne la foi et les meeurs, sans risque de se
tromper et de tromper les fidéles.

D. Les évéques sont done sculs juges de la foi?

R. Oui, des qu’ils sont unis au Souvcrain Pontife.
Les saints Péres ont toujours opposé aux hérésies le
tribunal de P’épiscopat (1). Toujours aussi les Conciles
ont fondé leur autorité sur les suflrages des évéques.
« Croycz, disaient les Péres d'un Concile d’ Alexandrie
« dans une lettre adressée & Nestorius , croyez ct en-
« seignez ce que croient tous les ¢évéques du monde,
« dispersés dans I’Orient et I’Occident : car ce sont
« eux qui sent les maitres et les conducteurs du peu-
« ple.» « C'est aux Pontifes, disent les Papes Nicolas |
et Symmaque, que Dieu a commis 'administration des
choses saintes ( Nicol. ad Mich. imp. ). » 1l faut cepen-
dant que le Papc soit avee eux : du moment que
I'épiscopat ccsserait de lui étre uni, il n’aurait plus au-
cun droit & I'assistance du Saint=Esprit ct & 'infailli-
bilité ; puisqu’étant privé de son chef, il ne scrait plus
I'Eglise enscignante.

D. De ce que les évéques sont les juges de la foi,
et juges infaillibles par leur union au souverain Pon-
tife,, faut-il conelure quele don d’infaillibilité réside
dans chaque évéque cn particulicr?

R. Non. C’est la société ou le corps des premiers
Pasteurs , présidés par leur Chef, que Ie Fils de Dicu
a dépulé pour cnscigner infailliblement sa doctrine
jusqu’a la fin des siécles. Scs promesscs ont ét¢ faites
au corps des Pasteurs, et ¢’cst cn lui qu'clles ont leur
accomplissement ; mais Notre~Scigneur n’a pas pré-
tendu étendre 4 chaque pasteur particulicr le privilége
de I'infaillibilité. A saint Picrre scul, il ordonna dc
confirmer ses fréres dans la foi, ct de paitre et les
agneaux el les brebis. De 12, comme dit Bossuet, le

(1) Voy. Euseb., Uist. eccl., liv. v, chs 5, S el 10.



— 159 —

Suini-Siége principalement , et le corps de I'Episcopat
uni @ son Chef, cest otk il faut trouver le dépot de la
doctrine ecclésiastique confiée aux évéques par les Apo-
ires (1). Kt aillears : Qui ne voit que, pour accomplir
la promesse faite & un corps, on west pas astreind o
la vérifier dans chaque particulier (2)? 11 peut done
arriver qu’un ou plusicurs évégues soient, par les in-
téréts humains , Vorgucil , les préjugdés , 'envie de dog-
maliser , entrainés dans l'crreur ; mais alors, séparcs
de la société de leurs collégucs, ils passent au rang
de simples doecteurs particuliers sans autoriié, ct la
certitude de la foi ne regoit ancunc aticinte de ces dé-
fections privécs.

D. Pourquoi, dans lc cas de ccs défections parti-
calieres , 'Eglise ne perd-clle rien deson infaillibilité ?

I. Parce que l'infaillibilité promisc spécialcment &
saint Picrre, ct au corps des Pasteurs, cst indépen-
dante de Vassenliment de tels ou tels évéques. Dés
lors tout jugement doctrinal de I'épiscopat en commu-
nion avee le Pontife romain et ¢’accord avee lui, est
infaillible, et par suite irréformable, quel que soit d’ail-
leurs le nombre des évéyues opposants : car, selon
saint Ambroise, ULqglise ctant toujours la own est
Pierre (3) , elle cst aussi toujours 14 ol cst son succes-
seur : Ubt ergo Pelrus, tbi Ecclesiae

D. Les curés ou autres prélres, réunis eh synode,
sont-ils, comme les évéques , juges de lafoi ? ee titre
Jear convient-il en veriu de leur ordination ?

Ii. Non. Par leur ordination, les préires recoivent
le pouvoir d’offrir le saint sacrificc, de remettre les
péchés (4), de précher, de baptiser, de bénir, ele.;

(1) Sermon sur P'Unilé de T'Eglise,, 2¢ parlic.

(2} 2¢ Instruction sur les promesses de UEglise, n. 28,

(3) In Psalm. xr. Enarratio, n. 30.

(4) Pour la rémission des péehés, il faut, oulre ce pouvoir radi-
cal, Ia juridiction recue de I'Ordinaire.



—~ 4G) -~

mois non point celui de juger en matiére de foi.
Personne, cnscigne expressément le Pape saint Céles-
tin , nc doit s’ériger en maitre de la doclrine , que ceux
qui en sont les docteurs , ¢’est-a-dire les évéques. A eux
seuls appartient lc droit de suflrage dans les défini-
tions dogmatiques. I’ opinion contraire, misc cn avant
par les Jansénistes, a été solenncllement condamnde
par la Bulle de Pie VI, 4uclorem fidei, en 1794, Les
curcs ct autres prétres ne font donc point partie du
corps enseignant. Quand ils sont admis dans les Con-
cilcs, en qualilé de conscillers ou de théologiens des
¢véques, ils ont seulement voiz consuliafive. Si qucl-
(juefois on leur a permis d’en sonserire les actes comme
les évéques , cette permission n'a jamais constitué uu
droit inhérent au caractére saccrdotal , ct allant de
pair avee le droit épiscopal ; on a voulu lcur accorder
cct honneur ou ce privilége (1).

A plus forte raison, lcs diacres , les sous~diacres et
ics laiques ne prononcent point, en juges, sur la doc-
trinc. Si cela était, il n'y aurait plus d’Eglise enscignée,
contre Pinstitution de Jésus-Christ,

Donc enfin ce droit n’appartient en aucunc maniére
aux puissants dec la terre. Ce n’est point aux princes
lemporels que Jésus-Christ a confi¢ le royauine de
Diew, ou le gouvernement et I'enscignement de son
Eglise. Quand , malgré les d¢éfenscs ct les persécutions
des empercurs de Rome paienne , les Apotres ct leurs
successeurs préchaient et propageaicnt 'Evangile, as-
surément ils nc reconnaissaient point leur autorité ni
leur compétence cn fait de religion. L'Eglisc honore,
respecte les rois, ct leur concilic le respect et la sou-
niission des peuples; & leur tour, les princes doivent
honorer I'Eglise, ct, s’ils veulent sauver lecur dme , se
soumcllre,, cn enfants dociles , & ses cnseignements et
a ses lois.

(1) Le Cérémonial de 1o sainte Eqlise romaine fait mention de
ce privilége accordé aux Abbés des Ordres religicux.



'lGl *

ARTICLE 1V.

DES CONCILES.

D. Qu’est-ce qu'un Concile?

R. CG'est une réunion d'évéques assemblés pout
traiter les (questions ¢ui apparticnnent & la foi, & la
morale, et ala discipline de I'Eiglise.

Un Concile est général ou weuménique (1) lorsque
le Souverain Pontife y convoque les évéques de Puni-
vers entier.

Il est particulier quand le métropolitain convocue
les évéques de sa province.

Les assemblées synodales, ou synodes diocésains (2),
ne sont point des Conciles , parce qu'ils ne sont com-
pos¢s (fue des pasteurs du second ovdre, sous Pautorité
ct la direction de lear évéque.

Le conciliabule est une réunion illégitime que I'E~-
glise désapprouve ou refuse de reconnaitre.

D. L’Eglise a-t-clle le droit de tcnir des Conciles ?

R. Trés-certainement ; et clle peut uscr de ce droit
toutes les fois que les Souverains Pontifes le jugent
utile au bicn de la religion. Chargés par Jésus-Christ,
et par conséquent de droit divin, de conserver dans
toute son intégrité le dépot sacré de la foi, des mocurs
et dela discipline, ils ne sauraient négliger les moyens
qui leur semblent les plus propres a cctte conservation.
1l serait absurde de refuser aux Chefs de I'Eglise lc

(1) Ce mot dérive du gree oixoupenixds , universalis, universel,
de oixoupévn , terra habilabilis; on sous-cntend 44, ferra. Olcu-
ménique signifie ainsi ce qui s’élend & toute la lerre habitable.—
Les Africains ont quelquefois donné ce nom A des Conciles qut
n'étaient composcs que des évéques de loule I’ Afrique.

(2) Synode, du gree Zuvedes, ccelus, assemblée ; ¢’est propre-
ment le mot grec qui signilie Goncile,



~— 462 —

droit de pourvoir & ses besoins , ou le droit de faire ce
que Jésus-Christ lear a commandé.

Puisque I'Eglise fondée par Notre-Seigneur est la
plus parfaite des sociétés, pourquoi serait-clle privée
du droit d’assembler ses représentants ? Les gouverne-
ments civils ont leurs chambres de sénatcurs, de dé-
put¢s ; les hérétiques ont leurs conciliabules; et VE-
glise n’aurait point ses Conciles!... Elle les tenait
méme duorant les sic¢eles de perséeution. On compte
plus de soixantc Conciles particulicrs tenus depuis Ia
naissance de I'Eglisc jusqu’au premicr Concile général
de Nicée, cn 325.

Les métropolitains sont parcillement dans 1'obliga-
tion de réunir leurs suflragants cn Concile provincial
lorsque les besoins de la religion le demandent ; mais
ils ne pcuvent, suivant les prescriptions ecclésiastiques,
fairc celte convocalion sans avoir préalablement ob-
tenu e consentement du Saint-Siége.

D. A qui appartieut Uautorité de convoquer les
Conciles ?

R. §’il est question d'un Concile général ou cccu-
ménigue , le droit ou l'autorité de le convoquer ne
peut évidemment appartenir qu’'an Souverain Pontife,
Pasteur ct Chef de I'Eglise universelle (1), 1l fait cctte
convocation ou par lui-méme , ou par ses Légats, ou
par les princes chréliens ; ¢’cst-a-dire u'il se scrt ou
de Légats , ou de princes temporels , pour manifester
cet appel & tout I'Episcopat lorsqu’il le juge utile oun
néeessaire. Si autrefois, de temps cn temps, les cm-
pereurs et les rois convoquérent les Conciles, ce fut
toujours avec lc concours ou en verta de la demande
des Pontifes romains , mais jamais par voic d’autorilé. .
Ordonner un Concile que I'Eglise ne voudrait pas, ce

(1) Generalivm Synodorum convocandi anctoritas apostolire
Sedi-beati Petri singulari prinilegio est (radita. (Pelagius 1L in
Epist. v ad Joan. Conslantinop.)



— {63 —
ne serait ni lai étre agréable , ni lui ¢lre utile, ce sc¢-
rait I'asservir.

Les patriarches , les primats, les métropolitains
convoquent les Conciles particuliers , nationaux omn
provinciaux, d’aprés la volonlié , ou le désir, oun avee
l'autorisation du Vicaire de Jésus-Christ, & qui toit
est subordonné dans I'Eglisc. Des Goneiles particu-
liers assemblés sans le consentement pontifieal, pour-
raient avoir quelque fois de graves inconveénienis. Gend-
ralement parlant, Ia régle preserite par 'Eglise cst que
Ies Gonceiles provinciaux sc liennent au moins tous les
trois ans (1).

D. ¥ais cst-il néeessaire de convoquer les Conciles
eeuméniques pour déeider Jes questions concernan!,
Ia fei, la morale et la discipline?

R. Cela n’cst pas rigourcusement nécessaire, puis-
quil existe dans I'flelise an tribunal permanent, un
juge supréme et infaillible , qui peut terminer toutes
les controverses ci ¢touffer touies les nrouvelles héré-
sics qui s’éléveraient dans son sein. Ce juge supréme
gt infaillible cst le Pontife romain, comme nous le
verrons plus tard. Ce sont aussi les évéques, dispersés
dans lc monde ct unis & leur Chef, dont les suffrages
forment ce tribunal qui su{lit pour résoudre toutes les
guestions , ¢t pour metire un terme & tous les diffé-
rends cn matiére de religion, De tout temps PlEglise a
condamné les hérésics naissantes sans convoquer des
Conciles. Rome parlait , disait saint Augustin, ef la
cause ¢lail finie, D'unc part, les Coneiles généraux ne

(1) Provineialia Coneilia... pro moderandis moribus, corri-
yendis excessibus , conlroversiis componendis, aulijsque ex sweris
Canonibus permissis, renoventur. Quare melrvopolitani, sew illis
leyitime ampedilis, coepiscopus anliquior.., quolibet sallem (ri-
enio.., non preetermillal Synodum i provinciu sia cogere ; quo
episcopi omnes, et alii qui de jure, vel consnetudine, inleresse
debent.., convenere omnino Leneantur. ( Trident. Sess, xxi1v, cap.
9de Reform.)



— 16% —

potivant se réunir que trés-difficilement, et de l'au-
tre, la foi ne pouvant point demenrer incertaine et
inconnue, l'antorité de 'Eglise peut la fixer tous les
jours : Ecce ego vobiscum sum omnibus dichus.

Pourtant la tenue d’un Conceile général est trés-avan-
lageuse, et plas d’une fois comme moralement indispen-
sable : car le Pontife romain et les premiers pasteurs,
asscmblés en Concile,arrivent plus facilement a la con-
naissance des maux et des besoins de 'lglise | et s’en-
tendent micux sur les vremédes & emplover pour les
gucrir et les satisfaire; il est ¢galement beaucoup plus
aisé dans un Concile de savoir quelle est sur tel ou tel
article la croyance de I'Eglise universelle, qu'il suf-
fit lc plus souvent d’opposer & I'erreur pour en arrd-
ter les progrés.

Il en est de méme , proportion gardée, des Coneiles
particuliers, d'ou la refigion tire de si grands profits.

D. Tous les Conciles, soit généraux , soit particu-
liers , ont~iis la méme autorité?

R. Non. Le jugement des sculs Conciles géndéraux
est un jugement invariable et infaillible dans I'ordre
de la foi, Dieu nous ayant donné le corps des évé-
gues, lc Pape a la téte, pour enscigner, maintenir ct
transincttre dans toute leur eertitude les vérités chré-
tiennes ; ils sont a cet effet assistés par le Saint-Esprit :
Docebit vos omnem veritatem (1). Les définitions des
Conciles cecuméniques ont toujours ¢té regardées, en
effet, comme des oracles dc U'Esprit de vérité : Visum
est Spiritui Sancto et nobiss Ces Conciles cux-mémes,
comme ccux d'Ephése ct de Chaleédoine , ont ddéelaré
que leurs décisions dogmatiques sont sans appel ct
irréformables,

Les Conciles particuliers d une pation ou d’une pro-
vince ceclésiastique n’ont point par eux-mémes cette
autorite supreme, quoique dignes de tout notre respect..

(1) Joan, xvi, 13.



— 465 —

Toutclois approbation et 'acceptation de UEglise peut
lalear donner. Ainsi un décret dogmatique émané
dun Concile particulicr, approuvé, confirmé par le
Souverain Ponlife, devient un articie de foi pour tous
les fidcles. Nous en avons un exemple mémorable dans
le sccond Concile d’Orange, dont lcs déerets porics
contre les Pélagiens et les Semi-Pélagiens sont des ar-
ticles de foi dans |'Kglisc.

La discipline de ViEglise veut gue les actes des Con-
dles partienliers ne soient pas publids , et n’aient en
conscquence ancune force obligatoire avant 'appro-
bation romaine; ct cctte approbation ne sc donne
qaprés que les actes ont ¢té examinés , ck corriges,
sil y alicu,

Par son Bref du 22 aout 1831, 5. S. Pic IX a con-
damn¢é Ia propesition suivante du docteur Nuitz : Une
définition émande d'un Coneile nufional west point sujelle
a reciification. D¢, en 13845, Sixte-Quint disait
i Renaud de Beaune , gui Jui ﬂvml envoyd les actes du
Concile de Bourges, pour c¢tre approuves :» Curo-
bisut quee pic prudenferque decreia alque emendalo
sunb , ut suntd emendata , nec aliter, edantur (1).

D. It les déerets des Conciles cccoméniques ont-
ils hesoin de la sanclion du Si¢ge apostolique pour
devenir infaillibles ct irré¢formables?

R. Oui, puisque Vinfaillibilité n’a pas ¢été promise
par Jésus-Christ au corps des pasteurs isolé, tronque,
ou saus téte, mais & ce corps complet , uni & son chef .

(1) Pie IX, dans son Bref du 14 décembre IRH), adressé aux
Pires du Concile de Paris, les félicite de leur empressement &
snumeltre les aetes de ce Goneile au jugement du Siége aposto-
lique, afin d’étre eonlirmés par son autorilé souveraine.

Le Maael du droit eanon de M. Lequeux, ou Pauleur nie Uo-
Wigalion de soumettre au Saint-Si¢ge les acles des Coneiles pro-
vineianx avant de les publier, a é(¢ condamng ( Décrel di Sainf
ffice, en dale di 28 seplemb. 18:1).



= {66 —
fe Pontife romain (1). Toutefois , si le Pape a présidé
¢n personne un Concile général , une approbation et
unc confirmalion distinctes ne sont plus nécessaires,
parce que, dans ce cas, les Décrcts ayant ¢été portés
par lui et par les évégues, 1e Goneile est par la-méme
approuvé et confirmé.

Mais la sanction est nécessaire, si les Légats du
Pape président, car ils n’ent point son autorité en
ce qui concerne fes définitions de foi. Ils pourraicnt
méme, comme ccla est arrive, s’écarter de scs instrue-
tions.

D). Qucls sont ecux qui, par leur caractérce, ont droit
d’assister aux Conciles cccuméniques?

. Les seuls ¢véques ; et leur sulfrage scul y est
fiécisif de droit. Pour que le Concile soit général dans
sa convocation , tous Ies évéques du monde doiventy
¢tre appelés. J1 n'cst pas ccpendant nécessaire, pour sa
eéléhration et sa validité, qu’il sc compose de tous les
éveégres , ni méme du plus grand nombre d’entre cux,
les absents étant censés adhérer d’avance aux déei-
sions du Coneile. Sid’ailleurs, & cause du petil nombre
des assistants , quelque doute surgissait touchant Pee-
coménicité de Vassemblée , ce doute scrait levé parla
confirmation du Chef de Vliglise, et par I'acceplation
des pasteurs absents.

L usage veut que Von appelle an Concile les Abbés
et les Génédraux ’Ordres, ct autres supéricurs ccclé-
siastifues, avee des théologiens que les prélats puissent
consulter,

Les princes temporels, ou leurs ambassadeurs,
ruand ils sont invités an Concile, n’ont aucun droit
@’y présider ou d’y assister en qualité de juges; ils
y assistent comme proteeteurs de 'glise, et y occu-
pent, en celte considération, une place éminente. Ilcu-

(1) Cefte vérilé sera mise dans loul son jour lorsque nous
expliguerons Vinfaillibitite du Souverain Pontife.



— 467 —
reux fes monarques dont amour, le zéle ct la puis-
sance veillent & la défense de la sainte Eglise et av
~maintien de son autorit¢, unique principe de la vraie
et solide prospérité des empires!

D. Combicn compte-t-on , jusqu’a ce jour, de Cou-
ciles cccuméniques ?

R. On cn compte dix-buit.

D. Qucls sont les principaux ?

R. 1o Celui de Nicée, ville de Bythinic dans U Asie
mincure : c’'est le premicr Concile général, tenu 'an
325 , compos¢ de 318 ¢évéques. On y définit contre los
Ariens la consubstantialité du Verhe ct 1a divinité de
Jésus-Christ. On dressadans ec Goncile Ic symbole de
Nicée, qui fut angmenté dans le Concile suivant.

20 Le 4°" dec Constantinople, cn 384, qui confirma
la foi de Niecée, professa la divinité du Saint-Espril
contre Maeédonius, et condamna les Apollivaires (4).

3¢ Celui d'Ephése, 'an 431, ¢élchre par la défini-
tion dela maternilé divine de Maric contre Nestorius ;
il condamna ect hérésiarque, cf renouvela la condam-
nation de Pélage.

%° Cclui dc Chaleédoine, dans I’Asic mineure, tenu
en 451, qui confirma les anathémes fulminés contre
Nestorius, et condamna Eutyehds , soutenant qu’il n’y
avail cn Jésus-Christ (qqu’une scule nature.

5 Le 3° de Constantinople , cn 630 ct 684. [l pros-
erivit U'errenr des Monothélites, qui n’admetlaicnt
qu'une scule volonté en Jésus-Christ. Sergius Pyrrhus,
Paul, Macarius et lous leurs sectatears y furent ex-
communics. C'est lc 6° Goncile cecumenigque.

6° Le 2° de Nicée, cn 787, contlire les Iconoclasles
ou briscurs d’images.

7° Le 4 de Constantinople, qui fut le 8 Con-

(1) Sectateurs d’Apollinaire de Landicée. fls enscignaient que
I.-C. n’avait poinl pris un corps de chair semblable auv ndtre, m
une ame raisonnable sembiable & Ja udtre.



— 168 —

cile général, en 869. On y condamna Photius, qui
s'était emparé du patriarcat de Constantinopic. Le
culic des images de la sainte Vierge et des saints y
fut encore maintenu.

8° Lec 4° de Latran, tenu & Rome dans la basiliquc
de Saint-Jean-de-Latran , en 41215, et présidé par le
Pape Tnnocent 111. On y compta 74 archevéques, 442
éviques , 800 abbés ; le primat des Maronites et saint
Doniinique y assistérent. Ce Concile fut réuni pour
condamner lcs crreurs des Albigeois et autres héréti-
ques, et pour la conquéte de la Terre sainte. Le 21¢ ca-
non, parmi ceux qui y furent publics, est cclui qui pres-
crit & tous les fidéles la confession annuelle et la coms-
mulion paseale.

9° Le 2° de Lyon, en 1274 , ou présida Grégoire X,
et ou assistérent les patriarches d’Antioche et de Cons-
tantinople , cing cardinaux , cingq cents évéquces, 70 ab-
bés et 1000 doctcurs. On y travailla & réunir les Grees
et lcs Latins sur la procession du Saint-Esprit, ctT'on
ajouta au symbole dressé au Concile de Constantinople
le mot Filioque.

40° Le Concile dc Vicnne en Dauphiné, 'an 1341,
11 y avait les deux patriarches &’ Antioche ct d’Alexan-
dric, 300 évéques, et trois rois , de France, d’Angle-
terre et d’Aragon. 1I fut assemble principalement pour
Pextinction de P'Ordre des Templiers, et la proserip-
tion dcs crreurs des Deqgards ou Béguins.

140 Celui de Florence, en 1439. Eugéne IV y pré-
sida. Jean Paléologue, empereur d’Orient , s’y trouva
avece le patriarche de Constantinople. Les Grees y si-
gnérent unc profession de fol avee les Latins.

12° Lc¢ Concile de Trente, dernier cecuménique,
entre les années 1545 ct 1563, sous cing Papes : Panl
T, Jules 11, Marcel 1T, Paul 1V ct Pic 1V. 11 fut
convoqué contre les hérésies de Luther et de Calvin
el pour la réformalion des cecclésiastiques et des fi-
deles.



— 460 -

Cette nomenclature des Coneiles 1es pius célehres
nous montre, pour lc dire en passant, que la foi de
VEglise de Jésus-Christ a ¢té perpéiucllement contre-
dite ¢t combattuc par les hérésics. Dien 'a permis
pour éprouver la foi, la patience ct ta charité de scs
cnfants, pour ¢clairer ct fixer de plus cn plus Ics dog-
mes catholiques , ¢t conflirmer incbranlablement {a
croyance ¢t la tradition de I'Fglisc.

Mais aussi ces souvenirs nous rappellent Vassislance
du divin Esprit, ¢qui n’abandonne jamais cctic Eglise
immaculée, et qui , jusqu'a la fin des siéeies , Tai as-
surcra la victoire sur toutes les puissances de 'enfer
¢t du monde coalisées contre clle = Star Roma !

N. B. Les Actes des Conciles, recucillis d’abord par Labigne,
et imprimés au Louvre en 10644, le furent ensuile par les Péres
Labbe et Cossart, jésuiles, el imprimes 4 Paris, en 1672, en 17
volumes #n-folio ; ¢t enfin par le P. Hardouin, ei imprimés an
Louvre; en 1715, en 12 vol. La colleetion de Labbe a ¢1é rétmpri-
mée & Venise, en 21 vol., 'année 1732. — Le I'. Sirmond el son
neveu ont donné, en 4 volunes, les Aetes des Coneiles tenus en
France.



CHAPITRE DOUZIEME.

Autorit¢ de gomvernement. — Punissance
Legisiative de IEglise.

——

I’lelise catholique est permancnte ctinexpugnable;
et Jésus-Christ Ua pourvue d’'un moyen stable , facile
¢t sur , pour s¢ gavantir de Perreur. Ce moyen réside
dans V'autorit¢ des premiers pasteurs en communion
¢t sous la dircetion de leur Chef, Ic Pontifc romain.
Ces faits sont avérés ; nous Yavons vu.

sependant Pautorilé d’enscignement n’estpas la seule
que le Fils de Dieu a accorace a son Eglise. Il a de
plus investie de 'autorité de gouvernement, je veux
dire, de la puissance légisiative ou du droit ¢t du pou-
voir de porter des loisct d’obliger les fidéles a les obser-
ver (1). En conséquence, V'Eglise a le droit ct le pou-
voir d’interdire tout cc qu’elle juge counlraire & la
sainteré du christianisme, d’établir tout ce qu’elle juge
néeessaire pour la conservation de la doctrine , de la
diseipline el Ges bonnes meeurs , et d’accorder les dis-
penses & scs lois, sile bien de ses enfanis le réclame.
En un mot, le pouvoir de I'iEglise, souveraine des
ames, cmbrasse tout ce qui se vapporte & la religion,
au culte dlivin , an gouvernement spiritucl ct & la sanc-
tification des sicns. Elle laissc la puissance temporclie
régler ¢e qui eoncerne 'ordre civil et les inléréts ma-
téricls. Etudions ccs (uestions vitales ct d'une si haute
portée dans le temps qui eourt.

(1) Vos Spiritus Sanclus posuit episcopos reqgere Ecclesiam Dei,
(Aet, xx, 9.}



— AT —

ARTICLE 1.

NECESSITE DU POUVOIR LEGISLATIF DANS L’EGLISE, ——
SON INSTITUTION DIVINE.

D. Le pouvoir de faire des lois ¢t de les sanction-
ner pour le réglement des meeurs et de la discipline,
cst-il néeessaire dans U'Eglise?

R. Sans doute, puisque 'Eglise est une société,
société spirituclle ct religicuse, ct, suivant le plan
dc PHomme-Dicu, la plus étendue de toutes les so-
ciétés. Or vous n’avez point de sociélé sans pouvoir,
sans lois ; vous ne pouvez cn avoir. Unc famille sub-
siste-t-clle sans une autorité quiy présidc? Le mainticn
de Yordre n’exige-t-il pas des magistrats dans une
ville, des chefs dans unc armée, des Jois dans uue so-
ciété queleconque ? Le pouvoir est I'ame et la vie de la
société. L'Eelisc a done son pouvoir, ou le droit de
preserirve des lois. L'Eclise, privée de la puissance 1¢-
gislative, serait une contradiction flagrante ; et n’offri-
rait que chaos ct anarchie. Non, la Sagessc incarnée
n’a pu ahandouncr ainsi au hasard la dépositaire de
toutes les vérités, de tous lcs préceptes, de toutes les
grices néeessaires & homme.

Tel fut Vordre établi,dés Uorigine, par Notre-Scigneur
Jni-méme dans son Iiglise, & savoir, gue les pasteurs
souverncraicnt avee toute autorité ct tont ponvoir,
eb que les fidéles écouteraient avec toute soumission.

D. Comment le prouvez-vous?

R. La preave est facile. Tl suflit d’cntendre Jésus-
Christ parlant aux premiers chels de son Eglise, a ses
Apotres : Tout pouvoir m'a été donnd au ciel et sur la
terrea.; comme mon Pére 1ida envoyé, je vous envoie;
c¢ qui signific : « Je vous revéts du pouvoir (que j'ai
« recu de mon Pére, du pouvoir par conségquent de
« commander aux hommes. » Et ce pouvoir, & guoi

8.



— 172 —

servirait-il, si les hommes n’étaicnt pas obligés de lg
respeeier ¢t de s’y soumettre ?

illeurs : Tout ce que vous lieres ou délieres sur la
terre, sera lié ow délié dans-le ciel.—Celui qui vous
deowle, mVécoule moi-miéme ; el celud qui vous méprise, me
méprise.—St quelquw’ un w’écouie pas ULiglise, qu'il vous
s0tl comme un paien el un publicain.

Le Sanveur avait dit & saint Picerre en particuticr :
Je te donnerai les clefs du royawme des cicux; b Lol
ce que tu lieras sur la lerve, sera lié dans le ciel; ol
tout ce que tu délieras sur la terre, sera délic dans le
ciel.—DPais mes agneaux , pais mes brehis (1).

Dans ces oracles , tout Punivers caiholijque a tou-
jours reconnu Yautorité du gouverncment, ou le pou-
voir de lier les conscicnces par des lois, conféré aux
Apoires , et Vobligation imposée aux fid¢les d'éeouter
ct d’obéir.

Assurément les Apdotres furent les plus fidéles in-
terprétes des paroles de leur divin Mailre. Or jamais
ils nc douterent que Jésus«Christ ne leur ctit commu-
nifuc le droit de porter des lois, dvoit qu’ils s’altri-
bu¢rent constamment. Assemblés en Coneile & Jéru-
salem, sous la présidence de saint Pierre, ils dirent aux.
fidéles : Il @ semblé bon eu Sainl-Lsprit ¢l & nous, de
ne poinl vous imposer dautre charge que de vous abste-
nir des chatrs immeolées aux idoles, du sang, des viandes
suffoquées, elc. (2). Voila des Décerets apostoliques. Mais
pourquoi ces expressions élranges : au Saint-Esprit et
a nous? parce que, sars de Jeur autorité , les Apotres
voulurent , dans cctte premiérce asscmblée , apprendre
i tous les siceles que les enfants de Vliglise doivent
¢eonter la voix de leurs Pastears comme celle du S:int-
lisprit. En conséquence de celte ordonnance, saint Paul

(1) Ces testes de §, Malthieu, de S. Luc et de S. Jean, ont déji
#é ciles plusieurs fois,



~ 473 —
et Silas parcoururcnt les chrélientés de Syriect de Ci-
licie , les fortifiunt dans lu foi, et leur ordonnani de
garder les comniandements des Apotres et des anciens (1).

D. Saint Paul, dans ses Epitres , traite-t-il ce sujet?

£, Qui. Trés-souvent il rappelle et inculque avx
ehrelicns Ies droits de Pautorilé ecclésiastique et Jeurs
devoirs cnvers elle. Tl cerit aux 1iébreux : Obdisses a
vos supcricurs spirituels , el soyes lewr soumis (2). 1
¢erit aux Corinthiens : Je vous louc de ce que vous
observes mes conmandements , lels que je vous les
doinés (3). 1l éerit aux Thessaloniciens : Vous saves
quels préceples je vous ai imposés par Uaulorilé de Jié-
sus-Christ.., Celui qui les miéprise, ne niéprise pas uu
fromme, mais Diew guinous a donné son Sainl-Esprit (4).
S quelqicun wWobéll pas G ce yue nous vous ccrivons, re-
marques-le, eLn’entres point en société uvee lui (3). D'ail-
leurs, le méme Apolre preserit des regles de conduite
sur le mariage, sur le choix des ministres, ete., se ré-
servant de slatuer de vive voix sur d’autres points de
discipline (6).

Ces prescriptions ¢taient sacrées pour les fideles: car
jamais I'Felise primitive ne contesta aux Apotres la
puissance législative dont Jésus-Christ les avait revé-
fus; jamais elle n¢ réclama contre son exercice. Et je
be pense pas que les sectaires nient séricusement Uexis-
tence de ee droit divin dans les Apotres.

D. 11 scrait cn effet diflicile de le nier; mais peut-
¢tre que ce pouvoir a expiré avec les disciples du
Sauveur, et qu’il n’est point passé & lears suecesseurs ;
quel cst votre sentiment?

R. Je vais P'exposer dans L'article qui suit.

(1) Acl. xv, 41,

(2) ebr. xim, 17.

(3; 1Cor. x1, 2.

(4) 1 Thessal, 1v, 2, &

(9) 11 Thessal. n1, 4, 14.

(5) 1 Cor. vir, — Til, 1, — Voy. aussi I Cor, x1, ele.



~ ATh -~

ARTICLE 11

PERPETUITE DU POUVOIR LEGISLATIF DANS L'EGLISE.

D. Ce pouvoir devait-il done passer aux évéques ,
sucecsseurs des Apotres , et surtout an Souverain Pon-
tile ?

R. Oui, c¢’est de foi : ear pourquoi I'Eglisc a-t-clle
6té fondée ? pour qucla vérité et la verlu demeurasscnt
tonjours vivantes ¢t pures sur la terre; pour que le
dogme , Ja morale ct lc culte persévérassent les ménics
jusqu’a la fin du monde. C’est pourquoi Jésus-Christ,
cngaceant & jamais sa foi au Chef de son Eglisc, lui
dit : Tu es Pierre, el sur cetle pierre jétablivai mon
Eqlise, et les portes de Uenfer ne prévandront point con-
Ire elle. Puis, s’adressant & tout le Coll¢ge apostoligue :
Alles , enseignes toules les nalious...., lewr apprenant d
olscrver lout ce que je vous ai ordonné...: voice que je
suis avec vous, tous les jours, jusi’a la consomma-
tion des tenps. D'oli nous concluons que le Fils de Dicu
n'assigna point d’autre terme & son Eglise que la fin
des siécles.

Mais si I'Eglise est immortclle, immortelle est aussi
la double autorité d’cnseignemcent et de gouverneiment,
qui cst son dame ct sa vic.

Cependant les Apoires étaient sujets & la mort s Ic
martyre les enleva bientot & la vénération ¢t & Famour
des premiers chréticns. Ils durent done laisser des hé-
riticrs de leur apostolat et de leurs droits. Et cn effet,
au licn des péres, il naquit des cnfants aux mains
desquels furent remises les réncs du gouvernement ce-
clésiaslique, chargés de veiller & la conservation de
la foi, & la saintcté des meeurs et & lintégrité du
culte (1).

(1) Pro patribus tuis nali sunt tibi filii ; constitues eos prinei-
pes super aienem Lerram, (Ps. xtiv, 17.)



oo W

— 47D —

Picrre et les Apotres vivent done ¢t vivront toujours
dens leurs successeurs. Toujours Picrre sera & leur
téte , ne cessant, en sa qualit¢ de Pasteur supréme,
de paitre ct les agneaux et les hrebis.

D. L’autiquité chrétienne a-t-elle reconnu cetle au-
torité de gouvernement , ou ce pouvoir législatif , dans
I'Eelise catholique notre mcre ?

L. Oui. Partout ct toujours , ot voit ccile autorild
reconnne ct révérée dans I'Eglise. Durant les trois pre-
micrs sideles, et avant la conversion des empereurs,
il §'¢tait tenu un grand nombre de CGonciles, tant en
Orient (qu’en Italie , dansles Gaules , en spagne, cte.
La plupart avaicnl fait et promulgué des lois recucil-
lies sous les noms de Canons des Apdires et de Consti-
tutions @postoliques (4). Ces canous regardent les sa-
crements , Uinstitution ct Vordination dcs minisires
sacrés, les mocurs des eleres, le culte, Ia célébration des
saints mystéres, cte.; U'lglise n'cn dispensa personne,
elle exigea méme Vobservation de plusicurs sous peine
d’anathéme.

A cctte époque, et aprés queles Gésars eurent cesse
de persécuter la religion de Jésus-Christ pour lui
élever des autels , personne nce s’avisa jomais de con-
tester & 1'Eglise le pouvoir légistatif que lui confia son
divin Autcur. Jamais les princes chrétliens, méme les
plus jaloux de leur autorité , ne refusérent de croire et
d'obéir. Le grand Constantin n’ignora ni les droits
(que s'attribuaient les Pasteurs dc I'Eglise, ni les dé-
erets des Conciles tenus dans U'empire. Présent au Con-
cile de Nicée , il ne réclama pas contre les lois quiy

(1) Ces canons ourdglements de discipline de PEglise primitive
sont au nombre de 76 ou de 85, selon fes manieres de les parta-
ger. 0 w'ont pas é1¢ dressés, tels que nous les avons, parles
Apblres eux-mémes; mais ils sont anthentigres, et d’une auto-
rilé incontestable. On a cu raison de les appeler Canons des
Apditres, parce qu'ils ont ¢1é dressés d'aprés ce gu’avaient élsbii
les Apolres ¢l les hommes apostoliques.


http://aposloliqu.es

— 476 —

furent publides , il lcs soutint au contraire de toute son
autorité souveraine. Lisons-nous dans les annales de
la Frauce que Clovis , Charlemagne, saint Louis aient
rayé cette eroyance universclle de leur profession de
foi? Qu’il cst bean d’entendre un saint empereur (1)
dire & un saint Pape: « Tout ee (ue votre autorité pa-
« ternelle a réglé dans son Concile, je I'approuve, je
« Ie confirme comme volre fils; je veux qu’il soit in-
« sér¢ parmi les lois, (qu'i) fasse parlie du droit public,
« ¢t qu'il vive autani gue I'Eglise, »

Charlemagne disait : Quand I'Eglise imposerait un
jouy & peine supportable, il le faudrait souffrir plutol
que de rompre la communion avee clie.

D. Cette belle et indispensable prérogative n’a-t-
clic pas cu cependant ses conlradicteurs ? ne 'a-t-on
pas dénide a Phglise ?

. Oud.

P. Quels sont ccux qui, les premicrs, tenicrent
de dépounitler PEglise de sa puissance, du droit divin
qu’'cile a recu de commander et de faire des lois ?

B. Cesont les novatears du xv1° siécle. Ge pouvoir
de 'Eglise les gcénait, Ies countrariait ; il comprimait
Vesprit d'indépendance ct 1a liberté effrénée qu’ils vou-
Jaicnt substiluer & Uobdissance et & la simplicilé : ce
fut 1a raison de lcur révolte. Quel fruit cn ont-ils re-
cucilli? point d’autre (ue de s’¢tre égarés dans un la-
byrinthe inextricable de contradiclions et d’embarras.

Is s¢ sont brisés ct sc brisent chague jour contre la
divine autorité de¢ I'Eglisc.

D. Dans cctte odieusc tentative, les Réformateurs
furent-ils conséquents avee enx-mémes ?

1. En ancunc manicre. Tls nc tardérent pas A voir
qu’avee le dogme de 'indépendance et d’unce liberté il-
limitée , tout va en ruine ct sc perd. Que firent-ils done?
Au moment ou ils disaient & I'Eglise romaine : Vous

(1) Henri I & Benoit VI, tom. 1x Conce. p- 831.



_— 47T —

n'avez pas le droit de nous commander | de nous pres
crire des lois, ils se réunissaicnt en synodes, afin de
forger de nouvelles lois avec les débris des anciennes,
et d'imposer aux membres de leur communion 1'obli-
gation sévére de les respecter et de les suivre.

D. Mais ou ccs hommes inconséquents et coupables
avaient-ils pris ce pouvoir qu’ils refusaient a 'Eglise ?

R. Nulle part. Luther, dans son traité de I'autorité
des magistrats , disait que « si 'on avait réprimé les
« Anabaptistes dés qu’ils répandirent leurs dogmes
« sans vocation, on aurait épargné bien des maux
« 'Allemagne; qu'auecun homme vraiment pieux nc
« devajt ricn cntreprendre sans vocation (1) ; » c'est-
i-dire sans mission légitime ordinaire ou extraordi-
naire. Ce raisonnement est sans réplique ; mais il frappe
et réduit en poudre I'autorité usurpée des Anabaptistes
comme cclle des Luthériens cux-mémes , des Calvinis-~
tes, des Zwinglicns, de loutces les sectes protestantes.

D. Et qu’obtinrent les sectaires ?

R. Ricn. Le peuple , accoutum¢é par eux ct comme
nourri & la licenece , leur dit : Vous voulez vous faire
les tyrans d'une Eqlise qui est libre (2).

« Plat & Dieu, plut a Dicu s’éeriait Mélanchthon, que
« je pussc, non point confirmer la domination des
¢« évéques , mais en rétablir Padministration! car je
« vois qucllec Eglisc nous allons avoir, si nous ren-
« versons la police ceelésiastique. Je vois que la tyran-
« nie sera plus insupportable que jomais (3). » C'est ce
qui arrive toujours quand on sccouc le joug de I'auto-
rité 1égitime. Ceux qui soulévent les peuples , sous pré-
lexte de liberté, se fon! eux-mcmes tyrans. Ge mot
profond est de Bossuet (4).

(1) En 1534. — Hisloire des Varialions, livre 1, n. 28.
(2) Ibid., liv. v, n. 5 et 7.

(3) Lib. 1v, Epist. 104, — Bossuet, ibid., n. 6.

(4) Yoyez, pour vous édifier, Ia Description de Genéve an-

8..



sty 47'} ol

ARTICLE I1I.

FN QUI RESIDE LA PUISSANCE LEGISLATIVE DR
L' EGLISE.

D. Vous avez dil sans doute que le Souverain Pon-
tife et les évéques sont les dépositaires de Ia puissance
1¢gislative que I'lsglise catholique posséde d’institution
divine. Du moins, ectte vérité ressort pleinement de
tout ce qui vient d’étre exposé; n’est-il pas vrai ?

R. C'est vrai, parfaitement : ¢’est une vérité de foi.
Le Pape a recu, dans la personne de saint Pierre, lc
pourvoir de lier el de délier, de puitre les agneaur el les
hrebis ; et les évéques, selon saint Paul, ont été élablis
par UEsprit saint pour le gouvernement de UEylise de
Diew, toujours sous la dépendance du Chef 5 vérité for-
mellement atiestée par les éerils des Péres, par les
Constilutions des Papces, les Déerets des Coneiles et Jes
Reéglements des évéques. 1 serait difiicile de citer une
loi ecelésiastique émanant d’'une autre source,

D. Vai eantendu dire pourtant que ce pouvoir ap-
particnt également aux simples prétres, el méme aux
fidéles : Yadmettez-vous?

R. En adincttant une pareille errcur, j’abjarcrais la
croyance catholique, qui n’a janais associé les simples

cienne ef moderne, par Mallel; ct I'Elnblissement de la Réfor-
me ¢ Genéve, par Magnin.

« Quant & Calvin,y est-il dif, Genéve n’oubliera pas de sitot
« le sysléme de lois, de pénalités, d’espionnage et de sanglan-
« (e tyrannic (qui remplaca dans son sein la eroyance et la cou-
« tume catholiques. Le Consistoire élabli par nolre Keformateur,
« composé de 12 [aiques et de G ministres, fut chargé de veiller
« 2 la conservation de la saine doetrine et & la pralique des bon-
« nes meeurs, Sa censure s'exergait surtoutes les personnes sans
« exceplion, et s'élendait a toufes les actions, A toules les paro-
« les.... Celui qui passail six mois sans recevoir la Céne, élail
« baniti pour un an, » C'était un despolisme eflfrayant.

e



— 479 —
prétres ni les laiques au gouvernement de I'Eglise : le
Concile de Trente le déelare sans ambigaité (1),

D. Et toutcfois on a éerit que la puissance spiri-
tuclle avait ét¢ donnée par Jésus-Christ au peuple
chrétien, pour ¢tre par lui communiqudée aux premiers
Pasteurs de I'Eglise : ¢u’cn penscz-vous ?

R. Je pcnse et je crois que cette opinion cst non-
senlement erronde, mais hérdtique, et condamnée comme
telle par la Bulle de Pic VI, ductorem fidet, de Van-
née 479%. Non, le successeur de saint Picrre et les suc-
cesseurs des Apotres, les évéques, ne sont point des
mandataires dn peuple ; ils tiennent Ie pouvoir légis-
latif de Jésus-Christ seul; et ils Texereent de droit
divin, indépendamment de toute puissance temporelle;
ce qui est encore un article de foi rappelé par Pie Vi,
dans son Bref da 40 mars 41791, aux évéques de 'as-
semblée nationale de France,

D. Croyez-vous donc que la pnissance de 'Eglisc,
dans P'ordre de la foi, de la discipline, du culte et des
meeurs, soit souveraine absolument, et tout & fait in-
dépendante de tout antre pouvoir humain?

R. Telle est 1a {oi que professe le catholique, puisque
Notre-Scigneur Jésus-Christ a remis celte puissance
spirituelle, ou la souveraineté des amcs, a son Kglise
scale, ¢t non point aux prinees de la terre. Geux-ci pré-
sident aux choses civiles ; I'Eglise adininistre et dis-
pense les choses divines. On ne saurait méconnaitre,
combattre, entraver ct usurper son auforité touchant
les choses sacrées, relatives au salut éternel, sans se
rendre coupable d’un grand erime : car ce¢ scrait con-
tredire ¢t renverser Pordre divin, en empéchant les
hommes de rendre & Diew ce qui est d Dieu (2).

Les saints Péres, en cxhortant les peuples an res-

(1) Trid. sess. xxiit, eap. v de ecelestasticw Hierarehia., ole.
(2) Reddite ergo quee sunt Ceesaris, Ceesari; et quie sunt Ded,
Deo. (Matlh. xxu, 21.)



— {80 —

peet, & Pamour et & 'obéissance dus aux rois et aux
magisirats, ont toujours reconnu, proclamé et défendu
les droits de PEglisc et son indépendance, concernant
la doctrine, les affaires ct les causes de la foi, et toutes
les chosces sacrées. 1l serait trop long de rapporter ici
leurs témoignages (41). Dans sa Thévlogie dogmalique,
Mer Gousset cite les principaux (2).

D. Vous avez @it quc V'Eglise cst souveraine des
dmces, que, par suite, sa puissance est spirituelle ; ct
cependant elle se permet souvent d’agir sur les eorps,
en commandant a scs enfants des actes extérieurs : Ie
peut-clle ?

R.Oui, cliclepeut: car, quoique spirituelle,V autorité
de V'Fglisc ayant pour objet le salut de tout 1'hoinme,
s’¢tend néeessairement a son corps comme & son ame.
L’homme eréé tout centicr par Dicu, se doit & lui tout en-
ticr, corps ¢t dme ; et enscmble des devoirs de Vame
ct du corps envers Dicu constitue précisément la reli-
gion. Or PLglise n’existe que pour régler ce qui cst du
vessort dela religion. 11 entre donce dans son pouvoir et
scs attributions de commander des actes extéricurs ; si-
non, il fandrait anéantir tout culte extérieur et public:

(1) Voy. S. Cyprien, lettre 55¢;— S. Alhanase, sa lellre quc
solilaires ; —S8. Ililaire, liv. 1 conire Couslance;—S. Grégoire de
Naz., discours 17, 27 3 —S. Ambroise, lelires 20 @ sa socur, ol
21 @ Yalentlinien, elc.

(2) Il existe un ouvrage du P. Laborde, oratorien, intitulé:
Principes sur Uessence, o dislinclion ot les limites des deux
prassances spirituelle el {femporelle. L'auleur y soumet le minis-
tere ccelésiastique a autorilé sceuliére; il va jusqu’a soulenir
qu’il w'apparlien! pas aux évéques de connailre et de juger du
gouvernement extéricur de I'Eglise. Benoit XIV a condamné ce
livre comme caplicnx , fawre, impie el hérétique, et il en a défen-
du la fecture & tous les fidéles, sous peine d’encourir V'excon-
munication ipso focto (Bref du 5 mars 17559 aux évéques de
Pologne ). Ainsi, méme en ce qui louche & son gouveruement
extéricur et sensible , U'Eglise catholique est, de droit diviu,

mdépendanle du pouvair séeulier, dans I'exercice de son auto-
rile.



~— 18] —
Poflice divin, la messe, les fétes, les sacrements, ete.;
et alors plus d’Eglise.

D. Encore une difficulté. Ou je n’ai pas bien com-
pris, ou il me semble que vous avez insinué, dans ce
qui précédce, que, méme pour I'exercice ou I'usage pu-
blic de scs droits et de son autorité, indépendants de
tout pouvoir humain, 1'Eglise n’a pas besoin de la per-
mission des gouvernements. Ne¢ vous ¢tes-vous point
trompé ?

R. Oui, je I'ai insinué , et jc ne me suis point trom-
pé: car Jésus-Christ a donné a ses Apotres et & leurs
successeurs la méme mission, toute divine, qu’il avait
recuc de son Pére: Toute puissance m’a été donnée dans
le cicl et sur la terre; et, comme mon Pére m’a envoyé,
je vous envoie. Or la mission de Jésus-Christ fut sou-
verainement indépendante de I'exequalur ou du placet
des gouvernements séculiers. La volonté de Jésus-
Christ est que son Eglise soit libre d’enscigner aux
hommes les vérités du salut, libre de travailler & lcur
conversion et a leur sanctification par la dispensation
de la parole, de la pricre publique et des sacrements.
Si V'on restreint, ou si I'on enehaine cette liberté, ¢’est
un abus de la force: Jésus-Christ 'a prédit. Alors I'E-
glise souflre, combat, prie pour ses persécuteurs, et
immuable dans ses droits et dans ses espérances, elle
attcnd des jours plus propices, qui, tét ou tard, se
lévent pour clle. « L’évéque tenant dans ses mains
PEvangile de Dicu, dit saint Cypricen, peut étre tué,
mais non pas vaincu » : Occidi polest, non vinei (1),

Demandons souvent & Notre-Scigneur de faire com-
prendre 4 ccux qui gouvernent que son Eglise cst la
gardicnne la plus sare et la plus dévouée de Yordre
social. 81, leurs préjugés et lcurs alarmes venant 4 se
dissiper, ils consentaient & favoriser toute la liberté
d'action de I'Eglise, ils ne tardcraient pas a revoir et

(1) Lettre e,



a

— 182 —

benir dans leurs Etats le régne de la justice et dela

charité.

D. Mais I'Eglise n’cst-elle pas dans I'Etat? ct par-

tant ne doit-elle pas ob¢éir a V'Etat?

. L’'immortel archevéque de Cambrai, dans son

discours prononcé au sacre de U'Electeur de Cologne,

a
«
«
«
«
«
«
«
«
«
«
«
«
«
«
&«
«
«
«
«
«
«
«
«

«

répondu & cette question. Je résume sa réponsc :
L'Eglise, 1] est vrai, dit Fénelon, est dans 1'Efat
pour ohéir au prince dans tout ce qui est temporad ;
mais, quoiqu’elle se trouve dans I'Etat, elle n'en dé-
pend jamais pour aucune fonction spirituclle. Elle
cst en ce monde, mais c’cst pour le convertir ; elle
est en ce monde, mais c'est pour le gouverner par
rapport au salut... Le monde, en se soumettant a
UEglise , n’a point acquis le droit de Vassujettir : les
princes, en devenanlt Ies enfants de 1'Eglise, nc sont
point devenus scs maitres ; ils doivent la servir, et
non la dominer... Comme les pastenrs doivent don-
ner aux peuples 'exemple de la plus parfaite sou-
mission et de la plus inviolable fidélité aux princes
pour le temporel, i) faut aussi que les princes , §'ils
veulent étre chrétiens, donnent aux peuples, i leur
tour, 'exemple de la plus humble docilité et de la
plus exacte obéissance aux pasteurs pour toutes les
choses spirituelles. Tout ce que 'Eglise lic ici-has, cst
li¢ ; tout ce qu’elle remet, est remis; tout ce qu’elle
déeide, est confirmé au ciel... Troubler I'Eg¢lise dans
ses fonctions, c¢’cst attaquer le Trés-Haut dans cc
qu’il a de plus cher, qui est son épouse ; c’est blas-
phémer coutre scs promesses , c’cst vouloir renver-
ser le régne élernel. »

Fénelon particularise ensuite les fonctions ou les

dcvoirs d'un prince picux ct z¢élé A I'égard de I'Eglise
de Dien, mere des puissants et des faibles.



e §8F

ARTICLE IV.

OBEISSANCE QUE NOUS DEVONS A L'EGLISE,

D. Quclle conséquence tirez-vous de 'existence et de
la perpétuité du pouvoir législatif dans I'Eglise ca-
tholique ?

R. Je tire cctte conséquence évidente et certaine,
que dcja, sams contredit, vous aurez tirée vous-méme,
et que je puis traduire par ce mot : obéissance @l Eglise!
Oui, notre deveir supréme est de reconnailre la légiti-
mité ct la justice des préceptes eeclésiastiques, ct de
les observer. La lettre des commandenments de I'Eglisc
nons fut inculquée deés le herceau, ct lc sens nous en
fut expliqué dans notre enfance ; I'ignorance ne saun-
rait exeuaser notre infidélité. Donce obéissance : Qbedite
preposiiis vestris.

D. Latransgression des commandcments de I'Eglise
est-clle m péché mortel ?

R. Oui, par clle-méme, bien que les circonstances
puissent en atiénuer la malice : car, dit Notre-Sci-
gncur, ne pas écouter 'Eqlisc , cest sassimiler aux
paiens ¢t auxr publicains. Or les premiers refusent a
Dicu leur encens pour le prostituer i de viles eréatu-
res, cc (ui est un grand péché ; et les sceonds, chez
les Juifs, ¢taient déeriés pour leurs exaclions et leurs
seandales. Saint Augustin appelle erime, scelus, la vig-
lation de la loi du jetime quadragésimal, lorsqu’on s’en
dispense sans néeessité. Et ce gue ce grand docteur
dit du jeune,s’applique aux autres préeeptes de UEglise,
qui tirent lous leur force de la méme autorité.

Le péehé serait plus grand encore, si, & la transgres-
sion dcs préeeptes ceclésiastiques, on ajontait le meépris;
puisque meépriser 1'Eglise, c'est mépriser Jésus-Christ
lui=méme : Qui vos spernil, me spernil ; ¢'est ne plus fui



— 484

appartenir , sclon le mot de saint Jean : Qui non cst’
ex Deo, non audit nos (1).

D. Nous entendons cependant des catholiques sou-
tenir que les lois de I'Eclisc n’obligent pas cn con-
science. 1ls ne comprennent pas, disent-ils, commment
les commandements des hommes peuvent devenir la
matiére d’'un crime devant Dicu. On leur dit : Obéissez
4 UEglise, volre mére ; et, avec le sourire de I'indiffé-
rence et du dédain sur les lévres , ils répondent : Eh !
ne suffit-il pas d’'obéir a Dieu? Approuvez-vous de
parcils sentiments ct une parcille conduite ?

R. Jensuis profondément attristé. Non, jc n’aurais
jamais pu m’imaginer que decs hommces sensés, que des
catholiques ne rougisscnt pas de se retrancher derricre
unc réponse si illusoire, afin de motiver leur insou-
mission. Mais quoi! si I'Eglise a le pouvoir de faire
des lois, Yobligation de les garder n’en est-clle pas la
conséquence paturelle? A edté du droit de eomman-
der, nc voyez-vous pas marcher le devoir d’obéir?
Entre ce droit ¢t ce devoir, n'y a-t-il pas correspon-
dance nécessaire ?

Ces calholiques infidéles ne comprennent pas com-
ment les préceptes humains peuvent intéresser la con-
science, ct ils souticnnent ¢u'il sufiit d’obdir a Dicu,
lls comprennent pourtant comment la désobéissance
covers les parents, les maitres, les souverains, qui cer-
tes ne sont pas de nature divine ou angdlique, peut
rendre un enfant, un serviteur, un sujet criminel au
tribunal de Dicu. Est-ce done que autorité de V' Eglisc,
qui ¢mane immédiatement ct directcment de la source
primitive de tout pouvoir sur la terre, e’est-ii-dire de
Dieu, aurait moins de force que Pautorilé domestique
ou civile?

Vous accordez, je pense, & I'Eelisc le droit de déei-
der les questions de foi. Henvi VI ne lc lui contes-

(1) T Joan. v, G.



— 185 —

tait pas. Or I'Eglise n’est pas moins assistée du Saini-
Esprit, n’est pas moins infaillible dans les actes de son
gouverncinent spirituel que dans ses décisions dogma-
tiques. En promettant d’étre avec elle, tous les jours,
jusqu’a la consommation des siécles, Jésus-Christ n'a
point cxcepté les régles des meeurs ni de la discipline.
Si donc son autoriié est la méme dans tous les cas, dans
tous les cas aussi nous lui devons la méme obéis-
sance (4). _

Mépriser UEqglise, c’est mépriser Jésus-Christ, je le
répcte avee 'Evangile. En conséquence, on n’écoute
point Dicu ct I'on n’odéit pas & Dicu cn refusant d’écou-
ter ses ministres, ses représentants et ses lieutenants ,
en refusant d’obéir & I'Eglise, qui est som organc. ]l
n’cnirait pas dans les conscils de la divine Sagesse que
Jésus-Christ restit sur la terre ct gouvernil en per-
sopne scs fidéles jusqu'a la fin du monde. Voila pour-
quoi il s’est fait remplacer par le Pontife de Rome , ct
par les évéques avee Jui et sous lui. Tls sont les dépe-~
sitaires de son autorité; il lie quand ils lient , dclie
quand ils délicnt, dcvant étre avec eux juscu’aun dernicr
jour du monde.

Oh ! done, ne fermons jamais 1'oreille aux discours,
aux injonctions ou aux défenscs de I'Eglise ; et n’ou-
blions point le mot de saint Cypricn : Celui-la #'anra
pas Dieu pour pére qui nw'aura pas voulu avoir UEglise
pour mére. Done, amour et soumission & I'Eglise, ¢’est
le premicr devoir d'un fils envers sa mére,

N’oublions pas non plus qu’au jour de notre baptéme,
nous avons, par la bouche de ccux qui nous y pré-

(1) L’autorilé de I'Eglise romaine faisait sur Luther une impres
sion dont la peinfure tracée par lui-méme excile je ne sais quel
senliment mélé d'horreur et de pilié. Aprés que § eus surmonté,
dit-il, tous les auires arquments, il en restait un dernier dont jc
ne pus triompher qu’avee une peine extrémeel de cruelles angois-
ses; c'est qu'il fallail écouler UEglise (Uistoire de I'Eglisc, liv.
wii, tom 7).



— 486 —

sentaient , promis d’observerles lois de I'Eglise : Serva
mandata. Celtc promesse, nous 'avons renouvelée le
jour de nolre premic¢re communion ; elle a €t¢ déposée
et sc garde dans lcs archives du ciel ; bientot elle en
scra tiréc, pour étre confrontée avee notre condnile, ci
scervir ainsi de considérant & la senlence qui ddécidera
de notre sort éterncl.



= J8T

CIIAPITRE TREIZIEME.

Autorité de gounvermememt {suile ). ~
Pouvoir cocrceitif de I'lglise. — Censurcs
ceciésiastigues,

e
ARTICLE I.

EXISTENCE DU POUVOIR COERCITIF DANS L'EGLISE.

D. Qu'entendez-vous par le pouvoir coercitif ou
waclif que vous attribucz a I’Eglise catholique ?

R. Tcntends le pouvoir qu'cile posscde, de droil
divin, de décerner et d’infliger des peines & ses
ealants indociles , rebelles. Je dis & ses enfants , parce
que 'liglise n’a point de juridiction sur ecux qui ne
sont point baptisés. Ces peines sont principalement les
eensurcs ecelésiastiques, anxquelles on peut joindre la
privation d’un office spirituel ou d’on bénéfice, la de-
position , la dégradation, ete. « La peine la plus sim-
« ple dont une société puisse faire nsage pour réprimer
« ses membres réfractaires, dit Bergicr, est de les pri-
« ver des avantages qu’elle procure & ses enfants doci-
«les, de rejeter méme les premicrs hors de son scin
« lorsqu’ils y troublent Vordre et la police (ui doivent
« y régner. Souvent I'Eglise s’est trouvée dans cctte
« triste néeessite ; pour prévenir un plus grand mal ,
« elle a ¢té foreée d’excommunmier ceux qui ne vou-
« laicnt pas se soumetire & scs lois (1),

(} Diclionnaire, arl. Lois ecclésiastiques.



— 488 -

D. Sur quoi cst fondée I'existence du pouvoir coer-:
citif dans I'Eglise ?

R. Ellc est fondéc sur ce grand principe, que le
pouvoir de faire des lois emporte nécessairement celuj-
d’établir des peincs. Otez la sanction des pcines aux
lois qui régissent une société, vous n’aurez plus que
des lois sans cfficacité , et une souveraincié illusoire,
incapable de sc soutenir. Appliquez ce principe a E-
glisc, ui est la grande soci¢lé des ames, cmbrassant
toutes les nations et tous les siccles.

D. Comment prouvez-vous (ue cc pouvoir est de
droit divin?

R. Jc le prouve par son institution méme. Notre-
Scignecur dit & ses Apotres : Toul ce que vous lieres
sur la terre, sera lié dans le cicl ; el toul ce que vous dé-
lierez sur la terre, sera délié dans le ciel. Ge pouvoir de
lier , étant universcl , comprend essentiellement Ics pu-
nitions aussi bien que les lois.

De méme, Notre-Seigneur veut qu'on défére a I'E-
elise les pécheurs qui méprisent la correction {rater-
nelle ; et, §'ils ne 'écoutent pas, il veut qu’on les traite
comme des paicns et des publicains , ou qu’on lcs ban-
nisse de la société chréticnne.

C’est pourquoi les Apotres, saint Paul en particu-
lier , n’ont point hésité & excrcer ia puissance de coac-
tion quand ils I'ont jugé néecssaire. Liscz, pour vous en
convaincre, les chapitres 1v et v de la I° Epitre aux
Corinthiens , et le chap. 1 de la I°® Epilre & Timothde,
Tt au chap. x1 de la T1¢ Epitre aux Corinthiens , le
grand Apoétre, parlant de certains pécheurs, les menace
de ne point les épargner & son relour; il les exhorte
a résipiscence , afin qu’il ne soit pas contraint d’sgir
plus sévércnent avec eux, d’aprés le pouvoir que Jésus-
Christ lui a donné (1).

(1) Secundum potestalem quam Dominns dedil mili in wdifi-
cationem el non in desicuctionem (v, 10).



~ {89 —

Les successeurs des Apdtres tinrent le méme lanpage
ctla méme conduite. Les décisions des Souverains Pon-
tifes et des Conciles, les écrits des docteurs et des
auteurs ecclésiastiques de tous les ages , toute la Tra-
dition établissent le dogme catholique qui attribue &
FEglise le pouvoir de punir les fidéles et ses ministres
par des censures ou autres chatiments spirituels.

En 41527, le concile de Sens, condamnant les er-
reurs de Marsile, disait : « Les excés de cet hérétique
« ont été réprimés par les saintes Eeritures, qui dé-
« clarent que la puissance ecclésiastique est indépen-
« dante de'la puissance civile ; qu’elle est fondée sur
« le droit divin, qui I'autorise A établir des lois pour
« le salut des fidéles , & punir les rebelles par des cen-
« surcs légitimes. »

Pie VI exprime la méme doctrine en se servant
des paroles de ce Concile. Voyez aussi le Concile
de Trente, Sess. xxv, chap, 3 du Décret de la Réforme.

D. Quels sont ceux qui, dans I'Eglise, exercent le
pouvoir coereitif ?

R. Ce pouvoir est entre les mains du Souverain
Pontife et des évéques. Le Pape peut, comme Chef de
I'Eglise universelle, I'excrcer & l'égard de tous ses
membres, quels que soient leur rang et leur condition;
les évéques Vexercent & V'égard de leurs diocésains ;
et le Pape et les évéques peuvent communiquer cc
pouvoir,

Du reste, I'Eglisc étant une mére toujours pleine de
bonté, on concoit qu’elle use des peines canoniques,
bicn moins pour chatier les coupables, que pour les
corriger et les rappeler & leur devoir: In edificationem
et non in destructionem (1),

(1) Nolite quasi inimicum cxistimare, sed corripile ut fra-
trem (Il Thess. unr, 153). — Inerepa illos dure, ut sani sinl in
fide (Tit. 1, 13).— Pendant la vacance du Siége épiscopal, les
chapitres des églises cathédrales peuvent porter des censures.
Ce pouveir s’exerce par les Vicaires eapilubaires. — Les Supé-



— 190 —

2. La puissance civile peut-elle dépouiller Ies pre-
miers pasteurs de ce droit, ou s'opposer & son cxer-
cice?

II. Eile nc le peut pas légitimement, puisque ce
droit est d’institution divine. 11 est méme défendu,
sous peine d’excommunication , aux magistrats scéeu-~
liers d’admettre V'appel de celui qui a été frappé de
quclque censure par son ¢végue. — Le droit canon
défend , sous Ia méme peine, de recourir au Gonscil
d'Etat pour faire annuler I'ordonnance ou la sentence
de I'évéque (1), L’autorité ecclésiastique dtant ici senle
compéiente, le prétre gui avrait ¢1é destitué, inter-
dit, ou suspendu de ses fonclions, ne pourrail en
appeler que de Vévégue au wétropolitain. Dans les
causes majenres , on peut du métropolitain en appeler
" Souverain Pontife (2).

ARTICLE 1.
CENSURES ECCLESTASTIQUES.
2 4.

Des Censures en général.

D. Qu’est-ce qu'une censure, dans le style de VK-
ulise eatholique ?

R. La censurc cst une peine spirituclle et médici-
nale par laquelle un homme baptisé , pécheur et con-
tumax, cst privé, en tout ou en partic, de V'usage des
bicns qui sont & la disposition de)Eglisc. Les sculs

ricurs des Ordres religicux jowssent du méme droil envers leurs
inféricurs.

(1) Voyez, dans le § 2 de I'article suivant, les excommunications
spécialement réscrvées au Souverain Pontife,

(ﬂ 1Voyez 13 Théologic dogmatique de Mgr Gousset, tom. I



— 49 —

dépositaires de Vautorité ecclésiastique peuvent l'in
fliger.

Cetle peine estmédicinale , puisque le but de ’Eglisce,
en Fappliquant & wun pécheur contumax ou rebelle,
estplutot, je Pai dit, de le corriger et de le ramener
i de meillcurs scntiments, ue de le punir (1).

La faule pour Jacquclle une censure est encouaruc ,
doit ¢tre prave, extérieure et consoinmée dans son
espcee. Par suite, fout cc qui excuse de péché mortel
excuse par 1a-méme de la censure.

Il est également néeessaire que le délingnant ait con-
naissance de la censure, parce que celle-ci cxige de
sa part Ja contumace. De 1a Vignorance moralement
invineible, ou méme Pignorance légérement coupable
met & Pabri de o eensure ; ec qui a lien pour l'igno-
rance de droit comme pour 'ignorance de fail.

1l faut aussi, pour s’assurer que tel ou tel pécheur
améritéles censures, considérer avec aitention le texte
dela loi & laquelle il est rehelle.

Quand une censure a été prononcée pour un temps
indeterminé , il ne suffit pas d’¢tre rentré cn soi-méme
et de s’¢tre converti pour en é&tre délivré. T absolution
est néeessaive, et Jes supérieurs qui cn ont e droit,
peavent donner cette absolution de vive voix ou pav
éerit , dans le tribunal de la pénitence ou hors én iri-
bunal. Les simples prétres autorisés & la donner ne
la donnent ¢u’au saint tribunal, et la formule dc Vab-
solution sacramentelle peut suffirc & cet eifei. Tout
prétre approuvé pour les confessions peut absoudre
des censures non réservées (2).

D. Combicn compte-t-on de censures différentes ?

R. On cn comple trois, savoir : lexconnnunica-
dion , la suspense et Pinderdit.

(1) L’Eglise suil en ecla Pexemple de S. Paul (I Cor. v, 5).
(2) Pour de plus awmples explications, consultez les traites de
théologie morale



— 102 —

1.cs uncs sont portées par le droit , ¢'cst-ii-dire par
ics lois générales de I'Eglise ou les lois particuliéres
des diocéscs, et se nomment censures a jure ; 1¢s autres
sont poriécs par le supéricur ou le juge ecclésiastique
contre tel ou tel genre de fautes, ct se nomment cen-
surcs ab homine. Les premiéres, a jure, sont stables et
subsistent tant que subsiste la loi ; les secondes pas-
sent avee ccux (ui les ont infligées , ce gni toutefois
ne signific point qu’unc censure ab homine tombe par
la mort du supérieur, pour celui qui I'a encourue ct
(ui ne peut en éire délivré que par I'absolution,

D. Quecl sens attachez-vous anx mots de late et fe-
rendee senlentice que on applique aux censures?

R. Les censurcs late sententice sont celles dont la
sentence est prononeée, et qui s'encourent ipso facto,
ou par le scul foit de la transgression de la loi, sans
qu'il soit besoin d’une nouvelle sentence du juge. Les
censures fercnde sententie sont celles dont la sentence
doit ¢ire prononcée par le juge ecclésiaslique ; clles ne
sont ainsi que comminaloires. Les termes par les-
quels une censure est exprimée , font juger sielle est
late ou ferende sentenlice. Dans le doute, elle est re-
gardée comme simplement comminatoire. Yoyez saint
Liguori et les autres théologicns moralistes.

D. Qu’entendez-vous par monilions canoniques ?

It. Fentends les avertissements que le supérieur
ecclésiastique est obligé de faire & un pécheur, avant
de fulminer contre lui une censure ab homine. L’Eglise
est toujours pleine de modération, et n’a recours aux
voics de rigueur qu’a la dernicre cxtrémité. En con-
séquence , lasentence d’une censure qui n’est pas ex-
primée dans le droit, doil étre précédée de trois mo-
nilions entre lesquelics on laisse un laps de temps
plus ou moins long, sclon les circonstances. Co n’est
qu’a I'expiralion du dernier terme, que le juge peut sé-
vir contre le coupable qui n’a point voulu sc soumettre.
11 n’est pas néanmoins indispensable que les trois mo-



— 493 —

nitions soicnt récllement distinetes ; une scule peut
snffirc pour toutces les trois, si 'on a soin d’assigner des
inlervalles dc jours équivalant aux différenles moni-
tions. Silc cas cst tout & fail urgent, le juge ceclésias-
tique peut sur-le-champ faire les irois monilions sans
délai. Quand les formalités voulues par le droit canon
ne sont pas ohservées, la sentenee d’'une censure par-
tieulicre est irréqulicre, mais non point cependant
nulle ou invalide, si celui qui en a été frappé est vi-

rltablcmcnt coupable. Consultez saint Liguori, livre vir,

1. 58,

9 2.
De UExcommunicalion.

D. Qu'est-ce que Vexecommunicalion ?

R. C’est une censure par lagnelle un chrétien est
privé de 12 communion de I'Eglise, on par laquelle
il est privé, en lout ou en partic, des bicus spiritucls
el communs dont UEglise peut disposer. L’excommu-
nicalion majerre prive de tous ces bicns ; Yexeommu-
nieaiion mineyre n'en prive qu’en partie. Si, dans lo
droit canon, le mot d’excommunication cst employé
seu] ef sans correctif, il signific toujours 1'exeommuni-
ction majeure : car 'excommunication mineure est
enconrie nniguement par les personnes qui communi-
querpient avee un excommunié & éviter ou dénonce.

D. Quelle difiérence v a-t-il entre un excommu-
ni¢ ¢‘énoncé ot an excommmunié non dénoncé ou loléré?

R. Le premier, Pexcommonié dénoncé , ou non to-
Iiré, ou a €viler , cst celni qui a ét¢ nommément dé-
car¢ colnme tel par la sentence da supéricur ;) le
second n’a pas été deelard tel par sentence.

D. Quels sont les principaux effets de 1'excommu-
nicalion majcuve ?

R. Elle prive du droit de recevoir et d’administrer
les sacrements ; elle prive des priéres publiques ou

9



suffrages communs de I'Eglise , des offices diving, e
autres avantages inhérents & la communion des saints;
elle rend incapable d’étre pourvu d’aucun hénéfice ou
dignité ecclésiastique, sépare de la communion cxté-
ricure des fideles, et prive de la sépulture co terre
sainte. Quel cst le chréticn , s’il lui reste une élincclle
de foi, qui ne craindrait une peine aussi terrible? Il
n'yaricn, dit saint Augustin, de plus redoutable pour
lui que d’¢tre celranché du corps de Jésus-Christ (1).

P. Avez-vous ¢uelques chservaiions importantes &
fairc sur ecs effets de P'excommunication ?

R. Oui, Ainsi : 4° Un fid¢le cxcommunié, méine
toléré, ne doit point rccevoir les sacrecments avant
d’avoir éi¢ ahsous de la censure. 1lles reeevrait néan-
moins validemcent ; 'absolution sacramentclle scrait
méme valide, sclon e sentiment plis vraf, verius,
dit saint Liguori, si 'cxcommunié, ignorant de bonne
foi son état, apportait au sacrement les dispositions
requises (2). La ecnsure, par clicinéme, n’annulle
point le sacrcment.

2¢ Un prétre execommunié péche gridvement, 'l
exerce ses fonctions, hors e cas de néeessité, quand
il ne peut s’en dispenser sans scandale ou sans
danger de se diffamer. S'il est foléré, scs actes sont
valides , m¢éme en matiére de juridiction , et il absout
validement. S'il était dénoncé, il n’aurait plus de ju-
ridiction , et ses ahsolutions scraicnl nulles.,

3° L'excommunication ne dispensc point un prétre
de réciter son Bréviaire en particulier.

A° 11 est permis aux fideles et aux prétres de faire
des pricres privées pour un cxcommunié. Plusicurs
Dectears pensent qu’on peut dire la messe pour un
cxcommusié¢ toléré, quand du moins il parait bien
disposé , ct que I'excommunication n’est pas notoire
dans la localité.

(1) Tract. 27 in Joan., n. 6.
(2) S. Lig. iv. v, n. 159.



— 195 —

3° Un excommunié quelconque ne peut étre inhume
en terre sainte, & moins qu’il n'ait donné, avant sa
mort, des signes de repentir; et dans ce cas, il faut
absoudre son cadavre.

6° L’excommunication ne prive point d'un bénéfice
déja acquis ct poss¢dé antéricurement, ni de ses fruits ;
mais le bénéficier pourrait en étre privé par sentence,
s'il négligeait de se faire absoudre.

7° 11 est défendn dec communiquer ou d’avoir des
rapports avec un excommunié nommément dénoncé ,
soit dans les choses saintes, soit méme dans le com-
merce de la vic (1). Il y a néanmoins des motifs graves
qui excusent cetle communication réciproque, comme
la nécessité, le bien spiritucl de I'excommunié , 'état
du mariage , la dépendance des parents, l'ignorance
du dreit ou du [faut.

D. Quelles sont les principales excommunications
réservées au Souvcrain Pontije ?

R. Le besoin de maintcnir la foi, la morale et la
discipline dans leur intégrité, et de réprimer la licence
effrénée des hommes pervers, avait , dans Ia snitc des
iges , obligé les Pontifes suprémes de porter des cen-
sures dont le nombre s§’'était aceru considérablement.
Or, plusicurs d’entre elles ne convenant plus aux
temps actucls, et pouvant néanmoins donner lieu &
des anxiélés et & des troubles de conscience, Notre
Saint-Pére le Pape Pic TX a publié, le 11 octobre 1869,
sa Constitution Apostolicee Sedis, par laquelle, abro-

(1) Les actions dans lesquelles il n’est pas permis de com-
muniquer avec un excommunié denoncé ou non toleré, sont
renfermées dans ce vers lalin s

Os, orare, vale, commnnio, mensa., negelur.

1o Os, les conversalions, les letires, ele. 3 2° orare, toute com-
municalion dans les choses sacrées; 3° vale, les salutations tout
3 fait particuliéres; 40 communio, toule sociélé d’aflaires, de
confrats, d’habitalion, ete.; 5 mensa, des invitations récipro-
fques pour les repas. — Vay. S. Liguori, liv. vi, n. 188,

9.



-~ 196 —

geant d’une part toutes les censures portées par ses
prédécesseurs, il exprime et régle de Pautre celles
(qui désormais scront en vigueur dans I’Eglisc univer-
selle (1).

En conséquence et en vertu de cette Bulle, encourent
excommunication late senlentie réservéc spiéciale-
nient au Pontife romain :

1. Tous les apostats dec la foi, les hérétiques , cl
leurs recéleurs, fanteurs et défenseurs.

2. Tous ceux (i, scicinment , ct sans 'antorisation
du Siége apostolique , lisent les livees des apostats el
hérétiques qui enseignent I'hérésie, comme aussi les
livres d’'un auteur quelconque défendus nommeémenl
par Lettres aposloliques, et ccux (ui gardent ces ou-
vraces , les impriment ¢t les soutiennent.

3. Les schismatiques.

4. Tous cecux qui appellent des déerets ct préceples
des Pontiles romains au futur Coneile général, et ceux
rjui ont conseillé ou favorisé cet appel.

5. Tous ceux qui tuent, mutilent , frappent, sai-
sissent , emprisonnent , détiennent ou pouvsuivenl
comme ennemis les Cardinaux de la sainte Eglise ro-
maine , les Patriarches , Archevéques, Evéques, Legats
ou Nonces du Saint-Siége, qui les chassent de leurs
diocéses, de leurs domaines , et ceux qui commandent,
conseillent, favorisent ces mesures iniques.

G. Ceux qui empéchent dircetement ou indirecte-
ment 'exercice de la juridiction ecelésiastique dans le
for intérieur ou extérieur , et ayant recours pour ceia

(1) Elles sont divisées en Urois classes prineipales : les excon-
muniealions spécialement réservées au Souverain Ponlife, les
excommunications qui lui sont simplement réservées , ct celles
fjui sont réservies aux évequcs.

Or, les théologicns savent que le pouvoir d’absoudre des ex-
eommunications simplement réservées, ne renferme pas eclui
d@'absoudre de celles que le Pape se réserve spécialement. — L'ab
solution de celles-ci exige une faculté & part.



— 197 —
au pouvoir séculicr , ou conscillant, aidant, favorisant
e TCCOurs.

7. Ceux qui forcent dircetement ou indirectement
les juges laiques & citer devant leur tribunal les ceclé-
stastiques , cn dehors des dispositions canoniqucs ; ¢t
ceux (ui font des lois et des déerets contraives a la
liberté ct aux droits de I'Eglise.

8. Cecux (ui usurpent ou ségnestrent la juridiction,
les bicns , les revenus appartenant aux ecelésiasticucs,
o raison dc Jeurs ¢gliscs ou de leurs bénéfices.

es excommunications ct d’autres encore sont, jel'ai
dit , réservécs au Pape spécialement.

La Bulle Apostolieee Sedis en renferme d’autres | au
nombre de dix-sept, qui sont ézalement réservées au
Pape, non plus toutelois spécialement, mais simplenient.

Ainsi sont excommunics de ccite maniere ceux qui
cnscignent on qui soutiennent, en public ou ¢n parti-
cudier, des propositions condamnées par le Saint-Siége
sous peine d’excommunication lale senfendice. — Ceux
qui scbattent en dnel , ou qui le provoquent , 'accep-
tent, le favorisent , le permellent, ov qui, le pouvant,
ne P'empéchent point, ainsi que les complices ct les te-
moins volontaires. — Les Francs-Macons, les Carbo-
nari , ct les adeptes d’autres sociélés qui, ouvertement
on en secrct, complotent contre I'Eglise ou les puis-
sances 1égitimes ; et ccux qui n’en dénoncent point les
chefs quine sontpas connus (1).-— Geux (ui recucitlenl
des honoraires de messes & un taux plus élevé, et qui
les font célébrer & un prix moindre, gardant pour eux
le surplus. — Les religicux qui, hors le cas de néees-
sité, administreraient lc saint Viatique ou YExtréme-

(1) Daprés un déerel de 1a 8. Congragation de Fineuisition,
approuve par S, 8. Grégoire XV {e 27 juin 1838, Uexcominuni-
ration est cncourne méme dans les pays ot les Dulles apostoli-
ques n'ont pas &lé prommlguées; ce qui a été de nouveau el
formelleinent déelaré par S. S. Pie IN, dans PEneyveligqne Quanfe
rnre, du 8 décembre 1564.



— §08 —

Unction aux cleres ou aux laiques sans la permission
du Curé.

On peut voir, dans 1a Bulle susdite, les aufres een-
sures réservées au Saint-Siége , ctcelles (ui y sont r¢é-
gervées aux évéques.

Voycz-y pareillement les excommunications non
réscrvées dont tout prétre approuve pour les confes-
sions peut absoudre au saint tribunal.

D. l.cs ¢viques cf ceux d qui ils en auraient donné
la faculté , peuvent-ils quelquefois absoudre des cen-
surcs réservées au Souverain Pontife?

R. Qui,dans les cas suivants : 4° si ccs censures sont
occulics, & I'exception toutefois des excommunications
que la Bulle Apostolicee Sedis réscrve speciali modo av
Pontife romain ; 2° si les pénitents sont dans 'im-
puissance d’aller & Rome, comme sont les infirmes, les
prisonnicrs , les vicillards , les pauvres , les femmes,
les domestiques, ete.; et toutes ces personnes ne sont,
point obligces d’écrirc & Rome; 3° si la réserve est
douleuse.

D. Enfin, y a-t-il quelque réserve & 'article de la
mort ?

R. Non, dit le Concile dc Trente (1), il n’y en a
aucunc, pourne point exposer les dmes & périr & I'occa-
sion de la réserve. A cette extrémité, tout prétre peut
absoudre un pénitent de tous ses péchés et de toutes
les censures qu’il aurait encourues. L'Eglise, dans ce
danger de mort, confére la juridiction méme aux pré-
tres qui en seraient dénnés,

De la Suspense.

D. Qu’est-ce que la suspense ?
R. C’est une censure qui prive un ecclésiastique

(1) Sess. xiv, ¢. 7.



—— 199 -

de 'usage ou de l'exercice d’'un Ordre, d'un office
ou d’'un béncfice, pour un temps, ct cn tout ou en
partie. La suspense n’atteint point les laiques.

La suspensc simple et absolue , sans aucune déter-
mination de la peine, est toujours regardée comme (o-
tale , ot prive alors le clere de son office, de usage
de la juridiction ct de la jouissance de son hénéfice:
ellc ne prive point, comme la déposition et la dégra-
dation , de¢ la possession ct du titre du béncfice (1).

La suspensc de I'Ordre n”’emporte pas celle de Ja ju-
ridiction, et réciproquement ; mais la suspense de Voi-
fice, ab officio , entraine ct la suspense de VOrdre ct
celle de la juridiction. Ainsi un curé suspens de son
oflice ne peut ni dire la messe , ni préeher, ni présider
aux oflices divins , ni adminisirer Ics sacrements.

Si la suspense est portée pour un temps limité , clle
cesse aprés le terme expiré ; si elle est portée abso-
lument et sans limitation de temps, ellc n'cst levée
que par Yabsolution.

D. Y a-t-il quelue péché & ne point déférer a Ia
suspense ?

R. Oui. Un clere suspens qui exeree solenncllement
une des fonctions qui lui sont défendues, commet un
péché mortel, parce u'il résiste et désobéit a I'Eglisc
en matiére grave; & moins u’il ne soit excusé, ou
par U'ignorance invincible, ou par la nécessité.—S'il
exerce solenncllement un Ordre sacré, comme par
exemple, §'il célébre la messe , il encourt de plus Yir-

(1) La déposition ct la dégradalion ne sont point des censures,
mais des peines canoniques dans toule la rigueur du terme. Elles
privent pour toujours, non-seulement de I'exercice de la juridie-
tion spirituelle et de la jouissance du béndfice, mais de la juri-
diclion méme ¢t dutitre du hénéfice. La dégradation dificre de
la déposition en ce qu’elle se fail avec un appareil el des céreé-
monies qui lui sonl propres, ct qu’on peut voir dans le Ponlifical
romain ; elle en difftre aussi en ce que la dégradation prive de
tout privilége elérical, et réduit le coupable 2 la condition
de 1aique , ne lui laissant que le caraclére de I'Ordre.



ws 200 —
réqularité, dont il ne peut étre absous que par ic Pon-
tife romain , & moins que U'irrégularité ne soit occulte.
Dans cc dernier cas, 'évéque peut en dispenser.

D. Y a-t-il des suspenses lalm sententice réservées au
Souverain Pontife?

R. Oui. La conslitution de S. S. Pie IX dpostolica
Sedis les réduit a sept. — Comme clles regardent par-
ticuliérement les évéques ct les clores, soit séeuliess |
soit religicux , je me dispensce de [es rapporter.

. Y cn a-t-il qui soicnt réservées aux évéques?

R. Oui; et ¢’cst e Coneile de Trente qui les a impo
sées dans scs Sessions xxuT ¢t Xxrv, Par excmple,
sont suspens les cleres ordonnds per saltumn , ou avani
Piage preserit (1), ou les interstices n’ayant point eté
gardés ; — de méme, ccux qui ont reen 'ordination
d’un évéque étranger , sans dimissoire de leur propre
évéque ; — ou qui ont ét¢ ordonnés sans titre clérical
ou avee un titre simulé sans dispense ;- ~ les profres
qui ont donné la béndédiction & denx ¢poux, sans la
permission de leur curé.

vie 'Interdst,

D. Qu’est-ce que Vinterdit?

R. C’est unc ecnsurc (ui défend la eelebration des
offices divins (2), Padministration de quelques sacre-
ments , et la sépulture ecclésiastique & certaines per-

(1) Pour le sous-diaconal, il fant 22 ans commeneés, ou 21 ans
accomplis; pour le diaconat, 23 ans commencés, ou 22 ans ac-
complis; pour la prétrise , 25 commeneés, ou 24 ans accomplis.
( Trid. Sess, xxii, de Reform., cap. 12.)

(2) Les offices divins sont 1a messe, les priéres publiques et
solenmelles, la récitalion publique des Heures en ehecur, la béné-
diclion publique delean, des cierges, cle.


http://Vintcrd.il

— 201 —
sonnes et dans cerlaines localités, cn punition de
quelque crime.

D. Distingue-t-on plusicurs cspeces d’interdat ?

. Oui. 11 y a l'interdit locul, qui affceteun licu
particulier, unc ¢glisc, par exemple, ou une paroisse,
ou unc ville, on méme un royaume. 1l y a Vinterdit
personnel, qui tomhe dircetement sar une ou plusieurs
personnes , auxquelles il défend Poffice divin ct la sé-
pultire ecclésiastique ; et Vinterdit suxie, affectant
les licux e} les personncs, et ayant tous les elfets de
l'interdit local et personnel,

L’interdit personnel suit en tout lieu lCa personnces
(qui en sont frappées. — Un clere interdit eanonique-
inent ¢t qui exercerait les fonctions de son Ordre, tom-
berait dans l'irrégularité. 11 en scrait de méme du
prétre ui dirait la messe dans une église interdite.

D). Qucls sont les sacrements qui peuvent étre ad-
ministrés cn temps d’interdit ?

. Le hapiéme , méme solennel ; —— la pénitence, si
I'on excepte lcs fid¢les nommément interdits, et coupa-
bles ou complices de la faute poar laquelle la eensure
a €élé déeernée ; — la confirmation ct le viatique. Quel-
ques Docteurs pensent que Vextréme-onction peut étre
recuc sans solennité, — et probablement aussi le mu-
riage sans la béncdiclion nuptiale.

Les préires qui ne tombent pas sous Pinterdit, peu-
vent cclébrer le soint sacrifice, sed januis cluusis el
sine campanarum sonitu. (8. Figuor.,, n. 333.)

D. Comment 'interdit est-il levé?

R. 11 estlevé par sentence du supéricur quil’a porté,
§'il est absolu ct indéfini ; §’il ¢st conditionncel ou limité
aun certain temps, il est levé dés que la condition
est remplic ou que le temps fixé est expiré. — Pour
plus de détails , voycz les canonistes. Du reste, cette
peinc est rarement infligée, surtout d’une maniére gg-
uérale ; parce qu’elle cnvoloppc, daus ce cas, plus d'in-
uocents (uc de coupables. Toujours pleine de SagCsse

..



— 202 —

ct de clémence, 1'lglise n’a recours a linterdit, du
moins géndral, que lorsqu’elle ne voit pas de moyen
plus efficace pour réparer quelque grand scandale, ou
pour sauvegarder la foi et les bonnes meeurs dans un
pays.

D. Avez-vous quelques autres détails ou considé-
rations & ajouter?

R. Non; ¢t méme, aprés cette démonstration du
pouvoir coactif de I'Eglise, inhérent & sa constitution,
et tout & la fois indépendant, sage, materncl, je ne
vois rien d’esscenticl & ajouter sur I'Eglise , considé-
rée sous son point de vue général ; ou comme le corps
mystique de Jésus-Christ, complet et parfait, ou comme
la société de ses fideéles, enscignés et régis par leurs
pasieurs.

Mais que pensez-vous de cetle sainte Eglise catho-
lique , apostolique , romaine , dont I'ignorance , I'im-
piété et la haine s’efforcent tousles jours de défigurer
la nature, Vinstitution , les caractcres , les préroga-
tives et les bienfaits ? Elle est lc ¢hef-d’ceuvre de la sa-
gesse , de la puissance et de 'amour du Fils de Dieu;
brillant dans le monde d'un éclat qui ¢blouit les ycux
mémes de ses enncemis et de ses persécuieurs , de tout
I'éclat des prophétics , des miracles et de la sainteté ;
I'Eglise , mise seule en possession des vérités divines,
qu’elle garde ct qu’elle transmettra dans leur inviola-
bilité A la derniére génération ; I'Eglise , qui seule lic
ct retient dans 1'unité de la foi et Vintégrité de la mo-
rale lcs intelligences et les cceurs, qui sont comme les
membres de cette admirable société spirituclle sor-
tie du ceeur méme de 'Homme-Dicu. C'est elle dont
'autorité souveraine, ne relevant que de Dicu, cstet
sera toujours la lumicre, le repos, la vie ct le salut
dn monde : car elle est a 'abri de I'inconstance , des
variations et de la mort. Aprés dix-neuf siécles de com-
hats , I'Eglise n’a pas une cicatrice , ct elle se promet
encore de nouveaux trophées et une nouvelle gloire.



— 203 —

Puisse son immense charité¢ embrasser bicntot ct scr-
rer sur son scin toutes les nations de la terrc! En at-
tendant , ouvrons nous-mémes notre ame aux douces,
aux purcs ct tutélaires influences de 1'Eglise. Faisons
de sa doctrinc, dc ses préccptes ct de ses conscils
notrc étude la plus chére ctla plus assidue. Elle cst no-
tre mére; ayons pour clle le respect , la tendressc ct la
docilité d'enfants bicn nés ; partageons et consolons
ses douleurs, cn nous dévouant & la défense de ses
lois et de ses intéréts. Nous n'y perdrons rien ; nous
trouverons au confraire dans notre fidélité , notre
nmour et notre dévoucment , de riches trésors d’hon-
neur, de paix, de prospérité et d’espérance : Lt sicut
qui thesmurizat , ita et qui honogifical matrem sucm,

Feeli. i1, 5.)

—~e T N D~



~— 204 —

CHAPITRE QUATORZIEME.

DPu Souverain Pontife.
+-

En contrant dans ec sujet si beau, si intéressant et
si nécessaire & 1'épogque ou nous vivons, il me parail
utile de rappeler ce que disait un illustre publiciste ,
il y a une cinquantaine d’années.

« La rage antireligieuse du dernier siécle contre
« toutes les vérités et toutes les institutions chrétien-
« nes, s'était tournéc surtout contre le Saint-Siége. Les
« conjurés savaient assez, et le savaient malheureu-
« sement bien mieux que la foule des hommes bien
« intentionnés, que le christianisme repose enticrement
« sur le Souverain Pontife. C'est donc de cc coté qu'ils
« tournérent tous leurs efforts (4). »

(ies paroles de M. de Maistre semblent dites pour le
temps présent, la tactique des ennemis de I’Eglise étant
absolument la méme: car plus que jamais la calom-
nic, la perfidie, I'usurpation et la violence concentrent
tontcs leurs attaques contre le Siége de Rome. La rai-
son de cetorrentd’injures, d’invectives et d’outrages est
toujours Ja méme.: ¢’est que lc Siége romain est le fon-
dement , le centre et la vic de cette sainte Eglise ca-
tholique dont ils ont juré la perte. Ajoutez que ce Siége
immortel, étant le rempart de la vérité, de 'ordre , de
la justice et de la charité, demeure toujours élevé
contre I'irruption du vice et des passions. Déslorsil doit
naturellement rencontrer autant d'ennemis que d’hom-
mes hérétiques, injustes, libertins et indociles.

(1) M. de Maistre, du Pape, préface, p. XXXVul.



— 203 —

Le célébre écrivain ajoutait : « A-t-on jamais vu
« des Protestants s’amuser a écrire des livres contre
« les Iglises grecque, nestorienne, syriaque, ete.,
« qui professent des dogmes que le protestantisme dé-
« teste? ils s’en gardent bien. Ils protégent au con-
« lraire ces Eglises ; ils lcur adressent descompliments,
« et se monirent préts & s'unir A clles , tenant cons~
« tamment pour véritable allié lout ennemi du Saint-
« Sicge.

« L'incrédule, de son coié, rit de tous les dissi-
« dents, et sc sert de fous, parfaitecment sur quc tous,
« plas ou moins, et chacun & sa maniére, avancenf
« son grand ccuvre , ¢’est-d-dire Ja destruction du cbris-
tianisine (4). »
11 importe donc tout & fait de dissiper les nuages
dontI'impicté s’obstine & envelopper le Souverain Pon-
tificat ; il importe de reconnaitre son autorit¢ supréme
et paternelle , ses priviléges , scs gloires et ses bien-
faits. Qui, montrons le Souverain Pontife tel qu’il est,
du moins sclon 'exiguité de nos forees, atous les cs-
prits droits ct libres de préjugés : e'est le moyen de
lui gagner les cocurs. Commencons par quelques con-
sidérations sur sa pcrsonne.

2]

(1) L'autorité des Papes étant un des plus grands obstacles
lintroduclion des nouveautés et des erreurs, il n’esl point éton-
nant que les Protestanis, &4 I'exemple des autres héréliques,
leurs devancicrs, aicnt cherché alacombailre el a la détruire.
Durcste, les plus sages d'enlre cux ont cru que, bien loin d'a-
broger la Iégitime puissance du Pape, il faudrait I'établir, si elle
ne I'élail pas. Parmi ceux-ci, nous pouvons citer Mélanchthon,
Grotius, Leibnilz, Suyvel, ete. (Voy. le Guliéchisme philosophi-
que, par Fabwé de Feller, lom. m, p. 165.)



— 206 -—

ARTICLE 1.

NOMS DONMES AU SOUVERAIN PONTIFE (4).

Demande. Qucl est le nom ordinaire que Yon donne
au Souverain Pontife ou an Pontife romain ?

Néponse. On lui donne le nom de Pape ui, dans
les premicrs siceles de Pliglise, ¢tait commun aux
avésues ct méme anx simples prélres. Cemot, dit saint
Frangois de Sales, ne veut dire awlre chose qu'aicul
ou grand-pére (2) , ou simplement pére. Le Pontifc ro-
imain cst bien en effet Vafeal , ou micux, le pére spi-
rituel, le pére commun de tous les fideles; il est le
pere des peres, le Wrés-saint Pére , ounolre Sainl-Pére
le Pepe. Le troisicme Concile de Carlhage ddéiendit
de donner le titre de Pape & d'aulres qu’a P'évégue de
isme,

D). Le Pape ne porte-t-il pas d'autres noms , oune
lai attribue-t~on pas d’autres titres?

R. Oui, il en a une foule d’autres que lui a donnés
Vanliquité ceciésiastique. Ainsi, on I'ippelle:

(1} Pontifex, dérivé de posse et faccre, polens ad facicndum.
Orle mot fucere signific aussi secrificare. — Done Pontiferx...
polens ad sacrificandum (inguil Sccvola ). Varron tire 1a signi-
fication de ce mot de pontem facere ; quia Sublicins pons a Pon-
Lificibus fuclus est prinmen , ¢lvesiitufus seepe. Dans la religion,
te Pontife élablit un pont entre le ciel et 1a terre, on entre Dien
el les hommes @ ¢’est Uinlerprétation de S, Bernard (Trailé des
devoirs des cvéques).

(2) Gentroverses, discours xxxix. — Aprés sa renlrée dans
iome, ¢n 1850, Pie IX alla visiter 'idpital wililaire francais de
Sainl-Andi &, adressant aux malades des paroles de consolalion.
Les soldats, ravis de la bonlé du Sain{-Pére, ct ne sachant quel
titre bui donner, répondaient it ses questions par ec mot : Oui, mon
FPape ; non, mon Pupe. — Ils ot raison, it Pic 1X aux prélats
de sa suile, je suis leur pere, el je les aime comme de bons fils.
ces braves Francatis, si veillunds el si picux. — En grec, ndmazg
veul dire pére.



— 207 —

Sa Sainteté (et nous trouvons, dit encore le saint
Evéque de Genéve, que saint Jérdme Uappelait déja
de son temps en cetle manicére); le Successeur de saint
Pierre; le Chef de U'Eglise universelle; le Vicaire de
Jesus-Christ 5 le Représentant de Dieu; la téle , la bou-
che, lc Coryphée des Apotres; PLvéque, le Docteur
ewcuménique ; UEvéque des évéques ; le Pasteur suprd-
me; le Prince des pastcurs; le Docteur des docteurs;
le Maitre de Vunivers; le Juge des juges ; la téte cb le
sommet de tout Uépiscopal; le centre de U'unité catho-
lique ; le Porte-clefs de la maison de Dicu , ctc. (1).

Tant était haule I'idée que nos péres dans la foi cu-
rent du Pontife romain, du successcur Iégitime de
celui qui fut par Jésus-Christ méme élabli la picrre
mystéricuse et fondamentale de son Fglisc! Tous ces
titres sont d’aillcurs renfermés dans la primauté de
saint Picrre et de scs successcurs sur le Si¢ge aposto-
lique (2).

D. Pourguoi, dans ses Bulles et Lettres apostoliques,
le Souverain Pontife prend-il la dénomination de Ser-
vitewr des serviteurs de Diew, SERVUS SERVORUM DEI?

R. Par humilité. Ce fut saint Grégoire le Grand,
élevé sur la chairc de saint Pierre en 590, qui lec
premicr se donna ce titre. Il voulut ainsi répondre
d Torgueil du patriarche de Constantinople , qui avail
pris le titre d’Evéque des évéques, ou Lvéque universel.

(1) Les 8S. Péres,— les Conciles.—Voy, I'ouvrage du P, Schra-
der, De Unitale romana Commentarius, vol. 1, n. 203,

(2) Voiei quelques-unes des qualifications allribuées par les
§S. Peres, les Couciles el les auteurs ecciésiasligues, au Sicge
de Romne. lls le nomment : la Chairve de saint Pierre, ULgylise
principale , Povigine de Punité sacerdotale, UEglise racine ou
maotrice des aulres Eglises, le gond et e chef de tonles les Eglises,
le mére et la (éte de loules les Eglises, le port trés-assuré de toule
communion catholique, le chef de Uunivers, CAPUT ORBIS,



~— 208 -

ARTICLE II.

ELECTION DU SOUVERAIN PONTIFE.

D. A qui est réservée 1'élection du Souverain Pon-
tife ?

R. Accomplie, pendant plusieurs siécles, par le
clergé et le peuple de Rome (4), cette élection est, de-
puis longtemps , réservée aux cardinaux (2), ui sont
les princes et comme les sénatcurs de I'Eglise , lcs con-
seillers du Pape, scs coopérateurs et ses vicaires dans
les fonctions du Souverain Pontificat. 1ls forment le
consistoire ou le conscil du Pape. La dignité de cardi-
nal est la plus grande, dans I'Eglise , aprés la Papautc.
Sixte-Quint , en 4586, fixa le nombre des cardinaux &
soixante-dix ; et Urbain VIII, en 1630, leur donna
le titre @’ Eminences, qui n’cst porté que par eux. Ce fuot
dans J¢ Concile de Lyon, tenu en 4248, que les car-
dinaux recurent d’Tonocent IV le chapeau rouge, en
signe de la disposition ou ils doivent étre de répan-
dre leur sang, s'il le fallait, pour la cause de 1'Eglisc.
La soutane et la barrette rouges leur furcnt données
par Paul 111, vers le milien du seiziéme siécle,

Le corps des cardinavx se nomme le Collége des car-
dinauz ou le sacré Collége. 11 prend le nom de conclave
lorsque ces princes de I'Eglise sontréunis pour le choix

(1) Le peuple assistait al'éleclion et donnaitson consentement;
mais il n’avait pas le droit de suffrage.

(2) Il n’y a rien de bien cerlain sur I’élymologie de ce nom.
Sclon Baronius, Bellarmin et un grand nombre de liturgistes,
les premiers Cardinaux furent les curés ou les titulaires des pa-
roisses de Rome.Leur nom viendrail de la place qw’ils occupaient
en servant le Pape & I'autel; ils se lenaient ad cornua, c¢'est-i-dire
aux carnes ou angles de I'autel. — C’est Nicolas II, au milieu
du xie siécle, qui enleva au clergé el au peuple de Fome le
privilége d’élire le Pape, el en investit les seuls cardinaux, (Mo-
roni, Dizionario, au mot Elezione. )



— 209 ~—

d’un nouveau Pape. Le mot de conclave désigne égale-
ment le licu de la réunion. A Rome, ¢’est le palais du
Quirinal.,

D. Queclles sontles principales eérémonics en usage
maintenant dans I'¢lection d'un Souverain Pontife, ¢l
dans son exallation?

R. Les voici d’aprés le chevalier Moroni (1). Dix
jours aprés la mort du Pape, le sacré Collége se rend
a Saint-Picrre, pour assisier, dans la chapelle du
cheeur, & 1a messe du Saint-Esprit, chantée pav le car-
dinal doyen. Aprés Ja messe, discours latin de cir-
constance. Dans I'aprés-diner, les cardinaux se réu-
nissent dans 'églisc de Saint-Sylvestre & Monte Cavallo,
pour sc rendre de 1a en procession au palais du Quiri-
nal, d'olt Von fait soriir toutcs les personnes étran-
geres. On entre en conclave , durant lequel toute com--
munication au dchors est inlerdite aux cardinaux. e
lendemain, autre messe du Saint-Esprit dans la cha-
pelle Pauline; ct puis s’onvrent les opérations du
scrutin. Les deux ticrs des suffrages sont exigés pour
la validité del'éleetion.

D¢s qu'un cardinal a obtenu le nombre des suffra-
ges requis, le cardinal doyen lui demaunde §’il consent
4 son élection, et quel nom il veut prendre. Ensuite |
derriére I'autel, on le revét des habils pontificanx
aprés quoi, il s’assicd sur un fauntcuil placé sur Ic
marche-picd de autel , et tous les cardinaux viennent
lui baiser , & genoux , le picd ct la main , et recevoir,
dchout , le baiscr de paix du nonvean Pontife. Le ca-
merlingue de I'Eglise romainc met & son doigt I'anneau
du pécheur, que le Pontife donne cnsuite an maitre
des cérémonics , pour y fairc graver son nom (2).

(1) Histoire des Chapelles papales,

(2) Gumerlingue (cawmerarius ). L'office du cardinal camerlin-
gue dafe proprement du commencement dn xie siecle. Il étail le
gardien des objels les plus précicux apparienant au Saint-siege,
Fadminislraleur de ses revenus, et comme Uinlendant du palais



— 210 —

Alors le premier des cardinaux-diacres se rend au
arand baleon ou & la loge du palais. Il est précédé d'un
:Jes maitres des eérémonies qui porte la eroix j et 1a,
d'une voix élevée, il mmonce au peuple 1'élection du
nouvean PPape, en res lermces @ Aniuntio vobis gawdium
magnuwm 3 Papam habemus eminentissimum el reveren—
dissimam Dowinnim N., qui sibi imposuit women IV, .. (1).
Le méme jour , on lelendemain , le Pontife, avee e
nomhreuse cscorio, so vend an Valican dans la cha-
polle Sistiue, owt les eardinaux viehnent de nouveau
i haiser lo pied ¢t 1a main, §1 est de 1A porlé sur fa
sedinou fautenil poudifical, daws la basilifue de Saini-
Pierro, T en descend dovant Yenlel dela chaive du
Prince does Apdires, pour Je ireisidine bajsement du
picd ol do a mmn; ol [e chant du Te Dewn terming
cobto cérémomia de Pernltadion. 1 est ensuiie irés-se-
fennellement cowronnd dans la méme basiligque, cf
exereo des Jors dens loule sa plénitude la puissance
poniifieaie, qulit regult buracdiniement de Nobre-Sei-
gneur Jésvn-Lhivisi,

D. Wy a-1-1 pus une derniére eérémonie appcelée il
possessn, on fa prise de possession 7

. Oul. Ella a pour but principal intronisation du
Pape comme évégue de Ja ville ot du dioedse de Rome,
¢t conune pairiarche de toul UOceident. A cet clfet,
il va prendre posscssion de sa cathédrale ou de la ha-

ponfifical, Aujourd’hi ses atfributions sont plus resireinies; il
jouit eependant d'une grande aulorité durant la vacauce du
Soint-Siege 5 il fait alors exéeuler les ordres du sacré Collége,
ele. En 1out. femps, il esi préfel de la révérende Chambre
aposlolique, aceorde & la Sapience le degré de docteur, ele.
{ Voy. Moroni, Dizionario, arlicle Camerlengo) — 1l ne Llul. pas
confondre le Camerlingue de Piglise romaine avee le Ca-
merlingue particulier du sacré College, qui est élu tous les ans
(ibid ).

(1) Je vous annonce wune qgrande joie : nous avons powr Pape
Udminentissime et révérendissine Seigneur N., qui 8'cst {mposé
e nom de N,



— 2

silique de Saint-Jeap-de-Latran. Cette cglise (ut ia
premicre des hasiliques érigées par Yempereur Cons-
tantin, et donnce par lui au Pape saint Sylvestre (4).
Par co moiif, clle fut rcconnoe comme la cathédrale
de Rome , et obiint la prééminence sur touies les dgli-
ses du mondc catholique. Elle est | dit Uinscription gra-
vée sur son portail , Péelise mére et majiresse de Romie
et de 'univers s Ecelesia urbic et orbis maler ¢t capul.

D. Dang qgnel rang de 1a hiérarchic ecclésiastique
cheisit~on les Pontifes romains ?

LI, Pendant bica des siceles , on les a choisis dans
tous les rangs dela hid¢rarchie ceciésiastique ; et de faif,
dans Ics temps anciens, on vevait tantot des évéques,
tantos des protres, plussouvenl des diacres, ¢levéssur fe
trone pontifieal. Aujourd huli, et depuis trés-longtemps,
Ics Papes ne sont choisis que dans le sacré Gollége , ¢t
parii los cardinaux-évidygucs, quoigue rien n’enpdehs
qu'on ne prenne un Papzen dehors Gu Collége des car-
dinaux, ¢t surlout qu’ou ne Ioc prennc ou dans Pordie
des cardinaux-prétres , ot méme dons Uovdre des car-
dinaox simplement diacres. A 'épogue de sa promi-
tion & la Papauid, 5. 8. Grégoire X VI n'était que pre-
tre; il fut saerd évéque quelgues jours aprés.,

D. Y a-t-il longtemps que les Souverains Ponlifcs.
aprés leur cleetion , s’imposent & eux-mémes un nosw
différent do celui qu’ils portaient auparavant?

R. Oui, lcs anteurs ccclésiastiques font remonter &
une ¢poque assez reculée ce changement de nom, qui
passa en usage au X1° siéele. On a voulu ainsi retracer
l'action de Notre-Seigneur (ui, en choisissant Simon,
fils dc Jean, pour étre le fondement de son Eglise,
changea son nom en cclui do Picrre (2). Suivant cet

(1) Elle fut hatie prés du palais du sénateur Laleranus, ce qui
fit ajouter & son titre le motde Lalran.

(2) dndré amena son frére & Jésus, et Jésus, 'ayant regard?,
Widits T es Simon, fils de Jean ; L serus uppelé Gephas, qui exs



— 242 —

exemple, le Pape, qui devient le successeur de ce saint
Apotre, adopte un nom différent de celui qu’il avait,

ARTICLE I1I.

LE SOUVERAIN PONTIFE SUCCESSEUR LEGITIME DE
SAINT PIERRE.

D. Pourquoi dites-vous que le Souverain Pontife:
est le successeur Iégitime de saint Pierre?

R. Parce qu’il est évéque de Rome.

D. Comment prouvez-vous quc 'évéque de Rome
est le successeur légitime de saint Picrre?

R. Jen’ai, peur e prouver, gu’d vous rappeler un fait
historique qui ne peat étre contesté, et dont en cffet
lc monde catholique n’a jamais douté depuis dix-huit
siécles. Le voici :

Saint Pierre , aprés avoir gouverné pendant septans
environ I'Eglise d’Antioche, fondée par saint Paul et
saint Barnabé, vint & Rome, la capitale de 'empire.
Tl y fixa son siége, qu’il occupa vinst-cing aus, au bout
desquels il termina, par le supplice de la evoix , sa lon-
guc et laboricuse carridére. T1 demanda & ses bourreaux
d’¢tre crucifié la téte en bas, se jugeant indigne de
mourir de la méme maniére que son divin Maitre (1).

snferprele Pierre (S, Jean, 1 » 42). Cephas, en syriaque , signi-
fic en cffet pierre. De i ceu\ qui on{ écril en grec ont appde
8. Pierre Mézpog, cl les Latins Petrus - ¢’est I'élymologie qu'ont
donnée de ce nom Ia plupart des commentaleurs, avee Terlul-
lien, 8. Jérdme, S. Auguslin, ele. Dans les versions lalines, on a
f'hdl] ¢ le nom pelra en celui de Pelrus, pour Ic fairc convenir
a S, Pierre. En fr ancais, il n'y a rien & changer : Tu es Pierve, ef
sur celle pierre, cle. ln gree, métpos qrbmﬁe également pierre,
Layids, saxim.

(1) Eusébe, S. Jérdme, ete. — Sainl Pierre fut martyrisé sur le
niont Janicule, 4 Rome , sous Névon, A Uendroit méme o il souf-
{ritle martyre, que U'on appelle maintenant Saint-Pierre Monfori,



— 213 —

Il est donc constant que saint Pierre a établi le Siége
romain , dontila été I'évéque, et 'unique évéque, les
vingt-cinq derniéres années de sa vic. Saint Paul ,
qui vint & Rome aprés saint Pierre , y partagea sans
doute ses travaux et la gloire de la fondation de cette
chrétienté célébre , mais toujours sous la dépendance
du Pasteur supréme, & qui le Fils de Dicu avait dit :
Tu es Pierre, e sur cette pierre je batirai mon Eglise.
§'il en est ainsi, les évéques qui , aprés saint Pierre,
ont gouverné I'Eglise de Rome, sont bien ses légitimes
successeurs.

« De grdce , demande saint Francois de Salcs aux
« Protestants , qui a jamais été en réputation, dans
¢« 'Eglise ancienne , d’avoir été successcur dc saint
« Pierre et le'Chef de I'Eglise, sinon 1'évéque de Rome?
« Certes, tous tant qu’il y a cu d’auteurs devant nous,
¢« accordent unanimement ce titre au Pape , et jamais
« & aucun autre ¢véque. Comment donc direz-vous
« qu’il ne le soit pas (1)? »

Le Concile eecuménique de Florence a tranché d’ail-
leurs la question , en définissant que le Pontife romain
est le successeur du bienheureux Pierre, Princedes Apo-
ires, qu'il est le Vicaire de Jésus-Christ, le Chef de
- IEglise entiére, le pére el le docteur de tous les chrétiens.
—Ajoutons la définition récente du Concile cecuméni-
que du Vatican: « Si quelqu’un dit que ce n’cst pas
« par Vinstitution de Jésus-Christ, ou de droit divin,
« que le bienheurcux Pierre a dcs successeurs perpé-

Ferdinand V et Isabelle d'Espagne, en 1502, firent élever un pe-
iit temple de forme ronde par le célébre Bramante Lazzeri. Cetie
rotonde si gracieuse, ornée de seize colonnes doriques de granit,
renferme deux chapelles, I'une supérieure, el 'autre au-dessous.
On voit encore duns celle-ci la fosse ou fut planfée la croix au
saint Apdtre. On dil la messe dans Ia chapelle du haut. S. Ignace
de Loyola et S. Philippe de Néri visitaient souvent par dévolion
ce licu témoin de la préciense mort du Prince des Apotres.
() Controverses, discours xxxvil,



— 914 —

« tuels dans la primauté sur toute I'Eglise , ou que le
« Pontife romain n'cst pas lc successeur du bienheu-
« reux Pierre dans la méme primauté , qu'il soit ana-
« théme. » (Concile gén. du Vatican, Gonst. Pastor
@ternus , ch. 11, )

D. Que concluez-vous de cette vérité?

R. Jen conclus que la ou est le Pontife romain, 13
est aussi I'Eglise de Jésus-Christ; car I'Eqglise de Jésus-
Christ est la oW est Pierre. Ei c'est pourquoi tous les
vrais catholiques tienment au Pape du fond de leurs
entrailles , et protestent que rien ne les séparera jamais
de cette pierre anguste, vénérée , immortclle, qui est
la téte de I’Eglise , son centre, son appui. Ils savent
qu’aprés Jésus-Christ et en Jésus-Christ, saint Pierre
£tant la base de la véritable Eglise, par conséquent, de
.la foi véritable, ils ne rencontreraient dans leur sépa-
ration du Souverain Pontife, ou de Pierre , que men-
songe ,-erreur et damnation. La vérité , la justice, la
gloire et le salut ne se trouvent que dans l'indisso-
[uble union de nos esprits ct de nos cceurs avec le
successeur de Pierre, le Vicaire de Jésus-Christ, le
Pontife romain (1).

(1) Il y a déja quelque temps, un professeur & I'université de
Turin publia un ouvrage intitulé : Institutions de droit ecclésias-
tique. I y soutient, enlre aulres erreurs, que rien ne s'oppose
@ ce que, par décret dun Concile général, ou parle fuil de
tous les peuples, le Souverain Ponlificat soit transporte de l'évé-
que et de la ville de Rome @ un autre évéque et & une auire ville,
Sa Sainteté Pie IX a condamné cefte proposition { Bref du 22
avril 1831 ).



nr

— 24D —

CIIAPITRE QUINZIEME.

Saprématie du Souverain Pontife (1).
._+._.

D. Que fant-il entendre par cette suprématie dn Sou-
verain Pontife? Est-ce simplement une suprématic
¢’honncur, ainsi que Vont prétendo (uelques héréti-
ques? :

R. Non, ce n’cst pas simplement une suprématie
d’honneur et de rang, mais une suprématic de juridic-
tion et d’autorité, une principaulé gui, dans l'ordre
spirituel, fait du Pontife romain la téie qui anime et
végit tout le corps de Vicotise.

Par la suprématic da Souverain Pontife, il faut done
entendre que le Pape, stcecssenr ¢o 'rince des Apo-
tres, a comme luai autorité et juridiction sur toute I'l-
glise, dont il estlc Chel sapréme ; et, par une liaison
néecssaire, que tous les fidcles, les potits comme les
grands, lui doivent respect et ohéissance.

Les Pércs, lcs Coneiles, la Tradition lout entiére ne
donnent pas une autre idée de la prééminence du Pon-
t' fe de Rome.

D. Etablissez bien maintenant les fondements dc
catte doetrine, qui me parait étre comme le ecccur méme
de la catholicité ct de T'unité de 1'kglise.

R. Je le furai avec honhcur ot sans trop de diffi-
culté, parce qu’il est pen de vérités dans la religion qui

(1) Le mot suPRENUS, supréme, veut dire au-dessus de {outl en
son genre; d’'o0 suprématie ou précminence. S. Pierre et scs
successeurs furent ¢lablis i jamais les déposilaires de la supré-
matie spiriluelle pour toute I'Eglise.



vuposent sur des preuves plus invineibles., L'impor-
Lant est de proeédcer avee ovdre, et pour ccla, vous per-
metirez que je rappelle & volre souvenir quelques faits
et principes exposés, ou du moins énoncés, au com-
mencement de cct ouvrage.

Notre-Scignecur Jésus-Christ a établi dans son Eglise
un corps de pasteurs, auquel il a laissé le dépot de la
révélation pour la promulguer, Penscigner & tous les
peuples ct la conserver dans sa purelé. A ce corps le
Sauvcur a parcillement délégué son autorité pour di-
riger et gouverner les peuples convertis et instruits. Ce
corps enscignant et gouvernant était essentiel, indis-
pensable & V'lglise, donde par son Fondateur d’immnor-
talité et d’immatabilité,

D. Oui, ceci est démontré ct admis. Et puis ?

R. Nous avons vu aussi que I'enti¢re perfeetion de
cc corps cnigeait néecssairement un Chef exercant visi-
blement les fouections de Jésus-Christ méme. Sans
doute, Ie Tils de Dicu ne doit jamais, pour étre fidéle
A scs promesses, abandonner la direction et le com-
mandemcat de son Eglise; il en sera todjoursle Chef
principal, le vrai ct radical fondement. Mais , depuis
son ascension, il est invisible ; et cependant son gou-
vernement, quoique spirituel, cst institué sur les
homnies et sur les actions humaines. De 14, pour ren-
dre c¢ gouvernement présent a tous, ct pour le main-
tenir intact, la néeessité pour I'ftfomme-Dicu de se sub-
stituer un Vicaire ouv un Représentant chargé de rem-
plir visihlement , cnvers son Eglise, son ministére, sa
souveraineté ct ses droits,

D. 1ci, je vous interromps ct. vous fais obscrver que
lcs {idéles répandus sur toutes les plages y sont nour-
ris de lumicre, de grace ct de foi par leurs évégues
respeetifs, dont la sollicitude pastorale Jes met & Uabri
de I'anarchic et de V'infidélité. Pourquoi done ce besoin
si pressant d'un Chef de I'Eglisc, d’'un Vicaire ct Licu-
tenant de Jésus-Christ ?



— 27 —

R. Majs , dites-moi, si les évéques eux-mémes ne

reconnaissaient point de Chef visible, qui les empéche-
rait de diviser lc bereail de Jésus-Christ, de le déso-
ler, de le nourrir de doctrines perverses? » Le salut
« de I'Eglise, a dit saint Jérome, dépend dc la dignite
du Pontife supréme, & qui si I’on ne donne pas une
puissance hors de pair, ct supéricure a toute autre,
il se¢ formera dans les Eglises autant de schismes
qu’il y aura de prétres. » (1)
Que les évéques disséminés jusqu’anx extrémites de
la ierre se meavenl tous , au contraire, dans I'orbite
d'une autorité supréme ¢t d’un centre commun el in-
défectible , alors PEglise pourra, méme cn s'éiendant
toujonrs, ne jamais sc diviser , ne perdre jamais son
organisation ni son unité premiéres.

=

]2 /g A

Vous n’avez pas oublié quc la prétenduc Béforme
lomba, dés son bereeau , daus le chaos le pius parfait,
et qu’'il y eut déslors dans son scin presque autant de
crovances que de tétes. Au mois d’avril 4838, lu Re-
mie de Dublin ne craignait pas d’affirmer gae toules fes
Eglises protestantes sont corrompues dans ce qui cona-
titue Pessence du christianisme; que le corps, 1 suh-
stance, le cocur méme de ces Kgelises sont traversés
d’ouire cn outre par le ver rengear du socinianisme
ci par celui de Iinfidélité. Comment en serait-il au-
trement, les scetes séparées du catholicisme n’élant ct
ne pouvant étre que des asires crrants loinu e tout
centre d’attraction qui en détermine et en véguiarise
le mouvement?

Pour nous, gréce & la chaire antique ct snerée snr
laquelle est assis le Chef des Poniifes, nous wnavons of
n‘aurons jamais qu’un symbole, un autel, wn econr cf
une voix. Cette chaire cst la chaire de Rome; ce Chef
des Pontifes est le Pontife romain, pére, poslear,

(1; Voy. les Dissertations de Mgr de la Luzerne, tom 1, p. 200,
16



— 218§ —

gnide de 1"Eglise universclle. Cette vue est belle et

consolante.
D. Oui, clle le sera surtout quand vous aurcz mis

sous nos yeux les preuves de cettc suprématie ponti-
ficale. En étcs-vous 1a?

R. Oui, écoutez. 11 est d’abord certain, jusqu’a Uévi-
denee, que saint Pierre fut placé par Jésus-Christ & la
tete du Collége apostoligne. Un jour, Pierre, avec la
vivacité de son zéle, confesse le Christ, Fils du Dica
vivaut; et Jésus lui dit: Tu es bicnhcurewx, Simon,
fils de Jean.... Tu es Picrre, ct sur cetie picrre je bati-
rai mon Eqlise, et les pories de Uenfer ne prévaudront
point conire elle. Un édifice repose ct s’¢léve sur son
fondement, la picrre fondamentale régit et soutient
Védifice : tel fut Vapotre saint Picrre pour 1'Lglise,
Ia pierre fondamentale. Je te donnerai les clefs du
royaume des cieux. On donne les clefs d’'unc mai-
son au maitre, les clefs d’'une vilie au monarque.
Dans lcs saintes Ecriturcs, les cicfs sont le sym-
bole du pouvoir souverain (1). Tout ce que tu auras
li¢ sur lo lerre, sera lié dans le ciel; tout ce que tu
anras délié sur Ia tevre, sera délié dans le ciel. Lier,
délier sont encore unc prérogative de la puissance su-
préme, qui lie ou délie par les lois, ivs jugements, les
peines. Pcu de temps avant sa Passion, Jésus dit en-
core & Pierre:J’ai pri¢ pour loi, afin que ta foi ne
vienne pas ¢ défaillir....; a ton tour, lu devras affer-
mir et confirmer tes [réres. Aprés sa vésurrection,
Notre-Scigneur fait répéter & saint Pierre jusqu’a trois
fois la protestation de son amour, ct il lui enjoint de
paitre ses agneaux et ses brebis. En confiant & saint
’ierre le soin de paitre tout le troupean, Jésus-Christ
s’cst scrvi d’'unc expression qui signific : Pasce cum
imperio, pasce presidendo (2). Dans I'Ecriture, plus
(’une fois les rois sont appelés pasteurs,

(1) Is. xxir, 22. — Apocal. ni, 7.
(2) Joan. xxi, 16.



Toutes ccs promesses faites & Simon Picrre doi-

vent-clles rester sans cffet? tous ccs pouvoirs singu-
licrs ne doivent -ils avoir aucun sens? « Tout, dit
Bossuct, concourt a établiv la primauté de saint
Pierre. Picrre parait le premicr en toutes manieres :
lc premier & confesser la foi, le premier dans obli-
gation d’excreer Vamour, le premicer de tous les
Apotres qui vit le Sauveur ressuscité des morts,
le premicr quand il fallut remplir le nombre des
Apétres, le premier qui confirma la foi par un mi-
racle, le premier a convertir les Juifs, le premier &
reccvoir les gentils , le premier parteut » (1).
Saint Paul vint & Yérusatem, voir saint Picrre comme
son supcricar, parcc gue, reinarquent Alcumcniuos,
sainl Chrysostome, saint Ambroise ¢t saint Augusiin,
il était P'oracle ct le premicr des Apétres, quia 0s eral
Aposiolorum et princeps.

Les Péres, grees ct latins , n’ont (u’une voix pour
célébrer Vinstitution divine de saint Picrre comme pre-
micr fondement et Pastcur universel de PEglise ; et de
13 les qualifications dont ils 'ont honoré, et rappor-
tées cn partie ci-dessus. J'omets leurs témoignages (22).
Pour les Conciles ui attestent la méme vérité, je ne
puis passer sous silence la définilion du Goucile cceu-
ménique de Florenee :

« Nous délinissons, disent les Péres asscmblés,
« qu'au Siége apostolique ct au Pontife romain appar-

R R A A A AR A”r A

-~

(1) Sermon sur U'Unité de UEglise, premicre parlic,

(@) Vous pouvez lire daus Origéne, Homil. v in Exod. ct
Comment. in Mallh., tom. xu, n. 9 et seq.; — dans sainl Jean
Chrysostome, Howmil, in Matth. 5&, alias iz il v affirme que I'u-
nivers enbier ful confi¢ & Pierre, qu'il fut fait ie Pasteur et le
Chef de toule I'Eglise 3 — dans saint Ambroise , Serm. &%, 0. b;
— dans sainl Augusling de Baplismo conlra Donalistas, lih. 11,
cap. 15 ouil cile la Lettre de saint Cyprien a4 Quintus, — St
Cyprien, dans son livee de FOwité de Eqlize, appelle sainl
Perre le Ghef, 12 source, la racine de toule V'Eglise.

i0).


http://Uom.ll

o~

— —
o ime

« lientla primanté sur 'univers entier...., et que c’est
« & lvi que, dans la personne du bienheurenx Pierre,
« a ¢été confié par Notre- Seigneur Jésus-Christ le
« plein pouvoir de paitre, de régir et de gouverner
« P'Eglise universclle. »

J’omets les monuinents de la Ville éternelle.

C'est dans tous les ceeurs, dans toutes les bouches
catholifrues , e méme sentiment, le méme accent d’en-
thousiasme ct d’amnour cxaltant la préémincnce, I'au-
torité supréme, universclle et impérissable de saint
Picrre: Tu es Petrus , et super hanc petram edificabo
Ecclesium meam.

D. Pour saint Pierre, il 0’y a plus de difficulté : oui,
il est bien le fondement que le Scigneur a posé, sur le-
quel I'liglise méme cst batie ; mais il s’agit de 'évéque
de Rome, ct ¢’est sa primauté que vous devez princi-
palement établir.

R. Je n’en disconviens pas, et j'y arrive. Eh bien,
Jésus-Christ ayant fait de VEglise son ceuvre indes-
iructible, I'Eglisc ne dut point mourir & I'époque du
miartyre de saint Picrre ; nous Pavons répété a saticte.
Donc lcs prérogatives accordées au Prince des Apotres,
pour l¢ bicn ct la conservation de I'Eglisc, durent né-
cessaircment étre transférées & scs sucecsseurs, qui,
de 'aveu de toute l'antiquité, sont les Pontifcs ro-
mains (1).

Quoi done! les Apédtres, qui avaient tous rececu le
Saint-Esprit avee la plénitude de scs dons, qui étaient
tous confirmés en grace, tous infajllibles, curent besoin
@’un Chefl; et ce Chef, aprés lecur mort ct dans les
iges snivants, aurait manqué aux évéquces, dont cha-
cnn cst bien inférieur aux Apétres en lumiére, en sain-
teté et cn sagesse, et qui ne possédent qu'cn corps
plusicurs des priviléges accordés & chacun d’cux en
particulicr !

(1) Relisez I'art. m du chap. précédent.



Jésus-Christ donna un Supérieur & I'Eglise nais~
sante , alors que son peu d’étendue et 1'étroite union
des esprits et des coeurs rendait lc pouvoir moins néces-
saire; et il le lui aurait soustrait pour les siécles a venir,
quand tout devait réclamer une autorité souveraine!
Que serait devenuecette barque divine,'Eglise, destinée
aporter les hommes au port de I’éternité, si, au milien
des flots mutinés des opinions et des passions qui de-
vaient partout et toujours se soulever contre elle, le Fils
de Dieu n’etit posé l'inébranlable rocher auquel pit en
tout temps s’attacher 'ancre de I'espéranceet du salut ?

« Qu’on ne pense pas, dit Bossuet, que le ministére
« de saint Pierrc finisse avec lui; ce qui doit servir de
« soutien & une Eglise éternclle, ne peut jamais avoir
¢« de fin. Pierre vivra dans ses successcurs (1). »

Et voild comment la suprématie de la Papaulé cst de

droit divin; clle cst identique avee celle donil saint
Pierre recut Uinvestiturc des mains mémes de Jésus-
Christ. Picrre a parlé par la. bouche de Léon, disaient
les 630 évéques du grand Concile de Chalcédoince,
Pierre est toujours vivant dans son propre siége. Et
¢’est pourquoi les Conciles généraux , les saints Doc-
teurs, tous les hommes éminents du catholicisme nc
cessérent jamais de saluer la puissance supréme de 1’é-
véque de Rome de leurs hommages de foi et d’absolue
dépendance. I.'Eglise de France se distingua dans ces
sentiments, comme nous le dirons bientot.
. Di J'admets donc encore que la primauté du Souve-
rain Pontife est de droit divin. Cependant les novateurs
¢t consorts objectent que cette primauté parait conquise
aprés coup et par des moyens tout humains. 11s attri-
buent son invention & Charlemagne, ou son usurpation
au Pape Grégoire VI1I. Que leur répondez-vous ?

(1) Sermon sur Uunité de U'Eglise, premiére partie. — Doctrine
définie par le Concile du Vatican, —Voy. plus haut, chapitre qua-
torzidme . art. 1,



—— 229 —

R. Je réponds (uc cctte supposition ne saurait étre
plus gratuite ni plus absurde. Car, si la primauté spi-
rituelle du Pape a eu son commencement dans qucl-
qu'un des siécles postéricurs & V'origine du christia-
nisme, il a fallu que tous les évéques de la chrétienté,
pour se donner un Chef et se soumettre & son autorité,
aient, volontairement ou par force, renoncé & une par-
tic de leurs droits. Or estwil bien dans la nature dc
I'homme de se placer de plein gré sous un joug qu'if
n’a jamais porté, ou de le supporter longtemps et avec
amour, s’il a été forcé a le subir?

Une innovation aussi grave, qui citbouleversé toute
I'administration de I'Eglisc, aurait - clle été acceptée
unanimement par les évéques répandus sur la surface
de la terre, et suojets d'unc foule de gouvernements
différents ? Cecla cst moralement impossible. Jamais
ane parcille translation volontaire ou obligée de pou-
voir & un Chef supréme, n’aurait été accucillic sans
contradiction ; et jamais un monarque ou un Papc
quelconque n'eit été assez puissant pour fléchir sans
rcetour tant de volontés.

Il a fallu en outre qu'un si grand changement ait éié
opéré avee un secret tellement absolu, que, parmi les
nombreux écrivains de tous les siécles catholiques, au-
cun ne l'ait su, ou, le sachant, ne l'ait pas révélé.

11 a fallu enfin que, de toutes les hérésies condamnées
par les Papes durant quinze cents ans, et par la méme
souverainement intéressées a rabaisser leur autorité ,
aucune n’ait parlé de cette origine récente , conquisc
ou usurpée, de la primauté pontificale.

Telles sont les absurdités dans lesquelles on se pré-
cipite dés qu'on ne rougit pas d’attaquer une autorité
divine. Du reste, avancons.

D. Avez-vous d’autrcs fondements de la primauté
des Pontifes romains ?

R. 11Is ne manquent pas. Et d"abord jec vous rappelle
tes actes multipliés par lesquels, dans tous les iemps.



— 223 —

les Souverains Pontifes ont fait usage de leur autorite
supréme. C’est que, dés Porigine, ils ne doutérent ja-
mais, ct personnc ne douta avee cux, de la perpétuilé
divine ct certainc du pouvoir méme du Prince des
Apotres dans leur siége de Rome. A leurs yeux, et aux
yeux de tous, la Papauté était ct devait ¢tre toujours
le centre divin et immuable de Punité catholique, la
source de la vérité, de la liberté, de la vie religieuse,
par la constitution mé¢me de Jésus-Christ. En vertu de
ces immortels principes, le Siége romain fut tonjours
comme le point de départ de tout ce qui s’exéeute de
rrand dans le catholicisme. A lui appartieunent de
droit la convocation des Conciles acuméniques ct la
confirmation de leurs déerets, la mission et la juridic-
tHon des évéques, les régles de la discipline universelle
et des moeurs, lc jugement ct la condamualicn des
hérésics. En un mot, je le redis avee bonheur, toute
Eglise catholique sc résume dans le Souvcerain 'on~
tife: Ubt ergo Pelrus, ihi Ecclesia (1). « Yentends dire,
¢ écrit Tertullicn, dés la fin du second siéele, qu’on
« déerct solennel et péremptoire, cf quidem peremp-
¢ lortum, a ¢té porié; le Pontife souverain, c¢'cst-a-
« dirc 'Evéque des évéques a ordonué (2). » Done
alors, comume avaut, selon Pattestation de Tertuilien,
les Pontifcs romains portaient des jugements péremp-
toires en matiére de foi (3).

Au septiéme siccle, saint Maxime , éerivant contre
les Monothélites: « Si Pyrrhus, dit-il, prétend n'ctre
« pas hérétique, qu'il ne perde point son temps o se

(1) S. Ambrosins, in Psalm. XL Enarratio, n. 30.

(2) Lib. de Pudiciiia, n. 1. — Ponlifex Maximus. quod est
Episcopus episcoporum edicit.

(8) 1'ai dit comme anant. Ainsi §. Clément, disciple des Apo-
tres et deuxicme suceesseur de S, Pierre sur le siége de Rome,
nous, apprend que les fideles de Corinthe s’adresserent & lui
pour qu’'il voulit mettre fin aux divisions qui troublaient leur
Folise (1re Lettre de S. Clément aux Gorinth).



— 224 —

« disenlper auprés d'une foule de gens; qu’il prouve
« soninnocence au bicnheurcux Pape de la trés-sainte
« Bglise romaine, ¢'est-i-dire au Siége apostolique, &
« (qui appartient I'empire , lautorité, la puissance
« de licr ct de délier, sur toutes les Eglises ui sont
« dans le mondc, en toules choses ct en toutes ma-
« nic¢res : In omnibus et per omnia (4).

Fliennc, évéque de Dorilée , parait devant Martin ]
dans un concile de Rome. 11 est envoy¢ par Sophro-
nius , patriarche de Jérusalem ; ctil dit ¢u’avant son
départ, le saint Patriarche I'a conduit sur la monta-
enc du Calvaire, et lui a fait préter scrment , par le
sang de Jésus-Christ répandu sur ecttc montagne , d’al-
ler au plus tot jusqu’a Rome, ou cxiste le fondement
de I'orthodoxic, pour oblenir du successcur de saiut
Pierre la stabilité de la foi contre lcs exreurs des Mo-
nothélites : Quantocius de finibus terre ad terminos eco-
rum deambula , donec ad apostolicam Sedem. , ubi or-
thodoxorum dogmatum [undamenta existunl, perve-
nias (2). »

Quels magnifiques monumcents de la souveraine au-
torité ct juridiction des Papes ! —Et ccla se disait, sc
faisait avant Charlemagne ct avant Grégoire VII. La
primauté pontificale cst pour nous catholiques, par son
évidence , ce qu’est le soleil en plein midi (3).

D. Vous avez dit que la France s’étail distinguce
dans ses scntiments envers la suprémalic du Saiut-
Pére. J'ajoule une foi pleine & votre parolc; ct cc-
pendant , je scrais bien aisc de voir la preuve de ce
fait.

R. Et n’est-cc point par suite de ces sentiments ct

(1) M. dec Maistre, Du Pape, lom. 1,p. 57.

(2) In Cone. rom. sub Mart. I.— Voyez le Card. Lilla, Leftres
sur les qualre Articles; Letlre 27e,

(3) On peul voir, dans les auleurs, les passages des Peres
¢lablissant de la maniére la plus décisive la suprémalic spu-
riluclle des Souverains Pontifcs.



— 225 —

de son inviolable dévouement & la chaire de Saint-
Pierre, que la France a mérité le nom glorieux de
nation tres-chrétienne ? Et le Pape Grégoire TX n’éeri-
crivait-il pas & I'évéque de Reims : Dans Uardeur de
le foi et dans le dévouement au Siége apostolique, UE-
glise gallicane ne suit pas, clic devance toules les au-
tres (1)? Son clergé n’a-t-il pas ¢été, dans tous les
temps, une des consolations des Pontifcs suprémes?
Mais citons quelques témoignages. Dans son asscinblée
générale de 1626 , le clergé de I'rance appelaitic Pape,
ct 'appelle toujours Chefvisible de I'Eglise universelle,
Vicaire de Dicu cn terre, Lvéque des évéques el des pa-
triaches ; en un mot , Successeur de saint Plerre, en qui
Papostolat et Uépiscopat ont cu un commencement , el
sur lequel Jésus-Christ a fondé son Eglise, en lui don-
nant les clefs du ciel , avee Uinfaillibilité de la foi, que
Yon a vu durer ipunuable en scs successcurs jusqu’d 10s
jours (2).

Et un demi-siéele plus tard, Bossuct , cn présence
de cette Eglise de France toujours pratiquement si dé-
voucée au Saint-Sidge, s’écriait: « C'est cetle chaire, tant
céléhrée par les Péres, on ils ont exalté comme &
« Yenvi la principauté de la chaire apostolique, la prin-
< cipauté principale , la source de 'unité , ct dans la
place de Picrre U'éminent degré de la chaire sacerdo-

)

s

(1) M. de Maistre dit: « Charlemagne, dans son {estament,
« legua A ses fils In futelie de 'Eglise romaine. Ce legs, répu-
« dié par les empercurs allemands, avail passé a la couronne
« de France. L'Eglise catholique pouvait étre représentce par
« une ellipse. Dans I'un des fovers, on vovait S. Pierre;
« el dans l'autre, Charlemagne. L’Eglise gallicane , avec sa
« puissance, sa doctrine, sa dignilé, sa langue, son prosé-
« Jylisme, semblait queclquefois rapprocher les deux centres,
« ¢l les confondre dans la plus magnifique unité. » ( b Pape,
lom. 1, Discours préliminaire.) —Voy. 'ouvrage inlitulé : Du
Pape et de ses droils religieux, par I'abbé Barruel, tom. i,
ch, 3.

(2) Ce texte se lit partout. Voy. les Mémoires du clergé.
10,



— 226 —

« tale , U Eqglise-mcre qui tient en sa main ln conduile
« de toules les autres Eylises, le Chef de Uépiscopal
« d’on part lerayon du gowveranement , la chaire prin.
« cipale, la chaire unique en laquelle scule tous gardent
« l'unité. Vous entendez dans ecs mols saint Optat |
« saint Augustin, saint Cypricn , saint Irénée, saint
« Prosper, saint Avite, saint Théodoret, le Coneile
« de Chalcédoine ct les autres , I'Afrique, les Gaules,
« la Greéee, 'Asie, I'Orient ¢t I'Oceident unis ensem-
blc (1). »

D. l.cs scctaires n’ont-ils point, eux aussi, rendu
hommage & la primauté du Pontife romain?

R. Souvent. Je puis nommer Mélanchthon (2),
Grotius (3) et Mosheim ; mais surtout leur pére, Mar-
tin Luther. Yous vous souvenez de tous les excés aux-
qucls se livra contre le Pontife de Rome ce fougueux
réformateur. Ge que vous avez peut-étre oublié ) ¢'est
le trouble affreux qui bouleversa son dmc avant qu'il
osit attaquer cctte aulorité souveraine, devant laquelle
il s’était si longtemps incliné. En 1548 , Luther avait
cncore dedi¢ a Léon X ses Controverses , et lui avait
dit : Trés-sainl Pére, je me prosterne ¢ vos pieds , et
nvoffre avee toul ce que je puis et toul ce que §'at ; donnez
la vie ou la mort, approuvez ou réprouves, je recon-
nais volre voix pour la voix du Christ, qui régne ct parle
en vous. La méme année , il éerivait an cardinal Ca-
jetan : Je ne demande qu'a écouler la voix de ULglise ,
ef a la sutvre. Et méme dans son acte d’appel du Pape
au Concile, il persista toujours i dire qu’il ne préten-
dait ni douter de lo primauté et de Vaulorité du Saini-

R

(1) Sermon sur UOUnilé, premiére parlie.
24(2) Voy. Bossuel, Histoire des Veriations, liv. v, n. 23 of
(3) Sine tali primatu exive a controversiis non polerat,
sicut hodic apud Proleslantes, elc. (Grolius, Votum pro pace
Ecel., art. vir.)— Voy. M. de Maistre, by Pape, ch. 1x, ou Calvin
est egalement cité (Instit. vi, §. 11).



— 227 —
Sicge , nt rien dire qui fitt contraire a lo puissance du
Pape bien avisé et bien instruit.

Léon X lc condamna en 4520. Aussitot, dans I'or-
gucilleux hérésiarque, la haine, la révolte ct la vio-
lence la plus outrée prirent la place de la douccur, de
la soumission et de 'humilité (1). Mais cc ne fut qu’a
travers les plus cruelles angoisses qu’il arriva a scs
horribles emportements ; ct il est certain , dit Bossuet,
quc I'autorité de 1'Eglise le retint longtemps ; et 'on ne
peut lire sans indignation , non plus que sans pitié,
ce qu’il cn éerit: « Aprés, dit-il, que j'eus surmonté
« tous les arguments qu'on m’opposait, il cn restait
¢ un dernier qu’a peine je pus surmonter par le sc-
cours de Jésus-Christ, avee une extréeme difliculté
et beaucoup d’angoisse : ¢'cst qu’il fallait écouter
I'glise (2). »

On attribue encore & Luther les paroles suivan-
tes : « Qu’étais - je, pauvre misérable moine, pour
« tenir contre la majesté du Pape, devant lequel les
« rois de la terre, que dis-je? le ciel méme trem-
« blaicnt ? Ce que j'ai souffertla premiére ct Ja scconde
« année! dans quel abattement, non pas feint et
« supposé , mais bien véritable , ou plutot dans quel
« désespoir je me trouvais ! ah! ils ne le savent point
« ces csprils confiants qui dcpuis ont attaqué le Pape
« avee tant de fierté et de présomption!... Si javais
« alors bravé le Pape comme je le fais aujourd’hui,
«
«

"2 R R

~
"~

je me serais imaginé que la terre se fiit, & I'heure

méme , ouverte pour m’engloutir vivant ainsi que
« Coré et Abiron... Lorsque jeptendais l¢c nom dec
« I'Eglise, je frémissais et offrais de céder. » Pour-
guoi le malheureux n’a-il point obéi & celte inspira-
tion ?

D. Rappelez-nous donce encore les causes , que vous

(1) Histoire des Varialions, liv. 1, n. 24, cle.
(2) 1bid., n. 20.



— 228 —

avez d¢ja indiquées , de ces torrents d'injures vomis
contre Rome, de ectte guerre de mépris et d’extermi-
nation qui lui fut de tous temps déclarée?

R. Pour s’en rendre raison, il n'y a gu’a examiner
ccux qui cntrent dans cette conspiration salanique,
ourdic contre le trone pontifical. Tout ennemi de la ve-
rité , de lordre, de la justice et des moeurs cst ennemj
du Siéee romain. Un cceur est an contraire d’autant
plus fervent envers lui, d’autant plus z¢lé pour scs
droits, et d’autant plus animé a les defendre, qu’ii
aime davantage Vordre , la vérité et la vertu. Le Suint-
Siéqe, a dit M. de Maistre , #’a conire luz que Uorgueil,
qui est imimolé par la sainlelé.

Ft remarquez que I'impiété ne s’arme jamais de
haine et de furcur contre la papesse d’ Angleterre , con-
tre le czar, le sultan, les présidents des consistoires
luthériens , calvinistes, etc. Ah! c’est que dans ccs
Eglises dévoyées, anglicane, russe, greeque, luthé-
ricnne, ete., il n’'y a rien ¢ui effraye ou qui menace la
conscicnee. Elles sont de purcs créations humaines,
dont les chefs ne sont point les lieutenants de ce Dicu
qui défend le erime et qui le punit; pour lors, clles peu-
vent vivre en paix. Mais, contre I'Eglise romainc ct son
Pontife , Satan et ses suppodts combattront toujours
avec acharnement , parce que I'Eglisc et le Pape sont
les digues puissantes que la main de Dicu a élevées
contre les complots des méchants. Peut-on ne pas voir
ici une preuve éclatante de la divinité de 'Eglise ca-
tholique?

D. Quelle conclusion pratique déduisez-vous de la
vérité démontrée dans ce chapitre?

R. Cecllc de hénir de jour en jour la Providence de
notre vocation i la foi, et de nous appuycr fortement
jusqu’an dernier soupir & la picrre angulaire sur la-
quclle Jésus-Christ a bati son ¥glise. Disons souvent :
I1 est bon pour nous d élre ici : BONUM EST NOS HIC ESSE,
ct ayons en exécration toule scission avee notre Saint-



— 229 —

Pére le Pape. Cette scission, qui st le schismie, a tou-
jours ¢éteé signalée par les saints Docteurs comme un des
plus grands crimes : car jamais il n'y aura de cause
Iégitime de rompre avee 'Eglise, qui sera toujours une,
sainte, catholique, apostolique, et toujours 'unique
porte du ciel.

Relisez le canon du Concile du Vatican, que j'ai
cité plus hant, au chapitre quatorziéme, article 1.



— 230 —

CHAPITRE SEIZIEME.

Infaillibilité da Souverain Pontife (1).

—p—

ARTICLE 1.

OBJET DE CETTE PREROGATIVE.

D. Sur quoi le Souverain Pontife cst-il infaillible?

R. Sur toutes les questions de dogme, de morale
ct de discipline universelle.

D. Peut-il errer dans les questions de philosophic,
d’histoire, de littérature, de politique , de sciences na-
lurelles , etc?

R. Non, si ces questions sont nécessaires pour Ia
garde du dépot sacré dont saint Paul parle & Timothéc
(II Tim. 1, 414 ). Et ainsi, lorsque la philosophie, I'his-
loire, la littérature, la politique et les sciences, péné-
trant dans le domaine de la théologie dogmatique ou
morale, ou du droit ecclésiastique, inventent ct propa-
gent des systémes , des faits , des hypothéses , des ré-
cits tendant & affaiblir ou méme A détruire la foi, les
maurs ct lautorit¢ de I'Eglise, alors le Pontife su-
préme, divincment préposé a la garde de ces inappré-~
ciables bicns , se trouve dans la nécessité d’élever la
voix , d’avertir, de condamner , d’anathématiscr; ct,
dans ce cas, son jugement est irréformable.

(1) Dans ce chapilre, il faudra se rappcler ce que nous
avons démontré et dit plusieurs fois, savoir, que les prérogati-
ves accordées a saint Pierre pour le bien de I'Eglise furent pa-
reillement accordées 2 ses successeurs.



— 231 —

D. Mais est-ce toujours que le Pape est infaillihle
concernant les questions de foi , de morale et de dis~
cipline?

R. Oui, toujours , quand il prononce sur ces ques-
tions comine Chef de toute I'Eglise , ¢t comme Pasteur
et Docteur universel , parlant , suivant le mot rceu, ex
cathedra , ou du haut de la chaire pontificale : ¢’est-a-
dire qu’alors le Pape s’adressc 4 toute V'Eglise, dont il
¢st le Chef, et déclarc formellement gqoe tous les fidé-
les sont tenus, sous peine d’anathéme, de croire comme
divinement révélé ce qu’il affirme, ct de rejet.r ce qu'il
condamne comme opposé 4 la révélation divine.

Hors dela, et parlant ou enscignant comme docteur
privé, sans intention de rien définir, e Pape peut sc
tromper.

C'est & Pierre, comme Pape ou comme Chef des
Apétres, des disciples ct de 'Eglise enti¢re, quele
Fils de Dicu confia la mission d’affcrmir ct de confir-
mer ses fréres,

ARTICLE II.

DEMONSTRATION DE CETTE PREROGATIVE.

D. Lorsque le Souverain Pontifc, parlant ex cathe-
dra , ainsi qu’il a été expliqué , proclame unc vérité ou
condamne une crreur, les évéques, le clerge et les
simples {idéles doivent-ils se soumcttre incontinent
croire et obéir?

R. Assurément : c’cest dit et démontré.

D. Or, cn croyant ct cn obéissant, n'ont-ils pas &
craindre d’étre trompés?

. Non, jamais : car le Souverain Pontife cst le suc-
cesseur de celui & qui Jésus~Christ a dit expressément :
Simon, Simon, voila que Satan a demandé de vous broyer
comme du [roment ; et moi, jai prié pour toi, afin que
la foi ne défaille pas ; et toi , de ton colé, affermis,



— 233 —

corfirme tes fréres (1). Dans ces paroles, Notre-Sei-
gneur exprime ou opére trois choses : d’abord il pré-
dit que les Apotres ct les fidéles , dans leur personne ,
auront & subir des tentations au sujet de la foi : Sata-
nas expelivit vos; cnsuite il assurc & Picrre qu'il a
pri¢ spécialement pour lui (ct conséquemment pour ses
successeurs ), afin que sa foi ne défaillit jamais : Fqgo
autem rogavi pro e ; enfin il confie & Pierrc la charge
de confirmer , d’affermir scs {rércs : Confirma fratres
fuos.

La foi de I'Eglisc devait donc étre attaquée dans lu
suite des dges. Oui ; mais Jésus-Christlui donna une vi-
coureusc défcnse contre ces attaques, en priant par-
ticuliérement pour Pierre, chef futur de sa grande fo-
mille : car, par celte priére , il obtint que Pierre ct les
Papes, scs successcurs, confirmés dans la vraie foi, y
confirmeraient & leur tour leurs fréres ct toute 1'Eglisc.

Si donc Picrre ou le Pontife romain pouvait faillir
dauns la foi, ou §’il pouvait nous tromper dans scs dé-
cisions dogmatiques, il faudrait confesser que la pricre
de Jésus-Christ pour son premier Apdtre a é1é sans
vertu, ou que Notre-Seigneur n’a pas suffisamment
pourvu au bien ct & la conscrvation dec son Egilisc : or
il y aurait blasphéme & penser ou & parler de la sorte;
Pierre et ses successcurs nc peuvent done point nous
tromper.

Supposcz encore que le Pontife romain, enscignant
ex cathedra, puissc faillir dans ses décrets dogmati-
ques, 'Eglise alors pourra réformer ses décrets. Dés
lors il faudra , contrairement aux promesses de Jésus-
Christ , que I'Eglisc seule et s¢parcée de son chef soit
douée d’infaillibilité ; ce qui n’cst pas, la promesse
d’infaillibilité n’ayant jamais éi¢ faite au corps des
Apotres imparfait, tronqué, privé de sa téte ct de sa
vie. De plus, dans cette supposilion, l'ordre constitué

1) Luc. xxu, 31, 32,



~— 233 —
par Jésus-Christ scrait renversé : car alors Picrre, I'A~
potre privilégié, ne confirmerait plus ses fréres dans
lafoi, mais cn scrait lui-méme confirmé (1).

Ce n'est pas tout. Ouvrons saint Matthien, an
ch. xvr, nous y lirons : Tu es heureur, Simon, fils dc
dean..... Lt moi, je te dis : Tu es Picrre, el sur cetle
pierie je batirai mon Eglise, et les portes de Venfer
ne prévaudront point contre elle. Le sens naturel de
ces paroles, admis par Uantiquité , est que les puissan-
ces de P'enfer ne prévaudront jamais contre la picrre
sur lagquelle Jésus-Christ a assis son Egtise, ¢t par
suite conire I'Eglisc clle-méme. Il faut done que la fer-
meté, la solidité de cctte picrre qui scrt de fondement
a I'impérissable édifice de I'Eglise, soit a jamais iné-
branlable ; ce qui seraitl loin de sc réaliser, si le Pon-
lifc romain pouvait entrainer I'Eglisc dans 'erreur.

Enfin saint Jean, au chap. xx1, rapporte les parc-
les de Notre-Seigneur ressuscité & son disciple cor-
verti @ « Simon, fils de Jean, n’aimes-tu 2.... ch bien,
sois le pasteur de mes agneaux, pasce agnos meos...; et
sois aussi le pasteur de mes brebis, pasce oves meas.» Or
Poffice de pasteur des dmes consiste principalement
dans le ministérc ou I'enseignement de la saine doc-
trine. Pierre, chargé de gouverner le troupeau, les me~
res ¢t les petils , cst par 12 méme chargé deles alfermir
dans la vraie foi. Le Pontife romain ne peut done ja-
mais, dans son enscignement public et solennel , dtre
lc jouct de Yesprit de mensonge et de ténébres. Recon-
naissons plutot que Ventiére et vraie solidité de la reli-
gion chrélienne réside dans le Siége apostolique (2).

D. Comme ce point est d’'unc importance majeurc,

(1) Voy. le card. Litla, Leltres sur les quatre Articles, Leltre
Y%e,—Voy. aussi le P, Perrone, Preclectiones theologice, vol. 11,
p. 1, sect. 2, c. 4.

(2) Voyez la Profession de foi diclée aux Orientaux par le Pape
Hormisdas.



— 234 —
surtout dans les temps ot nous vivons, dites-nous si
Lel a é1é le sentiment de toute la Tradition , touchant
Vinfaillibilité¢ du Pontife romain.

R. Oui, sans doute. Du cccur de tous les siécles
catholiques s’éléve la voix des Péres, pour rendre un
hommage unanime a la divine infaillibilité de saint
Pierre et de scs successeurs. Dornons-nous & quelques
citations ; vous en trouvercz des recueils entiers dans
les autcurs (1), « Non, jamais, s'éerie Origénc, les
portes infernales ne prévaudront contre la pierre sur
tuquelle Jésus-Christ edifie UEqglise. » (2) C'est Je lan-
gage de saint Hilaire, de saint Ambroise et de saint
Augustin, lequel, aprés avoir mentionné la séric des
Poutifes romains, ajoule: La voila cellte pierre, 1psa
EST PETRA, que he voinquent jomnais les superbes portes
des enfers (3). « C'est an Souverain Ponlife, c’est a
« son autorilé, dit saint Thomas, qu’'il appartient de
. déterminer en définitive , finaliter, ee qui est de foi
et qui doit étre cru inviolablement par les fidéles .,
ut ab omnibus inconcussa fide teneantur (4), »

Du reste, les Peéres enseignent que, pour éire du
nombre des fideles, il est néeessaire de conformer en
tout ses pensées et scs croyances avec celles du Siége
romain, dont la doctrine est la régle dela foi ; ils sou-
tiennent, comme saint Trénée, que 1’on peut confondre
tous les hérétiques par la succession des Pountifes ro-
mains , ¢t que leur chaire est la gardienne de I'ortho-
doxie ct un tribunal sans appel; ils nc donnent le nom
de catholique qu’a celui ¢ui croit eomme 'Eglise ro-

A £ R

iy
”~

(1) Bellarmin. — Ballerini, de vi et raf. prim. — P. Schrader,
de Unilale rom. —Le card. Orsi, de irreformabili rom. Ponli-
cis... Judicio, clc.

(2) Tom. xn in Matth., n. 11.

(3) In Psalm. cont. partem Donali. — S. Athanase éerivait a
sainl Felix, pape : Sur vous, comme sur leurs fondements, sont
élablies et affermies les colonnes de UEqlise.

(i) 2.2.41. 1. 2. 10.



— 235 —

maine ; ils ericnt, avec saint Augustin, qu'apres les
déclarations de Rome, les causcs sont termindes ; ils
affirment que saint Picrre vit et gouverne toujours dans
son Siége, afin, comme dit saint Picrre Chrysologue,
de donner la vérité de la foi & ccux qui la cherchent
ils publient (que la perfidic ne peut avoir aceés auprés
de la chaire romaine (1).

Or tous ces témoignages des Péres, (ue je pourrais
exposcr ici, prouvent claivement que le Siége aposto~
lique ou le Pontifec romain ne peut point, dans ses dé-
crets dogmatiques, dévier de la fol véritable. Toute la
Tradition est donc encore en faveur de Uinfaillibilité
du Souverain Pontife.

D. A ces raisons pourricz-vous ajoufer des exem-
ples ou des fails qui confirment cette autorité irréfor-
mable exercée par les Souverains Pentifes ?

R. Oui, je le puis; ct cos faits publics, incontestés,
prouvent de nouveau que la doetrine (ue jexplique
en ce moment, fut bien la doctrine de toute antiquitd
chrétienne. Ajusi: 4° les novateurs condamnés par les
sculs Pontifes romains furent aussitot regardés ct tenus
pour hérctiques par tous les fidéles , avant la réunion
des Conciles cccuméniques (2) ; 2° plusieurs errenrs
farent mises an nomhbre des hérésics, aprés la seule
condamnation des Pontifes suprémes, sans aucunc
célébration de Conciles ; 3° les décrets des Conciles
géucraux nc furent jamais considérés comme irréfor-
mables avant la confirmation du Siége romain ; bicn
plus, ils furent quelqucfois rcjetés par délfaut de lo
sanction apostolique ; 4° & la naissance des controver-
ses, on a toujours vu les ¢véques sc tourner de toutes
parts vers le Pontife de Roime, pour le prier d'y mettre
un terme; 5° tous les catholiques ont constamment
agréé les déeisions pontificales , les héréliques sculs

(1) Voy. P. Perrone, ibid., n. 730.
(2; Le prewier Concile général ne ful tenu quen 'année 325,



- 236 —

ont résisté (1); 6° I'Eglise universclle a accepté Ia
formule proposée par le Pape Hormisdas, et qui ren-
fecrme la doctrine de I'infaillibilité en question ; 7° enfin
la liturgie publique de V'Eglise témoigne cn faveur de
la prérogative quc nous accordons au Souverain Pon-
tife. Donc, en croyant ct cn obéissant & la parole du
Docteur de I'Eglise, notre Saini-Pére le Pape , les fide-
les n’ont jamais & craindre d’étre trompés (2). « Les
« hérésics, Ies schismes ne naissent, a éerit saint Cy-
« pricn, que parcc qu'on n'obéit pas au prétre de
« Dicu, et qu'on nc veut pas reconnaitre dans I'Eglise
« une seule autorité sacerdotalc, un scul juge pronon-
cant & la place de Jésus-Christ, judex vice Chri-
« sti (3); » ala place de celui qui a dit : Ego sum...
veritas.

D. L’Eglisc de France, jusqu’'a la fameuse déclara-
tion de 1682, dout nous parlerons bientét, a-t-clle
constamment professé la doctrine de Vinfaillibilité du
Souverain Pontifc?

R. Oui, constamment. L'assemblée du clergé de
Francc qui se tint & Mclun en 41579, propose a tous
les fideles pour régle de leur croyance ce que croit et
professe lo sainte Eqglise de Rome , qui est la maitresse,
la colonne et Vappui de la vériié.

En 1625, I'assemblée générale du clergé, écrivant

~

(1) Au second si¢cle, plusieurs fois les évéques s’assembié-
rent pourfixer la céléhration de la Paque, sans y réussir, Le
ape Victor décida tout par son décret, cl ceux qui n'obéirent
pas furent considérés comme héréliques, au témoignage de Ter-
tullien, d’Eustéhe, de S. Epipbane, de 8. Angustin.

Aucun Coucile ccuménique n’avait cncore jugé Pélage du
temps de S. Augusling mais Rome avuit parlé, dit cc grand
é¢véque, ot ta couse élait finie (Serm. ¢XXx1).

(2) Voy. Dellarmin, de Verbo Dei, 1. 11, ¢, 6 ;—Ballerini, ibid.,,
c. 14.;— le P. Sehrader; — le eard. Orsi, cte.; — le Traité de
Vinfaidlibilité et de Vaulorité du Pape, par le P, Mathicu Pelit-
didier ; — 'Antifebronius vindicatus du P. Zaccaria, elc..

(3) Cypr. Epist. b9, Cornclio Fralri.



— 237 —
aux archevéques et évéques du royanme, disait: « lis
« (les éviqucs) respecteront aussi notre Saint-Péve le
Pape, Chefl visible de VEglise universeile, Vieaire
« dc Dicu en terre, Kvéque des évéques et patriarches,
« aucquel Vapostolal el Uépiscopal onl ew commence-
« ment, ctsur lequel Jisus-Christ a fondé son Eglise,
en hii baillant les clels du eiel avee Finfaillibilité de
le for, que Yon a vuc miraculeusement demenrer
imimuable dans ses suceesseurs jusqu’aujourd’hui. »
En 1653, trentc ct un évéqgues [rancais, écerivant
au Pape Innocent X, au sujet de 1a condamnation des
cing proposilions dc Jansénius, disaient : « I'Eglise
« savait gne les jugemenis portés par les Souveraius
« Pontifes, en réponse aux consultalions des ¢ve-
« ques, pour élablir une réqgle de foi, jouissent dégale-
« ment (seit ue les évéques aient cru devoir expri-
« mer Jeur scniimeut dans leur consuilalion, soit
« qu’ils aient omis dc le faire) d'une divine ¢t sonve-
« rainc autoriié dans I'lglise universelle ; autorité &

=

-

=

[

¢« laquelle tous les chrélicns sont obligés de soumctire
¢« leur esprit mcme. »

Telle a toujours ¢té en Francela croyance ct la pra-
tique du eclergé et des fidéles avant 1682, et indme
depuis.

Nous avons entendu Bossuct s'éerier, d'aprés les
Péres de Chaleédoine : Pierre cst loujours vivant dans
son Stége (4); ct dans son Sermon suyr FUnité : L' Eglise
romaine ne connait point d’hérésic, I Eqlise romaine est
tonjorrs vierge..... Picrre deimeure dans ses successcurs
le fondement des fidéles.

En 4790, les évéques dépules & 'assembléc natio-

(1) 1ve Sermon pour le jour de Pdque, 2¢ point. — Cest dans
ce brau Sermon que Bossucl enseigne que toules les hérésies
vienuent fomber aux pieds de UEglise, aux pieds de Picrre, qui
les fowddroie par ses Suceessenrs,



o 938 —-

nale dénoncerent & Pie VI la Constitution civile du
cleryé, ajoutant que les fideéles atlendaient une décision
di Souverain Ponlife , comme le iémoignage vénérable
de la foi de toules les Eglises (1). Le Pape ayant con-
damné cctte constilution par son Brefdu 43 avril 1794,
tous les évéques de France, & Vexeeption de quaire
souscrivirent a cette condamnation, demeurant invio-
lablement attachés & la foi (2). Et que d’exemples ré-
cents de Vautorité souveraine d’enscignement dans le
Saint-Sidge, ct de Ventiére soumission de U'Eglise de
France ! Fille ainée de I'Eglise romaine, elle sera tou-
jours sa fille la plus docile, la plus généreuse ct la
plus dévoude, s’identifiant toujours avee sa foi, ses
douleurs, ses consolations ¢t sa gloire.

D. Je vous remercie de vos cxplicalions. 11 me reste
cependant queliques doutes que je vous prie d’éclair-
cir. D’abord, ne pouvons-nous pas, en séparant le
Pontife romain d’avee son siége, allirmer que la pré-
rogative de Uinfaillibilité a ¢ié accordde seulement an
Si¢ee, et non pas d I'Evéque de Rome?

R. Yous tenez le langage de certains raisonnecurs
des siecles derniers et peut-étre du sicele présent.
bais cst-ce avee une omhre de raison? non, évidem-
mient. En 1847, Mgr Giraud, cardinal-archevéque de
Cambrai, fitle voyage de Rome. A son rctour, au mois
de novembre , il pronounca dans son église mdétropoli-
taine un diseours ot nous lisons la réponse nette ct pé-

(1) Voy. In Collection des Drefs de Pie vi, par M. Guillon,
{fom. 1.

(2) Voy. Uyacinthe Serry dans Fappendice historique De mente
Eclesice gallicance, ele;—le Cardinal Orsi ;—Ile Card. Muzzarelli,
e UVinfuatlibililé du Pape, prouvée par les pruicipes tidines el
le sentiment universel del Eglise gullicane ;}—cl surtout Uitlustre
professeur de la rovale universilé «e Turin, Soardi, dans son
ouvrage : De suprema romani Ponlificis auclorilale, hodierne
Leclesiee galiicane Doclring, Avignon, 1747, 11 a élé réimprimé
& Mayence ¢l deédi¢ d Pie VII, — Voyez aussi M. de Maistre, Du
Pape, liv. 1, ch. 1.; — et le P. Petitdidier.



-— 239 —

remptoire & la difficulté que vous venez de propaser.

«
«
«
«
«
«
«
«
L[}
4
«
{
«
d
«
«
W
«
«
«
«
«
«
«
«
«

«

« Quc sommes-nous allé voir & Rome, dit Ie savant
prélat? c’cst 'Eglise mére et maitresse de toutes les
aulres..... ce siége indéfectible ot I'errcur ne s’as-
sicd jamais, cctle chaire supréme d’ou part, avee le
rayon de la doctrinc, le rayon du gouvernement,
cenlre de I'unité, lien qui unit toutes les intelligen-
ces dans unc méme foi, toutes les volontés dans un
méme amour....; pour tout dirc, en un mot, la téte,
le eceur, Ia main et la voix de cetie grande société
catholique qui a I'immensité pour limite ct pour du-
réc Iéternité. Car nous w'avons garde de séparer ici
le sicge d’avee le Pontife, a Uexemple de ces raison-
neurs subtils qui, par un effort dabstraction, ant ern
pouvoir établir une distinction enlre la Chaire romaine
et son Chef auguste, ct refuscr & celai-ci un privilége
qu’ils accordent a cclle-la. Non, cc n’est pas un
siége abstrail, métaphysicue, idéal, que nous som-
mes allé vénérer , mais un siége animé, vivant, oc-
cupé ct tout rempli de I'autorité, de V'esprit, de la
griace du Prince des Apotres, qui continue &'y parler
par la bouche de ses suceesscurs ; c’est le siége de
celui & qui Jésus-Christ a dit: Pierre, p'at prié pour
toi (vous Venlendez ; c’est la priére d’'un Dicu tou-
jours sur d’'étre cxaucé, a cause de la dignité de sa
personne ) ; Pierre, jai prié pour loi, nfin que to foi,
non la {oi dc ton siége, mais te foi, conme fonde-
ment ct Chef de I'Eglisc, ne défaille point, et que tu
sois loujours deboul pour y confirmer tes freves. »

Cette distinction du siége ct des siégeants, inconnuce de

I'antiquité catholique, répugne an bon sens, répugne
aux promesscs de Jésus-Christ, répugne 4 tonte laTradi-
tion. Le 412 décembre 41G60, on sontint publiqnement,
en Sorbonne, cctte these, savoir, que Jésus-Christ a cla-
bli le Pontife romain juge des conlroverses qui naissent
dans U Eglise, ct 0 promis qu'il werrerait jomais dans
les définitions de la foi. Cette méme thése fut soule-



— 240 —

nue, le 7 déeembre, dans le collége de Navarre. Done,
au jugement de la Sorbonne, ¢’est au Pontife romain,
ou au successcur de saint Pierre, pariant, enseignant
dans la Chaire ou sur le Siége de Rome, que le privilége
de Vinfaillibilité a ¢été accordé dans les définitions de
Ia fei. Dans ce sens, Pontife romain ct Siége romain
¢'est tout un, De méme, Déerets, Bulles du Saini-Sidge,
ct Déerets, Bulles du Pape, c'est tout un. Et enfin,
guand on dit que la Chaire de sainé Pierre, e Sicéye
apostolique , U Lglise de Rome cst le centre nécessaire
de P'unité de I'iglise eatholique, il faut entendre par
Chaire, Siége, Eqlise, notre Saint-Pére le Pape, prin-
cipalement, dit Muzzarclli, éminemment, fondanentale-
ment , souveraincment: car, sans le Pape, il n'y a ni
Chaire, ni Siége, ni Eglise de Rome jugcant et déci-
cdant. Si les Péres nous renvoient quelquefois, pour
connaitre la vraie doetrine, & I'figlise méme de Rome,
ils 1e font, parce (e le clergé ct le penple de la Ville
Sainte ont toujours professé la méime foi que le Pape
aur Kvéque, leur Docteur, Ieur Pére (1).

D). Des principes que vous venez d’établir, ne faut-
il pas conclurc quc les évéques ne sont point juges de
la foi?

R. Non; cectte conclusion scrait crronée. D’abord
les évéques, quoiqu’ils ne soient point juges univer-
sels ou indépendants, sont cependant juges dela foi
dans toule I'étenduc de Iear juridiction. Ils sont juges
de la foi dans les Conciles, ol leur jugement, dés qu’il
est confivmd par Je Souverain Ponlife, devient le juge-
nent de I'Bglise, et par conséiuent infaillible. Tls sont
juges dela foi lors méme quc le jugement du Saint-
Pére aurait prévenu leur propre jugement. Alors, sans
doute, ils ne réforment pas les décisions du Chef de

(1) « L’Eglise romaine, (I'Felise, la chaire de saint Pierre), est
« lonjores vierde; la foi romaine est lowjours la foi de Ukglise. »
(Bossti o, Sermon sur {"Unilé, 1ve partic.)



SRRV

I'Eglise , mais ils Icur donnent leur assentiment. fi
n'cst pas cssentiel a un juge de réformer une scntence
déja portée. Les évéques pcuvent d’ailleurs exposer les
motifs de lecur adhésion au jugement du Pape, ct
fairc ainsi resplendir d’un éclat plus vif la docirine
catholique (4).

D. Ne faut-il pas conclure du moins quc les Conci-
les sont inutiles ?

R. Non cncore, dit le cardinal Litta. Le Concile de
Jérusalem tenu par les Apdtres, aprés I'ascension de
leur divin Maitre, ct sans doutc par son ordre, est unc
preuve de l'utilité des Conciles. Le Souverain Pontifc,
¢'est vrai, ne peut crrer dans les définitions de foi ; il
doit néanmoins recourir aux moyens qu’il peut avoir
de connaitre la vérité; et les Conciles cecuméniques ,
auxquels est promise l'assistance spéciale du Saint-
Esprit, sont un de ces moyens. Il est aussi des circon-
stances ou les maux de I'Eglisc sont plus grands et plus
nombreux , et stirement il est beaucoup plus facile an
Pape cl aux évéques assemblés en Concile d’apprécier
ces maux et de découvrir les remédes propres a les gué
rir. D’ailleurs, par les Conciles, les déeisions sont plus
solcnnelles et plus faciles & se répandre partout; et ils
aident & obtenir des' fidéles une plus prompte obéis-
sance,

D. N'a-t-on point reproché des erreurs a quelques
Pontifes romains ?

R. Oui, Vinfaillibilité pontificale a en des détrac-

(1) Voy. VExplication du Caléchisme de M, Guillois, 7¢ ¢dif.,
tom. 1, p. 932

Les évéques réunis a Ephése furent juges de la foi, et cepen-
dantlasentence qu'ils poriérent contre Neslorius ne fut que Pexé-
cution de la leltre du Pape Célestin, qui avait chargé S. Cyrille
d'Alexandrie de condamner cet hérésiarque. — Les évéques de
Chaleédoine furent juges de la foi, et cependant ils ne firent que
confirmer 1a sentence déja portée par$S. Léon contre I'hérésie
d'Eutyehis : Pefrus per Leonem ita loculus est.



— 242 —

teurs. Je dis détracteurs, puisque les adversaires de la
Papauté n’ont jamais pu alléguer rien de positif contre
scs décision dogmatiques. Non, jamais , grace & 1'assis-
tance assurée , invincible et perpétuclle de Jésus-Christ,
lc moindre souffle de 'errcur n'a altéré le symbole con-
fi¢ a la vigilance des Pontifes romains. Le mensonge
n’atteignit jamais leurs jugements solennels , en ma-
ticre de foi, de meeurs ct de discipline générale; et
ces jugements furent et seront toujours la loi des con-
sciences chrétiennes (1).

Nous avouons toutefois que , Nolre-Seigneur ayant
demandé pour saint Pierre ct pour ses successeurs
Vinfarllibilité , ct non point Dimpeccabilité , il a pu ar-
river que quelques Souverains Ponlifes aient eu,
comme le Prince des Apétres lui-méme, & plenrer des
fautes de faiblesse , d'imprudence, ou d’autres torts
réels. Les Papes sont prolégés d’en haut contre les
errcurs de U'esprit; mais cette protection spéciale ne
s'¢tend pas aux faiblesses du caeur. Nous serions moins
sympathiques & des Pasteurs qai scraient étrangers &
nos miscres , et cux-mémes peul-étre seraient moins
indulgenls pour nous.

Cependant qu'il est petit le nombre des Pontifes vi-
cieux! il disparait devant la multitude des Papcs ver-
tneux, ct qui & la saintcté réunirent les lumiéres, les
talents, Ia sagesse, la fermeté, le dévouement, qui en

firent les bienfaiteurs et les sauveurs de 1'Europe et du
monde (2),

(1) Voy. M. de Maislre , Du Pape, liv. 1, cli. Xv, ou il donne
des éelaireissements sur Ies prélendues erreurs reprochées auX
souverains Ponlifes.

(2) « Rome chrétienne, dit M. de Chaleaubriand, a étlé pour
« le monde moderne ce que Rome paienne {ul pour le monde
« antique, le lien universel.... Le mal passager que quelques
« mauvais Papes ont fail, a disparu avee cux; mais nous ressen-
¢ tons encore tous les jours Uinfluence des biens immenses et
« ineslimables que le monde enlier doit & la cour de Rome. »

( Génie du Ghristianisme, 1ve part. , liv. v1.)

-

-~

-



— 243 —

Les protestants ct lcurs parcils qui ont tracé des
Souverains Pontifes le tableau le plus hideux, ont com-
mis la plus criante ct la plus coupable injustice, ctc’cst
sur Jésus-Ghrist lui-mi¢me que retombe le contre-coup
de Ieur haine et de leur impiété - car, jec le demande
i tout esprit sensé, le divin Sauveur n'a-t-i) formé, an
prix de son sang , une LEqlise pure, sainte , sans tache et
sans ride , que pour la livrer & la merei de Pasteurs
mercenaires, ambitieux, insensés, sans religion et sans
vertu (1)?

Disons toutelois que, méme de nos jours, et du scin
du protestantisme, bien des voix génércuses se sont
d¢levées pour venger le Souverain Pontificat des outra-
ves dontil fut abreuvé.

Je m’absticns des détails que ne me permet pas le
plan de ce livree, et qui scraient d’aillcurs superflus,
car tout a été dit sur ce sujet.

D. Cetle doctrine de Vinfaillibilité du Pape pronon-
cant ex cathedra, est-elle de foi, définie par I'Eglise ?

R. Oui, ¢’est un dogme divinement révélé, et défini
comme tel par le Concile ccecuménique du Vatican,
« que le Pontifc romain, quand il parle ex cathedra,
« c’est-a-dire lorsque, remplissant la charge de Pas-
« teur et de Docteur de tous les chréticns, il définit ,
« sclon sa supréme autorité apostolique , une doctrine
« sur la foi ou les meeurs, comme devant étre crue par
« I'Eglise universelle, jouit pleinement, en vertu dc
« I'assistance divine qui lui a été promise, dans la
« personne du B. Picrre, de I'infaillibilité dont ledi-
« vin Rédempteur a doté son Eglise dans les défini-
« tions relatives a la foi ou aux maeurs, et que ces
« sorles de définitions du Pontife romain sont irréfor-

(1) Non-sculement les faits condamnables reprochés aux_l’ape.x
ne sonl point prouvés, mais ils sont, en général, rapporlés par
des hérétiques , des schismatiques, des gens de parli, et des
eerivains sans erilique. — Voy. Bergier , Diction. de théol. , Col-

feefion de Migne, art. Pape, n. v.
i4.



— 24] —
« mables par elles-mémes, indépendamment du: con-
« sentement de I'Eglise. Et si quelqu’un , cc qu’a Dieu
« ne plaise, avait la témérité de contredire cette défi-
« nition, qu'il soit anathéme (1). »

Ainsi le Souverain Pontife, comme Chef de U'Eglise
et Vicaire de Jésus-Christ, ne peut se tromper quand
il enseigne ex cathedra les vérités de la foi et la régle
des meeurs.

Merveilleux privilége, qui lui est accordé non pour
sa gloire personnelle, mais pour le bien de I'Eglise et
des dmes.

“Rejeter ce dogme de la croyance catholique, c'est
tomber sous 'anathéme et s’exclure de 1'Eglise , hors
de laquelle il n’y a point de salut.

ARTICLE TII1.

INFAILLIBILITE DU SOUVERAIN TONTIFE COMPAREE A
CELLE DES EVEQUES, OU DISPERSES, OU REUNIS EN
CONCILE.

D. Sile Souverain Pontife ct les évéques dispersés
dans 1'univers catholique s’accordent & condamner
telle ou telle erreur, ou & définir telle ou telle vérite
comme article de foi, leur jugement est infaillible ,
tout’le monde en convient. Or, ne peut-on pas suppo-
ser'que le Pape seul décide dans un sens, et que tous les
évéques décident dans le scns opposé ? et alors ot serait
la vérité ? :

D. - Non , cctte supposition, qui jamaisne s’est réali-
sée, n’cst point possible. Le Souverain Pontife doit éire
dans tous les temps, ct jusqu’a leur consommation , la

(1) Constitulio dogmalica prima de Ecclesia Christi, edita in
sessione quarla sacrosancti ecumenici Concilii Vaticani ~ 3°
55. D. N. Pio IX, — die 18 julii 1870, — incipit per verba : Pastor
efernngs,



—_ 213 —

picrre fondamentale de I'Eglise, le Pasteur de tout Ie
troupcau qui la composc. Or, si tous les ¢véques pou-
vaicnt rompre avee lui, ou scrait 'édifice de I'Eglisc
dont il est Ic fondement, ou scraient les brebis du trou-
peau dont if est le Pasleur ? A la derniére Géne, Jésus-
Christ demanda & son Pérc pour ses Apotres, qu'ils
ne fussent tous qu’un, ul omnes unuwm sint, comme luiet
son Pérene sont quun (1). Cette priére du Iils de Dicu
a été exaucce. I est done impossible (que e Pape pro-
nonce, comme Pape, un jugement qui soit rejeté par
tout épiscopa..

D. Du moins , nc peut-il pas arriver gu'une partic
des évéques acceple le jugement du Pape, et que I'an-
tre partic ne Paceepte pas, ou méme s’y oppose ou re-
clame? ct alors cncore ou scrait la vérité ?

R. Oui, cette supposition cst admissible ; et quand
elle se réalisc, la vérité se trouve avee les évéques unis
a lecur Chef, puisqu’alors 'lelisc est avee eux . Ubs Pe-
trus, tbi Fcclesia. Les évéques dispersés dans toute la
chrétienté, sont dc simples brebis par rapport au sou-
verain Pasteur, aucpuel il a ¢té dit: Pasce ovcs meas. Si
donc ils pouvaicnt réformer scs définitions, ce seraicnt
lcs hrebis qui enscigneraient le pasteur N'est-ce poinl
le berger qui montre au troupcau le chemin des vrais
paturages ?

D. Yadmets votre réponse, s’il s’agit des évéques dis-
persés dans I'univers catholique , mais supposons-lcs
réunis cn Concile cccumeénique ; je demande si, dans ce
cas, ils ne peuvent point réformer les décisions du Sou-
verain Ponlife ?

It. Non, trés-certainement, ils ne le peuvent pas : car
leur jugement, suppos¢ eontrairc & eclui du Pape, ne
serait point le jugement de 1'Eglise, I'Eglise n’cxistant
pas séparce de son Chef'; ce jugement scrait simplement

(1) Joun. xvir, 21,



— 246 —

celui des membres de P'Eglise, lesquels ne sont infailli-
bles qu’autant qu’ils sont unis & la téte.

D’ailleurs les évigues peuvent-ils étre réunis en Gon-
cile cecuménique sans notre Saint-Peére le Pape ? per-
sonnc ne le dira avee raison.

Si le jugement des évéques assemblés en Concile pou-
vait prévaloir sur celui du Souverain Fonlife, ce se-
raient encore les ouailles qui conduiraient le pasteur ;
ce seraient les mcembres qui gouverncraicnt la téte, ct
I'édifice qui soutiendrait le fondcment. Telle n’a pas
¢lé stirement I'intention de Notre-Scigneur lorsqu’il a
ordonné & saint Picrre de pailre les agneaux et les bre-
his, et de confiriner ses [réres dans la foi.

Mais rappelez-vous ee qu’admet toule la théologic
catholique, savoir, que les décrets portés par un Con-
cile universel ne font autorité et ne sont irréforinables
qu'autant qu’ils sont sanctionnés , ratifiés et confirmés
par le Pontife romain. Gomment done un déerct des
évéques réunis cn Concile, non conflirmé par le Pape,
répronvé meéme par lui, sclon la supposition, pourrait-
il I'obliger de réformer son propre jugement? quelle
contradiction !

Toutefois, redisons-le, cctie hypothise de tout 1'e-
piscopat s’isolant de son Chef, en Concile ou aillcurs,
cst une hypothése purement gratuite, métaphysique, ct
contraire aux promesses de Notre-Scigneur touchant
'unité de son Eglise.

Ce qui peut ¢tre admis ici, comme dans le cas des
éveques dispersés, ¢'est qu'unc partic des Péres d'un
Concile pense et juge d'unc maniére opposée a celle du
Pape, tous les autres pensant ct jugeant comme lui. Eh
bien, loujours la vérité, V'infaillibilité, I'Eglisce sont du
c6té du successcur de saint Picrre : Ubi Pelrus, tbi Ec-
clesia.

D. Cependant on a fait sonner bien haut que le

Concile général est supéricur au Pape. Ce sentiment
est-il vrai?



' A
— 24T -

R. Ce sentiment est faux et absurde, comme il est
faux ct absurde que le corps humain puisse exister
sans la téte. Des évéques assemblés en Concile général
sans étre convoques par le Chef de I’Eglise, et sans étre
présidés par lui ou par ses délégués, formeraient une
collection de membres séparés dc la téte, et par consé-
quent impuissants et nuls. Cc ne serait point un Con-
cile général , lequel, par suite, n'aurait aucunc supé-
riorité sur le Pape, lc Pape ne cessant point d’étre le
Prince des évéqucs, le Chef, le Docteur supréme de
I'Eglise, le Vicaire de Jésus-Christ.

N’est-ce point ridicule de soumettrcle Pape a des dé-
cisions qui, pour étre obligatoires, ont besoin d’¢tre
approuvdées par lui?

11 cst de foi que le Pape, comme successeur de saint
Pierre, a la primauté de juridiction sur tous les évéques
du monde. Or cctie autorité, qu’il posséde de droit di-
vin, ne pcut &tre violée ni dans les Conciles généraux
ni cn debors (4). Le privilége par lequel I'épiscopat
réuni cn Concile deviendrait tout & coup lc supérienr
du Papc ct de'Eglise universelle, est un privilége inouf,
inadmissible, contraire & la foi de1'Eglise. Cette opinion
est nouvelle, puisqu’clle datc des conflits matheureux
cntre Philippe le Bel ct Boniface VIII; on n'a jamais
pu lui trouver quelque appui dans Pantiquité; il n’y en
a aucune trace dans les sept premiers Conciles géné-

‘raux , et le huitiéme (en 869) la réprouve en termes s¢-
véres. « Or, cn matiére dc foi, la nouveauté d'unc
« opinion et -son origine récente sont une preuve de sa
« fausseté ,suivant la maxime unanimement re¢ue par
« les catholiques, d’aprés les principes de Tertullien ,
« dec saint Vincent de Lérins, et des autres Pércs (2).

(1} 2¢ Concile général de Lyon, 1274, et Concile de Florence ,
1439.

(2) Petrus Dallerini, de Potestate ecclesiastica, c. U,

Voy. la Revue des scicnces ecclésiastiques, de M. labbd
Bouix , annde 1866, p. 414,



— 248 —-

On avait osé soutenir I'assertion suivante : C'est une
proposition futile et cent fois détruile , que celle de U'au-
torité du Pape au-dessus du Concile cecuménique , et de
son infaillibilit¢ dans les questions de la foi. Le Pape
Alexandre VIIT la condamna solenncllement, avec dé-
fense del’enseigner ou de la soutenir , soit en public,
soit en particnlier, sous peine d’excommunication en-
courue ipso facto, le 7 décembre 1690.

La déclaration du clergé de France de 1682, portant
en substance que le Concile général est supérieur au
Pape , et quele jugement de celui-ci n’est point irréfor-
wmable , & moins que le consenlement de I'L'glise n’y soil
joint, avait déjd €té improuvée , cassée et annulée par
le méme Pontifc Alexandre VIII, lc 4 aott 4690, dans
sa Constitation Inter multiplices. Voyez page 259.

Voyez aussi la Bulle de Pie VI, Auctorem fidei, recue
par toute I'Eglise, ou Fadoption de cette déclaration
de 1682 par [c synode dc Pistoie cst déclarée fémé-
raire , scandaleuse, el Souverainement injurieuse au
Sainé-Sicge.

D. N'a-t-on pas vu, malgré cela, des Souverains
Pountifes se soumcttre au jugement des Conciles?

R. Oui, quelques Papes, tels que saint Symma-
que (1), ont voulu par humilité, pour micux démen-
tir la calomnie ¢t faire triompher avec plus d’éclat
leur innocence , se soumettre au jugement d’un Con-
cile ; mais il n’cst jamais arrivé qu'un Pape ait été juge,
malgré lui, par ses inférieurs. Lisez I'écrit composé par
saint Ennodius contre lcs schismatiques ennemis du
Pape Symmacque , ainsi que la magnifique lettre adres-
séc¢ sur le méme sujet par saint Avit,évéque de Vienne,
aux deux premicrs sénatcurs de Rome, ¢t au nom de
tous les évéques des Gaules. « Celui qui est a la téte
« du troupcau du Seigneur, dit saint Avit, rendra
« compte de la maniére dont ille conduit ; mais ce n'est

19 S. Symmadgue fut élu Pape en 409, et tourut en 514.



— 249 —
= pas au troupeau a4 demander ce compte & son pas-
« teur, c’est an juge (4). »

D. 1l n’est donc pas permis d’en appeler du Souve-
rain Pontife au fatur Concile général ?’

R. Ce qui précéde montre avec évidence que cet
appel n’est point permis et n'aboutirait a rien : car ,
sans le Pape, iln'y a point de Concile général ; et, sans
lui, les décrcts des Conciles n’ont aucune fermeté ,
aucune valeur.

D’aprés le 2° Concile cecuménique de Lyon , celui de
Florence, et cclui du Vatican, le Pape a re¢u de Jésus-
Christ, dans la personne de saint Pierre, une puissance
pleine, enliére et souveraine pour paitre, régir et gou-
verner U Eglise universelle. Or V'appel au futur Concile
anéantit cette puissance , puisqu’il subordonne 'auto-
rité du Siége apostolique a I'autorité du Coneile.

Le Pape saint Gélase, écrivant & Faustus, lui dit
expressément que les canons consacrent danstoute I'E-
glise les appels au Siége apostolique , en méme temps
qu'ils défendent d’appeler de ce méme Siége; qu’étant
lui-méme juge de toute U'Lqlise, il n'est soumis ¢ au-
cun jugement , ct que ses décisions ne peuvent éire ré-
[ormées (2).

A Vépoque ou Bossuet rédigea la déclaration de
1682, plusieurs membres del’assemblée voulaient qu’'on
y fit mention des appellations au Concile ; mais Y'évé-
que de Meaux résista. « Elles ont été , disait-il, con-
damnées par les Bulles de Pic IT et Jules II ; Rome cst
engagée a les condamner. 11 ne faut pas donner prise
4 condamner nos propositions (3). »

Lcs Bulles de Pie IT, Jules I et Callixte III, défen-
dent en effet ces appels sous peine d’excommunication.

(1) Voy. I'Histoire universelle de UEglise, par M. I'abbé Rohe-
bacher, tome vin.

(2) Lettre 1v; Labbe, tom. 1v, col. 1169.

(3) Fleury, Nouv. Opusc., p. 210, etc. — Rohrbacher , tom,
Xxvi, p. 374. y



— 250 —

« Tous ccux d’en deed les Alpes (ou les gallicans?
« ui aiment l'unité, disait Fénelon , croient que lc
« Saint-Siége , par l'institution de Jésus-Christ, est
« le fondement, lc centre ct le Chef éternel de la com-
« munion catholique ; le fondement, lc centre et lc
« Chef éternel de 1'liglise universclle dans 1'enseigne-
« ment de 1a foi (1); » ce qui ne serait pas , s'il était
permis d'appeler de ses jugements, en matiére de foi,
de meeurs ou de diseipline générale, & cecux d'un Con-
cile. Affirmer que cela est permis, ¢’est, dit la Consti-
tution PASTOR ATERNUS , dévier du droit chemin de lu
vérité (cap, 1u).

D. 11 me semble néanmoins avoir lu que des points
dogmatiques déja définis par un Pape, avaicnt été
cxamin¢s ct {raités de nouveaun parun Concile général.
Comment conciliez-vous ce fait avec la doctrine que
vous avez clairement ¢t solidement démontrée?

R. Ce que vous avez lu est vrai, et voicila réponse
a votre difficulté. Quand quelques points de dogme
déja définis par le Saint-Siége, ont été cxaminés ct
traités de nouveau par un Concile, ce n’étaif point
parce qu’on révoquait en doute Icur certitude ou l'in-
faillible autorité des Souverains Pontifes qui avaient
prononcé ; c'était pour mieux confondre les héréti-
ques par la solennité d’'un nouvean jugement en Con-
cile wcuménique, et Jes empécher de séduire les fidéles
par leurs mensonges ct leurs fraudes. Car toujours ct
partout , dans I'Eglise catholique, la maxime que {'¢-
véque de Rome ne reléve d'aucun tribunal humain, fut &
I'état d’axiome et de persuasion universelle. Dans I'an-
cienne discipline, on nc rencontre aucun cxcmple d’un
appel proprement dit de la sentence du Pape au Con-
-cile général sans le Pape.

(1) Dans son traité de U Autorité du Souverain Pontife, tom. u
{ édilion de Versailles ).



- 251 —

ARTICLE 1V.

DECLARATION , DITE DU CLERGE DE FRANCE, SUR LA

&
«

«

«

«
«

«
«

PUISSANCE ECCLESTASTIQUE DU SOUVERAIN PONTIFE,
DU 49 MARS 41682,

D. Combien d’articles renferme cette déclaration?
It. Elle en renferme ¢uatre.

D). Quel est le premier articlc?

R. Le voici : « Saint Pierre et ses successeurs, Vi-
caires de Jésus-Christ, et toute]'Eglisc méme, n’ont
recu de puissance de Dieu que sur les choscs spiri-
tuelles et qui concernent lesalut, et non point sur les
choscs temporelles et civiles... Nous déclarons,cn con-
séquence,quelesrois etles souverains ne sontsoumisa
aucune puissance ecclésiastique, par i'ordre de Dieu,
dans les choses temporelles ; qu’ils ne peuvent étre
déposés , ni directecment, ni indirectement, par Pau-
torité des Chefs de 'Eglise; que lcurs sujcts ne peu-
vent ¢tre dispensés de la soumission et de Pobéis-
sance qu’ils leur doivent, ni absous du scrment de

« 1idélité; que cette doctrine doit étre inviolablcment
« suivie. »

AR A R R AR A A

«
«

D. Quel cstle second article ?

R. « La plénitude de puissance que le Saint-Si¢ge
apostolique et les successeurs de saint Pierre, Vi-
caires de Jésus-Christ, ont sur les choscs spiri-
tuelles , est telle, que les décrets du saint Concile
ecuménique de Constance, dans lcs sessions 1v et
v, approuvés par le Saint-Siége apostolique, confir-
més par la pratique de toute 1'Eglisc et des Pontifcs
romains, et observés religieusement dans tous les
temps par I'Eglise gallicane, demcurcnt dans toute
leur foree et vertu ; et que I'Eglisc gallicanc n'ap-

« prouve pas I'opinion ae cecux qui donnent atteinte
« aces décrets , ou qui les affaiblissent, cn disant que



« Jeur autorit¢ n'est pas hicn établie, qu'ils ne sont
« point approuvés ou qu’ils ne regardent que Ic temps
« duschisme. »

D. Quel cst le troisi¢me article?

R. « L'usage de la puissance apostolique doit étre
« réglé snivant les canons faits par V'esprit de Dicu ct
« consacrcs par le respect général 5 les régles , les cou-
« tumes ct les constitutions recues dans le royaume
« doivent ¢tre maintenues, et les bornes posées par
« nos péres demeurer inébranlables ; ct il est méme
« de la grandeur du Saint-Siége apostolique ¢ue lcs
« lois ¢l eoutumes établics du consentenent de ce Siéze
« respectuble et des Eglises , subsistent invariable-
« ment. »

D. Qucl cst enfin le quatriéme arlicle?

. 11 est concu en ces termes : « Le Pape a la prin-
« cipale part dans les questious de foi, et scs décerets
« regardent toutes les Iglises et chaque Eglise en par-
« ticulier; cependant son jugement n’cst pas irréfor-
« mable, & moins (fucle conscenteinent de I'Eglise n’in-
« tervicnne. »

« Tels sontces quatre articles, (ui, sclon M. de Mais-
tre, présentent sans contredit I'un des plus tristes mo-
numents de Vhistoire ccclésiastiqune. 1ls furent I'ou-
vrage de Yorgueil, du ressentiment, de Vesprit de
parli, et par-dessus tout dela faiblesse. Aussi vicicux
par la forme que par lc fond , ils ne présentent que des
énigmes perfides dont chaque mot préte a des discus-
sions interminables ct & des explications dangercuses
il n'y a pas de rebelle qui ne les porte dans ses dra-
peaux (1). »

Tel est le jugement da célébre publiciste. Peu d'cs-
prils droits ct ¢clairés cn ont contesté la vérité.

D. Quel fut le véritable sujct de cctte fameuse as-
scmblée de 16827

(1) M. de Maistre, de UEglise gallicane, liv. 11, ch. 4.



g Ne iy

R. Ce fut la régale(41). Comme ce droit ne s’étendait
pas & tous les diocéses de la France, Louis XIV, em-
piétant sur le spiritucl et portant attcinte & la Iiberté
de 'Eglise, voulut, par une déclaration de l'année
1673, que le droit de réyale embrassat tous les arche-
véchds et évéchés du royaume.

Le plus grand nombre des prélats de France céda,
sans la moindre réclamation, a I'autorilé envahissante
au roi. Plusicurs résistérent, et appelérent au Saint-
Sicge dcs vexations qu’ils curent & subir. Innocent XI
les soutint énergiquement, et déelara que ricn ne sau-
rait 'empécher dc faire usage de l'autorité apostoli-
que contre de parcils abus (2).

Mgr Maurice Le Tellier , archevéque de Reims, fils
du chancelier Le Tellicr, fut un des évéques qui se
montrérent le plus irrités de la fermeté d’'Innocent X1 ;
ct il proposa de demander au roi qu’il voulat eonvo-
quer une assemblée générale de tout le clergé du ro-
yaume. Louis X1V y consentit ; ct ainsi fut convoquéce
cetle assemblée qui devait étre composée de deux évé-
(fues et de deux députés du sccond ordre pour chaguc
métropole (3)

(1) La réyale élail un droit qui aulorisail Ie roi a4 percevoir
les revenus de quelques archeveehés et évéchés pendant la
vacance de ces siéges, et de disposer des hénéfices sans charge
d’ames, hénélices dont le roi avait 1a collalion. Un pareil droit
ne pouvait exisler gue par la concession du Souverain Ponlife.
Les évéques ne pouvaicul en aucune manicre conférer le droit
de régale sur les revenus de leurs siéges ou dautres revenus
ecclésiasliques. Le serment solenncl qu’ils font le jour de leur
consccralion leur inferdit celte disposition sous les plus graves
peines. — Voy. Pouvrage de Mgr Villecourl : La France et le
Pape, p. 146.

(2) Le sccond Concile géuéral de Lyon, tenu en 1274 par le
Pape §. Grégoire X, défeud, sous peine d'excommunication en-
courue #pso facto, A loule personne , de quelque dignité qu’elle
soil, d'¢lablir la »égale dans les églises ou elle w'a pour elle ni
le litre d’une fondation ni une ancicine coulume (Labbe, tom.
31, (eol. 982, n. xn).

(M) La France ct le Pape, pag. 155 el 140.



— 250 —~

Elle compta sculement trente-quatre archevéques ct
évéques , et trente-quatre députés ecclésiastiques du
second ordre. Par suite, clle ne put se flatter justement
de représenter 1'épiscopat francais, et d’en exprimer
les sentiments (1).

D. Mais comment de la question de la régale I'as-
sembl¢ée de 1682 passa-t-clle & la question de i'aatorité
du Souverain Poniife ?

R. Ce furent le chaneelier Le Tellier et son fils, I’ar-
chevéque de Reims, qui crurent néeessaire de traiter
cetic (ucstion. Bossuet y répugnait ct croyait la ques-
tion hors de saison, I} dit m¢éme a Varchevéqgue de
Reims : Vous aurez lu gloire d’'avoir terminé Uaffaire
delarégule ,mais celle yloire sera obscurcie par ces pro-
positions odicuses. Aussi Le Tellier ot son fils, cralgnant
les suiics et les difficultés, abandonnérent ceite pensée,

Alers M. Colbert, 1inistre et secrétaire d¢’Etat, in-
sista pour gu'on revint & la question de V'autorité du
Pape, ct fit des instances an roi. L'archevéque de Pa-
ris , Franceis de Harlai, et d’autres agissant dans le
méme scns , le monarque donna ordre de reprendre
cette question. Le Pape nous a poussés , disaicut quel-
ques-uns , il 8'en repentira (2).

Toutefois Bossuet proposa, avant de prononcer sur
un si grave sujet , d’examiner toute la Tradition. 1
voulait prolonger la discussion et trainer la chose en
longueur ; mais Louis X1V, pressé par l'archevéque
de Paris , ordonna de conclure ct de décider promp-
tement sur 'autoriié dv Pape.

(1) L'assemblée se donnant pour Ia représenfation de I'Eglise
gailicane, le Vieaire géneéral du dioctse de Pamiers lui fit
observer fqu'elle n'avait avcun droit & ce tilre, aitendu quele
choix de ses mewmbres n'avait pas éi¢ libre, que ce choix avail
é{¢ fait el imposé parla Cour (Charlas Tract. de Libert. Eccles.
gallican., tom. t, lib. m1, cap. 14).

(:?.)4Voy. VHistoire universelle de Lohrbacher, fome Xxxvi,
p. 374.


http://Tradition.il

— 235 —

Et voild comment se fit cette déclaration du 49 mars
dc 'année 1682 ; voila comment des évéques assem-
blés par ordre duroi, conclurent, décidérent ct rédi-
gérent promptement , sar un nouvel ordre du rot, ces
quatre propositions edicuscs , sclon la qualification que
leur donna Bossuet lui-méme, et comment ils les si-
fnérent.

D. Par qui furent rédigés Ics quatre articles ?

R. Mgr Choiscul-Praslin, évéque de Tournzy , fut
chargé de fes rédiger ; mais on trouva que la rédaction
¢tait trop scholastique. D’ailleurs, aprés une discussion
qu'il eut avec Bossuet, Mgr Choiseul se désista. On s’a-
dressaalors &I'évéque de Mcaux ; et ce fut lui qui écri-
vit en latin ces articles, tels que nous les avons encore.
I’examen s'cn fit dans decs assemblées tenucs chez
Mgr Yarcheveque de Paris {4).

D. Le temps fut-il bien choisi par Louis X1V, Col-
hert et les évéques de Vassemblée de 41682, pour se
prononcer sur la matiére, on ne peut plus essenticlle
et grave, de la puissance ecclésiastique?

R. Ecoutez Ic cardinal Sfondrate : « Les Francais
« auraient di penser qu'une assemblée indiquée dans
« un temps de troubles et de mécontentements réci-
« proques, ainsi qucles propositions qui seraicnt pu-
« bliées dans cettc assembléc, scraient attribuées
« non au z¢le pourla religion, mais a la vengeance ,
« ¢t scraient d’autant plus facilement inderprélécs
« d’'unc maniére sinistre, quec les évéques voyaicnt
« bien que ce n’était pas pour lui ni pour les sicns,
« mais pour cux ct pour la liberté de leurs Eglises , que
« le Pape était entré en lice. La reconnaissance , ou du
« moins 'honnéteté, dont les Francais sont si jaloux,
« ¢xigeait que, dans le temps ou le Pape combatiait
« pour leur inlérét avec tant de force ct de courage,
« ils n’excrcassent contre lui aucun acte d’hostililé.

(1) Fleury, Nowveaux Opuscul., p. 90 jusqu'a 111.



- 256 —
« Supposons que le Pape eit été au dela des bornes ,
« il ne Pavait fait qu’en vue de les protéger. Les éveé-
« ques devaient-ils donc tourncr leurs armes contre
« leur bienfaitcur ? Ne convenait-il pas plutot de I'ex-
« cuser , §'il était tomhé dans quelque exeés (1) ? »

Bossuet nous a appris que Colbert voulut précisé-
ment profiter de fa division qu'on avait avec Rome ,
au sujct de la régale , pour renouveler la doctrine gal-
licane sur 'usage de la puissance des Papes. Dans un
temps de paix et de concorde, le désir de conscrver
la bonne intelligence aurait empéché une telle décision.
« C’est par cctte raison, dit Bossuct, que Colbert attira
« le roi & son avis , contre M. Lc Tellicer, aussi minis-
« tre et secrétaire d’Etat (2). » Quel triste motif, et qucl
moment inopportun !

D. A qui les évéques s’adresscérent-ils pour obtenir
la sanction dc leurs actes ?

R. lls ne s'adressérent point au Pontife romain,
mais & Louis XIV. Aprés leur rédaction des quatre ar-
ticles, ils suppli¢rent le roi de les approuver, ct de
rendre un édit qui donndt force de loi & leur déelara-
tion; ce qui fut accordé le 23 mars 1682. Puis, la
Sorbonne ayant refus€ d’enregistrer ladite déclaration,
le Parlement I'y fit inserire dc force.

D. Que pensa alors le Souverain Pontife, et que
pensérent scs successeurs des actes de I'asscmblée de
1682, et en particulicr de la déclaration du 19 mars?

R. Tnmocent XTI en fut profondément affligé ; il
blama les actes dec l'assemblée, et, par un Bref du
11 avril 1682, improuva, cassa, annula tout ce qui
s’y etait fait dans Yaffaire de la régale.—Alexandre
VII1, par sa Bulle Inter multiplices , du 4 aout 1690,
cassa ct condamna. les actes de ladite asscmblée, rela-

(1) Fleury, Nouv. Opusc., p. 244 et suiv, — Gallia vindicata,
tom. 111, p. 126.

(2) Hist. de Bossuct, liv. vi, n, 12,



e 207

tifs, soit au droit de régale, soit a la puissance ecclésias-
tique ct aux quatre articles. Au mois de janvier 1694,
se voyant sur le point de paraitre devant Dieu, et ne
voulant pas, comme il le dit lui-méme, étre trouvé
coupable de négligence, il fit publicr sa Bullc en pré-
scnce de douze cardinaux. Ilest dit dans cette piéce si
importante : « Nous déclarons, aprés une mure déli-
« bération ct en vertu de la plénitude de autorité
« apostolique , que toutes les choscs ct chacune des
« choscs qui ont di¢ faites dans la susdite assem-
« blée du clergé de France de 41632, tant touchant
« I'exteusion du droit de régale , que touchant la de-
« claration sur la puissance ceclésiastiqne ct Ies (uatre
« propositions ¢u’clle contient , avee tous les mandals,
« arréls, édits , cte., ont été de plein droit nulles, in-
« valides , illusoires , pleincment et enticrement desti-
« tuées de foree ct d’effet dés le prineipe ; qu’clles le
« sont cncore, ¢t le scront & perpétuilé, ¢t gue per-
« sonnc n’est tenu de les observer , ou d’observer quel-
« ques-unecs d’clles, fussent-eclles méme munies du
« sccau du scrment, »

Clément XI renouvela cette condamnation par un
Bref du 31 aout 1706 , adressé a Louis X1V.

Pendant onze ans, le Saint-Siége refusa Ies Bulles
aux députés de l'asscmblée qui avaicnt été nommés
a des évéchés , et ne les accorda gqu’aprés I'accommo-
dement (ui cut licu en 41693 cntrc Innocent XII et la
Cour de Frauce.

En 1794 (Bulle Auctorem fidei), nous l'avons dil,
Pic VI condamna comme (emeraive , scundaleuse ct
souverainement injurieuse aw Saint-Siége , I'adoption
que l¢ Synode de Pistoie avait faite de la déclaration
de 1682,

D. De uel il le monde catholique vit-il cette dé-
claration ?

fi. Dec trés-mauvais cil. Elle souleva I'indignation
universcelle, ct fit pousser des eris d’alavme dans tou-



— 258 —
tes les partics de U'univers catholique. Elle fut flétric
en KEspagne, cn Italic, en Autriche , en Belgique,
en Hongrie (i), ct en France ¢galement , ou bien des
éveques laissérent voir leur amere et profonde dou-
leur.

Ce fut done 'accablante autorité de toutces les Egli-
ses du monde moralement réunies qui repoussa ccs
mis¢rables articles qu'on avait osé attribuer au
clerg¢ de France. Bossuet lui-méme finit par aban-
donner sa déclaration : Abeat ergo , dit-il dans sa Gal-
lia orthodoxa , declaratio quo libuerit : « Que la dé-
claration aille ou elle voudra (2) ; nous n’cnireprenons
poiut ici de la défendre : » non enim eam, quod sepe
profiteri juvat , tutundam hic suscipimus.

D. Vous avez parlé d’'un accommodement qui sc fit,
en 1693, entre Innocent XII, et le clergé et la Cour
de France? Comment le différend fut-il accommodé ?

It. Moyennant dcux lettres pleines de vespecet et de
soumission, éerites au Souverain Pontife, I'vne par les
évéques nommés et qui avaient pris part 2 'assemblée
de 1682, et Faulre par le roi. Les évéques déclarent
qu'ils tiennené et qu'il faut lenir pour non décrélé lout
ce que Passemblée a décloré contre la puissance ecclé-
siaslique ; et Louis X1V assure le Pape (u'il a donné
des ordres pour yuc lcs choses contenucs dans son
édit du 23 mars 1682, touchant la déclaration du
clergé de France, ne soient pas observées (3).« Confor-
« mément a P'engagement contenu dans sa letire, dit
« le chancelier d’Agucsseau, sa Majesté ne fit plus
observer I'¢dit du mois de mars 41682, qui obli-
« geail tous cenx qui voulaient parvenir aux grades,
« de soutenir la déelaration du clergé (4).

~

=

-

(1) L’Eglise de Hongrie la jugea, dans un Concile national,
absurde et détestable, ¢l en défendit la lecture.

(2) Qu'elle aille se promener, a (raduit M. de Maistre.

(3) Fleury, Nouv. Opuscitles, p. 116 ct 265,

(4) OEnvres de & yuessean, dernier vol., é¢dition in-4o.—Dré-



— 259 —

D. Que conclure de tout ce qui précéde?

R. 1l faut en conclure que la déclaration du mois
de mars 41682, est de nulle valenr pour un catholi-
que. L’Eglisc en a réprouvé la doctrine, les univer-
sités catholiques Yont condamnée partout, et ses
auteurs eux-mémes Pabandonnérent bientét.

Sans doute, malgré 'engagement pris par Louis XIV
de ne plus faire observer son édit, les Parlements
continuérent & le faire exécuter. Et aussi, au com-
mencement de ce siécle, certaines dispositions légales
prescrivirent I'cnscignement de la déclaration. Mais
les gouvernements postérieurs, micux inspirés, ct
comprenant micux ce qu’exige laliberté de conscicnce,
ont laissé ccs prescriptions tomber en désuétude (4).

D. S’ensuit-il quela doctrinerenfermée dans les qua-
tre articles soit une doctrine hérétique ?

R. Non, cette conséqucnee ne ressort pas explicite-
ment de tout ce qui vient d’étre exposé. Ce qui en res-
sort avec évidence, ¢’cst que ‘cette doctrine cst témeé-
raire, scandaleuse, injurieuse au Saint-Siége , entiére-
ment fausse et illusoire , et radicalement nulle devant
Dieu et la conscience.

Mais ,.d 'heure qu’il est, ct en vertu de la Constitu-
tion Pastor eternus, la doctrine renfermée dans les
quatre articles est une doctrine ou implicitement ou
formellement hérétique.

Ainsi le 4° article, qui exige Ie consentement de
I'Eglise pour queles jugements du Pontife romain soient
irréformables, étant directement opposé & la définition
prononcée dans la Bulle, est explicitement et formel-
lement hérétique.

Le 3¢ arlicle cst implicitemeut ou méme cxplicite-

(1) Voy. la Théologie dogr atique de Mgr Gousset : de UEgliscs
r 1196,



— 260 —
ment hérétique , en tant qu’il détruit la primauté dw
Souvcerain Pontife, qu’il limite sa puissance et Jui enléve
la faculté d’introduire des changements dans les régles,
coutumes et usages de 1'Eglise gallicane, alors méme
gue lcs circonstances I'exigeraient.

Le 2° article P'est également,, comme cnseignant la
supériorité d’'un Concile général sur le Pape, et s’ap-
puyant pour cela sur deux décrets du Coneile de Cons~
tance, lesquels seraient héréligues, si on les entendait,
contre 'opinion générale des théologiens, dela supé-
riorit¢ absolue, ct dans tous lcs cas, du Concile ccen~
ménique sur le Pape.

it 1e A" arvtiele , qui interdit au pouvoir souverain
dua Chef de I'Eglise d’intervenir dans les choses tempo-
rclles d'olt dépendraient les intéréts méme spirituels
des dmes, n'est pas loin de V'hdrésic.

Par 14, vous le voyez, le gallicanisme se trouve mor-
tellement et pour toujours frappé au ceeur. Amen.

Dans un Mandement du 414 aoit 4847, un ¢véque
francais avaif osé soutenir lcs doctrines gallicanes , el
prétendre quelles étaient tenues cn estime par S. S.
Pie IX. Or, dans son allocution du 417 déccmbre dcla
méme année, le Saint-Pére , aprés avoir exprimé au
Sacré Collége sa grande surprisc, flétrit Ic langage de
cc prélat, ct déclara que Jorsqu’il attachait du prix aux
traditions des Egliscs particuliéres, c'était quand ces
traditions ne s'Gecartaient en rien du sens dc I'Eglise
catholique ot romaine (1).

L.a question n'cst done point doutcuse ; et nul bon

(1) La Congrégation de UIndex a condamné , en 1850, deux
ouvrages francais ou les doctrines gallicanes sont exposces et
soutenues de la maniére 1a plus explicile. Le premicra pour litre :
Humble remontrance aw R. P. Guéranger, Abbé de Solesmes, au
sujet de sa troisidéme lettre & Myr Udvéque d'Orléans (Mgr Fayet),
Le second est intitulé : I'Etat et les Cultes.



— 264 —

catholique ne sanrait accepter des doctrines totalement
opposcées @ I'enscignement et & la Tradition de la sainte
Fglise romaine, notre M¢ére. Par notre inébranlable at-
fachement & la Chaire de saint Picrre, ¢t par notre en-
ticre docilité¢ & 'autorité de ses sucecsseurs, nous par-
ticiperons au souverain bonhcur den’crrer jamais dans
la foi, et de nc point nous égarer dans la voie du
salut.

ARTICLE V.

(QUELQUES CONSTDERATIONS INPORTANTES TOUCHANT LA
DOCTRINE DE LA DECLARATION DE 40682,

D. Ge que vous avez développé dans Particle précé-
dent vous dispensc d’entrer dans la diseussion des pro-
postlions de 41682, qualifiées d’odicuses par Bossuct.
L’'Eglise s'élant prononcée, tout examen devient su-
perftu et sans objet. N'auricz-vous pas toutefois quel-
ques considérations & ajouler, afin de metire cn évi-
dence 1a fausselé de ces propositions ?

R. Oui, ctc’'est pour moi unc satisfaction de vous les
communiguer. Voici la premiére considéralion qui se
rapporte au 4" article de la déclaration.

Laloi divine de justice ct de charité cst lasource de
tous les droits, de tous les devoirs, ct la régle des
pensées ct des actions humaines : personne nc conteste
ce principe. Elle cst au - dessus des gouvernements et
des peuples, ct son obscrvation fait la sécurité et le
bonhcur des uns ct des antres. Supéricure a toutes les
lois humaines, ceiie loi divine ct élernelle en est la base
et la sanction, parce que ¢’'est clie (ui lic la conscience
et qui crée l'obligation du respeet pour tous Jes droits,
de I'obéissance au pouvair, du dévouement, de toutes
les vertus, sans lesquelles il n’y a ni ordre temporel ni
soci¢i¢ eivile possible.

L'ordre temporel a done besoin de s’appuyer sur la



e 32 e
veligion, pu'sque ¢’est la religion seule qui fait aceep-
ter a la conscience les prescriptions de cet ordre tem-
porel ou civil.

La religion est donc néccssaire & Ia soeiété , non-
sculement pour gue ses membres attcignent leur fin
derniérc ou le honheur infini de la vie future, mais
encore pour (u’ils jouissent de 'ordre, de la paix, du
bonheur possible ici-bas. La raison saine ct droitc a
tonjours admis ccs vérités. De 1a il suit que la société
civile, quoigue distincte de la société rcligieuse, ct
quoique souveraine et indépendante dans Pordre tem-
porel, est néanmoins obligée de se conformer aux lois
qui vicnnent Ge Dicu, ou de son Vicaire sur la terre,
ne sc metiant jamais avee clles en opposition directe et
positive.

Eh bien, que doit faire la religion ou 'Eglisc 8 1'¢gard
des gouverncments, auxquecls elle ¢st subordonnée dans
lontes les choses qui sont de leur domaine ou de leor
ressort, et pour lesquels elle est toujours pleine de con-
descendance , dec douceur ct de ménagements ? I'Eglisc,
divincment chargée de régler tous les actes de 'homme,
intéricurs et exic¢ricurs, invisibles ct visibles, en vue
de son salut ¢ternel , doit intervenir dans toutes les
choses temporelles d’ ot dépendentles intéréts des dmes,
de ces Ames dont clle cst responsable devant Jésus-
Christ. En agissant autrement, clle violerait la céleste
mission qui lui est confiée; et ¢’est pourquoi Gerson,
gqui ne sera point accus¢ d’avoir exagéré les droits des
Souverains Pontifes, disait. Tous les hommics, princes
el autres, sont soumis au Pape, en tant qu’'ils voudratent
abuser de leur juridiction, de leur temporel ¢t de leur
souveraineté contre la loi divine et naturelle(4). G'est unc
puissance directive et réqulatrice , pour me servir des
paroles du ccéléhre chaneclicr , potestas directiva et or-

(1) Sermo de pece el uniene Greeeor., Consid. v.



— 263 —
dinative, que VEglise excrce toujours in edificationen:
et non in destructionem (1).

D. Contre le 2® article, qu’avez-vous & remarquer ?

It Je remarque, en premier licu, qu’un Concile géné-
ral n’cst point ct ne peut éire snpéricor au Souverain
Pontife, ainsi qu’il a été étahli précédemment. Je re-
marque cn ounlre que les décrcis des Sessions 1v et v
du Concile de Constance sur lesquels s’appuic ce sceond
article de Ja déclaration , n’ont aucnne autorité, paree
(fue c¢ Goncile, aux mois dc mars et d’avril 4413, ou
s¢ tinrent ces deux sessions, n'était point cecuméni-
que (2) ; et surtout paree que ccs déerets ne furent ni
approuvés , ni ratifiés par Martin V, élu et reconnu
pour vrai et légitime Pape, le 44 novembre 1417, du-
rant 1a tenue du Concile de Constance (3).

Si, comme le prétend cc second article de la décla-
ration, 'autorité de ces décrets était bien établie, §'ils
avaient ¢été, comme il dit encove. approwvés par le Sidge
apostolique et confirmés par Uusage de toule [ Eqlisc

(1) I Cor.x, 8.

Toul le monde loue saint Ambroise d'avoir fermé Ventrée
de P'église & Vempereur Théodose, 4 cause du massacre de
Thessalonique,

(2) Il ne sc composait alors que des prétats de Pobédience de
Jean xxur, Les deux aulres Papes ef leurs obédiences étaient
ahsents, et méme opposés & celle assemblée, Jean xxur lui-
méme s’étail séparéd da Concile.

(3) Le décret de 1a1ve session estainsi coneti : « Toute person.
« ne, de quelque état qu'elle soit, el quelque dignilé gu'elie
« posséde, fil-ce méme celle de pape, cst ohligé d’obéir au
« présent Concile, dans les choses qui appartiennent 4 la foi,
« a l'exlirpation duodil schisme, et &la réformalion de V'Eglise
« dans son Chef et dans ses membies, »

Décret de fa ve session: « Quiconque, de quclqun condilion,
« clat el diguité quil pdt étre, quand méme il serast pape,
« refuserait avee opiniatreté d’obéir anx réglements de ve saint
« Synode, et de lout aulre Concile général légitimenient assem-
« bi¢, sur les malicres susdites, soil décidées , soit & décider,
« quiy auraienl rapport, s'il ne venait 4 résipiscence, serait
« puni comme il devrait 'étre. »



— 205 —

vout ehrétien serait obligé de s’y soumectire comme &
une décision dogmalique. Or, certes, il n’cn cst pas
ainsi , et les gallicans cux-mémes n’oseraicnt condam-
ner eenx (ui, sur ccs déerets, ne partagent point leur
sentiment. '

Si quelqu’un objectait (ue la condamnation des er-

reurs de Wiclef, de Tlus ct de Jérome de Prague fut
faite dans les scssious virr, X, Xiv et xv, alors
aque le Conceile de Constance n'¢lait pas encore cccumé-
nigue, on lui répondrait avee le cardinal Litta: « La
condamnation dc ccs crreurs tire sa foree, non point
« des déerets des scssions susmenlionndées, mais de
« T'adbésion posléricure du Concile, lorsqu’il ¢tait de-
« venu eceumenigue , el eneore plus de la confirmation
de Martin V. » (1)
D. Et que vépondre & ceux qui, avee Fleury ct les
siens , admettant 'antorité¢ de ces ddéerets ; soutien-
draient, & Pexcmple des prélats de Passemblée de 1682,
qu’ils ont ¢té fails ct approuvés pour tous les temps el
non pas sculement pour un lemps de schisme ?

R. 1] {aat leur répondre que lenr assertien cst illé-
gitime el sans fondetent. En cfict, 1¢ but principal pour
lequel se lint Ie Coneile de Conslance (2), fut I'extine-
tion du schisme d’Occident (3). A cette triste époque,
la chrétienlé était divisée en 1rois obédicnecs : eclle de
Jean XXTII, cclte de Benoit X11T ou Pierre de Lune, et

A/

~
-

(1) Lellres sur les qualre Ariveles, Letfre xny,

(2) 11 s’ouvril au mois de novembre 1414, el finit an mois
d'avril 1413,

(3 Le grand seliisme d'Oceident cst la division qui arriva au
xive sitele, dans 'Eglise romaine, alors quw’il y cut deux ou
aéme trois Papes placés en méme temps sur le Saint-Siége ,
sans qu’on put distinguer lequel des deux ou des (rois Ponlifes
avail ¢lé le plus canoniquement ¢l I eommenca aprés fa mort
de Grégoire XU, en 1378, el dura pendant quarante ans.—-Voy.
hrbacher; Bergier; el en particulier U'Histoire doymatique
du S.-Siéye, pur Myr Jean-Claude Sommier , arch. de Gésarde;
el tes Lellres sur les qualre Articles, par le card. Lilla.



— 265 —

eclle de Grégoire XIT ou Ange Corrario. Or, d'unc
part, il était trés-difficile ou méme impossibie de dis-
cerner le Pape vrai et légitime ; et de 'autre, les trois
compétitcurs, du moins Jean XXTII ct Benoit N1IT n’é-
taient point disposés & abdiquer. 11 fallait ccpendant
sortir de cct état de choses si funcste 4 I'Eglisc; il fal-
lait mettre un terme au schisme qui la désolait ; et ¢’cst
pourquoi le Concile de Constance s’attribua sur les trois
Papcs doutcux, ou sur les trois prétendants a la Pa-
pauté, une autorité qu’il ne s’cst point attribuée sur
un Pape certain. Tel est le sens de ces deux déerets
d’aprés les autcurs judicicux que jai cités en note.
(’cst sans raison ct de mauvaisc foi que les prélatsde
Passemblée de 4682 ¢tendirent eette autoritc¢ des Con-
ciles sur tous les Papes de tous les temps. Une parcille
cxtension est en opposition flagrante avee toute 'anli-
¢nilé ceclésiastique, avee la doctrine des Péres, ¢t les
¢éerets les plus solennels du Siége apostolique et des
Conciles généraux tenus avant le xv° sicele. Les sen-
timents du Concile de Constance lui-méme sur la su-
périorité, la pré¢minenee et I'autorité du Sicge romain,
¢cartent tout doute sur le sens des deux déerets en
question (1).

D. Comment considérez-vous le 3° article?

R. Jc le considére, avee le cardinal Litta, comme /e
plus pernicicux de tous, dans ses effets et dans ses sui-
tes. Oui, il csl pernicicux, parec (u'il insinue que des
¢véques réunis en Concile peuvent obliger Ie Souverain
Pontifc & 'observance des canons; ec qui délruit sa
primauté , et reaverse le gouverncment de FVEglisc
institué par Jésus-Christ.

11 est pernicicux, paree gu'il donne & penser que fe
pouvoir de dispenser des canons ou de les modilicr
n’apparticnt pas au Chef supréme de I'Eglise. 15t n’esl-

(1) Lisez VHistoire universelle de T'Eglise, de I'abhé Tinhirba-
cher, lome Xxi, p. 152,

P



~— 266 —

=~ poinl & lui de juger ce qui convient aux intéréts des
fidcles comnmis & sa sollicitude, cu égard aux licux, aux
lemps et aux ¢événcements? Bossuet lui-méme avoue
au’en cas de nécessité et d'utilile évidente, le Souverain
Pontife peuat tout dans I'Eglise (1) ; ee qui est vrai sur-
tout quand il s’agit des canons de diseiplinc , variables
de leur nature, sclon les siceles et les pays (2).

Il est pernicicux, parce qu’il peut servir de prétexte
aux cnfants rebelles de I'Eglise, pour résister & son au-
(orité, en opposant aux ordonnances actuclles et c¢n
vicneur de vicux canons qui n'obligent plus, et
qu’ils diront avoir été dictés par Uesprit de Dieu.

Cet article enfin cst pernicieux, parce qu’il sem-
bic dire que le Souverain Pontife ne pourrait point, s'il
ic voulait, et si les circonstanees 1'exigeaient, intro-
duire de changement cans Ics régics, coutumes ct usa-
ces de I'Eglise gallicane, Cela signific que IEglisc
callicane n’cst pas obligée d’obéir au Pontife romain,
ce Gui cst absurde ¢t schismatique,

Dicu punit les évéques gallicans par ou ils avaient
péehd. Le gallicanisme les Iaissa sans foree pour sc dé-
fendre cux-mémes, lorsqu’on voulut les asservir. Les
lalques s’emparcrent des principes destructifs de toute
antorité mis en avant par I'assemblée de 4682, et Ies
appliquérent & leur profit. De 14 ces nombreuses sen-
icnees des Parlements pour entraver I'cxercice de la
juridiction épiscopale. On avait permis & ces messicurs
de controler Ies Bulles des Papes et d’en empécher la
publication, de juger leurs acies ct de résister a leurs
ordres, Dés lors ils trouvérent tout naturcl d’examiner
lcs mandements des évéques et de les supprimer.

(1) Défense de la Déelaralion, me part., liv. x, ch. 31.
(2) Le Pape Pie VII a donné par le Concordat le soufflet le
nplus vigoureux qu'il ait é1é possible de donmer & Iarticle 3¢ de

la Dcelaration. (Bergier, article ajouté sur la déclaration de
16%2.)



— 267 —

D. Avez-vous quelque considération a ajouter con-
tre le 4° article ?

R. Non ; relisez simplement ce qui a été expliqué
dans I'article i1 de ce chapitre, sur 'infaillibilité du
Souverain Pontife comparée & celle des évéqucs, soit
dispersés, soit réunis en Concile.

Tenez done pour certain gue les évéques ne sont
I"Eglise ensetgnante qu’autant qu’ils sont unis a leur
Chef, le Pape ; tenez pour certain que les évéques sé-
parés du Souvcrain Pontife, ou cn opposition avec lui,
n’ont plus aucun droit ni & P'infaillibilil¢, ni & Vassis-
lance du Saint-Esprit.

Jésus-Christ a voulu donner un Chef & son Eglise;
les promesses ont été faites 8 une Eglisc qui a un Chef.
L& ot est ece Chef avee les évéques qui lui sont unis
{4 est I'Eglisc, la est Vassistance du divin Esprit, & est
I'infaillibilité. Done, puisque les gallicans admettent
que le jugement de 'Eglise est infaillible, ils sont for-
¢és Aadmettre Uinfaillibilité du jugement de son Ghef;
ou du Pape, le jugement du Chef ct celui de I'Eglise
ne pouvant jamais éive séparés. Telle st la vérité;
vérilé proclamée universcllement, cn tout licu, avani
tes opinions gallicanes (1). L.e jugement du Souverain
Pontife, en watiére de (oi, n’cst done jamais réforma-
bic, et le conscntement de U'figlise Paccompagne ou Je
suit toujours : Ubi Petrus, it Ecclesia.

(1) « Quoi! s’éeriail le véndrable archevique de Bordeaunx,
« Mgr d’Avian, ¢noi! la Déclaration a é1¢ objel des plaintes
« de douze Papes conséeulifs, el j’aurais i Ia mainlenir par mon
« antorité épiscopale! » Celle pensée indignait le docle et saint

Prélal. (Iufuillibilité du Pape, par le R. P. Monfrouzier, S. 1.,
p. )

B N

4

—



~— 2068 —

CHAPITRE DIX-SEPTIEME.

ikes Fropositions consurées et condamnéces par le
Siaint-Bicge. — Faits dogmatigues.

e
ARTICLE L

NEOIT ET POUVOIR DU SAINT-STEGE DANS LA CONDAM-
NATION DES DOCTRINES ET PROPOSITIONS CONTRAIRES
A L ENSEIGNEMENT CATHOLIQUE,

D. Le Souverain Ponlife a-t-il le droit et le pou-
voir de flélrir, de censurer ct de condamner les doc-
trincs perverses?

R. Assurément, pnisqu’il est le gardicn impérissa-
ble de la foi et des meeurs. Etabli par Jésus-Christ
Pastcur supréme de 1'Eglise universclle , il est chargé
spécialement de veiller sur elle, de iui conscrver ct de
lui transmetire, dans loute sa pureté ct son inlégrité,
Ic dépot sacré dela vérité , de la morale ct de la disci-
pline : Confirma firalres tuos , pasce agnos, pasce oves.
il v adone pour lui obligation trés-rigourcase de si-
cnaler & tout le troupeau les piturages malsains , et
e Pen dloigner, ou de le prémunir contre toute doc-
trine capable de I'égarer, de le corrompre ct dele per-
dre. Tout ceci cst évident pour un calholique , ct sc
fonde d’ailleurs sur linstitution ¢t la pratique cons-
tante et générale de 1'Eglise (1).

(1) Voy. Devoli, Inustit, canonic., lib. 1v, lil. 7 : De libris i
probalee leclionis.



— 2069 —

D. Les évéques, successeurs des Apotres , sont-ils
également en possession de ce droit? ont-ils, dans
leurs diocéses respectifs , le méme devoir & remplir?

R. Oui: car les évéques ont rccu de Notre-Scigneur
la mission d'enscigner lcs peuples, euntes docele , et de
les maintcenir dans observation des lois divines. Saint
Paul les exhorte vivement A prendre soin du bereail
qui leur est confié par Y'Esprit saint. D’ou il suit guc cha-
que évéque posséde le droit divin de proserire tout cn-
scignement qui, répandu dans son divcése , porterait
atteinte a la religion, & la vérité, a la morale ¢t a la
juslice, el compromctirait ainsi les intéréts spirituels
ct éternels des dmes commiscs a sa vigilanee. Le si-
lence, dans ce cas, scrait licheté ct unc sorte de con-
nivence avee les ennemis de Dicu.

D. Le Souverain Pontife et les évéques ont-ils tou-
jours, dcpuis I'origine de 1'Eglise, it usage de ce droit
et de ce pouvoir essentiels qu’ils ticnnent de Jésus-
Christ ?

R. Oui, toujours. Il fallut bien que saint Paunl dé-
fendit aux chréticns les livres pernicieux , puisqu’un
grand nomnbre des fidéles &’'Ephése qui avaicnt eu le
inalheur @’éevuter et de suivre des nouveauiés dan-
gereuses , vinrent, aprés I'aveu de leur fautc, char-
£es des ouvrages ¢ui les avaicnt séduits, et les bvi-
Icrent devant tout le pcuple : Conbusseruni coram
omnibus (4).

Suivant I'ecxemple du doctcur des nations, et dans
tous les Ages, en vertu de Vautorité dont Jésus-Christ
les avalt Investls, les Apdtres, les Souverains Ponti-
fes, lcs évéques, les Conciles éleverent les plus fortes
barriéres contre ce fléau dcesiructeur de loute pidté
et dc toutc pureté dans les dnes , la diffusion des éerits
suspecls et pervers (2).

(1} Aect. xi1x, 19,
) Devoli, ibid., §. vi, n. 1.



— 270 —

D. Voila pour les mauvais livres dontla lecture est
certainement prohibée. Bblais en est-il de méme de
proposilions simplcs et isolées, extraites , ou non, de
ces livres ? 'lglise est-clic cn droit de les censurer et de
les proscerire ?

R. Pourguoi me faites-vous cette (uestion? Vous
savez bien que les doctrines iinpies et pestilentielles
contenues dans les mauvalis livres se résument ordinai-
rement en quelgues propositions ¢gui en font toote Ia
perversité et le danger. Ces propositions sont guelque-
fois plus dangercuscs ue les livres cux-mémes, cn
cachant la quintessence du poison sous une écorce (ui
trompe les homnmes les plus avisés. Comment le Saint-
Siége n’aurait-il point le droit de les condamner?

D. Quclics sont les manicres employcées par 1'Eglisce
pour condamner les propositions dignes de censare ?

i, La premiérc manicre consiste & proscrire cn gé-
néral ou in globo des propositions condamnablcs, sans
infliger & chacunc sa censure ou qualification particu-
licre : ¢’est ainsi que furent condamndes les crrcurs
de Wiclef ¢t de Jean Hus par Martin V, au Concil
de Constance; cclles de Luther par Léon X ; celles de
Baius par saint Pie V, Gréeoire XIII, cte.

La scconde maniére consiste a proscrire dcs propo-
sitions condamnables, cn appliquant & chacune d’clles
une note, ou censure , ou qualification propre : ¢'est
ainsi que furent condamnées les cing faneuses pra-
positions tirées du livre de Cornélius Jansénius intitulé
Augustinus, par le Saint=P¢re Innocent X. La premicre
proposition , déjd proscrite par le Concile de Trenic,
fut déeclarée téméraire, impic, blasphématoire, frap-
pée d’anathéme ct hérétique ; la seconde fut notée d’hé-
résic, cte. (1).

D. Quelles sont les ualifications ou notes princi-

(1) Histoire universelle de U'Eqlise, par I'abbé Rohrbacher,
tome xxv, p. 463,



— 271 —
pales usitées par le Saint-Siége dans la condamna-
tion des propositions contraires aux doctrines catho-
liques ?

. Ce sont les suivantes : héréliques, voisines de
Chérésie , suspectes d’hévésic ; errondes , voisines de Uer-
rewr, sentant Uerreur ; fuusses, blasphémaloires, impies,
dangercuses , scandaleuses ; Léméraires , schismatiques ,
séditieuses , caplicuses, malsonmnaites, offensives des
oretlles pieuses , cle,

Toutes les propositions contradictoires aux vériles
définies par 'Eglisc comme articles de foi , sont héré-
Hiyues. Par exemple, cclie proposiiion : Le Pape '
qw’une primounté d’honneur et non point de juridiclion
dans toule I Eylise, est une proposition hérétique.

Iilles sont schismatiques , si elles tendent & détourner
les fidéles del'entid¢re soamission qu’ils doivent & no-
tre Saint-Pére le Pape et aux éviques.

Une proposition est erronéequand clle cst contraire @
une vérité dogmaticque, fondée sur Uenscignement de
tous les doeteurs orthodoxes, ou sur la pratique univer-
sclle des fidcles, mais que’Eglise ne donne point comme
article de foi. La proposilion est fousse, si cllc nic
un fait cerlain Elle est blusphématoire, si clle ren-
terme des paroles injuricuses & Dicu et a ses attribuls,
ou & la sainte Vierge, aux Saints , ete. Elle est @mipie
si clle tend & diminuer le eulte que nous devons a Dicu,
ou & affaiblir dans les ames le sentiment de fa picte,
ille cst dangereuse | pernicieuse , quand clie tend a de-
truire en nous 'amonr de la vertu , I'horreur du viee,
le respect pour 'autorité des pasteurs, ete.

Pour plus de délails sur le sens des notes ou censn-
res imprimcées par 'Eglise aux propositions condam-
nables , vous pouvez lire larticle 1t du chapitre V du
Traité sur I'Eglise, par Mgr Gousscl (Théologie doymal.,
tom. 1. ).



ARTICLE IT.

INFAILLIBILITE DU SAINT-STEGE DANS LA CORDAMNA~
TION DES PROPOSITIONS CONTRAIRES A LA DOCTRINE
CATHOLIQUE.

D. T’ecaseignement du Saint-Siéze touchant les
propousitions condamnées , est-il infaillible?

It. Sans doute, puisque te Pontife assis sur ee sidge
immortcl ne peut point se tromper lorsqu’il enscigne
et décide ex cathedra, ou en sa gualité de Chef, de
Pasteur ct de Docteur universel. Ce que le Pape dit,
en celte qualilé , pour toute UEqglise et a toute I Eglise,
atlirme saint Francois de Sales, ne peut élre [uux. £t
de vrai, si le confirmateur biaise et chancelle , qui le
confirmera (1) 7—Tout ce que U Eqglise lie ici-bas, est lié;
loul ce qu’elle remet, est remis ; bout ce quelle décide, est
coufirmé au ciel : cc sont les paroles du grand Arche-
véque de Cambrai (2).

Si I'Eglise pouvait faillir dans la condamnalion des
propositions (u’clle proserit , serait-elle encore la mai-
tresse et la gardienne de la foi ? nonj elle la trahirait.
Serait-elle encorela conservairice des meeurs? non ; elle
en serait la corruptrice: car, dans cette supposition ,
elle pourrait nous forcer a4 croire comme vrai ce qui
serait faux, ct & pratiquer commme bon c¢ qui serait
immoral.

Du reste, les Souverains Pontifes, qui ont toujours
les yeux ouverts sur les besoins de leur grande famille
catholique , ont , dans tous les siéeles , et dans les ques-
tions de foi , de morale, de culte et de discipline géné-
rale, proscrit les doctrines impices, erronées, dangercu-

(1) Controverses, dise. x.
(2) Dise. de Féuclon pour le - were de UElecteur de Cologne,
fer point (GEuvres, tom. xvit).



~— 273 —
scs. Or il n’apparticnt & personne de juger Icurs juge-
ments. « Les évéques eux-mémes, dit Bossuet , pas-
« tears & 1'égard des peuples , sont brebis a I'égard de
« Pierre, honorvant en lui Jesus-Christ, » dont il est
Porgane et le Vicaire.

Saint Tves de Chartres écrivait autrefois an Pape
*ascal ]I : « 11ne nous appartient pas de juger du Sou-
« verain Pontife. Personne ne juge le premier Siége. »

« L’Eglisc romainc seule a le droit de juger de tous,
« et il n’est permis & personne dela juger, dit encore
« le Droit canonique. » On peut sans doute , d’aprés
le 1ve Concile général de Constuntinople, demander
des cclaircissements avee beaueoup de respect, sans
jamais oser prononcer unc sentence contre Jes Souve-
rains Pontifes de V'ancienne Rome : non tamen oudac-
ter sententiam dicere conbra summos senioris lome Pon-
tifices (1),

Tous les bons catholigques, convaineus plicinement
que le Saint-Esprit leur enseigne toute vérité, ont tou-
jours recu avec vénération et obdissance toutes lcs
censures portées par Jeur autorité supréme.

Quand la Constitution dogmatique d’Tanocent X
qui condamnait les cinyg propositions de Jansénius, ar-
riva en France, clle y fut acceptée sans opposition par
tous les ¢véques. Quinze d'enire eux, gui se trouvaient
d Paris, éerivirent, dés le 15 juillet 1633, unc lettre
d’a;ceptation an Pape , dans laquelle ils insistent sur
la communion inviolable qu’il faut conserver avee la
Chaire de saint Pierre (2). Tl en a été toujours ainsi.
Dés gue Rome, colonne et soutien de la vérité, fait
cntendre sa voix solcnnelle , la cause est terminée.

D. Qucllc est donc la conséquence que vous déduiscz
de cctle doctrine catholique?

(1) Labbe, Concil., tom. vur, col. 1140, n. 21.

(2) Jai rapporié un fragment de cette letire mémorable,
I'article 11 du chap. seizieme.—Acles du clergé de France, tom. 1,
— Lohrbacher, tom. xxv, p. 460. 12



fi. Point d’autre qu'un attachement sans hornes«t

nne pleine adhésion aux oracles émands du Sicge apos-
tolicque. Tous les vrais catholiques aimeront toujours &
répcéter avee I'Evéque de Meaux : « Pour empécher les

R R A R A

P

¢garcments de notre csprit, le seul remede, c'est
d’¢couter la voix de I'Eglise, et de soumettre nolre
jugement a ses décisions infaillibles...: ¢’est sur Ia
fermeté de cette Eglise qu’il faut appuyer nos esprits,
gui seraicnt flottants sans ce souticn... L'Eglise a
parlé , c’cst asscz (1), »

En des icmps beaucoup plus reculés, un grand ar-

chevéque de Reims (2) disait @ « La sainte Eglise ro-

{4
«
«
«
«

«

«
«
«
{«

«

«
«
«
«
«

t

mainc, la Meére, la Nourrice et la Maitresse de toutes
fcs Eglises, doit ¢trc consultée dans tous les doulces
(ui regardent Ia foi et les moeurs, prineipalement par
ccux (ui, comme nous, ont été cngendrdés en Jésus-
Christ par son minislére , ct nourris par elie du lait
de la doctrine eatholique. »

Et nos évéques des Gaules écrivaicnt & saint Léon :
Votre lettre est pour nous le symbole de la foi,
nous Favons inscritc cn nos ceeurs comme sur une
tablette solide , notre mémoire la gardera invioja-
biement ; avee ce glaive delumiére , nous frapperons
Verreur. »

Un vénérable prélat disait, il y a quelques années:
Quand l'Eglise parle, tous doivent I'écouter, s'ils
veulent revendiquer cncore le nom de catholiques.
Quand le Pontife souverain, du haut de la chaire
de Picrre, public certains points de doctrine , il n'est
permis &4 personne d’adopler les uns ct d'écarter les
autres (3). » Notre devise sera donc inviolablement ;

Crotre, atner et obéir !

(1) Bossuel, Sermon sur UEglise, powr le1ve dimanche apris

la Pentecole, seeond poiul.

(2) Hinem. de divort. Loth. et Tenih., tom. 1, p. 6!, — Yoyez

Fassuel, Seruion sur UUnité de UEglise, second point.

(3) Lettre de Myr Regneaelt, évéque de Chartres, it son cleryé.

du 25 junvier 186H,



— 275~

ARTICLE I1I.
FAITS DOGMATIQUES,

3 1.

Quelques notions sur ces fuile.

D. Qu'cst-ce qu'un fait dogmaticque?

R. C’est un fait qui, quoique en dehors de la révé-
lation , est cependant intimement 1ié avee les veérjtés &
croire : en sortc quc la connaissance et I’'admission de
ce fait sont nceessaires pour enscignement de tel ou
tel dogme, ou pour sa consecrvation pure ct inviolable.

D. Citez quclques exemples.

" R. Saint Pierre a-t-il ét¢ a Rome? y a-t-il établi son
siége? c’cst un fait dogmatique, lié avee celle vérité
de foi : Le Souverain Pontife cst le successeur de saint
Picrre.

Le Concile de Trente a-t-il été cecuménique el légi-
time ? c¢’ecst un fait 1ié avee la croyance de wous les
articles de foi définis par cc Concile.

Cette Ecriture que UEglisc nous mct entre les mains,
est-clle la veéritable parole de Dieu? c’est un fait lic
avec toutes les croyances rcligieuscs,

Celte proposition , qui est hévétique , se trouve~i-clle.
dans tel ow tel livre? ce fait cst 1i¢ avee la mission
d’enscigner les nations confiée & 'Eglisc, ct de ics eon-
scigner sans crainte d’erreur. Voila quelques-uns e
ces faits.

D. A quclle occasion surtout a-t-on dispuld snr U'in-
faillibilit¢ du Saint-Siége quant aux fails dogmati-
(ques ?

R. AVoccasion du jansénisme. Avant la condamna-
tion des cing propositions tirdes du livre de Jansé-
nius (1), les Jansénistes reconnaissaicnt dans ces pre-

(1) Corueille Jansénius, né en 1585, au village d’Accquoi, en



— 376 —

positions lcur propre doctrine ctla doctrine de 'Eséque
d’lpres et de son Angustinus. Mais & peine Tnnocent X
les eut-il frappéces d’anathéme, que ces novateurs pous-
s¢rent les hauts eris , en soutenant que, si les propo-
sitions condamnées sc trouvaiecnt dans le livre de
Jansénins, clles y avaient nn sens différent de celui
que I'Eglise avait flétri. Dés lors ils distinguérent ¢n-
tre la question de droit ct la question de fail, ct po-
"sérent en thése générale que, sauf les faits immédiate-
ment révélés de Dien dans VEeviture sainte ou la
Tradition , I'Fglisc pent se tromper a I'égard de tous
les autres faits , notamment sur le sens qu’elle attri-
huait aux proepositions cxtraites de I'dugustinus, et qui
était un sens faux donné & scs paroles. Par suite, di-
saient ces hérétiques , on n’est pas obligé dans ce cas
de se soumettre aux décisions du Saint-Siége, le si-
lenee respectucux cst toute la soumission qu’on lcur
doit.
D. Que pensez-vous de I'opinion janséniste ?

R. Je pense qu'elle est un indigne et coupable sub-
terfuge, et une ¢quivoque grossiére pour jeter de la
poudre aux yeux des ignorants et des dupes. En cffet,

Uollande, fut nommé évéque d'Ipres en 1635, et mourut de Ia
peste te 6 mai 1638, Son livre le plus considérable, d’ou ¢st née
I'hérésic du jansénisme, est celui qu'il intitula ¢ Augustinus. Cet
ouvrage fut condamné parune Bulle d’Urbain VI, le 6 mars 1642,
Le docleur Nicolas Cornet, syndic de la Facullé de théologie,
déféra a o Sorbonne sept propositions, réduiles depuis & cing,
qu’il avait tirées du livre de Jansénius, et que la Faculté pros-
crivit. Elles furent également condamnées par les évéques de
France; ensuite, par Innocent X, le 31 mai 1653. Sa Bulle fut
recue sans opposition par fout 'épiscopat francais, par toules
les universités du royaume, par tous les Ordres religicux el par
tout I'wnivers catholique. Alexandre VIL, le 16 oclobre 1650, con-
damna de nouveau les propositions, et les condamna dans le
sens exprimé par Jansénius dans son Augustinus; et Clément XI,
en conlirmant les Constilutions de ses prédécesseurs, déclara,
le 5 juillet 1705, que le silence respectuenx ne suflisait point
pour rendre a I'Eglise 'obéissance qui lui est due.



lorsque I'Eglise proscrit un livre ou une proposition
dans le sens de Uauteur, elle ne prétend pas décider
gne 'auteur, en écrivant, a eu réellement ce sens dans
son esprit. Ce fait est intéricur et purement personnel,
n'intéressant pas Ia foi ou la moralité des lecteurs.
Mais elle entend décider que ce livre ou cette propo-
silion a naturellement et littéralement lc sens qu’elle
condamne. Ce sens, nous 'appelons le sens de Uauleur :
car nous devons présumer que 1'éerivain a eu dans son
esprit le sens (ue présentent ses expressions, d’aprea
leur signification et les régles du langage. Consulter
un aulewr, c’est consuller son livre; enlendre un an-
teur, c'est comprendre le sens naturel et litiéral ou
grammalical des mols qni expriment sa pensée ; et &
I'dgard de cc fait, I'Eglise ne peut pas se tromper.

3. 2.

Infuillibilité du Soint-Siége dans les fails dogmaliques.

D. Croycz-vous donc que le Saint-Siége soit infailli-
ble quand il prononce sur les fails dogmatiques?

R. Jc lc crois assurément, et vous devez le croire
avec moi. Il n’est pas question ici de [aits particuliers et
personnels, sur lesqucls les Souverains Pontifes pour-
raicnt étre surpris, et ou la foi, la morale ou la disci-
pline n’ont aucun risque a courir, ni de faits purcment
intérieurs ; mais il s’agit de faits cssentiellement ct inti-
memcentlicés ala foi et aux maeurs. Eli bien, cette liaisen
esscntielle et intime emporte VUinfaillibilité des déci-
sions apostoliques. Sans ecla, I'office de Pasteur com-
mis a Pierre ct & ses sucecsseurs serait illusoire ct
inutile, puisqu’ils ne sauraicnt pas indiquer aux
agneaux ct aux brebis les aliments sains ¢t bienfaisants
(fui doivent les nourrir pour le cicl.

Quant aux livres cn particulicr, comme ils peavent
¢tre, chaque jour, des instruments de vie ou de mort



— 27§ —

spirituelle pour les fidéles, il est nécessaire que I'Eglise
ait le droit d’inspection sur cux, et que les jugements
qu’elle porte de leur doctrine ou du sens de leurs au-
teurs soient stirs, irrécusables, infaillibles. D'une part,
le monde estinondé d’ouvrages suspects ¢t pernicieux,
ct de Vautre, leur lecturc est peut-étre pour les dmes
Voccasion la plus prochaine de ruine éternelle ; il faut
done, afin que ces dmes soient suffisamment protégées
contre le danger dc se perdre, que I'Eglise, avec une
autorité irréfragable, puisse leur montrer le mal ot
il est.

Que dis-je ? si 1e Saint-Siége était faillible sur le sens
naturel et litiéral d’un livre ou d’une proposition, il
pourrait condamner comme hérétique ou scandalcux
un livre bon, pur et orthodoxe, et il pourrait donner
aux fidéles un livre hérétique qu'il aurait jugé exempt
d’erreur. Admettre de pareils principes, n'cst-ce point
admettre que le Siége apostolique , que le Successeur
dc saint Picrre, dont la foi ne manquera jamais, peut
cependant tomber dans !'erreur, dans I'hérésie, et y
entrainer toute I'Eglise ?

Donc impossible que I'Eglise soit infaillible en ma-
tiére de religion, sans I'étre sur le scns des livres sortis
de plumes catholiques ou iinpies.

Touchant le jansénisme (1), le Pape Alexandre VII,
dans sa Constitution de 1665, ordonna & tous les ar-
chevéques et éviéques, a lous les ecclésiastiques, tant

(1) De toutes Ies hérésies que I'on a vues éclore dans I’Eglise,
il n’en esl peul-élre aucune qui ail eu des parlisans et des dé-
fenscurs plus sublils, plus habiles, et qui, pour la souienir,
aicnt employé plus d’érudition, plus d’artifices, et avee plus
d’opiniatretlé, que celle de Jansénius. La doclrine du jansénismne
est détestable sous tous les rapports; il n'en est pas de plus
propre A désespérer les funes chrétiennes , a élouffer en elles la
eonfiance, 'amour de Dieu, le zéle et le courage dans I'exer-
cice de la verlu, et leur reconnaissance eunvers Jésus-Christ,
mort sur la eroix pour le salut de tous les hommes. Les Protes-
tanls ont toujours fraternisé avee les Janscnistes,



— 979 —

régulicrs que séculicrs, aux docteurs et licenciés, a
tous les principaux et maitres de colléges, de souscrire
le formulaire suivant: « Je soussighé N..., me sou-
« mets & la Constitution apostolique d’Innocent X,
« donnée le 34¢ jour de mai 1633, ct & celle I’A-
« lexandre V171, son successcur, donnée le 416 octo-
« bre 4656 ; rejette ¢t condamne sineérement les cing
« proposilions eatraites du livre de Cornélius Jansé-
« nius, intitulé Awgustinus , dans le propre sens du
« méme auteur, comme Ie Siége apostolique les a con-
« damnées par les mémes Constitutions; je le jure.
« Ainsi Dicu mc soit en aide, et scs sainls Evan-
« giles! »

Les archevéques, évéques, ecelésiastiques... se por-
térent avee un amour empressé & cct acte public de
soumission , confcssant par cette prompte et fidéle
adhésion Vinfaillibilité du Saint-Siége a Végard des
faits dogmatiues.

D. Tirez la conclusion de la doctrine que vous ve-
nez d’exposer,

. La conclusion cst encore ici de croire fermement
que la sainte Eglise, et par conséquent son Chef su-
préme, posséde unc autorité infaillible concernant les
faits liés aux dogmes catholiques. En outre, tout fi-
dele doit aux jugements apostoliques non pas unique-
ment un silence respectucux ou janséniste, mais un
parfait acquicscement d’esprit, de coeur et d’action.
Croire, aimer el obéir! je vous ai indiqué cette devise ;
adoptons-la, en nous souvenant du mot de saint Au-
gustin : Que sunt conlra fidem aut bhonam vitum .
(Beclesia) nec approbat, nec tacel, nec fucit (1),

(1) Epist. 55, alias J10.



ARTICLE 1V..

AprPENDICE SUR L Index,

D. N'est-ce point a la vive et constante sollicitude

de I'Eglise pour le salut de ses enfants que nous devons
V'Dudex des livres défendus ?

. Oui, précisément, L'Eglise , dés les premiers

temps, sentit la néeessité d’interdire aux fidéles les
lcctures eapables d'altérer leur foi ou leurs maocurs ;
conséquemment elle leur défendit de lire les livres
ohscénes, ceux des hérétiques et autres livres dan-
mercux. Fcoutez ce que dit & ce sujet le Pape Clé-
iment VIIL, dans sa Constitulion Sacrosancium, de
Van 13593, « Le dépot sacré de la foi catholique, sans

®

«

«

«
«
Q
«
«
«
4
«
«
«
«
«
«
«
«
«
«

«

laguelie personne ne peut plaire 2 Dien ui obtenir
le salut éternel, attira de tout temps la vigilance pas-
torale des Pontifes romains ; et ils ont mis le plus
grand zéle a le conserverintact dans V'Eglise de Dicu.
Ce sont cux que Jésus-Christ, anteur de ce précicux
dépot, a chargés de lc conscrver; c'est a eux qu'il
a conféré, dans la personne de Picrre, Prince des
Apotres, le pouvoir supréme de discerner la bonne
secmence du pére de famille d’avee la zizanie de
homme ennemi, ct d’édifier 'Eglise par de saines
doctrincs..... Tls ont séparé la lumiére d’avee les té-
nébres, les choses perverses d’avee celles qui sont
droites; ils ont fait connaitre aux fidéles ce qu’il
faut suivre, ce qqu’il faot éviter; ils ont discerné avee
le plus grand soin les livres approuvés , louables,
orthodoxes, de ccux «qui sont faux, pernicieux, apo-
cryphes; enfin ils ont, par lcurs Conslitutions, par
les déerets des Conciles, ou par d’'autres moyens
opportuns , condamné les doclrines impies des hé-
rétiques, ct proscrit leurs livres funestes et empoi-
sonnés. »



-— 284 —

Ce z¢le de I'Eglise ne se démentit jamais ; et pendant
la xvi® session du Concile de Trente, il fut ordonné
i plusieurs prélats de dresser un cataloguc des ouvrages
contraires a la foi, 4 la Tradition, a la discipline ecclé-
siastique, ct de ceux qui sapent les fondements de la mo-
rale, du gouvernement des Etats ct dela socic¢té. Ce fut
{'Index, revu par Pie IV, et, aprés un rigourcux exa-
men, approuvé et promulgué par le méme Pontife,
dans sa Constitution Domini gregis, du 24 mars 1564.

De nouvelles éditions de 'lndex, plus élenducs ct
plus corrcectes, furent suceessivement publiées par Clé-
ment VIIT, Alexandre VII, Benoit X1V, Léon XIT et
Grégoire XVI.

D. Queclle cst la classification des livres défendus
faite par I'Index ?

R. L’Index renfermetrois classes de livres défendus:

Lapremiére conticnt tousles ouvrages des hérétiques,
enseignant 'hérésic | ou traitant ex professo de Ja reli-
gion. Ceux des hérésiarques sont tous égaicment pro-
hibés, in odium auctoris, lors méme qu’ils n’enseignent
point 'hérésie et qu’ils ne traitent point dela religion.

La decuxiéme classe embrasse les ouvrages composés
par des écpivains catholiques contre la foi ou les bonnes
DIRurs.

La troisiéme est celle des livres édités sans noms
d’auteurs et qui exposent des doctrines perverses.

D. Quelles sont les Régles principales de 'Jndex
publiées par ordre du Concile de Trente ?

R. 1° Tousles livres condamnés avant I'année 41545
sont défendus, quoiqu’ils ne soient point consignés
dans I'Indezx.

2° Tous les livres des hérésiarques sont cxpressé-
ment défendus, je ’ai dit tout a 'heurc, sous peinc
d’excommunication non réservée(4). On peutpermettre

1) Aujourd’hui I'excommunication estréservie spécialement
au Souverain Pontife, si les livres des hérétiques qu’on alus
sermment enseignent Phérésie,



— 282 —
la lecture des autres livres faits par des hérétiques, s'iis
ne renferment point d’erreur , ct s’ils ne traitent point
dela religion.

3o Les saintes Ecritures et les livres de controverse
en langue vulgaire ne peuvent étre lus qu’autant qu’ils
sont approuvés par le Saint-Siége , ou édités avec des
notes prises dans les écrits des saints Péres ou de
doctcs auteurs catholiques (1).

4° Les ouvrages qui traitent ex professo de choses
obscénes sont absolument prohibés, quoiqu’ils ne se
trouvent pas dans I'Index.

5° Sont pareillement interdits tous les livres qui
traitent de I'astrologie, de la divination et des sorti-
léges.

6° Tous les livres condamnés comme suspects d’hé-
résie sont défendus sous peine d’excommunication;
les autres, sous peine de péché mortel , ceter: sub pec-
cati mortalis reatu (2).

D. Les fidéles peuvent-ils lire les journaux ou les
livres qui n'ont point été censurés par leur évi-
que ?

R. Ils doivent consulter leur confesseur respectif :
c’est la réponse que la sacrée Congrégation de I'Inqui-
sition fit, en 1832 , aux évéques de la Suisse qui lui
avaient posé cette question.. Or le confésseur lui-méme
doit suivre la direction que lui donnera I'Ordinaire, et
s¢ souvenir de 'avis trés-important de saint Liguori :

(1) Déerets de la S. Congrégation de I'Index en date du 13
juin 1757, et du 7 janvier 1830.

(2) Excommunication supprimée. — Pour I’'excommunieation ,
la Bulle dpostolicee Sedisexige que les livres enseignent I'hérésie.
- Quire les dix Régles publiées par ordre du Concile de Trente,
il existe d’autres Rigles générales émanées de la S. Congrégation
de I'Index , el imprimées par commandement des Souverains Pon-
tifes, dans le volume de I'Index, sous ce titre : Decreta de libris
arohihilis, etec.



— 283 —
In hac re cxpedit ordinaric rigidiores opiniones se-
qui (4).

D. L’Index a-t-il force de loi cn France?

R. Oui, malgré tout ce que plusieurs théologiens
francais ont pu cnscigner par le passé : car Vindex
est pour tous les pays : In universe christiona Repu-
blica, dit Pic IX ; ubicumque locorum, avait dit Benoit
X1V, dans sa Constitution Quew ad cutholice religio-
s, du 23 décembre 4757. Du reste, les récentes ct
formelles déclarations de S. S. Pie 1X ne permettent
pius d’affirnier que Vindex n’est pas recu et n'oblige
point cn France : car non-sculement notre Saint-Pére
le Papc a cxhortléles évéques francais & admetire les
lois de Vlnder , mais il s’est cxpliqué avee unc telle au-
torit¢, que l'opinion contraire n’cst plus soutenable.
Dans les actes du Concile de Reims de Vannde 4857,
ont lit ces mots de la sacrée Congréation du Concile,
ct par conséquent du Pontife lui-méme : Ceelerum ser-
vari Requlas Indicis (2). Remarquez aussi que les pre-
miers Pasteurs, en France, pressent de jour en jour
Vobscrvation des Décrets de Vindex , comme il const:
des acles des Conciles d’Avignon, de Toulouse, de
Bordeaux , d’Alby, de La Rochelle, ele. (3).

D. A qui faut-il demander la permission delire lcs
livres défendus?

R. Ordinaircment, elle sc demande au Sonverain
Pontife , ou ala Congrécation de la sainte Inquistlion,

u & celle de P'lndex (4) ; car c'est & celui qui défend la

(1) Voy. Uappendice de 1ibris prohibitis, par S. Liguori, et li-
scz-le avee atlenfion.

(2) Voyez Mgr Gousset, Exposition des principes du droit ca-
nonique, chap. xi, question .

(3) Voy. la Letire pastorale de Mgr I'évéyue de Lucon, sur
'ladex des Livres défendus, de Pannée 1832 : elle st pleine d’éru-
dition el de raison,

(4) On peutlire avec intérét institulion et le but des prinei-
pales Congrégalions romaines, duns le livre intitulé : Guide



— 984 —

lectare des livres qu’il apparticnt de la permettre ; mais
souvent lcs ¢évéques recoivent & cc sujet la dcéléga-
tion du Saini-Siége. On peut donc s’adresser & cux,
sartout en cas de nécessité.

Du reste, je Yai dit, les évéques ont le pouvoir de
défendre Jes mauvais livres , et de frapper de eensures
les réealeitrants. Léon XI1I ct Pie 1X I'ont rappelé au
souvenir des Ordinaires , le premicer, le 26 mars 41825 ,
et Ic sceond , Je 24 aotut 1864 (4)

« Nous ferons remarquer enfin, avec Mgr Goussct,
« ue le décrel de I'Index qui défend la lecture d'un
« livre, sous cette clausc : donec corrigatur , oblige
« comme s'il était absolu, jusqu’a ce que le livre ait
« €16 corrigé, ct que les corrections que Yon y aura
« faitcs aient é1é approuvées par la Congregation
« méme del'Index. Un déeret d’Alexandre VII, du 48
« mars 1666, a condamné l'opinion contraire cn
« condamnantla proposition suivante : Libri prohibifs,
« donec expurgeniur , possunt relineri usque dum adhi-
« bita diliyentia corrigantur. C'estla derniére des cin-
« quantc-cing proposilions que ce Pape a condannécs,
« avec défense ¢’enscigner, de soutenir ou de publicr
« aucunc d’elles, sous peine d'une exeommunication
« majeure de sentence prononcée , dontle Souverain
« Pontife scul peat absoudre, a moins que celui quil'a
« encourue ne se trouve a l'article de la mort (2). »

pratique de Liturgie Romaine, par le P. A, Maurel, page 20 ot
suiv. — Micux encore : lisez d'ms Mgr Gousset, ibid., le chap, xi,
des Gongrégations romaines.

(1) Lisez le Compendinm theologice moralis, par le P, Jean-
Pierre Gury, de la_Compagnic de Jésus, cdmon romaine de
1866, tome 11, p. 876 ct suiv.

(‘2) Exposition des principes du droit canonique, p. 151.



CHAPITRE DIX-HUITIEME.

Comstitutions decs Ordres religicnx, —
Canonisatieon des Saints. — Litargic. — Infaillihilite
du Saint-Sicge sur ees divers cliefs.

—y—
ARTICLE L.

CONSTITUTIONS DES ORDRES RUELTGIEUX.

D. Qn’est-ce que I'Eglise entend par Ordre religicus
ou monastique (1) ?

R. L’Eglise catholiquc entend une société d’hommes
ou de femmes engagés par veeu & vivre suivant une
méme régle , et & pratiguer la perfection ou les con-
seils de I’Evangile. Les vaeux de pauvreté, de chasteté
ct d’obéissance constituent le religicux, et les régles
ou les constitations font e religicux de tel Ordre ou
de tel Insiitut.

D. L’¢tat religieux cst-il conforme a Vesprit du
christianisme?

fi. Oui, trés-conforme : car Vesprit dv christia-
nisme cst de renoncer au monde ct & scs convoitises ;
ct ce monde , gu'est-il autre chose que concupiscence

(1) Le nom de moine, tiré du gree pévae, seul, solitaire, a dési-
gné, dans son origine, des hommes qui vivaicnt dans les déserts,
sépares de tonl commerce avee le monde, s’oceupant de Digu
et de leur sanclification. On nommait aussi les moines anacho-
retes, A'dvarmgin , jo me relive, recedo, el crmiles, d'épnpos , soli-
tude, désort, Le eénobile. de xowde , commun ¢l 8iog, Vic, cst le
religieux qui vit en communaulé, avee d'autres religicux, sous
une régle commune.



T -

de la chair, concupiscence des syewr el orgueil de la
vie (1) ? Or les religicux combatient la concupiscence
de la chair par ic veeu de chasteté, uni & Ia pratique
de Ia mortification ; ils combattent la concupiscence
des yeux ou des richesses par le veeu de pauvrete |
et Porgucil de la vie par le veeu d’obéissance 4 leurs
supéricurs et & Teurs iéelces.

D’un autre coté, l'esprit du christianisme cst de
s¢ consacrer au bien du prochain, aux ccuvres de mi-
séricorde spirituclles ct corporelles. Rappcelez-vous la
sentence que Jésus-Christ prononcera au dernier jour,
ainsi quc sa volonlé de voir s’allumer en tout lieu le
feu sacré qu’il a apporté du cicl (2). Or les Ordres
religicux, par la pricre, le travail , I'étude ot la culture
des letires, des sciences ct des arls , par 'éducation
la prédication, les accuvres de zéle et d’héroique cha-
vité , 'hospitalilé, les dévonements detout genre, ont
rendu ct rendent continuellement des services immen-
ses au prochain, & la religion, & la socicl¢ tout en-
ticre.

Et Notre - Seigneur, qm passa loi-méme quarante
jours dans Ja solitude , n’a-il pas Joué la vie solitaire
de saint Jean-Baptiste (3)? L’état religieux est donc
conforme & l'csprit du christianisme.

D. Gependant les inerédules et Jes Protestants n’ace-
cusent-ils pas la profession religicuse de fanalisme ctde
superstition?

R. Oui; bicn plus, il necst sorle d’invectives, de
sottises ct d’absurdiiés qu’ils n’aient forgédes contre cile.
(Quevoulez-vous ? ils outragent ce qu’ils igunorent. N'eb
soycz pas surpris, puisqu’ils décorenl des mémes noms
dc funatisme ct de superstition toutes les pratiques de

(1) L Joan, 11,13 et 16.

(2} Ignem veni miltere in tevram, ef quid volo, nisi wl wecens
datur? (Lue. xir, 49.)

(3) Malth. x1, 7, «te.



— 20T —

pi¢ié, d'abnégation et de pénitence usilées dans 1'F-
glise catheligue. Et puis, dans leurs altagues conire
les religicux , Ies sectaires ct les impies sont-ils mus
par quclque désir de perfection? ceries, non; ils ne
ticnnent ce langage impostcur que parce que la vie
détachiée de ces hommes et de ecs femmies voués a'exer-
cice des plus sublimes vertus leur reproche constam-
ment leur cupidité, leur ambition et leur épicuréismec.
Leur iédmoignage cst donc de nulle valeur, car la pre-
miére qualité d’un témoignage cst d’élre juste et vrai;
mais les ennemis de la religion s’inquiétent fort peu de
la justice ct de la vérité quand ils en parlent.

D. Pourquoi cette grande vari¢t¢ d’Ordres reli-
gicux?

R, Cctte variété est venne, dans les siéeles ot les
climats divers , des besoins multiples de IEglise , et de
la différence des ceuvres et des fonctions auxquelles
les Instituls religicux se destinaient. Chaqne fondatcur
a senti et pesé ces besoins a4 sa maniére, ct sclon lc
gout et les meears des peuples, et suivant les circons-
iances du moment. Plusieurs familles religieuses ont
été établies sur unc révélation expresse du cicl. An
reste, nul n'a le droit de blamer 1'Eglisc de cette va-
riété des congrégations monasliques ct religieuses
qu’elic n’a autorisées (que pour lc bien de ses enfants.
Les Souverains Pontifcs n’ont point ignoré non plus
la splendeur qui c¢n a rcjailli sur notre saintc relj-
gion (1).

D. Eh bien, le Souverain Pontife cst-il infaillible
quand il juge ct définit que tel ou tel Ordre religicux
est bon, conforme non-sculement & Ia droile raison
mais cncore & la loi divine et & I'Evangile, et par suite

(1) Quoniam non ignovat sancla synodus quanfum ex monas-
teriis pic instilutis, el vecte wdministratis, in Ecclesia Dei
splendoris algue utilitatis oriatyr..., elc. (Coneil, Trident, Sess.
XXV, de Regularib, cap. 1.)



e 288 o

gu'ii est utile pour 'acquisition de la perfection chré-
ticnne?

It. Oui, parce que le Pontife romain, cn approu-
vant cct Institut , ne fait qu'user des droits et du pou-
voir qu'il arecus de Jésus-Christ. Le Pontife , agissant
comme Chef et Pasteur supréme, ne peut errer dans ce
aui appartient a la foi, aux moeurs, et (ui concerne
I’Eglise. 11 ne peut done crrer en approuvant un Ovdre
religicux destiné au service de 'Eglise , en sanetion-
nant et confirmant scs Régles comme picuses, confor-
mes a la perfection on aux consecils de 1'Evangile, ct
propres a édifier ¢t & sanctificr ses membres. Ces Ré-
vtes ne peuvent dés lors ¢ire contraires 3 la foi ou a la
morale ; elles sont ce que dit I'Eelise (1).

D. Sur quoi tombe l'approbation solcnnelle d’'an
Ordre religieux ?

. Elle tombe sur ses constitutions soumises i I'exa-
nien de 'Eglise. I.e Pape prononce qu’clics sont bon-
ncs , saintes , utiles, capubles d'édificr et de sanctifier
cenx ou celles qui les suivront avee fidélité. On com-
prend que I'approbation pontificale fait absiraction des
personncs , ¢t A plus forte raison des abus que pour-
raicnt plus tard introduire dans ’'Ordre ccux dc scs
enfants qui se relacheraient al'égard de la Reégle et des
autres devoirs religicux .

D. Fst-il permis de mépriser et d’attaquer un Ordre
religicux approuvé par le Siége apostolique?

R. Nonj cc serait faire cause commune avecles ad-
versaires de I'liglise, Dans son Bref du 40 mars 1794,
Ic saint Pontife Pie V] (isait : « L’abolition des Or-
« «dres rcligicux déerétée par Jes faux systémes des

(i) Le Coucile de Trenle, dans son déeret de la rélormalion
des Reéguliers, a dil : Per hwe {amen sancla synodus non inlen-
dit aliquid innovare, onl prohibere, guin Beligio elerieorim So-
rictalis Jesw, juxta pinvm eorum Instilninm, a Sancla Sede
Apostolica approbutum, Duntino el cjus Bcclesie inservire pos-
sind (Sess. AKXV, cap. 10).



—_ 900 —

EL TS

« hérétiques, et admise avee applaudissement par
« Passcmblée nationale (de France), oulrage Yétat
« qui fait profession publique de suivre les conseils
de I'Evangile; elle outrage un genre de vie qui a tou-
jours été recommandé par I’ Eglise, comme conforme
A la doctrine des Apotres; elle outrage enfin les il-
« lustres fondatcurs de ces Ordres , & qui lareligion a
élevé des autels, et gui n’ont établi ccs sociétés que
par une 1nsp1mr,10n divinc : Qui non nisi @ Deo ins-
pirali eas instiliuerunt socictates, »

Tous les Péres de I'Kglise ont comblé d’éloges les
Ordres réguliers, dit encore Pie VI ct saint Chrysos-
tome, entre autres , a composé trois livres enticrs pour
réfuter vigourcusement leurs détractenrs. Au xine sié-
cle, Guillanme de Saint~-Amour sc répandit en blimes
¢t en injures contre cux, et dans son livre intitulé :
Des duangers des derniers temps , il §’cfloree de détour-
ner les fidcles d’enirer en religion. Le Pape Alexan-
dre TV condamna cct ouvrage commeinique, criminel
exéerable et impie. Deux docteurs de I'Eglise, saint Tho-
mas d’Aquin ct saint Bonaventure, ont anssi repoussé
les calomnics de Guillaume; et Lulher, ayant adopté
de parcils sentiments, a été également eondamné par
le Pape Léon X. Saint Louis et tous nos monargues
religieux furent péndirés de vénération et d'amour pour
les Instituts des réguliers,

Au sujct des religicuses, Pie VI ajoute ces détails
(i sont si glorieux et si consolants pour elles. « f.cs
« religicuses, cctte portion si distinguée du peuple
¢ catholique, ont souvent par leurs priéres détourné
« de dessus Ies villes les plus grands fléaux. Cvst ce
« qui arrviva & Rome du iemps de saint Greégoire le
« Grand ; il Tatleste lni-méme : S'il 7'y avail pas de
« 'r°lagzeuscs, dit-il, aucun de nous, depuis tant d’an-
« nées, n’cit l,chappu au glaive dcs Lombards (1), »

R A -

_

a A

(1) Episl. xxvi ad Theoctistam Patviciam, 1ih. 7.
13



- 200 —
Senoit XTV rend le méme témoignage aux religieuseg
de Bolomne , qu’il nomme pars illuslrior greqis nostry :
« Cettc ville, accabiée de tant de calamités depuis plu-
« sicurs années, nc subsisterait plus anjourd’hui, si
« les pricres continnelles de nos religicuses n'cussent
« ¢teint Ja colére enflammdée du cicl (1), »

Loin donc de mépriser ou de combaltre fes familles
religieusces , nous devons, partagecant les scnitiments
de I'Eglise , les respecter , les aimer, les soutenir, et
fes aider & remplir leur mission de zéle, de charité,
de sacrifices et de dévoucment (2).

ARTICLE H.

CANCONISATIONW DES SATNTS.

N. Gi’enlendez-vous par le mot eanonisalion ?

R, ¥entends le déeret solennel par lequel le Souve-
rain Ponlife vcconnait ct déclare qu'une personne est
sinle,, ¢t (u'en conséquence toute UEglise doit lui
(lvccrner les honneurs que T'on rend aux Saints (3).

I}. Quels sont les honnecurs gue I'Eglise fait rendre
aux Saints canonisés?

B. 1is sont nombreux : lcurs nomns sont inscrits

(1) Instit. Ecel. x31x,' n. 30.

(2) Vov. la Lellre enevelique de S. 8. Pie IX aux Supérieurs ,
Ahbés, cte., des Ordres religicux, du 17 juin 1847,

) D(‘C?‘M’ de Pie 1l canomsnm la B. Catherine de Sienne:
« Authoritaie D. N. J. C., et B. Petri ¢t Panli Aposlolorum ejus,
« ac nostra, Catharinam Scnensem in cavlesti Jerusalem fuisse
« receptam el @lerne glorize corona donatlam..... deelarainus,
« camdque tanguam sanctam publice privalimque colenclam esse
« decernimus et definiius. » :

Dierel de 8. 8. Pie IN pour la canonisalion des 27 Saints, céle-
bree e 8 jnin 1802, « ..... Deatos, ele. sanctos esse decernimus
« et delinimnus, ac Sanclorum calalogo adscribimus, stalnentes
« ab Ecelesia universali illorum memoriam quolibet anno.....
« pia devotione recoli debere. »



— 0] —

dans les Martyrologes, dans les ealendriers ceclésjasti-
ques ; des temples ¢t des autels leur sont dédiés ; on
les invoque publiquement dans les offices solennels ;
¢n offre en leur honncur le divin Sacrifice ; on eélchbre
le jour de lcur féte; leurs images sont cxposées dans
les ¢glises, ct leurs reliques sont offertes & la véndéra-
tion des fideles ; ¢t ec culte, le déeret de la canonisa-
tion Taulorisc pour tout lc monde catholique (1).

D. Dans la primitive Eglise, la canonisation était-
elle ce qu'elic cst anjonrd’hui?

B. Non, c’était simplement I'insertion du nom d’un
confesscur de lafoi dansle canon de la messc (2). Ceile
inscrtion suflisait pour lui faire rendre le culte de du-
fic (7). De plus, quand un chrétien avait souflert ¢
martyre, on ¢levait un autel sur le licu de sa sépuliure,
¢t Pon y céléhrait e saint Sacrifice. Ces oratoires se
nommaient martyria.

D. Cc mode de canonisution si simple fut-i1 de lon-~
guc durée dans 1'Eglisc?

R. Non, parce gu’il pouvait étre sujet & des abus.
Aussi bicntdt les évéques, jugeant qu’il fallait appor-
ter heaucoup de précaution dans un acte aussi impor~
tant, n’inscrivirent dans le Martyrologe, ou dans les

(1) Guide pratique de Liturgic romaine, scclion cingquicme,
ch. v. — Dellarmin fail remonter la eanonisat ion a I'Ancien Tes-
tament, et le prouve par les paroles du chapitre xuiv du livre
de 'Ecelésiaslique = Laudemus viros gloriosos, ete. Ces paroles
exallent les mériles des anciens palviarchies et prophctes, Les
Lionneurs déeernés aux Sainls ne sont done point une innova-
tion dans le cal holicisme. Nalurcllement les peuples ont di ad-
mirer et véndrer les vertus, la sainteté des servilears de Dicu,

(2) Canon, du mot gree xavav, regula, regle. Il se prend en
plusicurs scns. Le canon de a messe esl la regle ou forumule de
pricres et de cérémonics que suit le prélre pour consacrer I'Ea-
charistic.

(3} Du gree dovdog, serviteur. Ce mot indique le eulle que
I'Lglise rend aux Saints ou aux servilears de Dieu.

13.



— 292
diptyques (1), les noms des confesseurs de la foi qu'a.
prés s'éire assurés qu'ils avaient véritablement répandn
Jeur sang pour Jésus-Christ (2).

D.li n'y eut done d’abord dc canonisés que les
martyrs: (u’en pensez~vous ?

R. On nc peut rien affirmer de certain sur ce point,
mais il est A eroire (que, méme dés les premicrs siéeles;
on assimila anx martyrs d'aulres personnages vénéra-
bics ¢qmi, sans étre morts pour la foi, avaient ¢difie
' Eglisc par d’éminentes vertus (3). On leur donna éga-
Jement le titre de confessenrs, titre qui leur est resté,
et par lequel depuis Jonptewps on les distingue des
martyrs. G'¢taient les évivjues goi jugeaient du mérite
de ces serviteurs do Dien, et ¢ui, par une déeision
expresse, sanctionnaient et légitimaient le enlte qui
leur ¢tait do. Ces décisions épiseopales n’offrirent ce-
pendant pas cncorc une guranlie suflisante.

D. A guelle époygue, et pour guel sujet, les Pontifes
romaing se sont-ils réservé le jugement de la canonisa-
tion des Saints ?

R. Vers 1o {in du x°® sieele. Le premier exemple ¢n
fut donné en 993, lorsque fe Pape Jean X'V canonisa
Udalric , évéque d'Augsbourg, mort en 973, Le Pape
Alexandre 131 (F) passe communément pour celui
qui réserva an Sainl-Siége le droit de canonisation ;
ef, une Bulle d'Innocent 111 (5), en date du 3 avril 1200,
i Yoccasion de samle Cunégonde canonisée par ce

(1) Terme gree femruedg, duplex, double, plié en deux. Les
dipiyques élaient un doublo catalogue dans 'un desquels on
zeriviil Je nom des vivanls, et dans 'autre celui des morts,
dont on devait faire mention daus Poffice divin.

(2) Letlres de 8. Cyprien, 37 ¢t 78.

(3) Lo culle des Saints date du hercean de I'Eglise, et re-
monto josqu’aux Apdires. Dans les plus anciennes Liturgies,
Vinvocation de Ia sainte Vierge et des Sainds fait partie des prie-
res du saint Sacrifice.

(4) Alexandre II ful eréé Pape, 'an 1359 il régna 21 ans.

(4) Etuen 1198, Innocent HI occupa le Sainl-Siége 18 ans.



— 293 —
Pape, confirma pour toujours la Constitution d’Alexan-
dre I1L

On concoit la sagesse de cette mesure prisc par 'E-
glisc, La piél¢ des populations était souvent impru-
dente, ct U'on n’était pas toujours aussi diligent qu'il
Paurait falln & coustaler Ics vertus, les cuvres sain-
tes etles miracles de ccux quo l'on s'empressait d'ho-
norer, Peur éviier los erreurs ot les abus, Rome s'at-
iribua sans aneun partage les déerets dela canonisation
des Saints, D'oillcurs, Ic jugement des évéques parti-
culicrs n'¢talt pas suflisant pour définir un culto qui
intéressait 1'lEglise universelle. 11 fallait, pour I'uni-
formitd, lo jugoment du Pasteur supréme.

D. Lc jugement du Satil-Sicge déelarant In canoni-
sation des Saints, a-t-il toutes les garantics de certi-
tude, d'authenlicité désirables, ot d'infaillibilité ?

N, Sans le moindre doute, ¢t en voici les raisons.
D’abord il est finpossible de pousser plus loin 'exacti-
tude de 'examen qui sc fait & Rome de la vie, des ac-
tions, des miracles d'un personnage dont on poursui
la canonisation, On prend tous les moyens que peuvent
inspirer 1a prudence ct Ia sagesse humaines, animées
par I'csprit le plus pur de la religion, afin d'éviter lcs
plus légéres méprises. En lisant le beau traité de Be-
noit X1V sur ce sujet, il cst facile de s’cn convaincere;
ct ¢’est pourquoi nous creyons qu'un jugement porté
aprés tant d'enquétes, de procédurcs juridiques, de
formalités minutieuses ct sévéres, ne peut étre sujet &
P’crrour. Des hérétiques qui ont étudié et suivi de pris
la maniére dont la Cour dec Rome procéde dans ces
causes, se sont éeriés : Non, il n'y a pas au monde un
seul tribunal qui mérite une confiance absolue comme
celut des Rites.

Mais ensuite, oserions-nous penser que Notre-Sci-
gneur Jésus-Christ, qui a promis d’étrc avee son Eglisc
jusqu’a la fin des siécles, lui refusdt son assistance
dans unc décision si importante, et ol la purceté du



— 205 —

culle public est si hautement intéressce ? Pourrait-on
supposer que I'Eglise, qui & perpéluité honorera, in-
voquera les Saints et les placera sur ses aulels, propo-
sat des damnds & la vénération des fidcles, et implorit
J'assistance des enncmis de Dien? 0’y a que des im-
pics ou des hérétiques qui puissent soulever des diffi-
cultés en celte malidre, et dénicr an Sidge apostolique
I'infaillibilité que nous lui accordons. Benoit XTV ap-
pelle leur opinion scandaleuse, téméraire, injuricuse
anx Sainls, ete.

C’est précisément pour parer & ce grave inconve-
nient que Vliglise a révisé le Martyrologe romain, et
qu’clle y a rayé des noms qui s’y ctaient glissés avant

~

les formalités d’une canonisation en regle.

ARTICLE II1,

BEATIFICATION.

D. En quoi la béatification diff¢re-t-clle de la cano-~
nisalion?

1. Ellc en dilfére en ee que le culte vrai et public
rendu & un simple Bicnhcurcox cst moins solennel ct
moins étendu que celui qui se rend & un Saint canonisé.
La canonisaiion est un jugement trés-solennel par le-
guel le Souverain Pontife déclare qu'une personne
passée a Vautre vie jouit dans le ciel de la gloire des
Saints, et doit ¢tre honoréde de I’Eglisc universelle. Par
lc Déerct de Dbéatification, le Pape perimet simpicnient
de donner & un serviicur on & une servante de Dieu e
titre de Bienhcureux ou de Bicnheureuse , accordant i
unc provinee, & un diocése, & une congrégation reli-
gicusc, 4 une ville, cte., la facult¢ de lui décerner un
culte ou des honncurs particulicrs,

D. Quels sont ces honneurs particuliers ¢que I'Eglisc
permet de déeerner & un Bienheurcux 14 ou son culte
est aulorisé ?



— 205 —

. On peut dire sa messe et réciter son office ; on
peut cxposer ses reliques, placer méme sa stalue ou
son image sur 'autel, ct y suspendre des tablcaux vo-
tifs. Les images du Bicnheurcux peuvent ¢tre peintes
et ornces de 'aurcole, dc rayons, du nimbe ou d’un
cerele de lumiére autour dela Léle y mais on ne leur met
pas lc diadéme comme on pcut lc meitre aux Saints
canonisés.

Afin de pouvoir lui ériger des autels dans les (glises
ou son culte est permis, on a besoin d’un fndult pon-
tifical.

Ses religues ne peuvent pas étre portées en proces-
sion.

La messe propre au Bicnheurcux et permise a iclic
ou telle classe de prétres, séeuliers ou véguliers, ne
peal point étre dite par les prétres étrangers, sice
n'ecsi dans I'églisc méme od se ceclébre sa [cte, ainsi
que lc perinct lc Bref de héatification (4).

D. Queclie est la marche que 'on suit pour arviver
au Dceret de béatification ?

R. L’évéque du licu comnmence par dresser un pro~
ces en regle que signent ensuile ses grands-vicaires,
son secretaire,, son chancelier, ete., etc. Il prend pour
ccla des informations aussi exactes que possible, au-
prés de ceux qui ont connu personncllement, ou par
une tradition cerlaine, lc servitear ou la servante de
Dicu, dont on ddsire la beatification. La sacrée Con-
grégation des Rites examine toutes les piéces, cten
présente lc résultat au Souverain Pontife, qui décide

s’il y a lien de nommer une commission spéciale. Si
la ddcision cst favorable, la commission cst nomméc
¢t organisée ct, dés ce jour, le servitecur ou la ser-
vante de Dicu reeoit le titre de Véncrable ; mais on ne
peut encore lui rendre aucun culte. Alors, une sceconde

(1) Pour plus de détails, voy. le Guide pratique de Liturgie
romdaine, scelion cingquitme, ch, v



— 296 —

fois , et par autorilé apostolique , I'évéquc du lieu, ou
par lui-méme ou par ses délégués, rccommence le
procés dans toutes les formes , lequel est envoyé A
Rome. C’est sur ces nouvelles piéces autheutiques que
s’ouvre la discussion touchant la vic, les vertus, les
miracles du Vénérable, entre les eardinaux ot l¢s con-
sulleurs de la Congrégalion des Rites. Un premier dé-
crct doit constater Phéreieité des vertus; un sceond
constale la vérité¢ des miracles ; enlin vient e déerct del
tutto , ctle Saint-Pére déeide qu’on peut procéder & la
béatification, dont on fixele jour. La féte cst mainle-
nant trés-brillimte. Vous pourrez cn lire les cérémo-
nics dans Ic Dictionnaire italien du chevalier Moroni,
ou cneore dans ¥V Encyclopédie théologique publiée par
b. Vabbé Migne (1).

ARTICLE 1IV.

LITURGIE.

D. Queclle est V'étimologic on Porigine de ce nom ?

R, On cn assigne deux : 41° Acizov Epyov, (Ui €n gree
signifie ewuvre, officc public; 2° Awag Epyov, cuvre de
la priére : ¢’ est-a~dire que nous comprenons sous ceile
dénomination fout ce qui se rattache au culte extéricur
et public de PEglise ; d’abord au saint Sacrifice de la
messe, puis & 'administration des sacrcments, et a 1’of-
fice divin. De 1a le Missel, le Rituel, le Pontifical ct le

(1) Tom. vni, Lilurgie, art. Canonisalion. — La premitre
béaiification solenmelle faile dans la basiliqgue de Saint-Pierre do
Rome, ful eclle de saint Francois de Sales, par Alexandre VI,
e 8 janvier 1062. Le méme Pontife eanonisa le B. Fvéque de Ge-
néve dans la méme basilique Vaticane, le 19 avril 1665. Avant
le xvie sieele, e rite de la béatification é1ait beaucoup plus
simeple que de nos jours 3 ot dans les temps plus anciens, on se
bornail & allumer une lampe ¢t des cicrges devant le {ombeau
tu Dienhecurecux.



= 207 e

Dreviaire sont eomme les quatre colonnes sur lesquel-
les repose I'édifice de la Liturgle,

I n’entre pas dans mon plan de répéter dans ce vo-
lume, sur 'origine do la Lilurgle, sur son importance,
son utilité, ses sources el sos rdgles, ce que j ai eapose
au long dans la promiére partie du Guide pratique de
Liturgie romaine. Mon but cst slimplement de rappeler
ici que le Saint-Slége no peut orrer dans ses prescrip-
tions relatives aux divins mysiires, aux sacrements el
a I'oflice do I'Eglise, et qul uléresseul la foi, la morale
et la piété,

D. Comment le démontrez-vous ?

R. Jo le démontre por la ralson que le Souverain
Pontife est infullllble sur la doctrine, et que les rites
et les priéres que proscrit In Liturgie ne sont que 'ex-
pression ct la professlon continuelic des dogmes catho-
liques. G’est pourquol, les livres liturgiyues approu-
vés parle Siége de Romo, et dont on se serl dans
I'Eglise, le Missel , le Rituel , le Pontificul et le Breé-
viaire romains ne peuvent renfermer quoi que ce soit
de contraire & la fol, & la morale et & Ja picie.

D. Cette conclusion 8’étend-clle aux Missels , Ri-
tuels et Bréviaires propres & des Eglises particuliéres ?

R. Oui, lorsque ces livres ont, avee 1'approbation
des évéques, la sanclion expresse des Pontifes romains,
Si ce suffrage de I'Eglise leur manque, ils pcuvent sans
doute étre orthodoxes, comme ils peuventnc pointI'éire
en tous points, n’ayant pour garantie de leur ortho-
doxie que l'aulorilé isolée de Vévégue qui en est 'an-
teur, et qui ne suflit pas dans le cas actuel (1), Combien

{1) Si quis dixerit receptos et approbalos Ecclesie catholicw
rilus n solemni Sacramceniorum adminisiratione adhiberi
consuetos , aul contemni, aut sine peceato a ministris pro libily
omitti, aut in novos alivs per quemecumque Ecclesiorum pas-
torem mutari posse , anathema sit. (Cone, Trid. sess. vi, can.
x1l, de Sacram. in genere)— Yoy, lo Guide pratiquede Liturgic
romuine, page 7.

13..



— 298 —

malhcurcusement de livres liturgiques, Missels, Bré-
viaires, Ritucls, qui ont ¢té, en divers temps, altérdés,
mutilés ou modifiés par ccux qui n’avaient point cc
droit! Le Saint-Siége s’en cst plaint, et, avee amour et
cspérance, il a témoigné le vif désir de voir tous lcs
diocéses revenir & 'unité romaine, Grace & ses désirs
ct & scs paternclles exhortations , tous nos diocéscs
seront hientot ladbii unius , comme ils sont unius cordis
et anime , avee la Chaire principale.

D. Ce que vous dites sur Vinfaillibilité du Siége
apostolique concernant la Liturgic, 1'étendez~vous au~
faits purcment historiques , savoir aux Lecons ou L¢-
gendes des Dréviaires approuvés par lui ?

I. Non; il y a, ou il peut y avoir dans ccs Dréviai-
res certaines Légendes qui , sous le rapport de la cri-
tique , peavent offvir (uclques difficultés. L'Eglisc
n’cxige point que nous y ajoutions une foi indubitable:
ce qu'clle exige, ¢’est que nous eroyions que méme ces
Légendes, unefois approunvécs, ne conlicnnent rien qui
ne soit conforme & la vraic doctrine ct & la piété,

Le mot Légendes vient de r.EGENDA, choses a lire, Ce
nom sc¢ donnait autrefois au livre d'église renfermani
les Lecons qui devaient étrelucs 4 office de Malings.
On Va conservé pour désigner les Lecons du sccond
Nocturne ou sont raconlécs en abregé les vies des
Saints dont on céléhre la féte,

Les anciens légendaires (1) ne méritaient pas unc
erande confiance. Des termes allégoriques y avaiens
¢té pris plus d'unc fois dans un scns littéral (2). Mais
nos légendes actuclles, corrigées avee soin, préscentent
certainement des caracléres suis de vérilé et d’authen-
ticité.

(I) Les deux plus célebres Iégendaires anciens sont Méfa-
phraste parmi les Grees, et Jaeques de Varase ou de Voragine
chez les Lalins, Le premier vivait au xe siécle, le second est
mort i la fin du xme.

(2) Voy. U'llistoire de I'Eqglise gallicane, par e P. de Longuc-
val, de la Compaguic de Jésus, seplicine siéele.



CHAPITRE DIX-NEUVIEME.
institution ¢t Juridiction des Rudgues,
el

\RTICLE |

INSTITUTJION.

D. Rappclez-nous ee qu’a défini le Concile ceerme-
nique de Florenee, au sujet du Souverain Pontife.

R. 1l a défini, comme dogme de foi, que le Pontife
romain, Vicairc de Jésus-Christ, Chef de tonte 'Eglisc,
Pérc ct Docteur de tous les chrétiens, a reca de Notre-
Seigneur Jésus-Christ, dans la personnce de saint Pierre,
dont il est le successeur, le plein pouvoir de paitre, re-
gir et gouverner 'Eglise universclle.

D. Dites-nous mainteuant ce qu’a défini le Coneile
de Trente, au sujet des évéqucs.

R. 11 a d¢fini, ct ¢’est par suile un dogme catholigue,
qucles évéques qui sont établis parl’antorité du Pontife
romain, sont de vrais et [égitimes évéques (4).

D. Le pouvoir d'instituer les ¢véques n'appartient
donc qu’au Souverain Pontife ?

R. 11 en cst ainsi. « Un des principaux devoirs du
Pontiferomain, dontlasollicitude s’étcnd surl'Eglise
« universelle, dit cncorc le Concile de Trente, cst de
donner & chaque [figlise des pasteurs trés-bons ct
trés-capables, bonos maxime atque idoneos ; d’autant
plus que Notre-Scigneur Jésus-Christ lui demandera
compte du sang de ses brebis qui périraient par lin-

_

2 A A

_

(1) Trid. Sess. xxut, ean. vir.



- 300 =

« curic ct le mauvais gouvernement de ceux gu'il au-
« rait élablis » (4).

D, (¢ droit d’institution des évéques ou autres mi-
nistres de I'Eglise n’appartient-il pas également an
peuple ct aux magistrats séculiers ?

R. Ecoutez la doetrine consacrée par le Concile de
Trente, dont il n’est pas permis de s’écarter : « Tous
« cenx (ui, n’étant appelés etinstitués que parle peu-
ple, 1a puissance séeuliére, ou les magistrats, oscnt
s'ingérer & exercer les saints ministéres de leur pro-
pre autorité, doivent ¢étre regardés, non pas comine
des mianistres de I’ Eglise, mais comme des volcurs ct
des larrons qui ne sont pas entrés par la porte (2). »
Kt cctie doctrine, le saint Coneile I'a formulée par le
sepliéme canon, ainsi con¢u : Si quelqu'un dit que ceux
qui w'onlt point été légitimement ordonnés ni envoyés par
i puissance ecclésiastique el canonique, sont de légitimes
ministres de la parole et des sacrements, qu'il soit ana-
théme (3).

Megr de Marbeuf, archevéque de Lyon, dans sa
Ictire pastorale sur le schisme de Irance, de l'an-
née 41790, s’exprimait cn ces termes : « C’est un dogme
« catholique, que, pour étre pasteur légitime, il faut
« avolr une mission canonique; et que ¢’cst lc Souve-
« rain Ponlife seul & qui, comme ayant la primauté
« de juridiction de droit divin, il appartient de donner
« |'institution canonique aux archevéqnes et évéqucs;
« d'ol il suit que tout prélat qui prendrait sa mission
« d’aillcurs, ne pourrait qu'étre intrus, » (4)

D. En France, 1a nomination des évéques n’est-clle
point {aitc par l¢ Chef dec I'Etat?

It. Oui: le Concordat passé entre S. S. Pie VI1 et

a a 2 8 R R

-~

(1) Sess. xxiv, cap. 1, de Reform.

(2) Sess. xxi1, de Ordine, cap. 4.

(3) Ibid., can. vi.

(4) On peut lire la Letlre aposiolique Quod aliquantum... de
Pi¢ VI sur la Constitution civile du clergé, 10 mars 1704,



— 301 —
le Gouvernement francais lui accorde ce droit; mais

I'institution canoniqucne peut appartenir qu'au Saini-
Siége.

ARTICLE II.

JURIDICTION,

D. Qu’appclez-vous juridiction ?

R. Yappelle juridiction le pouvoir de gouverrer des
sujets (1). Tei je parle sculement dc la juridiction spi-
rituclle des pasteors de I'Eglise. On distingue la juri-
diction inléricure, qui s’cxerce dans le tribunal de la
Pénitence, ct en vertu de laquelle les péehés sont re-
mis aux fidcles pénilents ; ct la juridiction exiéricure,
nécessaire pour la conservation et le gouvernement de
I'Eglise (2).

D. En qui réside la source premiérc de toute véri-
table juridietion spiriluclie ?

R. Ellec réside en Jésus-Christ, I'Homme-Dieu, le
Fondateur ct Chef invisible de I'Eglise véritable, I'E-
glise catholique, Oui, Jésus-Christ cst la source unique
ct perpétucllement féconde du pouvoir spiritucl, toute
autorilé¢ découle de la sicnne ; mais Notre~Seigneur a
fait dépositaire et dispensateur de son autorité, de sa
juridiction, le Pontife romain, son Vicaire en terie,
Chef visible de son Eglise.

D. La puissance et la juridiction du Pape vicnnent
done de Jésus-Christ immédiatcment?

R. Qui : c’cst un article de foi. « Tu es heureux,
« Simon, fils de Jcan.., Et mot, je tc dis, dico Libi: Tu
« cs Picrre, et sur cette picrre je batirai mon Lglise...

(1) Definitur apud Molina : Facullas alicujus habentis publi-
cam avcloritalem el eminenliam super alios, ad corum regimen
et gubernalionem (Tract, v. de Justil. Disp. 2).

(2) Pour la juridiction dans le for intérieur, voy. les moralisies.



~ 302 —

« Et je te donnerai les clefs du royaume des cieux,
« tibi dabo ; ct tout cc que ta licras sur la terre, sera
« lié dans le cicl ; et tout ce que tu délieras sur la terre,
« scra délié dans le ciel... Sois le Pasteur des agneaux
« et des brebis. » (1) Les clefs, dans I'Ecriture, nous
Vavons déja remarqué, sont 'image et le symbole
de la souveraincié. C'cst done sa puissance que ie
Fils de Dieu remet & Picrre, sans exception ct sans
limites ; il 1'établit & sa place, et I¢ substiluc & tous
ses droits, par lui-méme, sans intermdédiaire. Or Pierre
vit toujours dans sa chairc de Rone.

D. Cet article de foi, que lc Pape tient sa juridiction
directement et immédiatement de Jésus-Christ, a-1-il
une raison convaincante ct incontestuble?

R. Oul.

D. Quelle cst-elle ?

R. C'est que la juridiction du Pape est universelle,
cmbrassant toute 1’Fglise. Elle ne peut donc lui étre
communiquée que par cclui qui la posséde dans touie
sa plénilude ct son universalité. Or nul homme, sur la
terre, ne possédant une pareille juridiction, il faut
évidemment que le Pontife romain , nne fois canoni-
quement élu  la recoive immdédiatement de Jésus-
Christ (2).

D. Ce qui précéde cst clair et bicn éiabli. Venons i
présent aux évéques. Que dites-vous d’abord de leur
dignité ct de leur caractére ?

R. Je dis avee Ie saint Concile de Trente : 4° qu’il y
a dans I'Eglise catholique une bhi¢rarchie gui est d'ins-
titutlon divine, divina ordinatione tnstitutam, et (ui sc
compose d’cvlques, de prétres et de ministires; 2° que
les évéques sont supéricurs aux prétres, qu'ils ont le

(1) Maith, xvi, — Joan. XXl

(2) Le ruatrieme Concile cccuménique de Latran, composé de
412 c¢véques, a reconnu, aflirmé ct exprimé dans le Souverain
Pontife cette puissance immédiale et ordinaire de droit divin,
disponente Domino (cap. v de dignit. Patriarch.).



— 303 —
pouvoir de confirmer et d’ordonner, ct (ue ce pouvoir
ne leuf est point eommun avee les simples prétres.
Ces dcux véril¢s sont deux articles de foi (1).

C’est aux évéques aussi qu'il est donné par le Saint-
Esprit de gouverner I'ifglise de Dicu, sous la direction
et Ics ordres du Pastenr supréme. 1ls sont les gardiens
du dépét de la foi. L’antiquité chrélienne Ies a nom-
mes les rois ct les conducteurs du peuple fidéie, les
princes des prétres, les grands prétres, les pontifes,
les anges de VEglise, les dieux de la terre , auxquels
par conséquent sont dus an respect souverain et une
cntiére soumission (2).

£h bien, la dignité , le caraciére des ¢véques et lenr
destination au gouvernement de Pglisc sont &’insti-
tution divine. G'est pourquoi tous les évéques ont unc
érale puissance d’ordre ; ce qui faisait dire a saint Cy-
prien (qu'il n'y a qu'un épiscopat, et qu'il est solidaire-
ment possédé par chacun des cvéques en particulier (3).

(1) Trident. Sess. xx11, de sacramento Ordinis, can. vi ¢l vir.
— Un simple prélre peut élre le ministre extraordinaire de Ia
onfirmation, par délégalion spéciale du Pape; mais il doil se

servir de chréme bénil par un éveque, sans quoi, le sacrement
serail nul,

(2) Hine insignis illa proponilur episcopi forma : « Qui episco-
« pus est, hic verbi est minister, scienlie custos, mediator Dei
« ¢t veslrum in divino cultu ; hic esl inagister pietalis ; hic posi
« Deom pater vesler, quia per aquam et spiritum vos in adoptio-
¢ nemn regeneravit ; hic prineeps et dux vester ; hic vesler rex
« et dynasies ; hie vobis post Deum {errenus deus, cui hono-
« rem dcbelis prestare, de co quippe el de similibus aichat
¢ Deus : Ego dixi, dii eslis et filit Excelsi omnes; ¢l diis non
« mnaledices. [gitur episcopus vobis praesideat, tanquam Dei dig-
« nilate condecoratus, ob fquam clero prcest et piebi universe
« inperat. » (Constitut. Apostol., lib. 11, cap. 20.)—~Voy. be Uni-
tale romana Comment., Lom. i1, p. 20.

(3) Cela signifie qu’ane porlion du troupeau ou de PEglise uni-
verselle est confiée & chaque évéque, ot que tous les évéques
avee leurs (roupeaux parliculicrs se réunissent dans le Pontife
romain comme dans un cenlire.

Voy. le tom. 1, De Unitale romnana Conunenlurius, parle .
Schrader, ¢. 4, p. 114, cte.

P - -~ -~



~— 304 —
* D. Quedites-vous en sccond lieu deleur juridiction ?

R. Comine cette juridiction est I'application dos éveé-
ques au gouvernement d'une partic de Piglise, oun
I'otfice pastoral lui-méme, c'est-a-dirc le pouvoir
d’'exercer tous les actcs de ce gouvernement spiritucl
dans un diocése déicrminé , nous pouvons ct nous de-
vons dire que les éveéques tiennent immédiatement ct
directement leur juridietion du Sooverain Pontife.

Souvenez-vous, dit Tcrtulliecn, que le Seigneur o
donné les clefs & Pierre, et, par Pierre, a ULglise,
¢'est~a~dire aux évéques. Saint Grégoire de Nysse s'ex-
prime comme Tertullicn.

Saint Optat de Miléve n’est pas moins expreés: Le
Dienheureux Picrre seul a recu les clefs du royaunie des
cieuX pour les conununiquer oux autres.,

Saint Cypricn avait dit, avant saint Grégoire et saint
Optat, que Jésus-Christ , voulant constituer son Eglise,
a donné & Plerre les clefs du royaume des cieux, et que
c’'est de Ia que découle Vinstitution des évécques ct la
forme de V'Egliso : Inde... cpiscoporum ordinatio et
Ecclesie ratio decurrit.

Le méme docteur nous représente I'Eglise romaine
comme la racine et la matrice de UEqglise catholique ;
ce qui exige qu'clle soitla source de toute juridiction.

Aussi le Pape saint Innocent I affirme-t-il que P'é-
piscopat et toute son autorité émancnt de I’ Apotre saint
Picrre, ct que c’est par lui que Uapostolat et U'épisco-
pat remontent & Jésus-Christ.

Saint Cesaire d’Arles éerivait au Pape Symmaque
que Uépiscopat prend son origine dans la personne de
saint Picrre, de qui par conséquent dérivent, pour les
évéques, comme s’cxprimait Hinemar, archevéque de
Reims , la religion, la discipline ecclésiastique €t la ju-
ridiction canonique (1).

(1) Yoy. I'Exrposition des principes du Droit canonique, ch. 5,

ou sont indiuées les sources des texles que je viens de rappeler
sommairement.



— 300 —

Il soit de 1a: 1° que le Pape a seul le droit d’assi-

gner aux ¢végues leurs diocéses respeetifs s et 2° qu'il
peut , pour de graves motlifs , les transférer d’un siéce

H]

un autre, ou méme les dépsser. G'est ainsi qqu’au com-

meneement de ce siecle, Pie V11, pour le plus grand
hicn de fa religion , malgré les réelamalions des éve-
ques qui refusaient de donner leur démission, suppriina
¢n France Lous les anciens siéges épiscopaux , et ¢n
créa de nouveaux.

«
L[
«
L8
«
«
«
i
«
«

W

«

« Le suceesseur de saint Pierre, dit Pie VI, dans
son Bref Super soliditale petre, par ccla seul qu'il
succéde a Pierre, préside de droitdivin a toutle trou-
peau de Jésus-Christ , en sorte qgu’il recoit avee V'é-
piscopat la puissance du gouvernement universel ;
tandis (e les autres évéques possédent chacun une
portion particuliére du troupcau, non de droit di-
vin, mais de droit eeclésiastique, laquelle leur est
assignée , non par la bouche de Jésus-Christ , mais
par leur ordination hiérarchiquc , nécessaire pour
qu’ils puissent exercer sur cette portion du troupeau
unce puissance ordinaire de gouvernement (4). »

« CG'est pourquoi nos prédécesscurs, confesse Bos-
suct, ont dit aussi qu’ils agissaicnt au nom de Picrre,
vice Pelri ; par Yautorilé donnée & tous les évéqucs
cn la personne de Pierre : Auetorilale episcopis per
beatum Petrum collata ; comme Vicaires de saint
Pierrc, Vicarii Petrij et Vont dit lors méme qu'ils
agissaient par leur antorité ordinaire ct subordonnée,
parce que lout a été mis premicérement dans saint
Picrre (2). »

(1) Ce Bref est rapporté par le cardinal Gousset, dans son Ex-

posilion des principes duw Droil... Appendix X.

Voy. sur celle question Popuscule du cardinal Muzzarelli, in-

litulé : Origine de la juridiction des évéques dans leyrs propres
diocéses.

(2) Sermon sur 1'Unité de UEglise, 17 parlie.



-~ 306 —

CHAPITRE VINGTIEME.

Forme dn gouverncinent de PEqglise.
_..¢.._..

D. Quellcs sontles différentes formes ou especes de
rouvernements ?

RN y cen a trois : la forme dcmocratique, I
fornic aristocratique, etla forme monarchique.

Le gouvernement cst démocralique (uand la sou-
veraincté est remise enire les mains de iout le peuple,
qui Y’cxerce par lui-méme on par délégation.

Le gouvernement cst arisiocratique quand le pou-
voir souverain est remis entre les mains d’un certain
nombre d’individus.

Le gouvernement cst monarchique lorsque la sou-
veraineté est remise cnire les mains d’un scul.—Ces
trois formes de gouvernement ont ¢té modilices dans
nos constilutions moderncs.

D. Sous quelle forme Notre-Scigneur Jésus-Christ
a-t-il ¢tabli le gouvernement de son Eglise?

A. Sousla forme d'une vraic et pure monarchic.—
Le Pape en est le Chef supréme ¢t le Monarque, dans
lequel réside la plénitude du pouvoir spiritucl, ct du-
quel le pouvoir de juridiction exercé par les évéques
tire son origine. Tcl est I'enseignement de I'Ecriture
et de la Tradition ; 'idée qu'elles nous donnent de saint
Picrre et de scs successeurs ne convient qu’au Chef
d’un ¢tat monarchique. Les clefs, embléme de la sou-
veraineté, ont €t¢ donndées & Pierre seul, et par lui
au Pontife romain, toujours reconnu pour son rempla-
cant, pour le Vieaire de Jésus-Christ, le chef, la téte de



— ST —

toules les Eqglises, le Pasteur et le Prince de tous, meme
des évéques , ayant sur tout 'univers catholique ane
paissance pleine, entiére, indépendante, et w'oyant
point de supéricur sur la terre, cornme dit Dellarnyin.
Et tello est la nature de la plénitude de cetle puissance,
dit le second Councile général de Lyon, de Yan 4277%,
ywelle ne peul étre violée , ni dans les Conciles géné-
rawr , ni dans les auires (1). C'est au Pape, dit le Con-
cile de Trente, qu'appartient Vadministration de (ol
UEqglise (2). Cest lui, dit-il cncore, quei doit dans sa pru-
dence ef par son aulorilé statuer ce qu'il juge utile a ')
glise ungverselle (3).

« La Papaalé, aderit Gerson, a été institude par ¢
« sus - Ghrist surnaturcllement ct immédiatement,
« commeayantla primauté monarchique ctroyale dais
« la hiérarchie ccclésiastique ; et ¢’est & cause de cc
« rang uniyue et souverain que 'Eglise militante cot
« une sous désus-Christ, una sub Christo. Quiconque
« os¢c ou attaquer, ou affaiblir cette primatie, oula--
« baisscr au niveau de tout autre ordre ecclésiastique,
« §’il le fait avee opinidireté , est hérétique, schisma-
« tque , tmpie et sacrilége (4).

Telle est 1a constitulion de I'Eglise catholique, cons-
titution monarchigue , a Jaquelle le Pape lui-mcéme,
avee UEglise tout entiére, ne pourrait déroger, pour
cn faire une aristocratie , ou une démoeratic, cetordve
de gouvernement ayant été voulu et établi immdédiate-
ment et expressément par le Fils de Dien lui=méme (5).

(1) Labbe, tom. x1, col. 9GG.

(2) Sess. xxv, de Reform., c. 1.

(3) [bid. — Gontinuation dela derniére session.

(4) Gersoniana, lib. v, ¢. 2.—De slilw S. Pont. Coms. 1.

(0) En 1617, la Facullé de Théologic de Paris condanini conime
heérétique, schismatique, subversive de Vordre hiérarchique, ef
perturbatrice de ln paix de UEglise, cetie proposition de Mare-
Antoine de Dominis : La foruic monarchique w'c pus éle¢ imani-
diutement instituée dans UEqlise par Jésus-Clirist.



— 308 —

D. Le Souverain Pontife pent done étre despole im~
punément, n’ayant d’autre régle de ses actes quc sa
volonté? Qu’'cn pensez-vous ?

R. Jec pense avee Ballerini, éerivant contre Iébro-~
nius (1), que le Pontife romain peut tout en cllet,
potest omnie , dans le gouvernemncent de I'Eglise , mais
a ccite condition que I'usage de ce pouvoir soit pour
Pédification ¢t non pour la destruetion de cette sainte
Eglise. Les promesses divines , Yassistance dn Saint-
Esprit et le privilége de Vinfaillibjlité sont autant dc
digues ¢levées contre le despotisme des Papes , cn ma-
tiere de doctrine et de gouvernement. Le Souverain
Pontife peat étre despote 1... eertes, ec n'est point ki
le titre qu’il prend, quand il se nomme lc « servileur
des serviteurs de Dien , » servus servorum Dei. Tt n'est-
cc point ce que saint Athanase rappclait au Pape Félix
quand il Iui disait: Dieu vous a élcvé, vous et vos pré-
dcécesseurs, aw sonnet de U'édifice, afin que vous puissies
nous secourtr et nous servir (2)? Les raisons sur les-
quelles repose 'autorité souvcraine ou la monarchie
du Pape Vassnjetlissant & uno foule de devoirs pour
lc plus grand bicn de PEglise, il lui serait difficile,
dans 'accomplissement de ces devoirs siimportants et
si multipli¢s , d’étre autre que Poniife, Gardien, Sen-
tinelle, Protocteur universel, P¢re commun et Pastecur
vigilant, tendre, dévoué. La Druyére, dans ses Carac-

Ce Marc-Anloine de Dominis fut évéque de Segni en Dalma-
tie, et obtint ensuile 1'archevéché de Spalatro, L'an 1610, les
caresses des Protestants I'attircrent en Angleterre, ot il parla et
gerivit contre la monarchie de I'Eglise etla primnauté du Pape.
Plus tard , &4 Rome, il abjura publicqquement ses errcurs, et de-
manda pardon, dans un consistoirc public, de son aposlasie;
mais il sc repentit bienldt de sa conversion. Urbain VIII le fit en-
fermer au chifeau Saint-Ange, ol il mourut en 1024.—Voy. Fel-
ler, Dictionnaire.

(1) Vindicice auct, Pontif., cap. ut, n, 10.

(2) 0b id vos preederessoresque vestros in summilatis arcem
consliluit Deus, ul nobis succurralis,



s 300

téres, ch. 10, trace unc image naive des penples et da
prince qui les gouverne, quand jl cstbon prince. C'est
au naturel 'image du Pape , de celni en particulier qui
fait en ce moment objet de T'admiration, du res-
pect profond et de l'ardent ct générenx amour du
monde catholigne. Voici ce tableau : « Quand vous
« voyez quelquefois un nomhyeux troupeau, qui, vé-
« pandu sur une colling very lo déclin d’on bean jour,
pait tranquillement le thym ctle scrpolet, ou qui
broute dans une prairio une herbe menuc et tendre
« qui a échappé & la faux du moissonneur. lc berger
soigneux et attentif est debout auprés de ses brebis;
il ne lcs perd pas de vue, il les suit, il les conduit, il
les change de piturage ; i clics se dispersent, il Jes
rassemble ; siun lonp avide povait, it Iache son chien,
qni le met en {uite : i1 les nounrrit, il lcs défend.
I'aurorc le tronve ddjd en pleine campagne , d'ott il
ne se rctire qu'avee le soleil. Quels soins! quelle
« vigilance! quelle servitude ! Quelic condition vons
parait la plus ddlicicuse et la plus libre, ou du ber-
ger, ou des brebis? Le troupeau est-il faii pour le
« herger, ouloberger pourle troupean? » Voild , dans
son vrai, Je despotisme des Papes, des péres dela grande
famille catholigue; ils ne sonl {ails que pour Je hicn, le
repos et losalut des penples, Heurcux qui le comprend |

D. TLes évéques n'entrenl-ils pas daus lc gouverne-
ment de VEglise universcile?

R. Nsn’ycnlrent point en ce scps qu'ils puissent im-
poser des lois i P'idglisc entidre; mais iis y enirent par-
ticllement, tonjours cependant sous la dépendance do
¢Chef suprémo, de (ni releve leur juridiction , méme
dans leurs propres diovéses. Les ¢veégacs, dit saint Tho-
mas, sont appelés dune partic dela solficitude da Pape,
comune des jnges préposés par e prinee dans ehague
ville (1). L'Eglise, dit Gerson, a ¢t¢ fondée par Jésus-

A R

AR A R A A A A

A A

(4) Papa habel plenitudinem ponlificalis poleslolis, quasi rea



— 310 —

Christ sur un seul monarque supréie, in wio mondr-
cha supremo (4).

D. N’a-t-on pas affirmé que le gouvernement de I'f-
glisc ¢tait démocratique?

R. Oui, Les Protestants, pour avoir droit de §’in-
surger conlre Yaulorilé du Sainl-Siége, ont o0sé pré-
tendre que Jésus-Christ avait remis la puissance sou-
veraine a I'asscinblée des fideles, ¢t non point aux
pastcurs de I'Eglise. Tls ont, par une conséguence ne-
cessalre, soutenu que les pasteurs de I'Eglise, Ie Pape
fui-méme, sont de simples mandataires du peuple chré-
icn, n’ayant sur tout lc troupcau d’autre autorité que
celie (qque les ouailles elles-mémes leur accordent.

D. Cetle doctrine est-clle admissible ?

R. Elle cst absarde et hérétique, nous le savons
d¢jd, Lorsque le divin Sauvcur, avant de monter au
cicl, donpa & scs Apdtres la mission de fonder son
Telise, en vertu de sa toutc~-puissance ct de la mission
aqu’il avait lui~méine regue de son Pére, ou ¢tait done
Fassemblcée des fidéles? Elle n'cxistait pas encore. Les
scetaires seraient fort emharrassés pour nous indiquer
Ic temps ct Ie licu ou le FFils de Dieu accorda aux sim-
ples fidéles la commission d’cnseigner et de gouverner
leurs pasteurs. Est-ce aux sujets de commander & leur
Chef? cst-ce aux enfants d’imposer la loi & leur pére?
Au reste, la foi nous a appris ot réside dans V'Eglise
catholigue lc souverain pouvoir; ct ce pouvoir souve-
rain, monarchique, y sera toujours divinement un et
invariable, Les gouvernements humains sont de leur
nature susceptibles de changement ou de transforma-
tion, méme dans leur constitution, sclon les merurs et
Pesprit des peuples. Le gouvernement de I'liglise, sa

in regnoy sed episeopl assumaumtur in partem solliciludinis, quasi
jucices sinqudis civilalibus preepositi (Suppl. quast. xxvi, art. 3).

(1) De auferibilil. Papee , Consid. vin. Il appelle ailleurs Ia pri-
maulé da Souverain Ponlife une primanté snonurchique el royale;
nous Pavons dit. Voy. tom. I, p. 214.



— 344

copstitution seront & la fin dn monde ce qu'ils fureat
a Jeur origine, ce qu’ils sont aujourd’hui, comme Jé-
sus-Christ : Jesis Christus heri et hodie , tpse et in se-
cula (4). 1.4 est sa gloire, sa force, le principe de son
immortalité et des torrents de biens qu’elle répand sur
nous. « Prétendre ue VEglise a changé on moedifié les
¢« principes de son gouverncment, dit Mar Goussct,
« parce qgue, a raison de la diversité des temps, clle a
« changé on modifié sa discipline sur plusicurs points,
« c'est prétendre que VEglise catholique a eessé d’étre
« YEglise de Jésus-Christ (2). »

Aimons done ce Pouvoir sacré et immuable qui
préside a UEglise; avee lui, on recueille 5 toin de lui,
on dissipc, sclon les paroles de saint Jérome écrivant
& saint Damasc; c¢’est avee lui qu’il faul ¢étre d’ac-
cord, si Pon nc veut se mettre & la suite de VAnte-
christ : Quicumique tecum non colligil , spargit; qui
tecum non est , Anlichristi est.

-3

-—

F -3

(1) Hebr. mn, &
(25 Eeposilion des priveipes du Droif canonigue , p. 66,

'-"'3_.'3'@5 E@'E-E'*‘Nn



— 32—

CHAPITRE VINGT-UNIELME.

Ouciquces Régles dorthodoxic (1).
.....¢..._

D. Ou avez-vous pris ces régles que vous allez nous
donner ?

B. Jeles ai prises dans lc Livre des Exercices spiri-
tuels de saint lgnace de Loyola, — [illes se trouvent,
au jombre de dix-hait, i la fin de ect ouvrage si con-
ru, si utile, approuné spéeinlement par V'Eglisc, et
vive:nent recommandé par les plus grands Sainls des
siccles Jerniers.

Saint Ignace intitule ect article : De la soumissioin
U Eglise. — Régles @ suivire pour ne nous éearter jainais
des vérilables senlimenls que nous devons avoir dans
I Eqglise militanie. Parmi ces réales, les uncs regardent
tous les fid¢les, les autres s’zdressent & ccux qui sont
chargés dce les instruire; je rapporterai ici plus partici-
lierement les premicres.

D. Mais ces régles ne furent-clles point tracées par
saint Jgnace, pour les temps ou il vivait, et dirvigées
contre les préicndus Réformaleurs du xvi® sidele?

R. Oui, c’est vrai; et il est ¢galement vrai qu'clles
sont, pour la plupart, applicables & Vépoque actuclle.
.o société est aujourd'hui, autant et peut-ttre plus

(1) Du mot arce sefadokix, recta opinio, (sp0hc, reclus, & 665
opinge), — L’ orthodore esl vohu (i professe ol enseigne la vraie
foi, la vraie doetrine de Josus-Christ. — L'Eglise sehisimatique
et en parlie bérélique de Lwossie en impose done guand elle se
proclame 'Eglise orthodoxe.



— 313 —
gu'alors , travaillée par le méme csprit d’opposition 3
toute autorité , ecclésiastique ct civile. Elle renferme
aussi une multitude de chrélicns ignorants en matiére
d’Eglise et de religion, et indifférents. — Ces régles
pourront done remédicr & des maux ct & des besoins
présents,

Premiére Régle. Renoncer & tout jugement propre,
el sc tenir prét a ohdir promptement & la véritable
Epousc de Jésus-Christ Notre-Scigneur, ¢'cst-a-dire
a la sainte Eglisc hiérarchigue, notre Mcre (4),

Seconde Régle. Loucr la confession sacramentelle,
la réception du trés-saint sacrement de I'Eucharistie,
au moins une feis dans 'année, beancoup plus tous
les mois, ct plus encore chaque scinaine , avee les dis-
positions requiscs et convenables.

Troisi¢éme Régle. Loucr I'usage d’entendre souvent
Ja sainte messe ; louer de méme les chants ecclésiasti-
qucs, la psalmodic, ct les pri¢res méme prolongécs ,
dans I'églisc ou dans tout auire licu convenable. Ap-
prouver la détermination de certaines heares pour la
célcbration de Yofflice divin, pour la récitation des
Mcures canoniales ¢t de toute autre priére.

Quatriéme Régle. Loucr beaucoup les Ordres reli-
gicux , la virginité ct la continence, et nc point loucr
autant le mariage (2).

Cinquiéme fégle. Loucr les veeux de religion, d'o-
béissance, dc pauvreté, de chastclé, et les autres par

(1) L’ancienne version mannserite dont s’est servi saint Ignace,
ajoute ces mols : qui est UEglise romaine.

{2) Le Saint touche dans cetle regle une plaic de son temps,
parce que les Prolesfan(s, qui naissaient alors, élaient les enne-
mis jurés de tout Ordre religicux et du veeu de virginité, Cest
aussi une plaic du jour parnii hien des catholiques quine veu-
lent point reconnaitre U'excetlence, Ia piélé el le bonheurde lavie
religicuse , ni méme les fruits d'utilite publique qu'elle produit.

Quant & I'élat de virginité ou au cdlibat, il est de foi qu'il est
préférable a I'élat du mariage, quoigue celui-ci soit hon ¢l saint
(Trid. Sesg, X1y, can, x), 0

4



— 314 —

lesquels on s’oblige & des cenvres de surérogation et
de perfection. Or il est & remarquer que, le veeu ayant
cssenticllement pour matiére les choses qui se rappro-
chent davantage de la perfection évangélique, on ne
doit point fairc veeu de ce qui s’en ¢loigne , comme
d'enfrer dans le commerce. ou de s’engager dans le
mariage (1).

Sixiéme Régle, Louer 'usage de prier les Saints et
de vénérer leurs religqucs (2); louer les stalions (3),
les pélerinages, les indulgences (4), les jubilés, les
faveurs spirituclles accordées par les Souverains Pon-
tifes dans l'intention d’obtenir de Dicu le triomphe de
V'Ectise sur les infidéles, 'usage de braler des cier-
zes dans nos temples ().

(1) Dans un si¢ele eorrompu par le luxe, par la licence des
meeurs ¢t par Virréligion, il est nécessaire qu'il y ait des asiles
sacras, ou puissent se rotirer los Ames qui se sentent trop faibles
pour résister aux maximes ef aux séductions du monde, ou que
Dieu appelle & une plus haute perfection; des asiles qui fassent
preseription conlre la perversité publique, dit Bergier, et ser-
nent d'apologie & I'Evangile. Oui, cu dépit des clameurs des li-
bertins inerédules, ces sainles maisons, presque aussi anciennes
que le christianisme , subsisteront autant que lui.

Toutelois, pour embrasser I'élal religicux, il faut y étre appelé
par une voealion spéciale de Dicu. Les signes d’'une vraie et so-
lide vocation sont le dégott des choses du monde, un goit dé-
cidé pour la piété, une inclination constante vers cc saint élat,
I'exercice des vertus qu'il cxige, ct le détachement de tout inté-
rét ot motif temporel. Et puis pricr, ¢t consulter un confesseur
sage ct ¢claire.

— Les jeunes gens ot les jeunes personnes ne doivent point
faire de veeux, sans avoir oblenu I'approbation de leur confes-
seur, surtout quand il s’agit du veeu de chasteté ; ne point pren-
dre de détermination sous I'impression du moment. Prier, réflé-
ehir, consulter.

(2) Trid. Sess. xxv, decret. de invocatione, efc.

(3) Visiles privées ou publiques de certains sanctuaires, d’au-
tels privilégiés, de tombeaux de marlyrs, elc.

(4) Trid. Sess, xxv, decret. de Indulgentiis.

(8) Voy. le Guide pratique de Liturgie romaine, seclion pre-
miere, chap. G.



— 315 —

Septiéme Régle. Louer les lois de I'Eglise relative-
ment aux jeines ¢t anx abstinences du Caréme, des
Quatre-Temps, des Vigiles, du vendredi et du samedi ;
loucr aussi les pénitences, non-sculement intéricures,
mais cncore extéricures (4).

Huitiécme Régle. Louer le zéle pour la construction
et Porncment des églises, louer de méme Vusage des
tablcaux el des images , et les vénérer en vae des ob-
jets qu’ils représentent (2).

Neuvicme Rigle. Louer enfin tous les préecptes de
I'Eglise, ct ¢tre toujours prét & chercher des raisons
pour les justificr ctles défendre (3), et jamais pour les
condamner on les hlimer,

eeeee Treizicme Régle, Afin d’étre & Yabri de toute
erreur, noas devons toujours Cire disposés d croire
que ce qui nous parait blanc est noir, si I'Eglise hic¢-
rarchique le déeide ainsi (4). Car il faut croire qu’en-
tre Jésus-Christ Notre-Scigneur, qui cst VEpoux, et
I’Eglise, qui est son Epouse, il n’y a qu'un méme esprit
qui nous gouverne et nous dirige pour le salut de nos
ames , ¢t que c'cst par le méme Esprit et le méme Sei-
gneur qui donna les dix commandements, qu'est di-
rigée et gouvernée notre Meére la sainte Eglise (9).

(1) Saint Ignace parle de Tusage des pénilences dans la 10«
addition (1re semaine), — Exercices spirifuels.

(2) Trid. Sess. xxv, deeret. de invocalione, ele,

(8) Ces raisons, vous les trouvez dans ce catéchisme, chap. 12,

(4) C'est une simple comparaison dont saint Ignace se sert
pour miecux exprimer sa penséc.

(%) Cestavece une raison et une sagesse rares que saint Ignace
nous recommande ectte inviolable adhésion que nous devons
avoir aux jugements de I'Eglise: car ¢'est ce qui nous sépare
d’un trait de tous les hélérodoxes schismatiques, profostants,
anglicans, Chez les Protestants, abandon de UEglise les jela
dans 'abime de toutes les erreurs. Pour les catholigues, leur at-
tachement a YEglise est le principe de toule verité, de toule séeu-
rité, de fout repos.

L'infaillibilité de VEglise, assistée du Saint-Esprit dans ses déei-

'5‘5'



— 316 -

vveoe Dir-huilicme Réqle. Bien que nous devions sur-
fout désirer que les hommes servent Dicu, notre Sei-
gneur , par le motif du pur amour, nous devons ce-
pendant louer beaucoupla crainte de Ja divine Majesté :
car non-sculement la crainte filiale est picuse ct trés-
sainte, mais la erainte servile méme, lorsque 'homme
ne s'¢léve pas & (aclque chose de mcilleur et de plus
utile, Vaide beancoup & sortir du péché mortel ; et
lorsqu’il cn est sorti, il parvient facilement 4 la crainte
filiale, qui cst tant agréable et chére & Dicu, parce
gu’elle cst inséparablement unie avee son amour (4).

Conclusion. D’autres régles pourraient sans doute
étre ajoutées a celles de saint Ignace ; mais celles-ci
suffisent & quiconque aime sincérement la vérité. D’ail-
leurs, clles se résument toutes cn unc scule, qui est
aussi lc résumeé de ce caléchisme, et la voiei :

Respecter profondément et aiimer ardemment la sainte
Eglise catholique , apostolique et romaine; demeurer
élroitement uni @ clle, et lui élre pleinement soumss. Or
I'Eglise cst la ou est Pierre, ou est son suceesseur :
Ubi ergo Pelrus, ibi Ecclesia ; ubi Ecclesia , 107 nulla
mors , sed vila ccterna (S. Ambros.).

L’Eglisc, je le répcéte en terminant, est 'arche di-
vine qui ne craint point le naufrage, la tour ou sont
suspendus mille boucliers, le roc immobile au milicu
de Yocéan irriié, la colonne et le souticn de toute vé-
rité.

Oui , mon cher lectecur, aimez 'Eglisc & la vic, a la

sions justifie les paroles du saint Fondaleur de la Compagnie de
Jesus, dans celle 13 regic.

(1) Celle dix-huiticme regle est parfaitement d’accord avee
I'arficle dix-septitme du sommaire des Constitutions de la Com-
pagnie de Jésus, ol sainl [znace propose i ses enfants quatre
molifs de servir Dieu et de tui plaive : Pamonr pur, la recon-
naissance, lo crainie des peines, Uespoir des récompenses, « Les
denx premiers, dil-il, sonl préférables ; mais les derniers ne doi-
vent pas étre ncgligés. »



] 3-I7 wabn

inort. Sainte Thérése, sur le point de rendre le dernier
soupir , avait I'ame inondée de joie, en pensant qu’clle
avait vécu et qu’elle allait mourir dans le sein de I'%i-
glise catholique. O chrétien fidéle! tel sera votre heu-
reux sort. Dites-moi ce qui fera naitre le sourire de
PPespérance, & ce moment supréme et redoutable , sur
les Ievres du protestant, du rationaliste , du libertin
et de I'athée? Hélas ! vous nc le savez pas, ni moinon
plus. Aprés toute une vie de révolte contre Jésus-Christ
ct contre la foi et lcs commandcments de son Eglise,
peut-on sc promettre un jugement favorable au tribu-
nal de ce grand Dicu devant lequel tous les hommes
comparaitront (1)?

Pour vous, lecteur catholique, ayant eu I'Eglise
pour Mcre, Vayant honorée, aimée et défendue selon
votre pouvoir, rassurcz-vous! A votre passage du
temps & 'éternité, cette tendre Mére viendra vous ré-
compenser de votre amour, de votre soumission et de
votre zéle & la servir. Elle vous environnera de scs sol-
Jicitudes , de I'efficacité de ses priéres, de la force et de
la douceur de scs sacrements , et des mérites de son
céleste Epoux. Purifié dés lors, consolé et fortifié,
vous vous endormirez du sommeil des justes; ct a
votre réveil dans le cicl , vous ne trouvercz en Jésus-
Christ qu'un Pére et un Sauveur C’est la grace, de
toutes la plus précieuse, (ue je vous désire, et que j'ai
demandée pour vous de tout mon ceeur, aux tombeanx
des saints Apotres Picrre et Paul.

(1) Statutum est hominibus semel mori, post hoc antem, jud;-
cium (Hebr. 1X, 27). — Omnes cnimn nos wmanifesiari oportel
ante fribunal Christi, ut referat nnusquisque propria corporis,
proul gessil, sive bonwan , sive malwn (I Cor. v, 10). Celle vé-
rité est de foi.

SRy 2



= 38 —

CIAPITRE VINGT-DEUXIEME.

(APPENDICE.)

Série chronologique et historigue des Souveraing
Pontifcs.

—y—

Comme la connaissance chronologique et historique
des Pontifes romains peut étre souvent non~seulement
utile , mais encore nécessaire, j'ajoute ici ce tableau
si intéressant pour tout lecteur catholique. Iy voit
une des démonstrations les plus décisives de la divi-
nité de I'Eglise catholique, et le principe souverain,
universel et permancnt du beonheur et du salut des
nations (1).

Les chronologistes n’élant pas tonjours d’accord,
cn ¢erivant la série des Papes, je me suis attaché de
préférence A celle qu'ont suivice les savants théologiens
de Wurtzbourg (2), du moins quant & 'ordre des noms
et aux dates.

(1) Je vous eugage & lire dans UHisloire universelle de UEqlisc
ralholique, 'esquisse que M. I'abbé Lohrbacher y trace des bien-
faits ct des fravaux des Ponlifes romains (Tome xx1v, livre 85e,
au commencement)s

(2) RR. Patrum Socielatis Jesu Theologia dogmatica, elc., in
alm universilale Wirceburqgensi ; tomus 1, Appendix de Summis
Pontificibus, ele. '



— 349 —

PREMIER SIECLE.

1. Saint PiegrE, de Bethzaide, en Galilée, Pon-
tife de Rome, I'an 42 de I'ére chréticnne. 1
fut martyrisé le 29 juin 67.

2. 5. Lin, de Volterra, en Toscane, Vicaire dc
S. Pierre en 36. Il lui succéda en 67, et mou-
rut martyr la méme année. J1 condamna les Mé-
nandriens.

3. S. CrExent I, de Rome, annde 67, Il abdiqua le
Pontificat en 77, Il écrivit deux Lctires aux
Corinthiens,

4. S. GLET, en 77 ; mort en 83,

5. S. ANACLET, en 83 ; mort en 9%,

6. 5. EvanrisTe, de Bethléem, en 95 ; martyr en
108.

DEUXIEME SIECLE (1).

7. S. ALExANDRE I, de Rome, martyr; 108 4 116.
8. S. Sixte I, de Rome, de la famille Elvidia ; 116
126.
9. S.-‘-TELESPHOI{E, de Turio (Grande-Gréce); 126
+ 137.
10. S, Hvein, d’Athénes, martyr; 137 -+ 144,
14, 8. Pie I, d’Aquilée, mart.; 444 154,
12. S. Anicer, de Syrie, mart.; 4154 | 164.
13. S. Soter, de Fondi, mart. ; 161 1 170.
4. S. ELeuTHERE, de Nicopoli, mart. ; 4170 | 183,

(1) Dans lcs siécles qui suivent, les premiers chiffres indi-
quent 1a dale de la création des Poulifes romains; el les se-
ronds, précédés d'une T, celle de leur mort.



45. S. Vicror I, de I'Afrique, mart.; 185 § 197.
Il condamna Sabellius, Valentin, etc.

16. S. Zgpuirin, de Rome, mart.; 197  247. 1i
condamna Proclus avee les Montanistes.

TROISIEME SIECLE.

17. S. CauustE 1, de Rome, de la famille Domizia ;
217 + 222.

48. S. Urpain I, de Rome, mart.; 222 T 230.

19. S. PontieNn, de Rome, mart., de la famille Cal-
purnia; 230 1 235.

20. S. AnTERE, de Policastre (Grande-Gréee), mart.;
235 + 236.

21. S. TFaniewn, de Rome, dela famille Fabie , mart.;
236 T 2350.

22. S. ConnerLLE, de Rome, mart.; 251 } 252, 11
condamna Novat, cte,

Antipape Novatien, cn 254.

23. 5. Lucius I, de Rome, ou, suivant d’autres, de
Lucques , mart.: 252  253.

24. S. Erienne I, de Rome, de la famille Giulia,
mart. ; 253 1 257.

26. S. Sixte II, d’Athénes, mart. ; 257  258.

26. S. Denys, de Lurio (Grande-Gréce), mart.; 259
+ 269.

27. 5. Fiux I, de Rome, mart.; 269 1 274.

28. S. Evurichien, de Luni (Toscane), mart. ; 275
+ 283.

29. S. Carus,de Salona (Dalmatic), mart.; 283 T 296.

30. S. MarceLLiN I, de Rome, mart.; 296 1 304.

QUATRIEME SIECLE.

31. 5. MarcrL I, de Rome, mart. ; créé le 19 mai
308, et mort le 46 janvier 310.



— 321 —

32. S. EustsE, de Cassano (Calabre); le 2 avril 316
T 26 sept. de laméme année.

33. S. Mercuiapg, de VAfrique ; 2 juillet 3414 T 40
janvier 344.

34. S. Syrvestne I, de Rome; 34 janvier 3414 1 34
décembre 335.

53. S. Marc, de Rome; 18 janvier 336 1 7 octob.
de la méme annce.

36. S. Jurrs I, de Rome; 6 févricr 337 + 12 avril
352,

37. S. LiBErE, de Rome ; 24 mai 352} 24 scpt. 366.
Quelques auteurs le disent de la famille Savells.
I1 fut exilé. Pendant son exil, Saint Félix 1T,
de Rome, gouverna I'Eglise un peu plus de deux
ans, ou comme Vicaire de S. Libére, ou parce
qu’il fut créé Pape avee son consentement,

38. S. Damase I, de Vimarano (Portugal); 1% oc-
tob. 366 1 11 dcc. 384. Il condamna Apolli-
naire, ete,

39. S. Cirice, de Rome; 1° janvier 385 | 26 nov.
398. Il condamna Jovinien, les Manichéens ,
les Priscillianistcs.

40. S. Anastase I, de Rome; 9 oct. 399 | 27 avril
402. 11 condamna Origene.

CINQUIEME SIECLE.

4. S. Invocent I, d’Albano; avril 402§ 12 mars
417. 11 condamna Pélage et Célestius.

42. S. Zozmur, de Mesaraca (Grande-Gréce); 18
mars 417 T 26 dée. 418.

43. S. Bonirace I, de Rome; 30 dée. 418 25 oct.
422,

Antipape Eulalius, en 448.

44, S, CiLesTIN I, dec Rome; 3 mov, 422 1 6 avril

432,
A4..



— 322 —

%5. S. Sixte III, de Rome; 26 avril 132 ] 28 mars

439,

46. S. LEon I, surnomm¢ le Grand, de Romc ou d¢
Toscane ; 4% scpt. 439 T 14 avril 464. Il con-
damna Eutychés , cte.

47. S. Hiuaize ou Hiamius, de Cagliari (Sardai-
ene); 42 nov. 464 1 17 sept. 473.

%S. 8. SimpLice ou Simvrricius, de Tivoli; 27 scpt.
473 T 2 mars 483,

49. S. Frux 111, Anicio, de Rome ; 6 mars 483 +
25 févr. 492. 11 condamna Acace, efc.

50. S. Givrase I, de VAfrique; 4° mars 492 | 49
nov. 496.

4. S, Anastase II, de Rome; 24 nov. 496 | 16
nov. 498.

52. S. SymmaQuE, de la Sardaigne; 22 nov. 498
19 juillet 544. T! condamna Auastase,

Antipape Laurent, en 498 ct 500,

SIXTEME SIECLE.

53. S. Hommispas, de Frosinone ; 27 juillet 514 +
6 aolit 523.

54. S. JEANT, de Toscane, martyr; 13 aout 523 §
27 mai 526,

53. S, Fiux IV, Fimbrio, de Bénévent; |2 juillet
526 T 12 oct. 529,

56. Bontrace 11, romain de naissance, mais goth
d'origine ; 45 oct. 529 + 42 déc. 534. 1 con~
firma le Conecile d’Orange contre les Semipéla~
giens.

Antipape Dioscore, cn 530,

57. Jean 11, Mercurio, de Rome; 22 janv. 532 1 26
avril 533.

38, S, Aearrr I, de Rome; 4 mai 535 1 12 avril
246.



59.

60.

64.
62.
63.

64,
63.

66.
67.

68,

69.
70,

71.

72.

73.

— 32Y

S. SiLviRre, de Frosinone, martyr; 8 juin 536
‘+ 20 juillet $38.

S. ViciLe, de Rome; reconnu pour légitime
Pontife l¢ 20 juillet 338, aprés la mort de
saint Silvere. Il mourut lc 410 janvier 555.

Pivacr I, Vicariano, de Rome; 46 avril 535 T
2 mars 559.

Jean III, de Rome; 27 juin 539 + 13 juill. 572.

Bexorr I, de Rome; 46 mai 573 43 juill. 577.

PivAce II, de Rome; 30 nov. 577 + 8 fév. 590

S. Guicorre I, ou S. Grégoire le Grand, Ani-
¢to, dec Rome ; 3 sept. 596 + 12 mars 604. 11
réprouva le titre d’cecuménique que Jean IV,
patriarche de Constantinople, avait usurpé.

SEPTTIEME SIECLE.

Sapinien , de Volterra (Toscane); sept. 604
2 fév. 605.

Bownrrace 111, de Rome; 25 fév. 606 § 12 nov.
de la méme année.

S. Bowirace 1V, de Valeria (pays des Marses);
18 scpt. 607 + 25 mai 614.

S, Deuspeptr, de Rome; 43 nov. 614 8 oct. 617.

Bowirace V, Fumminio, de Naples ; 29 dée. 647
+ 25 oct. 625.

Honozrius I, de la Campanie ; 44 mai 626 + 12
oct. 638.

SEvenin, de Rome ; 28 mai 640 T 2 aott de la
méme annde.

Jean IV, de la Dalmatie ; 24 dée. 640 + 22 oct.
642.

74. Tuiionore [, de la Gréce; 24 nov. 642 1 43 mai

645. 11 condamna Pyrrhus et Typus.
S. Martin T, de Todi, martyr; 5 juillet 649 +
16 scpt. 635,



— 324 —

76. EucEnE 1, de Rome, subrogé au Pape saint Mar-
tin cxilé, le 8 sept. 652, avec son consentement.
Il lui suceéda lc 16 sept. 655, et mourut lc ¢
juin 658.

77. S. ViTALIEN, de Segni, dans la Campanic; 30
juil. 658 1 27 janv. 672. L'usage des orgues
dans les églises commenca de son temps.

78. Apiopat, de Rome; avril 672 4 17 juin 676.

79. Donus I, de Rome; 2nov. 676 1 44 avril 679.

80. S. AcaTuon, de la Gréce; 26 juin 679 + 10
janv. 682. Il condamna lcs Monothélites.

84. S. Liown1I, dc la Gréce ;47 aoitt 682 + 28 juin
683. 1l confirma le v1* Concile ceeuménique.

$2. S. Benorr 11, de Rome ; 26 juin 684 4 8 mai 685.

83. JEAN V, d’Antioche; 23 juil. 685 § 2 aout 686.

84. Coxnon, de Thrace; 21 oct. 686 + 24 sept. 687.

85. Sercius I, d’Antioche, mais né & Palerme; 15
déc. 687 + 8 scpt. T04. Il éteignit le schisme
d’Islric.

Aniipapes Pascal ct Théodore, en 687.

HUITIEME SIXCLE.

86. JEAN VI, dcla Gréce; 30 oct. 704 + 11 jan. 705.

87. JEAN VII, de Rossano ;1 mars 705 + 18 oct. 707.

88. Sisinnius, de Syrie; 419 janv. 708 + 7 fév. de
la méme année.

89. CoNSTANTIN, de Syrie ; 25 mars 708 + 9 avril
715.

90. S. GreEgorne 11, de Rome; 19 mai 745 12
fév. 734. 11 éteignit le schisme des Anglais tou-
chant la célébration dc Paquecs.

94. S. GeEcoire 111, de Syrie; 18 mars 731 + 28
nov. 741. Par ses écrits et scs actes, il s'opposa
aux Iconoclastes.



— 323 —

92. S. Zacuamie, de la Gréce; 3 dée. 741 + 15
mars 752.

93. Etienne 11, de Rome; 26 mars 752 + 26 avril
757.

94. Paur I, de Rome; 28 mai 757 + 29 juin 767.

Antipape Théophylacte, en 757.
95. EtrenneIIT, de Rome ; 7 aout 768  1¢7 fév. 772,
Antipape Constantin, en 767.

96. Aornien I, Colonna, de Rome; 9 fév. 772 + 26
dée. 795. 1l confirma le vir® Concile cecuméni-
que.

97. S. Lo~ I1I, de Rome; 26 dée. 795 + 12 juin
816. Il condamna les errcurs de Félix et d’Eli-
pand.

NEUVIEME SIECLE.

98. Etienne IV, de Reggio (en Gréee); 22 juin 816
T 22 janv. 817.
99, S. Pascar I, Bonese, de Rome; 25 janv. 8§47
+ 14 mai 824.
100. EvcEne 11, de Rome; 5 juin 824 + 27 aout §27.
Antipape Zinzinus, cn 824.
§01. VALENTIN, Leonzio, de Rome; sept. 827 T 40
oct, de la méme année.
102. GrEcoire 1V, de Rome; 3 janv, 828 1 11 janv,
844.
103. Sencius II, dec Rome; 27 janv. 844 1 27 janv.
847.
104. S. Liow IV, de Rome ;412 avril 847 T 47 juillel.
895.
105. Bewoir II1, de Rome; 1% sept. 855 | 10 mars
858.
Antipape Anastasc, en 855.
106. S. Nicoras I, de Rome; 25 mars 858 - 13 nov.
867.



107.

108.
109.

110.
111,
142,
113.
144.
115.

146.

£ v

¥
[ —— .,..‘J = v—

Apriex 11, de Rome ; 14 dée. 867 T 25 nov. 872.
Il condamna Photius.

Jean VIII, de Rome; 44 dée. 872 135 déc. 882.

MARTIN IT ou MariN I, de Gallese (patrimoine
de S. Picrre); 23 dée, 882 1 23 fév. 884,

Apriew I1I, de Rome; 4" mars 884 T 8 juil.
885,

Eriense V, doc Rome; 25 juil, 8857 aotit 894.

Fornose , d'Ostic ; 49 sept. 891 1 4 avril §96.

Antipape Sergius, en 894, Selon quelques auteurs,
Boniface VI suceéda & Formose,

Errennk VI, de Rome; 2 mai 896, T aotit 897.

Romaiv, de Montefiascone ; 47 scpt. 897,
1 8 fév. 898,

Texovorr 11, de Rome; 42 fév. 898 1 3 mars
dcla méme année,

Jean 1X, de Tivoli; 42 mars 898 -} 26 mars 900,

DIXTEME SIECLE.

. Benort IV, de Rome ; 6 avril 900 } 20 oct. 903.
. Lron V, d'une villa des Etats de I'Eglise ; 28 oct.

- 903 1 6 dée. de la méme annde.
Antipape Christophore, en 904,

. SERGIUs I11, de Rome; 9 juin 905 | 6 dée. 944.
. Anastaselll, de Rome ; 6dée. 914 1 6 juin 913,
. LANDON, de la Sabine ; 4 dée. 913 1 25 avril M4,
. JEAN X, de Ravennc; 30 avril 914 1 2 juil. 928.
. Lon VI, de Rome; 6 juil. 928 | 20 janv, 929,
. Erienne VII, de Rome; 4°° {év, 929 + 42 mars

931.

. JEAN X1, des comtes de Tusculum ; 20 mars 934

T 5 fév, 936.

. LEon V1I, de Rome; 14 fév. 936 1 23 aout 939.
. Erienng VIIT, d’Allemagne ; 4°" sept. 939 1 15

janv. 943,



— 927 —

28. Man'm I1I ou Marin 11, de Rome; 22 janv. 913
T 4 aout 916,

129. §. AearrT IT, de Rome; 9 acat 946 T 418 mars
956,

30, Jean X1, des comtes de Tusculum ; 23 mars 956
+ 14 mai 964.

Antipape Léon VI, en 963,

131, Benoir V, de Rome; 49 mai 964 ; chassé la
méme annde, et mort le 5 juillet 963. Il cut
pour rcmp]acmt Léon VIII, d’abord intrus.

132, Lo~ VIIT; 24 juin 964 + avr il 963.

»33. Jean XTIT, de Rome; 4°T oct. 965 1 6 sept. 972,

134. Benorr VI, de I{ome; 22 sept. 972 T mars 974,

Antipape Franco, qui sc dit Doniface VII, ¢n 973.

135, Donus II, de Rome; 5 avril 974 | octob, 975

436, Benorr VII, des comles de Tusculum ; 19 dée.
975 -+ 410 juil, 984.

137. Jean XIV, de Pavie; 19 oct. 984 + 20 aotit 985,

Antipape, ce méme Boniface VII ou Franco, ci-
dessus nommé, en 933,

138, Jeaw XV, de Rome; 25 avril 986 T 30 avril 296,

139. Gricoire V, d'Allemagne ; 19 mai 996 48 fév.
999.

Antipape, Filagato, dit Jean X VI, en 997 (1).

440, SyLVESTRE II, Cesius, dec I'Auvergne ; 419 fév.
999 142 mai 1003,

ONZIEME SIECLE.

141. Jean XVII ou Fesano, de Rome; 8 juin 1003
+ 31 oct. de la méme année.
142. Jean XVIII, des comtes de Zusculum ; 19 mars

(1) L'usage s’cst introduit de compler I'antipape Jean Fi lngato
parmi les Souverains Ponlifes de ce nom ; et ¢’est pourguoi, aw
n. 141, nous placons Jean XVIL



— 328 ~—

100% T 18 juil. 1009. Il réconcilie I'Eglise orien-
tale ct I'Eglise occidentale.

143. Sercrus 1V, de Rome ; 41 octob. 4009 + 43 juil.
1042,

144, Benorr VIIT, des comtes de Tusculum ; 40 juil.
1042+ 40 juil. 1024.

Antipape Grégoire, cn 1012,

145, Jean XIX, des comtes de Tusculum; 49 juil.
1024 7+ 6 nov. 1033.

146. Bevoit 1X, des comies de Tusculum; 9 déc. 1033.
Il abdiquaen 1044,

Antipape Jean, surnommé Sylvestre 111, ¢cn 10%4.

147, Grécorre VI, Grasiano, de Rome; 28 avril 4045,
11 abdiqua le 17 déc. 4046.

148. CrEmEnT 11, de Saxe; 23 dée. 1046 T 9 octob.
1047. Retour de Benoit IX ; mais il abdiqua de
nonveau, ou fut chassé, lc 47 juil. 4048.

149, Damase 11, Bagnarius, de Bavicre; 47 juil. 1048
T 8 aouit de la méme annde.

150. S. Lion IX, alsacien; 44 fév. 1049 | 10 avril
4054, Il condamna Bérenger ct le Jivre de Scot
et réfuta Michel Cerularius.

151, Vicror II, des comtes dc Kew en Suéde; 413
avril 1055 + 28 juil. 1057.

152, ETiexne IX, des dues de Lorraine ; 2 aout 1057,
+ 29 mars 1058.

453. Nicoras II, de Bourgogne ; 9 déc. 1058 24
juin 1064,

Antipape Jean, surnommé Benoit X, en 1038,

154. Avexanpre I1, Badegio, de Milan ; 30 scpt. 4064
T 20 avril 1073.

Auntipape Cadalous , surnomm¢é Honorius I, en
1004.

155. 8. Gniécomme VII, Aldobrandeschi, de Soana

(Toscanc) ; 22 avril 4073 + 25 mai 1085.
Antipape Guibert, surnommé Clément III, en
1080.



— 320 —

156. Vicror 111, Epifani, de Bénévent; 24 mal 1084
+ 16 sept. 1087.

457, Ursain I1, des scigneurs de Chatillon, de Reims ;
§2 mars 1088 + 29 juillet 1049,

158. Pascat 11, de Bu‘ a, prés Viterbe; 43 aotit 1099
T 48janv. 1148.

Antipapes Albert, Thévdoric et AMaginulfe sur-

nomm¢é Sylvestre TV,

DOUZIEME SIECLE.

159. Gicvase IT, Caetani, de Gaéte ; 25 janv. 4448
29 janv. 1449.

Antipape Burdin, dit Grégoire VIII, cn 1148.

160, Carriste I1, des comtes de Dourgogne ; 1°F {cv.
1149 + 42 dée. 1124,

164, Bownontus 1T, Fagnani, du territoire de Bolo-
ene 3 24 dée, 1424, T 14 fév. 1130,

162, InvocenT I1, Papareschi, de Rome; 47 fév. 1430
T 24 sept. 4443.

Antipapcs Pierre Léon, sous le nom d’dnaclet 11,
en 1430 ; et Grégoire, sous celui de Victor J1,
en 1438.

163. Criestin I, de Citta di Castello; 26 sept. 41443
+ 9 mars 14/44.

164, Lucrus 1I, Caccianemici dall’ Orso, de Bologne ;
410 mars 1444 + 25 fév. 1145.

165. Eueinse IIL, Paganelli, de Montemagno (Tos-
canc) ; 27 fcv 1145 T 8 juil. 1453. 11 condamna
les erreurs de Gilbert.

166. AnastAst 1V, de Rome ; 9 juil, 1453 + 2 dée.
1454

167. Aprien IV, anglais ; 3 dée. 1454  1° sept.
44359. Suivit un schisme de 48 ans.

168. ALExAnDRE IIT, Bandinelli, de Sienne ; 7 sepl.
1139 + 30 aott 41481.



169

170

174.
172.
173.

174.

177.
178.

479.

.

— 330 —

Antipapes Vielor IIl, en 4159 ; — Pascal 111, en
4464 ; — Calliste I1I, en 1468 ; — Innocent 111.
en 1178.

Lucrus 11T, Allucingoli , de Lucques ; 1° sept.
1484 T 24 nov. 1183,

Urpaiv 111, Crivelli, de Milan; 25 nov. 1485
1+ 19 oct. 1187.

Gricoinrt VI, de Morra, de Bénévent ; 20 oct.
14187 T 15 dée. de la méme année.

Criment 1T, Scolari, de Rome; 19 dée. 1487
+ 25 mars 119M.

CeEvesTiv 111, Buboni, de Rome; 28 mars 1191
T 8 janv. 1498,

Invocent IIT, d’Agnani ; 8 janv. 41498 | 16 juil.
124 6.

TREIZIEME SIECLE.

5. Howvortus IIT, Savelli, de Rome; 48 Juillet

1216 + 18 mars 1227.

. Greicorrk IX | des comtes de Segni, d’Agnani;

18 mars 1227 | 24 aout 41244, Il promulgua cing
livres de Déerdtales.

CEvesTIN IV, Castiglioni, de Milan ; 22 sept.
1244 + 8 oct. dcla méme année.

InvoceENT IV, Ficschi, dc Génes; 24 juin 41243
-+ 7 dée. 1254,

AvLEXANDRE IV , des comtes de Segni, d’Agnani;
25 dée. 1254 1 25 mai 1261. 1l condamna les
livres de Guillaume de Saint-Amour.

. Ursax IV, Pantaléon , de Troyes ;29 aoit 12061

+ 2 oct. 1264

1. CrEmENT IV, Gros, de Saint-Gilleg-sur-le-Rhone ;

5 fév. 1265 + 29 nov. 1268.
B. GrEcoIre X, Visconii, de Plaisance ; 1" sept.
1274 + 40 janv. 1276.



183.

4184.

185.

186.

187.

188.

i89.

190.

191.

192.

193.

194.

e
e
&t

— 334 —

InNoceNT V , de Tarantaise (Savoie); 21 janv,
1276 1 22 juin de la m¢me année.

Apmien 'V, Fieschi, de Génes; 4 juil. 1276
+ sept. de la méme année.

JeAN XX ou X X1, Giulano, de Lisbonne ; 413 scpt.
1276 4 mai 41277.

Nicoras III, Orsini, de Rome; 25 nov. 1277
T 22 aotit 1280.

MarTiNn IV , Montpitié , de Brion dans la Chan:--
pagne ; 22 (év. 1284 | 28 mars 1285.

Honorius IV, Savelli, de Rome; 2 avril 1243
+ 3 avril 1287.

Nicoras 1V, Masci de Liscianoprés, d'Ascoli;
15 fév. 1288 + 4 avril 1292,

CELESTIN V, Angeleri dal Murrone, d’'Isernia;
7 juil. 1294. 11 abdiqua le 13 déc, de la méme
anuéc.

Bontrace VIIL, Caetani, I’ Agnani ; 24 déc. 1294
T 44 oct. 1303, 1l édita le sixiéme livre dcs
Déerélales.

QUATORZIEME SIECLE.

B. Benort XI, Boccasini, du territoire dec Tr¢-
vise ; 22 oct. 1303 T 6 juil. 1304.

CrLEMENT V, de Gouth, de Villandran prés Bor-
deaux; 14 nov. 4305 T 20 avrit 1314. Il siégea
a Avignon ct édita les Clémentincs.

JEAN XXII, d@’Luse, de Cahors; 7 aott 131G
T 4 déc. 1334. — Tl siégea a Avignon, con-
damna les erreurs decs Fratricclles, ete., publia
les Glémentines ctles Extravagantes.

Antipape Picrre de Corbario, en 4328.

Benoir X1, Fournier , de Saverdun (comté de

Foix); 20 dée. 1334 1 25 avril 1342, 1l siégea.



— 332 —
8 Avignon, décida la question de Ia vision béa-
tifique.

196. Crement VI, Roger , du chiteau de Maumont,
prés Limoges; 7 mai 4342 T 6 dée. 1352. 1l
sidgca & Avignon, condamna les Flagellants.

197. Innocent VI, Aubert, de Mont, prés Limoges ;
18 dée. 4332112 sept. 1362. 11 sidgea & Avi-
anon.

198. Ursainy V, Grimoard, des scigneurs de Grisac,
prés Mende; 17 scpt. 1362+ 19 dée..1370. 1
siégea & Avignon.

199. Gricorre X1, Roger, dcs comtics de Belfort et
Turenne , du chiteau de Maumont (Bas-Limou-
sin); 30 dée. 4370 4 27 mars 4378. Il retourna
& Rome, en 41377.

200. Ursarx V1, Prignano, de Naples ;9 avril 1378,
15 oct. 1389. 11 si¢gea & Rome.—Schisme,

Antipape Clément VII.—Ti siégea & Avignon.

2041. Bonirace IX, Tomacclli, de Naples ;2 nov. 1389

T 1 oct. 1404, T} eut son siége & Rome.
Antipape Benoit XIII.— 11 siégea 4 Avignon.

QUINZIEME SIECLE.

202. InNocenT VII, Migliorati, de Sulmona; 17 oct.
1404} 6 nov. 1406. Il siégca & Rome.

203. Grrcome XI1I, Corario, de Venise; 30 déc. 1406.
Il siégea & Rome. Il abdiqgua 4 Constance lc ¥
juil. 4445 4 juil. 1447.

204. Avexannre 'V, Filargo , de Candie; 26 juin 1409
T 3 mai 1410. I cut son siége & Rome,

205. Jean XXI1II, Cossa, de Naples; 417 mai 1410. 11
fut déposé & Constance, Ic 29 mai 1445 | 22
déec. 1419. I siézea & Rome.

206. Marmin'V, Colonna, de Rome; 44 nov. 41417



— 353 —
+ 20 {év. 1431, 11 présida aux derniéres sog-
sions du Concilede Constance, et siégca & Rome
avee tous ses suceesscurs.
Antipape Minfo, surnommé Clément VIIT, en 1424.

207, Evcing, 1V, Condulmer, de Venise ; 4 mars 1434
T 23 fév. 4447, 1l transféra lc Concile de Bale
4 Florence, et y présida le Concile cecuménique.

Antipape dinédée, surnommé Fféliz V, end1439.

208. Nicoras V, Parcnlucelli, de Sarzane; 6 mars
A%47 + 24 mars 4435. Extinction du schisme,
par la renoneiation de Félix , en 1449.

209. CavuistE 11T, Borgia, cspagnol, 8 avril 4455
T 6 aotit 4138,

210, Pie 1L, Piecoloming, de Sienne; 27 aott 1458
+ 4% aout 1464, 11 condamna les appels du
Souverain Pontife au Concile.

2i4. Pavrll, Barbo, de Venisc; 31 aott 1464 T 26
juil. 4474. Tl condamna les Hussites.

242 SixTe 1V, della Rovere, des cnvirons de Savone ;
9 aotit 1471 + 13 aout 1484.

243. Inwocent VI, Cibo, de Géncs; 29 aout 1484
T 25 juil. 1492,

244, Avexanpre VI, Lenzoli Borgia, de Valence (Js-
pagne) ; 44 aotit 4492 1 18 aout 1503.

SEIZIEME SIECLE

245, Pre 111, Todeschini Piccolomini, dc Sicnne; 23
sept. 1502 1 18 oct. de In méme année.

216. Jures H, della Rovere , des environs de Savone ;
1 nov. 1503 | 21 fév. 1543.

217. L¥on X , Midicis, de Florence; 44 mars 41543
T4 dée. 1524 .1 condamna les articles de Luther.

218. Avwmien VI, Florent, & Utrccht; 9 janv. 41522,
T 2% sept. 4523.



231

N
1 pogmm— Ud"‘ Lo =

1 9. CLEment VII, Alédicis , de Florence; 19 nov.

1523 T 25 sept. 1534.— Schisme d@’Angleterre.

. Paucr ITT, Farnese,dc Rome; 413 oct. 45344 40

nov. 1549. 11 commencale Concile de Trente.

. Juies I11, Ciochi dal Monte, toscan ; 8 {év. 1550

T 23 mars 4555. Il condamna le Talmud, cte.

2. Mancer 11, Cervini, de Montcpulciano ; 9 avril

1555 + 4°° mai de la méme année.

. PavL IV, Caraffa, de Naples ; 23 mai 4555 1 18

aout 41559, Il édita I'Index des livres défendus.

. Pig 1V, Médicis, de Milan ; 26 déc.31559 1 9 déc.

4565, 1l terinina et confirma le xviri® Concile
cecthuénicgoe.

3. 8. PV, Ghislieri, de Bosco (diocése de Tortone);

7 janv. 1566 + 4 mai 4572. Il condamna lcs
propositions de Baius.

5. Gnicome X111, Boncompagni, de Dologne; 13

mai 4572+ 7 avril 1585. 1l corrigea le Calen-
drier.

. Sixte V, Perciti , de la Marche d’Ancénc; 23

avril 4585 27 aotit 1590.

. Unsaix VII, Castagna , dc Rome ; 15 scpt. 1590

+ 27 sept. de la méme année.

. Gnicoine X1V, Spondate, de Milan; 3 dée. 1590

+ 13 oct. 4394.

. IxxocENT IX, Facchinetti, , de Bologne ; 30 oct.

1594 + 13 dée. de la méme année.
CrEnent VI11, Aldobrandini, de Fano ; 29 janv,
1592+ 2 mars 1603.

DIX-SEPTIEME SIECLE.

232. L¥own XI, Médicis, de Florence; 4 avril 1603

27 avril de la méme annce.

T 233. Paur 'V, Borgliese, de Rome; 16 mai 1605



234,

235.

236.

237.

238.

239.

240.

244,

— 335 —-
T 24 jonv. 4621. Il terminala controverse de
auxiliis, condamna le livre d’Edmond Richer
sur lc pouvoir dec I'Eglisc, cte.

Gricoire XV, Ludovisi, dc Bologue; 9 fév. 1621
+ 8 juil. 1623.

Ugsawy VIII, Barberini, de Florencey ¢ aot
1623 + 29 juin 1644. 11 publialc Bréviaire ellq
Martyrologe romains corrigés.

InnocENT X, Pamfili, dc Rome ; 15 sept. 1644
+ 7 janv. 1635, 11 condamna I’ dugustinus et les
propositions de Jansénius.

AvLexanpre VII, Chigi, de Sienne; 7 ao0t 4633
+ 22 mai 1667.

Cuenment IX , Rospigliosi, de Pistoic; 20 juin
1667 + 9 dée. 1669.

CrEment X, Altieri, de Rome; 29 avril 4670
+ 22 juil. 1676.

InnoceENT XI, Odescalchi, de Come (Milanais);
21 sept. 41676 § 12 aott 1689. 71 condamna
les écrits ct 68 propositions de Molinos , ete,

ArexanprE VIII, Olioboni, de Venise; 6 oct.
1689 I 1 fév. 1694, 11 cassa la déclaration du
clergé gallican.,

2. Tnnocent XII, Pignatelli, de Naples; 42 juillet

1691 + 42 juil. 1709.

DIX-HUITIEME SIECLE.

. CGrEnent XI, Albani, d'Urbino; 23 dée. 1700

+ 49 mars 4721. Il condamna les Réllexions
morales et 101 proposilions de Quesnel,

. InNocent XIIT, Conii, de Rome; 43 mai 41721

+ 7 mars 1724.
Benorr XTIT, Orsini, de Rome; 29 mai 1724
+ 21 fév. 4730.



:';"‘7-

298,

w336 —

Cuinemt XIT, Corsini, de Ilorence; {4 juil.
1730 + 6 {¢v. 41740,
Bexoir X1V, Lambertini, de Bologne ; 17 aout
1740 + 3 mai 1758,
CriémeNnT X1, Reszonico, de Venise; 6 juil,
1758 + 3 fév. 1769.
Criment X1V, Ganganelli, de S. Angelo-in-
“ado (Etats de I'Eglise) ; 19 mai 1769 | 22 sepf.
177%.

‘Pre VI, Braschi, de Cesena (Etats de VEglise) ;

45 fév. 4775 + 29 aout 4799, 11 condamna
les staluts du svnode de Pistoic, ainsi que
Ja Conslilution civile du clergé, cn France.

DIX-NEUVIEME SIECLE.

Pre V11, Chiavamonti, de Cesena ; 4% mar 1860
T 20 aoiut 1823,

Liow X1T, della €enga, de Spolette; 2% scpt.
1823 1 10 fév. 1829,

Pie VLI, Castiglioni,de Cingoli (Ttats de Flglise) ;
21 mars 1829 T30 nov. 1830,

Griaorse XVI, Cappellari, de Beliune (T.ombar-
dic); 2 {év, 4831 1 1° juin 1846.

. Pre 1X, Mustai Ferrctli, de Sinigaglia, cr¢é le 16

juin 1846 , heurcusecment ct gloricusement ré-
anant (1).

« Voild cette admirable succession de Pontifes fou-
'« jours assis sur la méime pierre, au milicu des ruines
« Jue Je passage de deux mille ans a amoncclées sur

(1) D’aulres séries chronologiques font monter 4 256, ou
raéme d 247, les Pontifes romains , prédécesseurs de votre Saint-
~ere le Pape Pie IN.



«
«
«
«

«

«
«
«
«

4«
«
«
«

«

- 337 —

la terre! Gloricuse chaine dont tous les anncaux se
touchent, depuis le Péchear de Tibériade jusqu’an
dernicr de scs successeurs ! Sainte génération de
Prétres-Rois, inénarrable comme celle du Fils de
Dien, qui prend sa source au cicl méme, d'olt elle
redescend par Abcel, par Abraham, par Melchisé-
dech, par Aaron, jusqu’a Simon, fils de Jonas, pour
reprendre par ce canal nouveau un cours que ia Gin
des temps verra scule interrompre ! Dynastic uui-
que dans les annales du monde, nou-scuicment
par Uancienneté de son origine et la perpétuiic de
sa durée, ct le nombre des grands princes qu'elle a
produits, mais par lec mode de transwnission de la
souveraineté, et dount la filiation s’é¢lablitnon par le
sang, par les aicux, par les généalogies, wais par
Péleetion de Dieun, par un écoulement divin du Sa-
cerdoce ¢terncl, par Ponetion et le sacre dun Sainl-
sprit lai-méme (1)1

Mon Dicu ! quel est done Fempire, quel est fe gou-

vernement , depuis le commencement du monde, qui
aiteu, comme I'Eglisc Romaine, tant de Chefs illusives
par la science , la sagesse , la justiec etla saintelé !

(1) Mar Giraud, Discours a Voccasion de son refour de Rome,

3 novembre 1847.

L PR R T

%



— J38 —

CANTIQUE SUR 1’LGLISE,

I’Eglise vit : elle est notre lumiére,
Divin reflet de I'éternel Soleil ;

Ses feux sacrés ont du double hémisphére
Chassé la nuit ct le profond sommeil.

Sa vérité, toujours pure ct féconde,
Quvrit sur nous I'ére de scs bicnfaits.
Pour éclairer ct pour sauver le monde,
L’Eglise vit, ct ne mourra jamais.

1T.

L’Eglise vit : elle cst dc Ia faiblesse

Le doux espoir, V'invincible soutien ;
Dans ses secrets de force ct de sagesse
Est le sccours qu’elle assure au chrétien,
A tout moment, sur sa puissante égide
En frémissant, I'cnfer brise scs traits ;
Sage toujours ct toujours intrépide,
L’Eglise vit, et ne mourra jamais.

T1I.

L’Eglise vit: sa tendre providence

Offre anos maux un abri protecteur ;
Mille trésors de grice et de clémence

Sur ses enfants s'épanchent de son cceur.
Seule elle a su ramener sur la terre

La charité, la justice ct la paix :



— 339 —

Reine toujours, sans cesser d’étre mére,
L'Eglise vit, ct nc mourra jamais.

V.

L’'Eglise vit : si jec voguce avee elle,

Je ne crains point le naufrage et la mort;
Si, pour voguer, je (uitte sa nacelle,
Battu des flols, je sombre loin du port.
Ah! soyons tous sa joic ou sa conquéte,
Adoucissons les maux qui lui sont faits ;
A pardonncr, & bénir toujours préte,
L'Eglisc vit, et ne mourra jamais.

V.

L’Eglise vit: P1e & mcs ycux, ¢’est PIERRE..
Il régne en Pére et fait le hien en Roi;
De I'Esprit-Saint l'infaillible lamicre
Luit & son cceur et dirige ma foi.

Qu'il vive heureux le Pastcar magnanime
Dont tout redit les vertus, les bienfaits !
Mais s’il devait tomber comme victime,
L’'Eglise vit, et ne mourra jamais.

VI.

L’'Fglise vit: 0 saintc, 6 tcndre Mérc!
Nous t'engageons notre foi, notrc amour;
Soldats sans peur, sous ta noble bannicre
Nous combaltrons jusqu’au supréme jour.
Fille du ciel, I'univers d’dge en dge

A vu partout tes ennemis défaits :

Lutter ct vainere cst ton divin partage;
L’Eglise vit, ¢t ne mourra jamais.

A3
i



— 340 —

VIIL.

L'Eglise vit : ici-has militante,

A scs lauricers clle méle ses pleurs;

Aprés U'exil, elle ira triomphante

Fixer son tronc aux célestes splendeurs.
Alors , parmi les transporls, les louanges,
T.es chants d’amour ct d’immortelle paix,
Nous redirons, unis anx cheeurs des Anges
« L'Eglise vit, et ne mourra jamais. »

ISGAIK
M;@& C&’}%@ .
P FIN, G

SR EINCIL



TABLE GENERALE.

—
Pagcs.
APPROBATIONS . . . . v +. v v v o « o o + \'
DEDICACE. . . . . & « © © v v 4 e « « « &« Ix
AVANT-PROPOS . . . . . . © v « « o « « « o+ X
CHAPITRE PREMIER.
DEFINITION DE LA VERITABLE EGLISE DE JESUS-CHRIST —
DIVERS ETATS ET MEMBRES DE L’EGLISE.
Articte I, Délinition de TU'Eglise. . . . . . . . i
ArTicLE II. Divers élais de FEglise. . . . . . . O
ArTticLeE [II. Membres de VEglise. . . . . . ., . K
CIAPITRE DEUXIEME.
DU SALUT DANS L’EGLISE.
ArTicLE . Hors de P'Eglise point de saluf. . . . 14
ArTicLE II.  Intolérance doetrinale. . . . . . 10

AnticLe [II. Sens, élendue, appliication ou conséquences
du dogme Hors de UEglise point de salul.—

Héréliques, schismatiques, infidéles . . 2

CUAPITRE, TROISIEME.

CISIBILITE ET NOTES DE L'EGLISE . 4+ o & . . - . . 37
CITAPITRE QUATRIEME.
UNITE DE L’EGLISE.

Arricte & De l'unilé constitutive de 'Eglise . . . . 40



— 34D —

Pages.

ARTICLE II.  De I'unité, comme note essenticlle de I'E-
glise. . . . « + ¢« v - .. 42
ArTicLe III. Unité de 'Eglise romaine. . . . . . AT

CHAPITRE CINQUIEME.

DE L'UNITE DANS LES SOCIETES RELIGIEUSES, SEPAREES DE

LA COMMUNION ROMAINE . . . . a e e e e e H2
ArtictE I.  Eglise greeque ct Egl:se russe. . ., . . Bb
ArticLg II.  Protestantisme. — Anglicanisme . . . . H8

CHAPITRE SIXIEME.

SAINTETE DE L'EGLISE. + v v + o o o o o o o« o 07
ArTicLe I.  La vérilable Eglise doit étre sainle . . . 67

AnmicLe I, L'Lglisc romaine est sainfe . . . . . . 08

CHAPITRE SEPTIEME.

DE LA SAINTETE DANS LES SOCIETES RELIGIEUSES, SEPAREES
DE LA COMMUNION ROMAINE . . . . . .+ . « + o 77
ArticLe I Schismegree. . . . . . . . . . . 8l
ArticiE II.  Protestantisme. Est-il saint?2. . . . . . 83
— La Reéforme n'est point sainte dans ses fondateurs. 83 et 89
~— Elie n'cst point sainte dans sa doctrine et sa morale. 85
~— Elle n’est point sainle dans le culte et les sacremenis. 87
— Vertus morales dans les sectes réformées . . . . 90

— Fruits de sainteté rceucillis par le Profestantisme
aupres des infidéles. . . . e e e e 04

~— Causes de I'impuissance radicale du Protestantisme
a converlir les infideles et 4 les rendre meilleurs . 99

CIJAPITRE IIUITIEME,

CATUOLICITE DE L'EGLISE.

Awnicte 1. Enquoiclle consiste . o . . . . . . 107
Arcriene W La catholicité est néeessaire al'Eglise fondée
par Jesus~Christ . . . . . . . . 104



— 313 —

ArTicLE Ifl. L'Eglise romaine est catholique; el scule,
parmi toutes les aulres communions reli-
gicuses, elle est catholique . . . .

CHAPITRE NEUVIEME.

APOSTOLICITE DE L’EGLISE.

ArTicLE I.  L’Eglise de Jésus-Christ doit éire aposio-
lu[uc..o. s e e e s

ArTicLe II.  L’Eglise romaine est 'lposl,ohque < e e

ArTicLg III. Les sectes anticatholiques ne peuvent point
s'atlribuer Papostolicite, . .

CHAPITRE DIXIEME.

PERPETUITE DE L'EGLISE . « + + o & =« « o o = o
ARTICLE UNIQUE. La vraie Eglise de Jésus-Christ, ou I'E-
glise catholique, ne périra jamais .

CHAPITLE ONZIEME.

AUTORITE ET INFAILLIBILITE DE L'EGLISE,

AnTicte I, De Tautorité de U'Eglise cn général, ~— In
quoi clle consiste. . . . . '
Anticte II.  Enscignement de 'Eglise.—Son ll'lf’lllllbl]lte
— L’infaillibilité ne ful peint une usurpation .
— Régle que les ideles doivent suivre lorsque
VEglise a prononcé ses jugements cn ma-
tiere de doclrine. . .
Anticte ITL.  En qui réside Vinfaillibilité de 1’Eghse .
AnTicLE IV. Des Coneiles. . . e o
— Prinecipaux Conciles occumcmques

CHAPITRE DOUXIEME.

AUTORITE DE GOUVERNEMENT. — PUISSANCE LEGISLATIVE DE
LEGLISE » . . « v « o o« .

Pages,

112

118
121

126

131

132

144
142
151

153
150
161
167

170



— 344 —
Payes:.
ArTicLE . Nécessité du pouvoir législatif dans I’Eglise.
— Son institution divine . . . 171
ArticLe II.  Perpéluilé dupouvonrlurlslatlfdanslqulse 174

AnTicLe L. En qui réside la pu1ssancc legislative de I'E-
glise . . . . . .« . 178

ArTicLE IV. Obéissance que nous devons a l Efrhsc . . 183

CHAPITRE TREIZIIME.

AUTORITE DE GOUVERNEMENT (suile). — POUVOIR COERCITIF
DE L'EGLISE. — CENSURES ECCLESIASTIQUES,

ArticLe I Existence du pouvoir coercilif dans I'Eglise. 187
ArticLE IE  Censures ceclésiasliques.
§1. DesCensuresengénéral . . . . o« . . 190
$ 2. Del'Excommunication. . . . . « . . 193

— Principales Excommunicalions réservées au
Souverain Ponlife., — Bulla Cenee . . . 195

§ 3. DelaSuspense . +» . . « « . . « . 108

§4 Delinterdit . . . . . . . . . . 200
— Que penser de la sainie Eglise calhohque,

apostolique, romaine? . . . . . . . 202

CHAPITRE QUATORZIEME.

DU SOUVERAIN PONTIFE . . . .- . 204
Armicte I.  Noms donnés au Souvemm Ponllfe « o« 2006
ArTicLE II.  Eleclion du Souverain Pontife. . . . . 208
ArTicLe [II. Le Souverain Ponlife successeur légilime de

sainf Pierre, . . . . . . . . . . 22

CHAPITRE QUINZIEME,

$SU'PREMATIE DU SOUVERAIN PONTIFE ., . . P 14
— Preuves de la suprématic Ponh(‘ cale. . . 21§
~— Elle est de droit divin, et n’a é{é ni conqulse

Niusurpée. + « &+ o o o . 221
— Sentiments de la France envers la suprema—
tie du Saint-Pére. . . . . . . ., . 2%



— 345 ~—
Pages.
— Hommage des sectaires 4 1a suprématie du
Pape. . . . . « . . . 0 .. .20

CHAPITRE SEIZIEME,

INFAILLIBILITE DU SOUVERAIN PONTIFE.

AntictE . Objet de celle prérogative o . . . . . 230
Articee 1. Démonstration de celte prérogalive . . . 231
- Doclrine de 'Eglise de France. . . . . 236
— Le Ponlife romain inséparable de son Siége. 238
—- Les évéques jugesdelafoi . » . . « . 240
~- Yrreurs reprochées & queldues Ponlifes ro-
MANS. & 4 & v 6 o o« o o o o » 241
--- La doetrine de linfaillibilité du Pape pro-
noncant ex cathedra, esi-clle de (oi, défi-
nic par I'Eglise?. . . « « « « + . 243
Awricte . Infaillibilité du Souverain Ponlife comparéde
a celle des évéques, ou dispersés, ou réu-
nisenConcile. » o 4 o o o « 4 . 24
ArTicLE IV. Déclaralion, dile du clergé de France, sur
Ta puissance ecclésiastique du Souverain
Pontife, du 19 mars 1682, . . . . . 2l
ARTICLE V.  Quelques considéralions imporlantes tou-
chantla doctrine de la déclaralion de 1682, 20

CHADPITRE DIX-SEPTIEME,

DES PROPOSITIONS CENSUREES ET CONDAMNEES PAR LL SAINT-SIEGE.
~— FAITS DOGMATIQUES,

Artictt . Droit el pouvoir du Saint-Siége dans la con-
dampation des doectirines ¢t propositions
conlraires a I'enseignement catholique. . 2068
— Les ¢évaques sont également en possession
decedroit. . . . o o . o o0 . 209
— Manieres cmployées par I'Eglise pour con-
damper les propositions digues de censure. 270
Arrici I Infaillibilité du Saint-Siége dans la condam-
nalion des propositions contraires a la
doctrine catholique . . . . . . . . 272
5.,



~— 346 —

Pages.
ArticLe III. Fails dogmatiques.
§. 1.  Quelques notions sur ces faits . . . . . 25
§. 2. Iufaillibililé du Saint-Si¢ge dans Ies fails dog-
maliques . . . . . . . . . 277
AunrticLe IV, Appendice sur 'Index. . . . . . . . 280

CIIAPITRE DIX-IIUITIEME.

CONSTITUTIONS DES ORDRES RELIGIEUX. ~— CANONISATION DES

SAINTS. — LITURGIE. ~— INFAILLIBILITE DU SAINT-SIEGE
SUR CES DIVERS CHEFS.

Articie J.  Constitutions des Ordres religicux. . . .
~— Infaillibilité du Souverain Ponlife touchant
les Ordres religienx. . . . .
-— Est-il permis de mépriscer et d’ '1[('1quor un
Ordre religicux approuvé par le Siége
aposlolique? . P
ArmictE [I.  Canonisalion des Saints . . .
— Le jugement de la canonisation des S'unlq
réservé aux Ponlifes romains,
— Son infuillibilité . . . . . . . .
Articie III. Déalificalion.
ArticLe IV. Lilurgie

CIAPITRE DIX-NEUVIEME.

INSTITUTION ET JURIDICTION DES EVEQUES.

Articie I Institofion. . « . . .

Articie I Juridiction, . . . a o e
— Dignité cl car '1cl.oro dcs évéques.
— Source deleur juridiction. .

CHAPITRE VINGTIEME.

Forme du gouvernement de I'Eglise.
— Le Pape peut-il étre despote?

28

287

288
200

202
203
204
20(

299
301
J02
304

300
308



— T —

Pages.
— Le gouvernement de [I'Eglise est-il
démocralique? . . . . . . . . . 310
CHAPITRE VINGT-UNIEME.
Quelques Regles d’'orthodoxie. . . . . 312

CIIAPITRE VINGT-DEUXIEME.
Série chronologique el hislorique des

Souverains Pontifes. . . . . . . . 8I8
Canlique sur UEglise. . « + +» -~ . . 338

FIN DE LA TABLE.



