
CATÉCHISME 
DE 

P E R S É V É R A N C E 
0 0 

E X P O S É 

Historique, dogmatique, moral, liturgique, apologétique, philosophique et social 

D E L A R E L I G I O N 

D E P U I S L ' O R I G I N E DU MONDE J U S Q U ' A NOS J O U R S 

P A R Mer t J A U M B 
PROTONOTAIRE APOSTOLIQUE, DOCTEUR EN THÉOLOGIE 

Jesns Christus heri et hodiè, ipse et in 
sœcula. — Hebr., xin, 8. 

«Jésus-Christ hier, aujourd'hui et dans 
tous les siècles. » 

Deus charitas est. — I Joan., iv, 8. 
« Dieu est charité. » 

1 3 ' ÉDITION 

Un ie »I iijMitée 4e nelei t u la géologie, et f i a s table jderile ici mtitrei. 

T O M E T R O I S I È M E 

P A R I S 

G A U M E E T C " , É D I T E U R S 

3 , R U B D B L ' A B B A Y E 

1889 

Droits de traduction et de reproduction réservés. 





bsl
BSL 2010





CATÉCHISME 

DE PERSÉVÉRANCE 





C A T É C H I S M E 
DE PERSÉVÉRANCE 

DEUXIÈME PARTIE 

P R E M I È R E LEÇON 

ÉTAT DU MONDE A LA VENUE DU MESSIE 

État politique et religieux des Gentils. — Domination romaine. — Idolâtrie. 
— État politique et religieux des Juifs. — Division de leur territoire. — 
Dépendance des Romains. — Sectes : Pharisiens, Esséniens, Saducéens, 
Hérodiens. 

Nous venons de quitter le monde ancien : aujourd'hui 
nous mettons le pied sur le monde nouveau, dans lequel 
doivent s'accomplir, se vérifier, se compléter les pro­
messes, les figures, les prophéties, les enseignements, dont 
l'histoire a si longtemps occupé notre esprit et fait battre 
notre cœur. Avant d'aller plus loin, apprenons à con­
naître ce monde nouveau, témoin de tant de merveilles. 

L'empire romain, qui, suivant la prophétie de Daniel, 
devait renverser et absorber tous les autres empires, était 
parvenu à son plus haut degré de gloire ; il embrassait 
dans son vaste sein presque toutes les nations connues. 
Après une lutte longue et sanglante contre ses nombreux 
rivaux, Auguste, vainqueur par terre et par mer, était 



6 CATÉCHISME 

tranquillement assis sur le trône des Césars. La terre 
entière reposait dans la paix; s'il est permis de donner ce 
nom au calme momentané de l'esclave abruti et chargé 
de chaînes. 

En effet, toutes les nations, devenues tributaires des 
Romains, gémissaient sous le despotisme le plus dur qui 
ait jamais pesé sur le monde. Les trois quarts du genre 
humain étaient esclaves, c'est-à-dire un peu moins que 
des bêtes. A l'exception du peuple juif, tous les peuples 
étaient plongés dans les ténèbres de l'idolâtrie. L'univers 
n'était plus qu'un bagne immense et un vaste temple 
d'idoles ; jamais la corruption ne fut plus profonde ni 
plus universelle. Pour tout dire d'un seul mot, c'était le 
règne du démon, rendu présent sous mille formes ridi­
cules et obscènes. 

Ici, on l'adorait dans les éléments, le sole.il, la lune, la 
terre, l'eau, le feu ; ailleurs dans les animaux, et l'homme 
se prosternait devant des bœufs, des chats, des crocodiles, 
des serpents, et jusque devant les légumes des jardins. 
On ne se contentait pas de changer des bêtes en dieux, 
on changeait aussi les dieux en bêtes, puisqu'on leur 
attribuait les passions les plus brutales. L'Olympe fut 
peuplé d'habitants si abominables, qu'on les punirait ici-
bas comme de vils scélérats. Loin de porter à la vertu, 
leur exemple n'offrait, pour tableau du bonheur suprême, 
que des forfaits à commettre et des penchants à satisfaire. 
Par quelles cérémonies les différents peuples honoraient 
ces dieux immortels, nous ne le dirons pas : toute âme 
honnête sait pourquoi. 

La gravité romaine ne traitait pas la religion plus sé­
rieusement. D'une part, elle consacrait à l'honneur des 
dieux les impuretés du théâtre et les sanglants spectacles 

http://sole.il


DE PERSÉVÉRANCE. 7 

des gladiateurs, c'est-à-dire tout ce qu'on peut imaginer 
de plus corrupteur et de plus barbare ; d'autre part, elle 
adoptait toutes les divinités des nations que ses généraux 
avaient enchaînées à leur char. Pas une idole si infâme, 
pas un culte si absurde auxquels la reine du monde n'of­
frît un asile ; en sorte qu'elle finit par compter quatre-
vingts collèges de prêtres et de prêtresses, et trente mille 
dieux. Les sages et les philosophes étaient impuissants à 
retirer les peuples de ce profond abîme ; plus souvent en­
core ils étaient les complices de leurs erreurs et de leurs 
désordres. Pas un de ces hommes si vantés qui n'ait 
professé des maximes, qu'on ne pourrait rapporter sans 
rougir. 

Le genre humain en était venu, dit Bossuet, au point 
de ne pouvoir supporter la moindre idée du vrai Dieu. Si 
quelqu'un osait enseigner que les statues n'étaient pas des 
dieux, comme l'entendait le vulgaire, il se voyait contraint 
de s'en dédire; encore, après cela, était-il banni comme un 
impie. Toute la terre était possédée de la même erreur : 
la vérité n'osait y paraître. Le Dieu créateur du monde 
n'avait de temple ni de culte qu'en Jérusalem. 

Tel était l'état des nations au moment où Dieu allait 
accomplir la promesse si souvent réitérée d'un Répara­
teur, chargé de tirer les hommes de leurs ténèbres et de 
leurs vices. 

Quant au peuple juif, le seul qui eût conservé la con­
naissance et le culte du vrai Dieu, il avait aussi un besoin 
pressant du Messie. Depuis longtemps il avait commencé, 
non point à oublier le Dieu de ses pères, mais à mêler 
dans la Religion des superstitions indignes de lui. Quatre 
sectes principales s'étaient formées en Israël : les Phari­
siens, les Saducéens, les Esséniens et les Hérodiens. 



B CATÉCHISME 

Comme il en est souvent question dans la vie de Notre-
Seigneur, nous allons les faire connaître. Sans cette notion 
il est difficile de comprendre l'Évangile. 

Sous le règne des Machabées, et dès le temps de Jona-
thas, fils de Mathathias, la secte des Pharisiens commença 
parmi les Juifs. Les Pharisiens prétendaient que Dieu 
avait ajouté à la loi, donnée sur le mont Sinaï, un grand 
nombre de rites et de dogmes que Moïse avait fait passer 
à la postérité sans les écrire. Ils joignaient donc au texte 
de la loi les traditions des anciens qui s'étaient conservées 
sans écriture. Soutenant au fond la bonne doctrine, ils y 
mêlaient quantité de superstitions, auxquelles leur con­
duite donnait crédit parmi le peuple. 

Ils vivaient au milieu du monde, fort unis entre eux, 
menant une vie simple et sévère au dehors, mais la plu­
part attachés à leurs intérêts, ambitieux, orgueilleux et 
avares. Ils se piquaient d'une extrême exactitude dans la 
pratique extérieure de la loi. Ils donnaient la dîme, non-
seulement des gros fruits, mais des moindres herbes, du 
cumin, de la menthe, du millet. 

Us observaient le Sabbat avec un tel scrupule, qu'ils 
faisaient un crime à Notre-Seigneur d'avoir, ce jour-là, 
détrempé un peu de terre au bout de son doigt pour 
guérir un aveugle; et à ses disciples d'avoir arraché en 
passant quelques épis pour manger le blé. Tous jeûnaient 
souvent; plusieurs même deux fois par semaine, le lundi 
et le jeudi. Ils donnaient l'aumône en public, afin d'être 
remarqués, ils se jaunissaient le visage, afin de paraître 
plus grands jeûneurs; ils séduisaient, par leurs beaux dis­
cours, le peuple ignorant et les personnes simples qui se 
privaient de leurs biens pour les enrichir. Us persuadè­
rent aux Juifs qu'être sortis d'Abraham selon la chair 



DE PERSÉVÉRANCE. 9 

était une distinction, qui les mettait naturellement au-
dessus de tous les autres peuples. 

De là, ce mépris superbe pour les Grecs, les Romains 
et tous les étrangers. Gomme ils ne songeaient qu'à se dis­
tinguer des autres hommes, ils multipliaient sans bornes 
les pratiques extérieures ; mais ils négligeaient ce qu'il y a 
de plus essentiel dans la Religion, et débitaient toutes 
leurs pensées, quelque ridicules et contraires qu'elles 
fussent à la loi de Dieu, comme des traditions authen­
tiques. 

Nous trouvons ces prétendues traditions, dont les Pha­
risiens faisaient un si grand mystère, dans les livres des 
Juifs qui furent écrits environ cent ans, après la résurrec­
tion de Notre-Seigneur. Il est impossible d'imaginer les 
questions frivoles dont ces livres sont remplis. En voici 
quelques-unes : Est-il permis le jour du Sabbat de monter 
sur un âne pour le mener boire, ou bien faut-il le tenir 
par le lieou î Est-il permis le jour du Sabbat de marcher 
dans une terre fraîchement ensemencée, puisque l'on 
court risque d'enlever avec ses pieds quelques grains, et 
par conséquent de les semer ? Est-il permis ce même jour 
d'écrire assez de lettres pour former un sens? Est-il 
permis de manger un œuf pondu ce jour-là même ? 

Sur la purification du vieux levain avant la Pâque : 
Faut-il commencer à purifier une maison, lorsqu'on y 
voit passer une souris portant quelques miettes de pain ? 
et un millier d'autres cas de conscience de cette sorte 
dont est rempli le Talmud avec ses commentaires *. Tels 
étaient les Pharisiens. Notre-Seigneur, qui, en toute occa­
sion, démasquait leur hypocrisie, n'eut pas de plus mor­
tels ennemis. 

» Voyei Fleury, Moeurs des Israélites. 



10 CATÉCHISME 

La seconde secte était celle des Saducéens. Suivant 
toute apparence, ils rejetaient les traditions des anciens 
et ne s'attachaient qu'à la parole écrite ou à l'Écriture, 
qu'ils prenaient et qu'ils interprétaient à leur manière. Ils 
reconnaissaient que Dieu a créé le monde par sa puis­
sance, et qu'il le gouverne par sa providence ; qu'il avait 
opéré un nombre infini de prodiges en faveur des Juifs, 
et que, pour les gouverner, il avait établi des peines et 
des récompenses ; mais ils croyaient que ces peines et ces 
récompenses étaient purement temporelles. Ainsi, ils 
niaient la résurrection future et l'immortalité de l 'âme, 
ne servaient Dieu qu'en vue des biens de ce monde, et 
donnaient beaucoup aux plaisirs des sens. 

Ils avaient peu d'union entre eux et peu d'autorité sur 
le peuple : leur nombre n'était pas grand, mais c'étaient 
les premiers de la nation, et même plusieurs d'entre les 
sacrificateurs. Notre-Seigneur les confondit, en leur faisant 
une question à laquelle ils ne purent répondre. Voici le 
sens de ses paroles : Vous croyez à l'Ecriture, et néan­
moins vous niez l'immortalité des âmes, comment donc 
se fait-il que dans l'Écriture Dieu s'appelle le Dieu d'A­
braham, d'Isaac et de Jacob, longtemps après la mort de 
ces patriarches ? Dieu n'est pas le Dieu du néant, le Dieu 
de ce qui n'est plus. Concluez donc que ces patriarches 
ne sont pas morts tout entiers; car Dieu n'est pas le Dieu 
des morts, mais des vivants. 

La troisième secte était celle des Esséniens. Ils hono­
raient Moïse comme le premier législateur, regardaient 
comme autant de blasphémateurs ceux qui parlaient mal 
de lui, et les condamnaient à la mort. Ils étaient opposés 
aux Pharisiens en ce qu'ils rejetaient les traditions, et aux 
Saducéens en ce qu'ils croyaient l'immortalité de l'âme. 



DE PERSÉVÉRANCE. l i 

Leurs principales erreurs étaient de nier la résurrection 
des corps, et de regarder l'âme comme une matière extrê­
mement subtile qui, attirée dans le corps par un charme 
naturel, y était enfermée comme dans une prison. 

Les Saducéens ne rivaient que pour le corps ; les 
Esséniens, au contraire, jugeant que tout ce qui flattait 
le corps augmente la servitude de l'âme, professaient une 
morale extrêmement sévère. Ils fuyaient les grandes villes, 
leurs biens étaient en commun, leur nourriture fort sim­
ple. Ils donnaient beaucoup de temps à la prière et à la 
méditation de la loi. Leur manière de vivre avait quelque 
rapport avec celle des Prophètes. Il y en avait même qui 
gardaient la continence et menaient une vie entièrement 
contemplative. 

La quatrième secte était celle des Hérodiens. Leur nom 
montre qu'ils avaient commencé à paraître depuis le règne 
d'Hérode. Les Juifs savaient que le Messie était proche, et 
Hérode ne l'ignorait pas. Pour désorienter la nation sur 
les traditions relatives au Messie, il fit brûler les livres 
généalogiques des Juifs. 11 ne s'en tint pas là. Afin de se 
faire passer lui-même pour le Messie, il fit rebâtir, du 
moins en partie, le temple de Salomon. L'ouvrage ter­
miné, les flatteurs de s'écrier que Hérode, prince incom­
parable, ne pouvait être que le Messie. 

Si grossière qu'elle fût, cette flatterie eut un grand suc­
cès. Elle donna naissance à la secte des Hérodiens, sec­
tateurs ou adorateurs du messie Hérode. C'est ainsi qu'un 
peu plus tard, on voit un prêtre juif appliquer à Vespa-
sien et à Titus, les prophéties qui regardent le Désiré des 
nations. La plupart des Hérodiens étaient des ambitieux, 
des courtisans, des gens de la suite de ce prince, ses sol­
dats, et ses officiers. Us étaient liés avec les Pharisiens, 



12 CATÉCHISME 

car ils paraissent toujours ensemble dans l'Évangile. Inu­
tile d'ajouter qu'ils enseignaient des erreurs très-dange­
reuses, puisque Notre-Seigneur crut nécessaire de précau­
tionner ses disciples contre leur levain l . 

Les Pharisiens, les Saducéens, les Esséniens, les Héro-
diens, telles étaient donc les quatre sectes qui régnaient 
chez les Juifs à l'arrivée du Messie. Elles faussaient la re­
ligion dont le véritable esprit était près de s'éteindre. D'un 
autre côté, la vérité expirante parmi les nations aurait fini 
par succomber, si Dieu ne se fût hâté de venir à son se­
cours. Jamais le monde n'eut plus besoin d'une nouvelle 
révélation : elle ne se fit point attendre. A ce moment su­
prême, le Désiré des nations descendit, rayonnant de lu­
mière, du haut des collines éternelles. 

Il se trouvait encore chez les Juifs une espèce d'hommes 
dont il est souvent question dans l'Évangile : je veux parler 
des Scribes. On appelait ainsi les hommes habiles, les doc­
teurs de la loi, dont le ministère était de copier et d'expli­
quer les livres saints. Quelques-uns placent l'origine de 
ces Scribes sous Moïse, d'autres sous David, d'autres sous 
Esdras, après la captivité. Ces docteurs étaient fort esti­
més chez les Juifs : ils tenaient le même rang que les 
prêtres et les sacrificateurs, quoique leurs fonctions fussent 
différentes. 

On en distinguait de trois sortes : les Scribes de la loi, 
dont les décisions étaient reçues avec le plus grand res­
pect ; les Scribes du peuple, qui étaient des magistrats ; 
enfin les Scribes communs, qui étaient des notaires pu­
blics ou des secrétaires du Sanhédrin 

» Voy?x Pluquet, Die/, du Hère*., dise, prélim. 
*Le Sanliédiin était le grand conseil on le Sénat des Juifs, n était com­

posé de trois chambres a peu près comme nos cours de justice > celle des 



DE PERSÉVÉRANCE. 13 

A la connaissance des hommes, au milieu desquels le 

Fils de Dieu devait passer sa vie mortelle, ajoutons quel­

ques détails sur le pays qu'il allait sanctifier par sa pré­

sence. 
Quand le Messie naquit, le territoire de la Palestine se 

divisait en trois provinces : la Samarie, la Galilée et la 
Judée proprement dite. Nous avons vu que la nation des 
Hébreux, composée de douze tribus, s'était divisée en deux 
royaumes sous Jéroboam, fils de Salomon. Les dix tribus 
schismatiques prirent le nom de royaume d'Israël, dont 
Samarie devint la capitale. En punition de son idolâtrie, 
ce royaume fut ravagé par les rois d'Assyrie et changé en 
solitude. A la place des anciens habitants emmenés cap­
tifs à Ninive, Salmanasar fit passer dans le pays des colons 
étrangers. Pour avoir apporté leurs idoles dans la Terre 
Sainte, ces nouveaux venus furent presque entièrement dé­
vorés par des lions. 

Au bruit de la catastrophe, Assaradon, roi de Ninive, 
envoya un prêtre juif, avec une nouvelle colonie, pour y ré­
tablir le culte des Samaritains. Cette colonie embrassa la 
religion judaïque, et les nouveaux Samaritains furent appe­
lés les prosélytes des lions, parce que la crainte de ces ani­
maux les avait déterminés à suivre la religion des Juifs, 
dont néanmoins ils s'écartaient en trois points principaux : 
1" de toute l'Écriture sainte ils ne recevaient que les cinq 
livres de Moïse ; 2° ils rejetaient les traditions des docteurs 
juifs, et ils s'en tenaient à la seule parole écrite ; 3° ils sou-
scribes ou docteurs de la loi ; celle des prêtres, et celle des anciens. Chaque 

chambre était ordinairement composée de vingt-trois membres, ce qui arec 

le grand Pontife et le Nasi ou premier président de tout le Sanhédrin, for­

mait soixante-onze personnes, comme Dieu l'avait ordonné par Moïse. Ce 

grand conseil, ainsi composé, formait le tribunal suprême des Juifs, mémo 

pour ceux qui étaient dispersés parmi les Gentils. 



| J CATÉCHISME 

tenaient qu'il fallait rendre le culte à Dieu sur le mont 
Garisim, où les patriarches l'avaient adoré, au lieu que les 
Juifs voulaient, et avec raison, qu'on ne lui offrît des sa­
crifices que dans le temple de Jérusalem. 

Les Juifs les regardaient donc comme des schismati-
qnes, et ils portaient si loin la haine contre eux, qu'ils se 
seraient crus souillés par leur commerce. Dans leur lan­
gage, le nom seul de Samaritain était une grossière injure. 
Tels étaient les Samaritains, habitants d'une partie de 
l'ancien royaume d'Israël. 

La seconde province de la Palestine, au temps du Messie, 
était la Galilée. Environ la moitié des dix tribus emmenées 
captives à Ninive profitèrent des circonstances, pour rentrer 
successivement et par grosses troupes dans une partie des 
terres du royaume d'Israël, leur ancienne demeure. Elles 
y rebâtirent un assez grand nombre de villes, et le pays 
qu'elles occupèrent se nomma la haute et la basse Gali­
lée, où se trouvait la petite ville de Nazareth. 

Quant à la partie de la Galilée voisine de la Décapole ou 
de la Syrie de Damas, elle portait aussi le nom de Galilée 
des Nations, parce que les Israélites y étaient confondus 
avec les Gentils pour la société civile, quoique sans com­
merce pour la Religion. 

La troisième province de la Palestine était la Judée pro­
prement dite. Formée du territoire des tribus de Juda et de 
Benjamin, elle était occupée par les restes de ces tribus, re­
venus de la captivité de Babylone. Les Hébreux qui habi­
taient cette partie de la Palestine, et qui étaient maîtres 
de Jérusalem et du temple, se nommaient proprement les 
Juifs. Leurs Grands Prêtres portèrent successivement le 
nom de chefs de la nation sainte, jusqu'à ce que, les Ro­
mains s'étant emparés de la Palestine, les Juifs furent obli-



DE PERSÉVÉRANCE. 15 

gés de recevoir un maître de la main de ces conquérants. 
C'est alors que la Judée fut réduite en province au profit 

d'Auguste et de ses successeurs, que les Juifs eux-mêmes 
reconnurent les Césars pour leurs souverains, et ou'ils n'eu­
rent plus la liberté de faire exécuter à mort les criminels 
qu'ils avaient condamnés, sans avoir obtenu la permission 
de l'empereur ou du président qui commandait en son nom. 
Rien ne marque mieux que le sceptre était sorti de leurs 
mains. Instruits par la célèbre prédiction de leur père 
mourant, les enfants de Jacob durent alors se promettre 
que le règne du Messie n'était pas éloigné. Nous verrons 
dans la leçon suivante que leur attente était bien fondée. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie 
d'être venu vous-même en personne au secours de la vé­
rité qui périssait sur la terre, et de nous avoir tirés des té­
nèbres du paganisme pour nous faire passer dans la lumière 
admirable de l'Évangile. Faites, divin Réparateur du 
monde, que nous ne suivions jamais d'autre maître que 
vous. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je mettrai le 
plus grand soin à étudier cette seconde vartie du Catéchisme. 



II« LEÇON 

NAISSANCE DU MESSIE 

Attente générale, — chez les Juifs, — chez les Gentils, — en Orient, en 
Occident. — Êdit de l'empereur Auguste. — Voyage à Bethléem. — Nais­
sance du Messie. — Circoncision. — Adoration des Mages. 

Depuis le passage d'Alexandre en Orient, les Juifs 
avaient été soumis à différents princes, quoique leurs 
Grands Prêtres conservassent le titre et l'autorité de chefs 
de la nation. Ces rois étrangers s'étaient montrés tour à 
tour avares, cruels, impies, persécuteurs. Ils avaient pillé 
les trésors du temple, ravagé le pays, proclamé le culte 
des idoles et fait mourir dans les supplices le saint vieil­
lard Éléazar, la mère des Machabées et ses sept fils. Enfin, 
les Romains, non contents d'exiger un tribut de ce peuple, 
qui se croyait libre par nature, lui avaient ôté la puissance 
souveraine. 

Les Pharisiens, et la multitude qui n'écoutait que leurs 
sentiments, souffraient cet état avec impatience. Plus tard 
ils se sentaient pressés du joug des Gentils, plus ils con­
çurent pour eux de dédain et de haine. Ils ne voulurent 
plus de Messie qui ne fût guerrier et redoutable aux puis­
sances, objet de leur aversion. Oubliant tant de prophé­
ties qui leur parlaient si expressément des humiliations 
du Rédempteur, ils n'eurent plus d'yeux ni d'oreilles que 
pour celles, où étaient marqués ses triomphes. Or, ils pri­
rent le change sur la nature de ces triomphes, bien diffé­
rents de ceux qu'ils voulaient : erreur fatale qui les condui­
sit au déicide. 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 17 

N'oublions pas que cet aveuglement est une preuve de 
plus en faveur des prophéties. En effet, il était prédit que 
k peuple choisi serait infidèle, ingrat, incrédule ; qu'il 
nierait le Christ, qu'il le mettrait à mort ; qu'en consé­
quence les Juifs seraient rejetés de Dieu, errants, sans Roi, 
sans Sacrifice, sans Autel, sans Prophète, attendant le 
salut et ne Je trouvant point *. 

Cependant, instruits par la prophétie de Jacob qui mar­
quait la venue du grand Libérateur, au moment où le 
sceptre de Juda serait porté par un étranger, ils sont dans 
l'attente de sa prochaine venue. Leurs oreilles sont ouvertes 
à tous les imposteurs qui, se disant le Messie, promettent 
de les affranchir du joug des nations : ils s'attachent à eux 
avec une facilité jusque-là sans exemple a . L'histoire atteste 
que le motif principal de la guerre étonnante qu'ils sou­
tinrent alors contre les Romains, fut un oracle des Écritu­
res sacrées, annonçant qu'il s'élèverait en ce temps-là 
dans leur patrie un homme qui dominerait sur toute la 
terre 8 . 

Cette attente de la prochaine arrivée du Messie n'était 
pas particulière aux Juifs : toutes les nations du monde la 
partageaient. U fallait bien qu'il en fût ainsi ; sans cela, 
comment les Prophètes auraient-ils pu appeler le Messie 
le Désiré de toutes les nations ? Les Gentils devaient cette 
connaissance du Rédempteur futur ou à la tradition pri­
mitive, ou au commerce des Juifs, répandus depuis plu­
sieurs siècles dans une grande partie du monde. « On était 
« généralement convaincu, dit Tacite, que les anciens li-
« vres des Prêtres annonçaient qu'à cette époque l'Orient 
« prévaudrait, et que de la Judée sortiraient les maîtres du 

« Dan., ix, 26 i 0>ée, u i . — * Act., v, 36, 37, etc. - » Josèphe, Dt bei/o 
judàko, I. VI, c. T , u. 4. 

III. t 



I 8 CATÉCHISME 

« monde *. » Toute l'Asie était émue. Un grave et célèbre 
historien de l'empire romain, Suétone, qui vécut en ces 
anciens âges, l'atteste positivement. « Tout l'Orient, dit-il, 
« retentissait de l'antique et constante opinion que les des­
et tins avaient arrêté, qu'à cette époque la Judée donnerait 
« des maîtres à l'univers s . » 

Dans l'Occident, Virgile, interprète de l'attente géné­
rale, chantait la prochaine arrivée du Fils de Dieu, qui, 
descendant du Ciel, allait ramener l'âge d'or sur la terre, 
effacer le crime et faire périr le serpent. En un mot, 
cette vive et commune attente du Messie se trouvait chez 
tous les peuples, quelque défigurée que fût parmi eux la 
religion primitive 3 . « Des traditions immémoriales, dit 
« un savant anglais, dérivées des patriarches et répan-
« dues dans tout l'Orient, touchant la chute de l'homme 
« et la promesse d'un futur Médiateur, avaient appris à 
« tout le monde païen à attendre, vers le temps de la venue 

* Pluribus persuasio inerat, antiquis sacerdotum litteris contineri, eo ipso 
tempore fore, ut valesceret Oriens, profectique Judtea rerum potirentur.. 
(ffirf., Lib. V, n. 13.) 

s Percrebuerat Oriente toto vêtus et constans opinio, esse iii fatis, ut eo 
tempore Judtea profecti rerum potirentur. {InVespas., n . 4 . ) 

* Virgile, dans sa quatrième églogue, n'a fait que revêtir des grâces de la 
poésie l'oracle de la Sibylle de Cames. N'est-ce pas une chose fort remarqua­
ble que cette Sibylle décrive le règne du Messie, à peu près dans les mômes 
termes que le prophète Isale ? C'est à ses oracles que saint Justin, martyr, 
renvoie les Païens pour les préparer aux mystères du Christianisme. A me­
sure qu'approchait l'avènement du Désiré des nations, une lumière extraor. 
dlnnirc se répandait dans le monde. C'étaient comme les premiers rayons de 
l'étoile de Jacob ; elle va paraître, et Cicéron annonce une loi éternelle, uni­
verselle, M loi de toutes les nations et de tous les temps : un seul maître 
commun, qui serait Dieu même, dont le règne allait commencer. A'ec erit 
alia lex Romœ, alia Athenis, alia nunc, alia posthac; sed omnts gentes, et 
omni tempore una lex et sempiterna et immortalis continebit, umsque erit 
eommunis quasi magister et imperator omnium Deus. (Cicer_, De repub., 
lib. III, apud Laetant. Divin, intt., lib. VI, c. vin. Voyez Rédemption du 
genre humain, par Sclunidt; le Christ devant le siècle, etc., etc.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 19 

« de Jésus-Christ, l'apparition d'un personnage illustre 

« et sacré *. » 

Les plus grands ennemis de la Religion n'ont pu nier 
cette attente universelle d'un Libérateur. « Les traditions 
« sacrées et mythologiques des temps antérieurs à la ruine 
« de Jérusalem, dit un impie fameux, avaient répandu 
« dans toute l'Asie un dogme parfaitement analogue à 
« celui des Juifs sur le Messie. On n'y parlait que d'un 
« grand Médiateur, d'un Juge final, d'un Sauveur futur, 
« qui, Roi, Dieu, Conquérant et Législateur, devait ra­
ce mener l'âge d'or sur la terre, la délivrer de l'empire du 
« mal, et rendre aux hommes le règne du bien, la paix 
« et le bonheur ». » Cette croyance était si vive que, sui­
vant une tradition des Juifs, consignée dans le Talmud et 
dans plusieurs autres ouvrages anciens, un grand nombre 
de Gentils se rendirent à Jérusalem vers l'époque de la 
naissance de Jésus-Christ, afin de voir le Sauveur du 
monde quand il viendrait racheter la maison de Jacob *. 

C'est donc un fait certain comme l'existence du soleil, 
qu'avant la venue de Notre-Seigneur non-seulement les 
Juifs, mais encore tous les peuples de la terre, attendaient 
un Libérateur ; il est également certain que, depuis la 
venue de Notre-Seigneur, cette attente générale a cessé. 
Que conclure de ce double fait? Ou que tous les peuples, 
instruits par les traditions primitives et parles prophé­
ties, se sont trompés, et en attendant un Messie, et en 
reconnaissant Jésus-Chist comme tel ; ou que Jésus-
Christ est véritablement le Désiré des nations : il n'y a 
pas de milieu. 

* H. Maurice. 
» Volnejr, les liâmes, ch. IXII , n. 13. 
»Talmud, cap. xt, 



20 CATfiCHISME 

Le monde était dans cette religieuse attente, les regards 
tournés vers la Judée; un vaste silence s'était fait. Depuis 
environ quatre cents ans, on n'entendait plus de Prophète 
en Israël, lorsque tout à coup un prince de la cour cé­
leste, l'archange Gabriel, est envoyé de Dieu, dans une pe­
tite ville de Galilée, nommée Nazareth, à une vierge qui 
avait pour époux un homme de la maison de David, ap­
pelé Joseph, et cette vierge se nommait Marie. L'Ange, 
étant entré chez elle, lui dit : Je vous salue, vous qui 
êtes pleine de grâce, le Seigneur est avec vous, vous êtes 
bénie entre les femmes. 

A ces paroles de l'Ange, Marie se trouble, et, dans son 
humilité, elle cherche à comprendre la raison de cette res­
pectueuse salutation. Ne craignez point, Marie, lui dit 
l'Ange, vous avez trouvé grâce devant Dieu. Vous mettrez 
au monde un fils et vous lui donnerez le nom de Jésus. Le 
Saint-Esprit surviendra en vous, et la vertu du Très-Haut 
vous couvrira de son ombre. C'est pourquoi le Saint par 
excellence qui naîtra de vous, sera appelé le Fils de Dieu. 
Le Seigneur le mettra sur le trône de David, son père ; il 
régnera éternellement dans la maison de Jacob, et son 
règne n'aura point de fin. L'humble Vierge répond : Voici 
la servante du Seigneur, qu'il me soit fait selon votre 
parole. Alors l'Ange la quitte, et l'Homme-Dieu se 
trouve formé par le Saint-Esprit dans le chaste sein de 
Marie. 

Telle est la simplicité sublime avec laquelle l'Évangile 
raconte le plus grand des mystères. But suprême des qua­
rante siècles du monde ancien, l'incarnation du Verbe est 
le point de départ de tous les siècles modernes, jusqu'à 
l'éternité. Dans ce fait culminant se trouve l'explication 
de tous les événements, la raison de l'élévation et de la 



DE PERSÉVÉRANCE. 21 

chute des empires de l'Orient et de l'Occident, le dernier 
mot de l'action de Dieu sur le genre humain. 

Nous /enons de dire que la sainte Vierge et saint Joseph 
habitaient Nazareth. Cependant il était écrit que le Messie 
naîtrait à Bethléem : sa naissance dans la ville de David 
était un signe auquel on devait le reconnaître. Dieu, qui 
fait concourir à l'accomplissement de ses desseins les pas­
sions mêmes des hommes, se servir de la vanité ou de 
l'avarice de l'empereur Auguste pour conduire Joseph et 
Marie à Bethléem, et le fier empereur devint, sans le sa­
voir, l'humble ministre du grand Roi qui, du haut du Ciel, 
gouverne le monde. 

En effet, dans ce temps-là parut un édit de César-Au­
guste, qui ordonnait de faire le dénombrement des habi­
tants de toute la terre. En conséquence, tous les sujets de 
l'empire romain allèrent se faire inscrire, chacun dans la 
ville dont il était originaire. Comme Joseph était de la 
maison et de la famille de David, il alla de Galilée en 
Judée, de la ville de Nazareth à celle de David qui se 
nommait Bethléem, pour se faire inscrire avec Marie, son 
épouse. Arrivés dans la patrie de leurs aïeux, ils en par­
coururent toutes les rues, demandant à loger. Vous croyez 
sans doute que, dans une ville toute pleine de leurs pa­
rents, ils vont trouver une généreuse hospitalité! hélas! 
non. C'est ainsi que le Sauveur commençait & souffrir, 
même avant son entrée dans le monde. 

Joseph et Marie furent donc obligés de sortir de la ville 
et de chercher un asile dans la campagne. Ils trouvèrent 
une grotte qui servait d'étable aux troupeaux et résolurent 
d'y passer la nuit. C'était, suivant l'ère vulgaire, l'an du 
monde 4004, mille ans après la dédicace du temple de 
Salomon, 782 ans depuis la fondation de Rome, le vingt-



22 CATÉCHISAI 12 

cinquième jour de décembre, vers le milieu de la nuit. 
Les temps étaient accomplis, l'heure de la Rédemption 
du genre humain avait sonné, et le Verbe éternel, incarné 
dans le sein de la plus pure des vierges, fit son entrée 
dans le monde *. 

' Le ciel et la terre étaient d'accord pour annoncer, chacun dans son lan­
gage, la plénitude des temps et l'heure à jamais solennelle de la Rédemption 
générale. A la voix des Prophètes et des traditions se joignait la voix des 
astres. Dans sa Symbolique des Songes, M. Schuberr, professeur à Munich, 
établit par une foule de calculs astronomiques que les astres prédisaient à 
leur manière la venue de Notre-Seigneur Jésus-Christ ; que l'année sabba­
tique, année de pardon et de renouvellement, était calculée sur leurs révolu­
tions ; que les astres renouvelaient leur course chaque fois que la terre se 
renouvelait à Pénitence. Il montre que tous les peuples de l'antiquité connais­
saient ce langage des astres, etsavaient le grand événement, la grande récon­
ciliation qu'ils annonçaient. > Mais, dit-il, toutes ces harmonies particulières 
tendaient h une harmonie plus complète et plus haute dans le mouvement 
d'Uranus, la plus élevée et la plus éloignée des planètes. Dans l'année de la 
naissance de Notre-Seigneur Jésus-Christ, liranus, dont le temps de rotation 
autour du soleil embrasse et contient celui de toutes les autres planètes, 
accomplissait sa cinquantième révolution. Or, on peut regarder avec raison 
l'année d'Uranus comme la seule année réelle et complète du système plané­
taire, puisque c'est alors que tous les astres, même les plus éloignés, recom­
mencent leur cours. 

• Eh bien ! ce fut précisément à cette époque où tout le système planétaire 
réuni célébra sa première année de réparation et de réconciliation, que toutes 
les prophéties s'accomplissaient, que les Anges du Ciel et les habitants de la 
terre chantaient en mêlant leurs voix aux concerts harmonieux des sphères : 
« Gloire a Dieu au plus haut des deux, et paix sur la terre aux hommes de 
« bonne volonté. » 

« Cette époque coïncidait avec la fin de la semaine de l'année sabbatique, 
dans laquelle, suivant une ancienne prédiction, Dieu devait afiermir son 
alliance avec les siens. 

« Ainsi, dans cette grande horloge de l'univers dont la destination primi­
tive était de marquer le temps, tous les rouages, tous les ressorts particuliers 
avaient été, dès le principe, tellement placés et disposés par le Créateur lui-
même, qu'ils te rapportaient tous a la grande heure où Dieu devait faireluire 
le jour déterminé de toute éternité et célébrer la grande année de renouvel­
lement et de pardon. Tout l'univers, dans les grandes proportions de son 
ordonnance et de ses dispositions intérieures, annonçait donc, comme le livre 
de la révélation, celui par qui et pour qui le Ciel étoile a été fait. » Voir 
aussi, Vie de Notre-Seigneur Jésus-Christ, par le docteur Sepp. 



DE PERSÉVÉRANCE. 23 

A peine fut-il né, que Marie, sa mère, l'enveloppa de 
langes et le coucha dans une crèche. Cependant le Fils 
de Dieu ne voulut point que sa naissance demeurât cachée 
aux hommes pour lesquels il était descendu des deux; 
mais c'est aux simples et aux pauvres, plutôt qu'aux sa­
vants et aux riches, qu'il lui plut de se manifester. 

Il y avait dans les environs des bergers qui veillaient à 
la garde de leurs troupeaux. Tout à coup un Ange du Sei­
gneur leur apparut : une grande lumière se répandit au­
tour d'eux, et ils furent fort effrayés. Mais l'Ange leur 
dit : N'ayez pas peur, car je viens vous annoncer une 
nouvelle qui sera pour tout le peuple un grand sujet de 
joie ; il vous est né aujourd'hui un Sauveur dans la ville 
de David ; c'est le Christ, le Seigneur, et voici à quoi vous 
le reconnaîtrez : Vous trouverez un petit enfant enveloppé 
de langes et couché dans une crèche. Aussitôt la multi­
tude de la milice céleste se mit avec l'Ange à louer Dieu, 
et à dire : Gloire à Dieu dans les hauteurs des Cieux, et 
paix sur la terre aux hommes de bonne volonté. Oh ! oui, 
à Dieu, la gloire, aux hommes la paix : voilà pourquoi le 
divin enfant venait de naître, voilà le but de tout le Chris­
tianisme. Pour l'atteindre, que faut-il de notre par t? 
Il ne faut ni richesse ni science, il suffit de la bonne 
volonté. 

Dès que les Aages eurent quitté les bergers, ceux-ci se 
dirent les uns aux autres : Allons jusqu'à Bethléem, et 
voyons ce qui vient d'arriver. Ils y allèrent en toute hâte, 
et ils trouvèrent Marie et Joseph avec l'enfant qui était 
couché dans une crèche. Premiers apôtres de Jésus nais­
sant, ils publièrent les merveilles qu'ils avaient vues. Tous 
ceux qui en ouïrent parler furent ravis d'admiration, pen­
dant que la sainte Vierge ne perdait rien de toutes ces 



34 CATÉCHISME 

choses et les méditait dans son cœur. Ainsi se passa cette 
nuit à jamais mémorable. 

Au bout de huit jours l'enfant fut circoncis ; car la cir­
concision avait lieu huit jours après la naissance du nou­
veau-né. Dans cette circonstance le Messie, répandant les 
premières gouttes de son sang divin, reçut le nom de 
Jésus qui veut dire Sauveur. Nom mystérieux qui lui avait 
été donné par l'Ange avant même qu'il fût conçu dans le 
sein de sa mère ; nom adorable qui fait fléchir tout ge­
nou au Ciel, sur la terre et dans les enfers ; nom incom­
municable que nul autre que le Messie n'a vérifié dans 
toute son étendue. 

Il avait été porté, il est vrai, par deux hommes célèbres 
dans l'histoire sainte, Josué, successeur de Moïse, et Jésus, 
fils de Josédech. Mais quel immense intervalle entre ces 
sauveurs figuratifs et celui qu'ils représentaient ! Comme 
la terre promise dans laquelle Josué introduisit les Israé­
lites n'était qu'une bien imparfaite image du Ciel, et le 
rétablissement des observances légales par le fils de José­
dech, au retour de la captivité, une ombre de la perfection 
évangélique et de l'adoration en esprit et en vérité ; ainsi 
le nom de Jésus donné à ces deux grands hommes n'était 
qu'un symbole du nom tout-puissant, par lequel nous de­
vions être réconciliés avec Dieu et rétablis dans l'héritage 
des Saints. 

Joseph et Marie étaient encore à Bethléem, lorsque 
Dieu, voulant montrer que son Fils était bien, selon les 
prédictions des Prophètes, le Désiré des nations et le Sau­
veur de tous les hommes, fit briller dans le Ciel une 
étoile extraordinaire. Cet astre miraculeux avait été an­
noncé aux Gentils, plus de douze siècles auparavant, sous 
le nom d'Étoile de Jacob. Il parut dans l'Orient ; des 



DE PERSÉVÉRANCE. 25 

' Malih., u, o. 

Mages le reconnurent et comprirent que le Messie tant 
désiré était entré dans le monde. Une tradition constante 
nous apprend que les Mages étaient Rois, et qu'ils étaient 
au nombre de trois : le nom de Mages veut dire grand et 
gavant. A peine eurent-ils vu l'étoile, que, dociles à la 
grâce, ils se mirent en marche pour la Judée. 

Conduits par ce guide céleste, ils arrivèrent à Jérusa­
lem au temps du roi Hérode. Où est le roi des Juifs qui 
vient de naître? demandèrent-ils ; car nous avons vu son 
étoile dans l'Orient et nous sommes venus l'adorer. A 
cette nouvelle Hérode fut troublé et tout Jérusalem avec 
lui, et, ayant assemblé les Princes des Prêtres et les Scribes 
de la nation, il leur demanda où devait naître le Christ. 
Instruits par les Prophéties, ils n'hésitèrent pas un ins­
tant, et lui dirent : A Bethléem de Juda : car voici ce qui 
a été écrit par le Prophète : Et toi, Bethléem de Juda, tu 
n'es pas la moindre entre les principales villes de Juda, 
puisque de toi sortira le conducteur d'Israël mon peuple i . 

Alors, Hérode, qui joignait à la cruauté du tigre la four­
berie du renard, résolut de se défaire de ce nouveau roi. 
U fit donc venir secrètement les Mages, s'informa exac­
tement d'eux du temps auquel ils avaient vu paraître 
l'étoile, et, les envoyant à Bethléem, il leur dit : Allez, en-
quérez-vous soigneusement de l'enfant, et, quand vous l'au­
rez trouvé, donnez-m'en avis afin que j'aille aussi l'adorer. 

Hérode faisait ce raisonnement : Si l'enquête se fait en 
mon nom et par mes gens, la défiance fera cacher l'en­
fant, au lieu qu'on s'empressera de le faire trouver à ces 
bons Orientaux dont personne ne se défie. C'était ra i ­
sonner subtilement; mais Une raisonnait pas lorsqu'il or-



26 CATÉCHISME 

>PB . un. 

donna le meurtre des innocents. En effet, ce meurtre était 
inutile si le Messie n'était pas né ; et si le Messie était né, 
Dieu, qui l'avait promis au monde, ne pouvait pas per­
mettre qu'il fût enveloppé dans le massacre général. 
Ainsi, lorsque Hérode fut subtil, Dieu se joua de sa sub­
tilité ; lorsqu'il déraisonna, Dieu le laissa commettre, sans 
aucun fruit pour lui, un crime qui l'a rendu l'exécration 
de tous les siècles. Sages et Puissants du monde, que 
vous êtes fous, et que vous êtes faibles lorsque vous osez 
traverser les desseins du Seigneur! 

Cependant, les Mages, ayant entendu ce qu'Hérode leur 
disait, s'en allèrent sans défiance et disposés à le satis­
faire. Or, l'étoile qu'ils avaient vue en Orient reparut et 
continua sa course devant eux, jusqu'à ce qu'elle vînt 
s'arrêter sur le lieu où était l'Enfant. A la vue de l'étoile, 
ils furent saisis d'une grande joie ; et, entrant dans la 
maison, ils trouvèrent l'Enfant avec Marie, sa mère, et, se 
prosternant, ils l'adorèrent. Puis, ayant ouvert leurs tré­
sors, ils lui offrirent en présent de l'or, de l'encens et de 
la myrrhe. Et les prédictions des Prophètes touchant le 
Messie furent vérifiées dans l'enfant de Bethléem : Les rois 
de Tharsis et de Saba, disent-ils, lui offriront des pré­
sents, ils lui donneront de torde l'Arabie *. 

Ces présents étaient mystérieux : par l'or, les Mages re­
connaissaient la royauté de Jésus-Christ ; par l'encens, sa 
divinité, et par la myrrhe, qui servait à embaumer les 
corps, son humanité dans une chair passible et mortelle. 
Nous les imiterons, dit un Père de l'Église, en offrant à 
Dieu l'or de la charité, l'encens de la prière, et la myrrhe 
de la mortification. Les Mages furent nos prémices, et la 



DE PERSÉVÉRANCE. 27 

vocation des Gentils commence par eux. De là vient la 
joie extraordinaire avec laquelle nous célébrons la fête de 
l'Epiphanie. Ne nous étonnons pas que les sages de l'O­
rient, éclairés par la foi, aient reconnu, sans hésiter, pour 
le Rédempteur du monde, le petit enfant de Bethléem. Ses 
souffrances, ses humiliations, son dénûment absolu, 
étaient des preuves éclatantes de sa divinité. Il me faut 
un Sauveur, dit Bossuet, qui, par son exemple, foule aux 
pieds le faste et les faux biens des enfants d'Adam : c'est 
à cela que je le reconnaîtrai. 

En effet, pour comprendre l'abaissement prodigieux 
dans lequel le Messie, si magnifiquement prédit, se mon­
tre à nos regards, il suffit de nous rappeler le but de sa 
venue sur la terre. Le Sauveur venait pour ôter le péché 
du monde, c'est-à-dire pour réconcilier l'homme avec 
Dieu, satisfaire à la justice de son Père, et guérir le genre 
humain des maux qui avaient été la suite du péché. Pour 
expier, le Messie doit souffrir, car il n'y a point d'ex­
piation sans souffrances, sans effusion de sang. Voilà pour­
quoi Jésus-Christ souffre dès son entrée dans le monde ; 
pourquoi sa vie n'est qu'une longue douleur ; pourquoi, 
enfin, il naît dans une crèche et meurt sur une croix. 

L'ignorance de ce qu'il devait aimer, la concupiscence 
ou l'amour aveugle, déréglé, tyrannique des créatures, 
sont les suites du péché par rapport à l'homme. Pour l'en 
délivrer, le Messie doit lui apprendre à mépriser toutes 
les choses d'ici-bas, et à reporter son amour vers Dieu, 
vers les biens surnaturels : voilà pourquoi il foule aux 
pieds les honneurs, les richesses, les plaisirs ; pourquoi il 
naît, il vit, il meurt dans la pauvreté et les humiliations. 
Par là il se montre le véritable médecin de l'homme dé­
chu; et c'est à ce prix qu'il sera son Sauveur. 



28 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie de 
nous avoir envoyé le Sauveur tant de fois promis et si ar­
demment attendu ; ne permettez pas que nous le mécon­
naissions comme les Juifs ; donnez-nous au contraire la 
docilité des bergers et la foi des Mages, afin que nous com­
prenions comme eux que c'est pour ôter le péché du monde 
qu'il nait, qu'il vit et qu'il meurt dans la pauvreté, les hu­
miliations et les souffrances. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux imiter 
la douceur et Chumilité de Jésus naissant. 



I I I e LEÇON 

VIE CACHÉE DU MESSIE 

Purification. — Vieillard Siméon. — Faite en Egypte. — Massacre des Inno­
cents. — Retour a Nazareth. — Jésus au Temple. 

Cependant Hérode attendait le retour des Mages; et, 
comme il comptait sur eux, il paraît qu'il ne faisait pas 
d'autres informations sur le nouveau roi des Juifs. Mais 
les Mages, ayant été avertis en songe de ne pas aller re­
trouver ce prince perfide, retournèrent en leur pays par 
un autre chemin. Joseph et Marie profitèrent de la tran­
quillité dont ils jouissaient, pour accomplir deux nouveaux 
articles des lois de Moïse. L'un ordonnait à toutes les 
femmes qui avaient enfanté de venir se purifier au Temple 
après un certain nombre de jours; l'autre prescrivait 
d'offrir au Seigneur tout fils premier-né. 

Marie, que son divin enfantement n'avait rendue que 
plus pure et plus vierge, alla néanmoins au temple se 
confondre avec le commun des femmes. Grand exemple 
d'humilité et d'obéissance, qui nous apprend à suivre en 
tout point l'ordre établi de Dieu, sans en chercher la dis­
pense! De son côté, Jésus-Christ, étant Dieu, se trouvait 
bien au-dessus de la loi mosaïque, qui obligeait d'offrir 
au Seigneur tous les premiers-nés. Il voulut néanmoins 
s'y soumettre, et il fut porté à Jérusalem quarante jours 
après sa naissance. Par les mains de ses parents, il s'offrit 
à son divin Père et lui présenta, pour la première fois, 
dans son Temple, une hostie digne de lui : Dieu ne permit 
pas que cette sublime offrande demeurât cachée. 

En ce temps-là, il y avait à Jérusalem un saint vieillard 



30 CATÉCHISME 

nommé Siméon. C'était un homme juste qui attendait avec 
empressement le Consolateur d'Israël. Il lui avait même 
été révélé qu'il ne mourrait pas sans avoir vu le Christ 
du Seigneur. Conduit par une inspiration divine, il vint 
au Temple, lorsque le père et la mère de l'Enfant Jésus 
l'y apportaient, pour exécuter à son égard ce qui était en 
usage selon la loi, c'est-à-dire pour l'offrir au Seigneur et 
le racheter ensuite en donnant cinq sicles d'argent, comme 
il est marqué au livre des Nombres 1 ; car l'offrande de 
l'agneau ou des tourterelles n'était que pour la purification 
de la mère. 

Non-seulement le saint vieillard eut le bonheur de voir 
le Rédempteur du monde, il lui fut encore donné de le 
tenir entre ses bras. Alors, transporté d'une sainte joie et 
animé de l'esprit des Prophètes, il rendit grâces à Dieu et 
prédit les futurs triomphes de ce divin Enfant : C'est 
maintenant, Seigneur, s'écria-t-il, que, suivant votre pa­
role, vous laisserez mourir en paix votre serviteur, puisque 
mes yeux ont vu le Salut qui vient de vous, et que vous 
avez exposé à la vue de toutes les nations, pour être la 
lumière des Gentils et la gloire d'Israël votre peuple. 

Tandis que la sainte Vierge et saint Joseph étaient en 
admiration sur ce que disait le saint vieillard, et qu'il les 
entretenait des futures destinées de l'Enfant-Dieu et de la 
douleur dont serait transpercé le cœur de Marie, une sainte 
veuve nommée Anne survint encore au Temple. Véritable 
fille de Jacob, elle attendait avec ardeur la venue du 
Messie. Veuve après sept années de mariage, elle avait 
passé sa vie jusqu'à quatre-vingts ans dans le jeûne et la 
prière : sa demeure ordinaire était le Temple. A peine 
eut-elle connu le Sauveur, qu'elle joignit sa voix à celle 

1 Num., x\ui. 



DE PERSEVERANCE. 31 

de Siméon, et fit éclater sa reconnaissance et son bonheur 
en cantiques de louanges. 

Qu'il est neau de voir ces deux vénérables vieillards, 
seuls confidents avec Joseph et Marie de la naissance du 
Rédempteur, rendre témoignage à sa divinité et mourir 
sans regret, parce qu'ils ont vu celui qui est la résurrec­
tion et la vie ! Dignes enfants d'Abraham, plus heureux 
que votre père, vous avez contemplé de vos yeux Celui dont 
le jour, entrevu dans le lointain des âges, fit tressaillir 
votre illustre aïeul ! Après cela vous ne voulez plus rien 
voir, et vous avez raison. Quand on a vu Jésus-Christ, que 
reste-tril à voir ? Et nous, Chrétiens, que nous reste-t-il à 
désirer, lorsque, plus heureux qu'Anne et Siméon, nous 
avons reçu, non dans nos bras, mais dans notre cœur, le 
Désiré des nations et la gloire d'Israël ? Quel cantique 
peut alors retentir dans le sanctuaire de notre âme, si ce 
n'est celui du saint vieillard : C'est maintenant, Seigneur, 
que vous me laisserez mourir ; j ' a i assez vécu, mes vœux 
sont satisfaits? 

Quarante jours au moins s'étaient écoulés depuis la nais­
sance du Messie. Hérode, voyant que les Mages ne reve­
naient pas, entra dans une grande colère. Il résolut de se 
défaire à tout prix d'un enfant dont la naissance lui cau­
sait tant d'ombrages, et de noyer son berceau dans un 
fleuve de sang. Mais que sont les conseils des hommes 
contre Dieu ! L'Ange du Seigneur apparut en songe à Jo­
seph, et lui dit : Levez-vous, prenez l'enfant et la mère, 
fuyez en Egypte, et n'en partez point que je ne vous le 
dise, car Hérode ne tardera pas à faire chercher l'enfant 
pour lui donner la mort. 

Joseph se leva, et la nuit même, prenant l'enfant et la 
mère, il partit pour l'Egypte. 



32 CATÉCHISME 

La conduite que saint Joseph tint en cette circonstance 
a toujours été regardée comme le modèle d'une obéissance 
parfaite *. La sienne fut simple et sans raisonnement. Il 
n'allègue point que, pour garantir son fils de la fureur 
d'Hérode, Dieu avait une infinité de moyens beaucoup 
moins pénibles pour l'enfant, pour la mère et pour lui-
même. Elle fut prompte et sans retardement. Averti pen­
dant la nuit, il n'attend pas, pour sortir, que le jour com­
mence à paraître. Elle fut généreuse et pleine de confiance 
en la Providence. Il part sans préparatifs et sans provi­
sions. Il était pauvre, puisque tout lui manquait ; mais, 
possédant Jésus et Marie, qu'il était riche ! La sainte Fa­
mille arriva heureusement en Egypte, où elle resta tant 
qu'il plut à Dieu de laisser son Fils dans cette espèce 
d'exil 1 . 

Hérode, qui le croyait encore à Bethléem ou aux envi­
rons, n'avait pas oublié qu'à compter du temps où l'étoile 
s'était fait voir aux Mages, l'enfant qu'elle annonçait pou­
vait avoir environ deux ans. Sur ce calcul, il assembla un 
nombre suffisant de soldats, et les envoya tuer tout ce 
qu'il y avait d'enfants dans Bethléem et dans les environs, 
depuis l'âge de deux ans et au-dessous. 

L'ordre du nouveau Pharaon fut exécuté et tout regorgea 
de sang innocent dans le territoire de Bethléem. On n'en­
tendait que les lamentations des mères désolées sur la 
mort de leurs petits enfants. Leurs larmes ne leur ren-

1 Voyez saint Chrysostome sur saint Matthieu, e. n . 
* L'Évangile ne donne aucun détail sur le séjour de la sainte Famille en 

Egypte. Une tradition porte qu'an moment, où le Fils de Dieu mit le pied sur 
cette terre idolâtre toutes les idoles furent renversées. Sainte Brigitte, dont 
les souverains Pontifes ont dit qu'on pouvait croire pieusement les révélations, 
nous assure que la sainte Famille y avait souvent manqué de pain. Oh! que 
celte pensée est attendrissante 1 



DE PERSÉVÉRANCE. 33 

i Hérode poussa si loin sa barbare défiance, qu'il fit mourir plusieurs de ses 
proches, entre autres un de ses fils encore jeune. « Ce fut à cette occasion, dit 
Hacrobe, auteur païen, que l'empereur Auguste dit agréablement qu'il valait 
mieux être le pourceau d'Hérode que son fils, faisant allusion a la loi des Juifs, 
qui leur interdit la chair de pourceau. » {Saturnal., chap. iv.) 

III. 3 

daient pas les chères victimes que le roi barbare avait 
sacrifiées à sa jalousie, et elles étaient inconsolables. 

Alors s'accomplirent ces paroles que Dieu avait pronon­
cées par la bouche du Prophète Jérémie : On a entendu 
une voix dans Rama, de grandes lamentations, de grands 
cris ; c'est Rachel qui pleure ses enfants et qui ne veut 
point se consoler parce qu'ils ne sont plus l . 

Cependant Hérode n'avait rien gagné, en faisant répan­
dre des ruisseaux de sang, si ce n'est d'allumer contre lui 
la colère du Ciel et d'attacher à son nom l'exécration de 
la terre. Peu de temps après sa barbare exécution, il per­
dit, avec la vie, le trône qu'il se proposait de conserver à 
tant de frais. 

A peine fut-il descendu dans la tombe, que l'Ange du 
Seigneur apparut en songe à Joseph et lui dit : Prenez avec 
MJUS l'enfant et la mère, et retournez dans la terre d'Is­
raël, car ceux qui en voulaient à la vie de l'enfant sont 
morts. Joseph, sans différer, se dispose à l'obéissance. Il 
prend avec lui Jésus et Marie, quitte l'Egypte et se met 
en marche pour rentrer dans la terre de ses pères, accom­
plissant ainsi la parole du Seigneur prononcée par le pro­
phète Osée, au sujet du Messie : J'ai rappelé mon fils de 
l'Egypte. Mais, ayant appris qu'Archélaùs régnait dans la 
Judée à la place d'Hérode, son père, il n'osa s'y rendre. 
Sur un nouvel ordre du Ciel, il se retira dans la Galilée 
et établit sa demeure à Nazareth, afin d'accomplir l'ora­
cle du Prophète, selon lequel le Fils de Dieu devait être 



34 CATÉCHISME 

appelé Nazaréen : mot qui exprime tout à la fois la sain­
teté du Sauveur et sa consécration parfaite, et le lieu où il 
passa la plus grande partie de sa vie. 

Jésus devait un jour abandonner la ville de Nazareth, 
pour se répandre dans l'étendue de sa mission et jeter, par 
ses travaux, les fondements de son Église. En attendant, il 
devait y rester inconnu, ou du moins ne s'y distinguer que 
par les traits de douceur, de soumission et de docilité qui 
rendent un enfant plus aimable que les autres, mais qui 
ne dévoilent pas un Enfant-Dieu. 

Admirable disposition de la Providence qui fait de l'i­
naction même du Messie un spectacle divin ! L'humble 
maison qui renfermait tous les trésors du Ciel et toute l'es­
pérance de la terre, n'était, aux yeux des hommes, que la 
retraite d'un bon artisan, où l'on voyait régner la paix, la 
simplicité, l'amour du travail. U n'y avait là aucun de ces 
traits éblouissants, qui enrichissent l'histoire des héros 
profanes. Mais c'est ainsi que devait se préparer le règne 
du Rédempteur. C'est ainsi que le Fils de Dieu continuait 
les leçons d'humilité et de pauvreté qu'il avait commencé 
de donner à la crèche ; c'est ainsi qu'il se montrait vérita­
blement le Sauveur du monde, en expiant, par ses humi­
liations volontaires, l'outrage que l'orgueilleuse révolte du 
péché avait fait à son Père, et en guérissant, par le mépris 
solennel des richesses et des grandeurs, l'homme épris de 
l'amour des faux biens. 

Pendant le règne d'Archélaùs, fils d'Hérode, il est vrai­
semblable que Joseph et Marie ne conduisirent point le 
Fils de Dieu à Jérusalem célébrer la grande fête de Pâque. 
U y avait lieu de craindre que leur présence et celle de 
l'enfant, qui pourrait être reconnu dans la capitale, depuis 
surtout que sa présentation avait éclaté parmi quelques 



DE PERSÉVÉRANCE. 35 

fidèles, ne réveillassent les soupçons et ne ranimassent les 

jalousies du roi de Judée. 
Mais, après un règne d'environ dix ans, Archélaûs fut 

privé de la couronne par les Romains, et l'empereur Au­
guste se réserva la souveraineté immédiate de la Judée. A 
partir de cette époque, le gouvernement de la province fut 
confié, par les Césars, à un président de leur choix. La Ga­
lilée resta sous la domination d'Hérode Antipas, frère 
d'Archélaûs. Cet Hérode est le même qui fit mourir saint 
Jean-Baptiste, et à qui le Sauveur fut envoyé par Pilate au 
temps de sa Passion *. 

Le changement de maître apporta quelque modération à 
la contrainte, où vivait la sainte Famille de Nazareth. Jo­
seph profita de la situation paisible de la Judée, pour con­
duire chaque année de Nazareth à Jérusalem Jésus avec 
Marie, sa mère, afin de solenniser dans la maison de Dieu 
la fête de Pâque. Dans un de ces voyages, le divin Enfant 
voulut commencer, d'une manière proportionnée à son âge, 
l'exercice de sa mission. Il avait atteint sa douzième année, 
et avait suivi Marie et Joseph jusqu'à la capitale, pour la 
Pâque de cette année. 

La solennité, qui durait sept jours entiers, pendant les­
quels on n'usait que de pains azymes, étant terminée, Jo­
seph et Marie reprirent la route de Nazareth. Ils ne dou­
taient point que Jésus, qui ne les avait jamais abandonnés, 
ne les suivît de fort près : on allait par troupes et de com­
pagnie. Quoiqu'ils ne vissent point l'enfant auprès d'eux, 

1 Dieu vengea sur ce mécnant prince la moit de Jean-Baptiste et les déri­
sions faites à Notre-Seigneur. Ayant été accusé d'avoir voulu exciter quelques 
révoltes en Judée, et ne pouvant se justifier auprès de Caligula, qui d'ail­
leurs ne l'aimait pas, il fut relégué à Lyon avec Hérodiade. Suivant la tradition 
Hérode mourut misérablement dans cette ville et Hérodiade plus misérable* 
ment en Espagne, 



36 CATÉCHISME 

ils n'en prirent aucune inquiétude, pensant qu'il se serait 
joint à quelques-uns de leurs parents ou de leurs amis. 

U peut paraître étonnant qu'ils fissent une journée entière 
de chemin, sans se préoccuper de l'absence de leur cher 
fils, ou plutôt rien ne marque mieux combien ils comp­
taient sur sa sagesse et sur sa dépendance de leurs volontés. 
Vers le soir, néanmoins, ils le cherchèrent parmi leurs pa­
rents et les gens de leur connaissance. Ce fut en vain ; 
personne ne leur en apprit de nouvelles, et on peut juger 
de l'excès de leur peine. Ne s'en rapportant à personne 
pour la soulager, ils prirent le parti de retourner dès le 
lendemain à Jérusalem, où ils supposèrent que l'enfant 
pouvait être demeuré. 

Quel lieu Jésus avait-il choisi pour sa retraite, quels se­
cours avait-il trouvés pour sa subsistance, depuis deux 
jours qu'il était séparé de Joseph et de Marie ? C'est ce 
qu'on ne sait pas. Heureux le fidèle Israélite qui recueillit 
dans sa maison le divin Enfant durant ce court intervalle, 
s'il est vrai cependant qu'il ait alors honoré de sa présence 
quelques-uns des habitants de Jérusalem ! Le Fils de Dieu 
n'était pas sans besoins, parce que, de son propre choix, il 
s'était assujetti aux nôtres ; mais il avait le pouvoir de se 
passer des secours qui nous sont nécessaires ; et, dès l'âge 
le plus tendre, il était assuré que les miracles qu'il deman­
derait à Dieu son Père, seraient infailliblement accordés 
à la dignité infinie de sa personne. Ce ne fut que le troi­
sième jour, depuis la solennité de Pâque, que la sainte 
Vierge et saint Joseph, étant entrés dans le Temple, y dé­
couvrirent le Fils bien-aimé dont l'absence causait leur 
douleur. 

En vertu d'un usage fort ancien, les Maîtres en Israël, 
les Scribes et les Docteurs de la loi se trouvaient, à certains 



DE PERSÉVÉRANCE. 37 

jours, dans quelques-uns des vestibules extérieurs du tem­
ple de Jérusalem. Là, assis sur des sièges élevés, ils for­
maient une espèce de demi-cercle, dans le centre duquel 
leurs auditeurs étaient placés pour écouter leurs discours 
et pour entendre, de leur bouche, l'explication des divines 
Écritures. 

Jésus choisit ce jour d'assemblée de religion, et il vou­
lut se trouver, parmi la multitude, à l'instruction ordi­
naire. Il n'avait alors que douze ans ; mais tous les trésors 
de la grâce, de la sagesse et de la science étaient renfer­
més en lui dès le premier instant de sa conception : seule­
ment il n'en laissait paraître que ce qui convenait à son 
âge. Si quelquefois il allait un peu plus loin, ce n'était 
qu'autant qu'il était nécessaire pour attirer l'attention des 
Juifs sur sa personne et les préparer aux fruits de son Évan­
gile. Il en usa de la sorte dans l'importante occasion dont 
il s'agit. 

Maître et Docteur de tous les hommes, il écoutait avec 
douceur des maîtres orgueilleux dont, après quelques 
années, il devait démasquer l'hypocrisie et confondre l'i­
gnorance. En attendant qu'il enseignât avec une autorité 
bien différente de celle dont se paraient les Scribes et les 
Pharisiens, il profita de la liberté qu'on avait d'interroger 
les maîtres. 

Une sagesse divine brillait dans ses questions, comme 
dans ses réponses. Jamais on n'avait vu, dans un âge si 
tendre, tant de maturité et des connaissances si étendues. 
Tous les assistants le pensaient, tous le disaient, et per­
sonne ne se lassait d'admirer le merveilleux enfant de 
Nazareth. La sainte Vierge et saint Joseph, qui étaient eux-
mêmes venus dans le temple, partagèrent l'admiration gé­
nérale. 



38 CATÉCHISME 

L'instruction finie, Marie se crut en droit de se plaindre 
amoureusement au Sauveur du mystère qu'il leur avait fait 
de ses desseins et des inquiétudes, où son absence les avait 
plongés. Mon fils, lui dit-elle avec une respectueuse ten­
dresse, pourquoi en avez-vous usé ainsi avec nous ? Voilà 
que nous vous cherchions, tout affligés, votre père et moi 
Pourquoi me cherchiez-vous ? leur répondit Jésus ; ne sa-
viez-vous pas qu'il faut que je m'emploie aux choses qui 
regardent mon Père ? Réponse admirable, qui nous apprend 
à tous, à vous et à moi, que la volonté du Père céleste doit 
être préférée à toutes les considérations humaines et à toutes 
les tendresses du sang. La rigueur apparente dont use ici 
le Sauveur pouvait être à dessein de donner de la force à 
cette grande leçon. 

Étant ensuite parti avec eux, il revint à Nazareth, et il 
leur était soumis. 

Ces quatre paroles renferment trente années de la vie de 
Jésus-Christ. Être soumis à deux de ses créatures, est-ce 
donc là tout l'emploi du Fils de Dieu, du Sauveur du 
monde? Et en quoi soumis ? Dans les plus bas exercices, 
dans la pratique d'un art mécanique a . Où sont ceux qui 
se plaignent lorsque leurs emplois ne répondent pas à leurs 
capacités, disons mieux, à leur orgueil ? Où sont les enfants, 
les inférieurs, les sujets qui murmurent contre l'obéissance? 

1 Pourquoi votre pere T Joseph D'était pas le père, selon la chair, de Jésus, 
qui n'a d'autre père que Dieu ; mais Dieu a transmis ses droits i Joseph ; il 
tient lieu de père a Jésus-Christ; il est chargé du soin d'élever et de nourrir 
son enfance. Comme époux de Marie, il a encore, à-ce titre, le droit d'être 
appelé le père de ce 01s bien-aimé : il partage avec elle l'autorité et les soins. 

« Filius hominis non venit ministrari, sed ministrare. {Matih., xx, 28.) — 
îfemo ambigat Dominom Jesam, cum adhuc in paerili esset »tate, obsequia 
prastitisse Marie) ipsique Josepho. (S. Laur. Justin., De obed., c. vm.) — 
Sjspe focum, crebroque cflram parat offlciosus, rasa lavât, bajalat undam de 
fonte, nuncque domum scopit. (Gers., In Joseph., lib. III.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 39 

Qu'ils viennent à Nazareth, dans la maison de Joseph et de 
Marie, et qu'ils y voient Jésus-Christ. Orgueil ! s'écrie Bos-
suet, viens crever à ce spectacle. 

Mais, dites-vous, n'avoir que trente-trois ans à passer 
SUT la terre pour instruire le genre humain, fonder une re­
ligion, et en pasrer trente dans le silence et l'obscurité : 
où est la sagesse divine ? Et moi je réponds que la sagesse 
divine brille, avec autant d'éclat, dans la vie cachée du 
Rédempteur que dans sa vie publique, et qu'il y instruit 
avec la même éloquence. Approfondissons le mystère ; 
souvenons-nous une bonne fois que l'orgueil fut la source 
de tous les maux, qu'il est la passion la plus difficile à dé­
raciner, et nous reconnaîtrons que ce n'était pas trop de 
trente années d'obéissance et d'humilité continuelles, de la 
part d'un Dieu, pour le guérir. 

Puis, ne voyez-vous pas que cette dépendance, cette pau­
vreté, ce travail obscur et pénible, préparaient l'étonnante 
révolution qui a changé les idées et les sentiments de l'uni­
vers ; qui a fait donner aux dignités le nom de charges, 
appris aux supérieurs qu'ils sont les premiers serviteurs 
de leurs sujets, sanctifié le travail et ennobli à leurs pro­
pres yeux les mercenaires et les ouvriers, c'est-à-dire les 
trois quarts du genre humain, en leur montrant un Dieu 
devenu leur compagnon, gagnant son pain à la sueur de 
son front, et portant sans se plaindre le poids de la cha­
leur et du jour ! 

Ne remarquez-vous pas encore avec quelle précision l'en­
fant de Bethléem, l'artisan de Nazareth, accomplit succes­
sivement en sa personne les oracles des Prophètes touchant 
le Messie ? Pouvait-il mieux prouver sa divinité, conquérir 
par conséquent la foi de l'univers et établir sa religion ? 
Enfin, ne voyez-vous pas qu'à Nazareth comme sur le Cal-



40 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE, 

vaire, il remplit sa mission d'expiateur ? Ses travaux cl ses 
sueurs, ses souffrances et son sang, pèsent le même poids 
dans la balance de la justice ; car les uns et les auires 
sont d'un prix infini. Réfléchissons à tout cela, et, pénétrés 
de reconnaissance, nous admirerons comment Jésus-Christ 
se montre dans sa vie cachée, aussi bien que dans sa vie 
publique, le Sauveur du genre humain. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir donné dans votre Fils un si parfait modèle des 
vertus de notre âge. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux imiter 
F obéissance de Jésus enfant. 



I V e LEÇON 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — P R E M I È R E ANNÉE 

Prédication de saint Jean-Baptiste. — Baptême de Notre-Seigneur— Sa re­
traite au désert. — Ses tentations. — Noces de Cana. — Vendeurs chassés 
du temple. 

Notre-Seigneur, qui était venu sur la terre, afin d'expier 
les péchés du monde et en guérir les suites, travaillait de­
puis trente ans à combattre les passions de l'homme, en 
pratiquant, pour l'instruction de tous les siècles, l 'humi­
lité, l'obéissance, la pauvreté la plus parfaite ; telle était 
son occupation dans l'obscure demeure de Nazareth. En­
fin, le temps arriva où Dieu son Père devait le manifester 
au monde : suivons-le sur ce nouveau théâtre de son apos­
tolat. 

Jean-Baptiste, son précurseur, habitait depuis son en­
fance le désert, où l'inspiration l'avait conduit. Destiné nu 
plus sublime ministère dont un mortel puisse être ho­
noré, il s'y préparait par la retraite et l'austérité de sa vie. 
Il était vêtu de poil de chameau ; il avait une ceinture de 
cuir sur les reins, et sa nourriture se composait de saute­
relles 1 et de fruits sauvages. U attendait ainsi, et sans 
doute qu'il hâtait par ses vœux, le jour de sa manifesta­
tion, qui devait être comme l'aurore de la grande lu­
mière qui allait éclairer le monde : ce moment si désiré 
arriva. 

La quinzième année du règne de Tibère, successeur d'Au-

< Pline et d'autres anciens auteurs parlent d'une espèce de sauterelles dont 
le petit peuple, chei les Orientaux, faisait sa nourriture. Elles ont jusqu'à 
quatre pouces de longueur, et sont grosses comme le doigt. 



42 CATÉCHISME 

guste à l'empire romain, dont la Judée faisait partie, lors­
que cette province était administrée, au nom de César, par 
un président romain nommé Ponce-Pilate, Hérode étant 
tétrarque de la Galilée, sous le pontificat des deux Grands 
Prêtres Anne et Caïphe Jésus ayant atteint sa trentième 
année, la voix de Dieu se fit entendre au désert, à Jean, 
fils de Zacharie, et lui ordonna de sortir de sa retraite pour 
préparer le peuple à l'Evangile, en l'exhortant à la péni­
tence. Ce fut pour accomplir cette parole du prophète Isaïe 
annonçant que le Messie aurait un Précurseur : Voici que 
j'envoie mon Ange devant votre face, afin de préparer votre 
chemin devant vous. Plein de l'esprit de Dieu, le nouvel 
Élie s'avança sur les bords du Jourdain, où il commença 
ses prédications. Il ne parlait que de conversion et de pé­
nitence ; car c'était par la réforme des cœurs qu'il fallait 
ouvrir la porte à la foi de l'Evangile. 

Au bruit de ses premières prédications, les pécheurs ac­
coururent en foule, et, confessant leurs péchés, ils rece­
vaient de lui le baptême dans le fleuve du Jourdain. Le 
peuple lui-même, frappé de l'éclat de ses vertus, se per­
suada que Jean pourrait bien être le Christ, et tout le 
monde était dans cette pensée. 

Pour les tirer d'une erreur qui pouvait devenir dange­
reuse, l'humble Précurseur leur parla en ces termes : A la 
vérité, je vous donne à tous un baptême d'eau, afin que 
vous fassiez pénitence ; mais celui qui va venir après moi 
est plus puissant que moi. Je ne suis pas digne de me pros­
terner devant lui pour délier les cordons de sa chaussure : 
c'est lui qui vous donnera le baptême de l'Esprit-Saint 
et du feu. 

« Remarquez avec quelle exactitude I'Êvangéliste précise les dates : tel'e 
n'eït pas, à coup sûr, la manier» des imposteurs. 



DE PERSÉVÉRANCE. 43 

Ce baptême est le sacrement de la régénération que le 
Sauveur devait instituer plus tard ; ce feu est celui qui 
descendit sur les Apôtres le jour de la Pentecôte, le même 
par lequel le Saint-Esprit continue de purifier le cœur des 
vrais fidèles. La grande humilité de Jean-Baptiste ne l'em­
pêchait pas de soupirer après le bonheur de voir le Messie, 
qu'il annonçait avec tant de magnificence et dont il n'a­
vait jamais contemplé le visage : ses espérances ne furent 
pas longtemps différées. 

Jésus partit de Nazareth, éloignée d'environ vingt lieues 
des déserts de la Judée, où Jean continuait de prêcher et 
de baptiser. Ce divin Sauveur, qui ne connaissait pas le 
péché, mais qui avait été fait pour nous le péché même, 
dont il avait pris sur lui toute la dette, voulut bien se mê­
ler dans la foule des pécheurs et entrer avec eux dans la 
carrière de la pénitence. Il vint donc trouver Jean pour 
être baptisé par lui dans le Jourdain. Mais Jean s'en défen­
dait, disant : C'est moi qui devrais recevoir de vous le 
baptême, et vous venez à moi ! Jésus lui répondit : Laissez-
moi faire maintenant, car il est à propos que nous accom­
plissions ainsi toute justice. Oh ! oui, il était à propos que, 
pour guérir l'homme et expier le péché, le Sauveur con­
tinuât de donner tous les exemples de l'humilité la plus 
profonde, et que, par un acte solennel, il se déclarât le 
grand pénitent du monde. Alors Jean ne s'opposa plus au 
désir de son divin Maître, et Jésus fut baptisé par lui dans 
le Jourdain. 

Jésus sortit aussitôt de l'eau, et, comme il faisait sa prière, 
les cieux lui furent ouverts, et il vit le Saint-Esprit, sous lu 
figure corporelle d'une colombe, descendre et s'arrêter sur 
lui, et on entendit en même temps une voix du ciel qui 
disait : C'est ici mon Fils bien-aimé, en qui j 'a i mis toutes 



44 CATÉCHISME 

mes complaisances. Jean-Baptiste et tous ceux qui étaient 
présents virent le Saint-Esprit descendre et entendirent la 
voix céleste, car tout cela ne se faisait que pour eux. La 
Trinité commençait à se déclarer plus distinctement, et les 
esprits étaient préparés aux grands mystères, que Jésus-
Christ allait bientôt révéler au monde. 

Le baptême que Jésus venait de recevoir n'était pas 
pour lui une cérémonie sans conséquence; c'était une 
profession publique de pénitence. U voulut en exercer sur 
lui toutes les rigueurs, et montrer d'avance à son Eglise 
la pénitence qu'elle devait prescrire à ses enfants pour 
tous les siècles à venir. 

Le Sauveur quitta le Jourdain, plein du Saint-Esprit, 
dont l'impulsion le conduisit au désert. Là, pendant qua­
rante jours et quarante nuits, son occupation fut une 
oraison continuelle et un jeûne si rigoureux, qu'il ne 
prit aucune nourriture. Il serait mort de défaillance sans 
un miracle de la toute-puissance de Dieu ; mais ce que le 
souverain Maître avait fait plus d'une fois pour ses ser­
viteurs, par un effet de sa pure miséricorde, il n'était pas 
à craindre qu'il le refusât à la dignité de la personne et au 
mérite de l'obéissance de son Fils. 

Au bout des quarante jours prescrits à sa solitude, le 
Sauveur voulut éprouver la faim, et il résolut d'accorder 
à la nature le secours qu'il lui refusait depuis longtemps; 
mais il n'était pas encore au terme de ses épreuves. Après 
avoir dompté la faim, il lui fallut combattre le démon. 
Modèle de tous les hommes, le Sauveur a voulu éprouver 
toutes nos misères et toutes nos. tentations, afin de nous 
apprendre à supporter les unes et à triompher des autres. 
Or, nos tentations se réduisent à trois, comme toutes les 
passions qui sont en nous : l'amour du plaisir, l'orgueil 



DE PERSÉVÉRANCE. 45 

et l'ambition ; c'est par ces trois endroits que le démon 
attaqua Notre-Seigneur. 

D'abord, par l'amour du plaisir. Le tentateur, s'ap-
prochant, lui dit : Si vous êtes le Fils de Dieu, com­
mandez que ces pierres se changent en pain. Jésus se 
contenta de répondre au séducteur : Il est écrit : L'homme 
ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort 
de la bouche de Dieu, c'est-à-dire tout ce qui plaît à Dieu 
de lui donner pour sa nourriture. Ce qui nous fait en­
tendre que, loin de sacrifier notre âme aux plaisirs et 
même aux besoins du corps, il faut avoir confiance dans 
la Providence et attendre tout de sa bonté. 

Secondement, par l'orgueil. Satan ne se tint pas pour 
battu. Après avoir attaqué le Sauveur par ce qu'il croyait 
son faible, c'est-à-dire par la faim qu'il endurait alors, il 
l'attaqua par son fort, c'est-à-dire par sa confiance en Dieu. 
Il s'efforça de la faire dégénérer en orgueilleuse présomp­
tion. L'ayant donc transporté dans la ville sainte, il le 
plaça sur le pinacle du Temple, et lui dit : Si vous êtes 
le Fils de Dieu, jetez-vous en bas, car il est écrit : Il a 
chargé ses Anges du soin de votre personne pour qu'ils 
veillent à votre conservation, et ils vous porteront entre 
leurs mains, de peur que votre pied ne heurte contre quel­
que pierre. Il est écrit aussi, lui dit Jésus : Vous ne ten­
terez point le Seigneur votre Dieu. 

Troisièmement, par l'ambition. Après cette réponse, 
Satan crut qu'il n'avait plus rien à ménager. Il transporta 
Jésus sur une montagne fort élevée et lui fit voir en un 
instant tous les royaumes du monde avec leur gloire, et 
lui dit : Je vous donnerai toutes ces choses si, tombant à 
mes genoux, vous m'adorez. 

Le blasphème était horrible, et la proposition digne du 



46 CATÉCHISME 

prince des démons. Aussi le Sauveur, prenant le ton sur 
lequel il convient de répondre à la proposition d'un crime, 
lui dit : Retire-toi, Satan, car il est écrit : Vous adorerez 
le Seigneur votre Dieu, et vous le servirez lui seul. Alors 
le démon, ayant achevé toutes ses tentations, le quitta 
Aussitôt les Anges s'approchèrent du Sauveur et lui ser­
virent à manger. 

C'est pour notre instruction que le Sauveur voulut être 
tenté. Or, il se prépare à soutenir les tentations par la 
ferveur de la prière, par le jeûne et la retraite ; il les re­
pousse par la foi et par un prompt recours à Dieu. Quels 
succès pouvons-nous espérer si nous ne présentons à l'en­
nemi le plus violent et le plus rusé qui fut jamais, qu'une 
âme dissipée, une chair délicate, un orgueil flatté, des 
passions vives et l'oubli des vérités du salut ? Enfin, par 
ce mystérieux repas, servi de la main des Anges, il nous 
montre la joie que la tentation procure à l'âme qui sait 
la vaincre, et à la cour céleste témoin de sa victoire. 

Le temps était venu où, suivant la volonté de son 
Père, Jésus allait se consacrer tout entier à la prédication 
de l'Evangile, et se livrer sans ménagement aux contra­
dictions qui en sont inséparables. L'ouvrage dont il se 
voyait chargé était grand et difficile : la Judée, la Ga-

* Cum dicitur Deus homo, vel in excelsum montent, vcl in sanctam civi-
tatem a diabolo assumptus, mens refugit, humana hoc audire aures expa-
vescunt Qui tamen non esse incredibilia ista cognoscimus, si in illo et alia 
facta pensamus. Certe iniquorum omnium caput diabolus est, et hujus capi-
tis membra sunt omnes iniqui. An non diaboli membrum fuit Pilatus ? an 
non diaboli membra Judssi persequentes et milites cruciflgentes Cliristum 
fuerant ? Quid ergo mirom, si eu illo permiait in montent duci, qui se per-
tulitetiara a membris illius cruciflgiî non est ergo indignum Redemptore 
nostro quod tentari voluit, qui venerat occidi. Justum quippe erat, ut sic 
tentationes nostras suis tentationibus vinceret, sicutmortem nostram venerat 
sua morte superare. (Greg., tiomil. in Mat th.) 



DE PERSEVERANCE. 47 

lilée, la Samarie, tous les cantons de la Palestine, atten­
daient ses soins et demandaient sa culture. C'était là le 
champ que le père de famille lui destinait ; fonds ingrat 
qui ne devait guère rendre à ses sueurs, que des ronces 
et des épines, où il lui faudrait semer beaucoup, recueillir 
peu, préparer la moisson par des fatigues excessives, et 
n'avoir pas la consolation de la voir mûrir sous ses yeux. 
Le temps était court : pour remplir une carrière labo­
rieuse dont le terme devait être une honteuse croix, on ne 
lui donnait qu'environ trois ans. 

Les peines ne l'effrayèrent pas, et les fruits amers qui 
devaient en être la récompense, loin de le décourager, 
devinrent l'objet de ses vœux. Il voyait dans la suite des 
siècles Dieu, son Père, dignement honoré, l'homme sauvé, 
le monde devenu chrétien. Sa vie, jusque-là obscure et 
paisible, ne fut plus qu'un enchaînement continuel de 
travaux, de courses et de souffrances, jusqu'au jour où 
elle se termina par les horreurs du Calvaire. 

Au sortir du désert il se rapprocha du Jourdain, où 
Jean-Baptiste continuait de prêcher la pénitence et la pro­
chaine manifestation du Messie. Apercevant le Sauveur qui 
venait à lui, le saint Précurseur s'écria en présence de 
tout le peuple : Voilà l'Agneau de Dieu, voilà celui qui 
ôte le péché du monde. 

Dans cette occasion mémorable, le Sauveur s'attacha 
ses premiers disciples : André avec Simon-Pierre, son 
frère, et Philippe, tous trois de la ville de Bethsaïde. 
Aussitôt apôtres que prosélytes, ils se mirent à la suite 
du Messie et l'accompagnèrent à Cana de Galilée. 

Peu après leur arrivée dans cette ville un particulier y 
célébra ses noces : la sainte Vierge s'y trouva. Sa ma­
nière de vivre, humble, simple et modeste, sans se dé-



4 8 CATÉCHISME 

mentir jamais, n'avait cependant rien de singulier. Elle 
fut priée d'assister à la célébration de ce mariage, et elle 
voulut bien accepter : Jésus fut aussi invité à la fête avec 
ses disciples. C'était pour eux surtout, et pour sanctifier 
les noces par sa présence, qu'il daignait paraître à un 
festin qui, d'ailleurs, n'avait rien en soi que d'honnête et 
de légitime. La religion ne condamnerait pas ces sortes 
de plaisirs, s'ils étaient retenus dans de justes bornes. 
Mais le malheur est que les hommes ne savent point se 
modérer, et qu'on est forcé de retrancher des usages 
honnêtes pour en prévenir les abus. 

Ils n'étaient pas à craindre dans un festin, où se trou­
vaient Jésus et Marie ; mais la joie qui devait l'accom­
pagner faillit être troublée par un accident bien humi­
liant. Sur la fin du repas le vin commence à manquer. 
Marie s'en aperçoit, et, sans attendre qu'on ait recours à 
sa médiation, elle se tourne vers Jésus, et lui dit : Ils 
n'ont plus de vin. Femme, lui répond le Sauveur, qu'y 
a-t-il de commun entre vous et moi ? Mon heure n'est pas 
encore venue *. 

En lisant cette courte réponse de Jésus à sa sainte 
Mère, nous sommes peut-être trop frappés de l'apparente 
sévérité qu'elle respire. En effet, le Sauveur, par son air, 

> Suivant le grec, ces paroles du Sauveur peuvent présenter un autre sens 
qui nous semb le préférable : Femme, que cela fail-t-il à vous et à moi? O vous, 
a femme par excellence ! vons qui êtes mère sans cesser d'être vierge, de 

quelle importance peut-il être pour vous et pour moi qu'ils n'aient plus de 
\.u t Vous savez que cet excitateur des passions n'est pas nécessaire pour la 
seule génération qui soit digne de Dieu, digne de vous et de moi. Mon heure 
l'est pus «acore venue : quoique l'heure de faiie des miracles ne soit pas 

encore venue pour moi, cependant vous avez parlé, cela me suffit ; je la de­
vancerai a la considération de ma mère. Ainsi, dans la première partie de sa 
réponse, le Sauveur révèle la sublime dignité de Marie, comme dans la se» 
coude il rend hommage à son pouvoir tout-puissant. 



DE PERSÉVÉRANCE. 49 

le ton de sa voix put adoucir ce qui nous semble dur dans 
ses paroles, et le plus tendre de tous les fils ne voulut 
point affliger la plus chérie de toutes les mères. Mais il' 
voulait apprendre, non à Marie qui ne l'ignorait pas, 
mais à ses disciples et à ses parents, qu'il ne devait point 
faire des miracles par des considérations de chair et de 
sang. Marie connut bien que son fils lui accordait sa de­
mande, et elle dit à ceux qui servaient : Faites tout ce 
qu'il vous dira. 

Or, il y avait là six urnes de pierre, destinées aux puri­
fications des Juifs, qui tenaient chacune deux ou trois me­
sures. Jésus leur dit : Emplissez d'eau les urnes ; et ils les 
emplirent jusqu'au bord. Jésus ajouta : Puisez à présent, 
et portez au maître du festin ; et ils le firent. Dès que 
celui-ci eut goûté l'eau qui avait été changée en vin, ne 
sachant pas d'où venait ce vin, il appela l'époux et lui dit : 
Tout le monde donne le bon vin au commencement, et 
après que les gens ont bien bu, on en donne qui n'est pas 
aussi bon ; mais vous, vous avez gardé le bon vin jusqu'à 
cette heure. Jésus fit ce premier miracle à Gana en Galilée. 
Par là, il fit éclater sa puissance, et ses disciples furent 
confirmés dans la foi qu'ils avaient en lui. 

Il alla ensuite avec sa mère et ses disciples à Caphar-
naiim, où il ne demeura que peu de jours. Cette ville opu­
lente et fort peuplée fut, depuis, la demeure la plus ordi­
naire du Sauveur, et comme le centre de ses missions. 
Elle était située aux confins des tribus de Zabulon et de 
Nephthali, à l'embouchure du Jourdain dans la mer de 
Galilée ou de Tibériade. 

C'est en se promenant sur les bords de cette mer, ou 
plutôt de ce grand lac, que Jésus s'attacha deux nouveaux 
disciples : Jacques et Jean, fils de Zébédée. Comme Pierre 

m. A 



80 CATÉCHISME 

et André, ils étaient pêcheurs de profession, Venez, et 
suivez-moi, leur dit le Sauveur ; et, abandonnant aussitôt 
leurs filets et leur père, ils se mirent à sa suite. Quel 
exemple de fidélité à la grâce ! 

Accompagné de ses disciples, il partit de Capharnaum 
pour Jérusalem, où il arriva quelques jours avant la fête 
de Pâque, dans l'intention de la célébrer avec les Juifs, 
et de nous donner l'exemple de l'obéissance à la loi et à 
l'autorité légitime. Il s'y fit d'abord remarquer par une 
action qui attira sur lui tous les regards. S'étant trans­
porté au Temple avec ses disciples, il fut frappé d'un abus 
déjà ancien, ou plutôt d'une profanation scandaleuse qui 
alluma son zèle. Les Juifs intéressés tenaient une espèce 
de marché dans l'enceinte de la maison de Dieu, et là 
ils ne craignaient pas de vendre des bœufs, des moutons 
et des colombes pour les sacrifices. 

Le Sauveur ne put souffrir un pareil scandale. Le lieu 
saint, qu'on profanait avec si peu de ménagement, était la 
demeure de son Père; c'était à lui de le venger du mépris 
de ses adorateurs. Armé d'un fouet de petites cordes, et 
bien plus encore de cet air d'autorité, que prend un maître 
indigné contre des esclaves insolents, il marche aux pro­
fanateurs, les chasse honteusement du Temple, écarte 
les bœufs et les moutons, renverse les tables des chan­
geurs et jette bien loin leur argent Otez cela d'ici, dit-il 

1 Pourquoi des changeurs dans les parvis du Temple P La loi obligeait les 
Juifs, répandus par tout le monde, à payer l'impôt du temple. C'était une 
tomme annuelle de trois francs par tete, destinée à l'entretien du Temple et 
des Prêtres ainsi qu'à la dépense des sacrifices. En venant à Jérusalem, les 
Juifs apportaient la monnaie qui avait cours dans les pays qu'ils habitaient. 
Il fallait la changer contre la monnaie juive, autrement elle n'était paa 
reçue. De là, les changeurs. L'impôt du Temple était le Dénie- de Saint-
Pierre. 



DE PERSÉVÉRANCE. 51 

à ceux qui vendaient des colombes, et ne faites point de la 

maison de mon Père une maison de trafic. 
Le grand miracle de cette action est d'avoir été faite, 

sans être préparée par aucun miracle. Notre-Seigneur, que 
les Juifs ne connaissaient point, l'exécute sans que, parmi 
tant d'hommes intéressés à s'y opposer, un seul ose parler 
pour sa défense : évidemment l'impression de la divinité 
s'était fait sentir aux profanateurs. De quelle frayeur, en 
effet, ne durent-ils pas être saisis lorsqu'ils entendirent 
cet homme inconnu, qui les traitait avec tant d'empire, 
appeler la maison de Dieu la maison de son Père! 

Cette action d'éclat ne nous apprend pas seulement le 
respect que nous devons apporter dans nos églises, bien 
plus saintes que le Temple de Jérusalem ; elle nous mon­
tre encore la charité du Sauveur au milieu de l'ardeur du 
plus grand zèle. Il dit aux marchands de colombes de les 
emporter : s'il les avait traités comme les autres, les co­
lombes se seraient envolées, et auraient été perdues pour 
ceux à qui elles appartenaient. Jésus, qui veut les effrayer 
tous, ne veut faire tort à aucun ; et, dans une action si 
vive, il nous apprend que le zèle doit être réglé par la pru­
dence et modéré par la charité. 

Notre-Seigneur resta quelque temps à Jérusalem et dans 
la Judée. Il convertit même un savant docteur de la Syna­
gogue, nommé Nicodème, auquel il expliqua, dans un en­
tretien secret, tout l'ensemble du Christianisme. Bientôt, 
l'éclat de ses œuvres l'ayant obligé à s'éloigner de la ca­
pitale, il reprit le chemin de la Galilée avec ses disciples, 
en passant par la Samarie : la leçon suivante contiendra 
le récit de co voyage. 



52 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

P R I È R E . 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour 1 je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur si compatissant, qu'il a 
voulu éprouver toutes nos tentations afin de nous appren­
dre à les vaincre; donnez-nous la grâce d'y résister promp-
tement, de suivre comme les Apôtres notre vocation et 
d'apporter à l'Église le respect que mérite votre maison. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veux résister 
promptement aux tentations. 



V LEÇON 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIÈRE ANNÉE (SUITE). 

La Samaritaine. — Condescendance du Sauveur. — Eau de la grâce. — 
Annonce de la loi nouvelle. — Guérison d'un possédé, — d'un paralytique. 
— Pouvoir de remettre les péchés. — Choix des douze Apôtres. 

Le Sauveur était parti de la Judée par une saison fort 
chaude ; il avait marché à pied tout le matin, et verg 
l'heure de midi il était arrivé au voisinage d'une ville de 
Samarie, appelée Sichar. Fatigué du chemin, il s'assit sur 
le bord d'un puits qu'on nommait la Fontaine de Jacob. 
Ses disciples se détachèrent et allèrent ensemble acheter 
des vivres à la ville. 

Durant leur absence, une femme du pays vint pour 
puiser de l'eau, et Jésus lui dit : Donnez-moi à boire. Com­
ment, lui répondit cette femme, qui le reconnut pour être 
un homme de Judée, comment, étant Juif et me connais­
sant pour une femme samaritaine, me demandez-vous à 
boire? Car les Juifs avaient en horreur les Samaritains, 
qu'ils regardaient comme des corrupteurs de la loi de 
Moïse. 

Le bon Pasteur, qui avait attiré auprès de lui cette 
brebis égarée et qui se proposait de la gagner, ne voulut 
point entrer dans cette contestation. Si vous connaissiez, 
lui dit-il, le don de Dieu, si vous saviez quel est celui qui 
vous dit : Donnez-moi de l'eau à boire, peut-être vous 
eût-il donné une eau vive et vivifiante qu'il ne vous eût 
pas refusée. Le Sauveur voulait lui parler de l'eau de la 
grâce et des lumières de l'Évangile. 

La femme de Sichar ne comprit pas ou feignit de ne 



54 CATECHISME 

pas comprendre quelle était cette eau. Seigneur, lui dit-
elle, TOUS n'avez rien pour puiser, et le puits est profond : 
où avez-vous donc cette eau vive ? Est-ce que vous êtes 
plus grand que notre père Jacob, qui nous a donné ce 
puits dont il a bu, lui, ses enfants et ses troupeaux? 

Jésus, qui voulait amener par degrés cette pauvre étran­
gère à la connaissance de l'Évangile, usa avec elle d'une 
extrême condescendance, et sans relever ce qu'elle venait 
de dire de la supériorité de Jacob : N'est-il pas vrai, lui 
dit-il, que quiconque boit de l'eau de ce puits a encore 
soif, et qu'elle ne désaltère pas pour toujours? Au con­
traire, l'eau dont je vous parle est telle, que celui à qui 
j 'en donnerai et qui en boira, n'aura jamais soif. 

La Samaritaine parut ajouter foi à cette parole, c'était 
le premier pas vers sa conversion. Mais, ne comprenant 
point encore de quelle nature était cette eau merveilleuse : 
Seigneur, dit-elle, donnez-moi de cette eau, afin que je 
n'aie plus soif, et que je ne vienne plus ici puiser. Avant 
que je vous satisfasse, lui dit le Sauveur, allez à Sichar 
appeler votre mari, et amenez-le ici avec vous. Moi, re­
prit-elle, je n'ai point de mari. C'était à cet aveu que 
Jésus l'attendait : la miséricorde, si l'on peut parler de la 
sorte, lui avait tendu ce piège. Vous dites vrai, répliqua-
t-il, vous n'avez point de mari ; car vous en avez déjà eu 
cinq, et celui avec qui vous vivez maintenant n'est pas 
votre époux légitime. Jamais vous n'avez parlé plus juste 
qu'en disant que vous n'aviez point de mari. 

Si cette femme n'était pas naturellement bonne, elle eut 
au moins la droiture de ne pas contester. Au lieu de donner 
à Jésus un démenti comme l'auraient fait bien d'autres, 
avec d'autant plus d'assurance que le reproche était mieux 
fondé, elle lui dit avec un transport mêlé de honte : 



DE PERSÉVÉRANCE. 55 

Seigneur, à ce que je vois, vous êies un Prophète. 
La simplicité de cet aveu le disposa au pardon ; néan­

moins, la brebis se débattait encore sous la main du bon 
Pasteur. Elle essaya donc de détourner la conversation 
d'un sujet qui, naturellement, ne devait pas lui plaire, et 
revint sur la controverse qui partageait les Juifs et les Sa­
maritains. Nos Pères, dit-elle au Sauveur, adorent sur la 
montagne de Garisim, et vous dites, vous autres, que le 
lieu où il faut adorer, c'est le Temple de Jérusalem. 

Quel qu'en fût le motif, cette question fit tomber la Sa­
maritaine dans un nouveau piège de la miséricorde. Le 
Sauveur prit de sa réponse occasion de l'instruire du culte 
parfait, qu'il venait établir sur les ruines de tous les an­
ciens cultes, sans en excepter le culte judaïque, qui, quoi­
que véritable, n'était qu'une préparation au culte évan-
gélique. 

Femme, lui dit-il, croyez-moi, voici le temps où vous 
n'adorerez plus le Père ni sur cette montagne ni à Jéru­
salem. Mais le temps vient, et il est même venu, où les 
véritables adorateurs adoreront le Père en esprit et en vé­
rité. Pénétrée de la croyance alors universelle que les 
temps étaient accomplis, la femme lui répondit : Je sais 
que le Messie est sur le point de venir ; lors donc qu'il 
sera venu, il nous instruira de toutes choses. Ce Messie, 
lui dit Jésus, que les deux peuples attendent, qui doit 
vous instruire de toutes choses, et que vous acceptez pour 
juge de vos différends, ce Messie, c'est moi, moi qui vou3 
parle. 

Ainsi, par un art merveilleux, le Sauveur avait conduit 
cette femme jusqu'à dire qu'elle s'en remet à la décision 
du Messie. Il ne fallait plus qu'un mot pour achever l'ou­
vrage de sa conversion ! et ce mot vainqueur, le Sauveur 



S 6 CATÉCHISME 

le place si à propos, qu'au moment où il finit de le pro­
noncer, ses disciples arrivent et interrompent l'entretien, 
comme pour ôter à la Samaritaine déjà ébranlée la tenta­
tion de disputer encore, et lui laisser le temps de faire ses 
réflexions dans le silence. 

En effet, lorsque Jésus cessait de dire à cette femme : 
C'est moi qui suis le Messie, les quatre disciples que nous 
avons vus quitter leur maître au puits de Jacob, pour aller 
à la ville chercher des vivres, revinrent avec leurs provi­
sions. Ils furent surpris de ce que Jésus, contre sa cou­
tume, s'entretenait avec une femme. Cependant tel était 
leur respect pour le divin Maître, qu'aucun d'eux n'osa 
lui dire : Que demandez-vous à cette femme de Samarie, 
et pourquoi lui laissez-vous la liberté de vous entre­
tenir? 

De son côté, la Samaritaine, animée de ce feu divin 
qu'allume dans les âmes droites la conversation de Jésus, 
alla le communiquer aux habitants de sa ville. Venez voir, 
leur dit-elle, un homme qui m'a dit tout ce que j ' a i fait; 
n'est-ce point le Christ? Les Samaritains de Sichar étaient 
si persuadés que les temps du Messie étaient proches qu'à 
la seule parole de leur compatriote ils sortirent en foule 
de la ville et vinrent trouver Jésus en le suppliant de de­
meurer avec eux. Il se laissa conduire dans Sichar, où il 
employa deux jours à les instruire et à les affermir dans 
la foi. 

Le Sauveur poursuivit ensuite son voyage vers la Galilée, 
dont les habitants le reçurent avec empressement, parce 
qu'ils avaient vu tout ce qu'il avait fait à Jérusalem du* 
rant la fête. On se mit à parler de lui dans tout le pays, et 
on accourut en foule aux Synagogues où il enseignait. 
Tandis que tout le monde publiait ses louanges, il conti-



DE PERSÉVÉRANCE. 57 

iraait sans relâche l'œuvre pour laquelle il était venu sur 

la terre. 
Partout où il y avait une misère à soulager, on était sûr 

de le voir accourir. Comme l'esprit, le cœur et le corps de 
l'homme étaient atteints parla plaie du péché. Or, tous les 
discours, toutes les démarches, tous les miracles de Notre-
Seigneur avaient pour but de guérir ces trois parties de 
nous-mêmes. Ce n'est pas tout, l'homme, esclave du péché, 
l'était aussi du démon. Il se l'était volontairement donné 
pour maître, en lui obéissant plutôt qu'à Dieu. Le but de 
la venue du Messie était encore de le délivrer du joug hu­
miliant de ce tyran cruel. Il semble même que dans les 
jours de la prédication de Jésus-Christ, Dieu donna un 
pouvoir plus étendu à l'ennemi du genre humain, pour 
fournir une matière plus abondante aux victoires de son 
Fils. 

Un jour de Sabbat, il entra dans la Synagogue où les 
docteurs et le peuple étaient assemblés, lorsque tout à 
coup le démon s'écria d'une voix forte et terrible, par la 
bouche d'un possédé : Laissez-moi tranquille, Jésus de 
Nazareth, ne me troublez pas dans ma possession, qu'a­
vons-nous à démêler avec vous? N'êtes-vous donc venu au 
monde que pour nous déclarer la guerre, et pour faire 
cesser le pouvoir que nous exerçons sur les hommes ? Je 
sais qui vous êtes, le Saint de Dieu. Ce n'était pas du Père 
du mensonge que le Sauveur attendait la vérité. Il prit 
un ton menaçant, et dit ces deux mots à l'esprit malin : 
Tais-toi, et sors du corps de cet homme. 

U importait à la gloire de Dieu que la possession ne 
fût pas douteuse. Pour rendre le miracle incontestable, 
Jésus permit au démon de faire sentir durant quelques 
moments son dépit et son désespoir, au malheureux qu'on 



8 8 CATÉCHISME 

le forçait d'abandonner. L'esprit infernal, en le quittant 
avec de grands cris, lui causa de violentes tortures et des 
convulsions effrayantes. Il le jeta rudement au milieu de 
l'assemblée ; mais il ne fît que montrer l'impuissance de 
sa rage, car le possédé se trouva sans incommodités et 
sans blessures, aussi sain de corps que libre d'esprit. 

Le miracle était public et bien avéré, mais Notre-Sei­
gneur l'avait fait d'un air si tranquille, il s'était com­
porté en homme si sûr et si maître du succès, que la ma­
nière dont le prodige s'était opéré avait quelque chose 
d'aussi étonnant que le prodige même. Sans altération 
après l'événement, comme il avait été sans empressement 
durant l'action, il laissait tous les spectateurs dans une 
surprise, d'autant plus grande qu'il n'en témoignait au­
cune. 

Aussi, quand les Galiléens virent que les miracles ac­
compagnaient les discours du Sauveur, et qu'il ne lui en 
coûtait pas plus pour se faire obéir de l'enfant que pour 
montrer la route du ciel, ils furent saisis d'une frayeur 
respectueuse. Que veut dire ce que nous voyons ? se de­
mandaient-ils les uns aux autres. Quelle est cette nouvelle 
doctrine? Quel est ce nouveau docteur qui commande 
aux esprits immondes et dans le moment ils lui obéissent ? 

Le bruit de la délivrance du possédé et l'admiration 
pour son libérateur, passèrent bien vite de la Synagogue 
dans toute la ville de Gapharnaùm et jusque dans les 
cantons lés plus obscurs de la Galilée. Ce n'était pas de 
quoi procurer au Sauveur beaucoup de tranquillité, et 
bientôt il eût été investi d'une foule d'affligés, si la cir­
constance du Sabbat n'eût retenu les plus vifs dans une 
inaction qu'ils croyaient commandée. 

Le Sabbat commençait le soir et finissait le soir sui-



DE PERSÉVÉRANCE. 59 

van i Dès qu'il fut passé, on se mit en mouvement dans les 
différentes familles où l'on avait des malades, des in­
firmes de toute espèce, des démoniaques ou des possédés; 
on se hâta de les conduire à Jésus, ou de les porter à ses 
pieds. Le nombre en était si grand que toute la ville était 
rassemblée à la porte de la maison : le Sauveur les 
guérit tous sans exception. Les malades le bénissaient 
comme leur libérateur, et les démons, chassés des es­
prits et des corps, s'écriaient en sortant : Vous êtes le Fils 
de Dieu. 

C'est ainsi que le Sauveur accomplissait les paroles d'I-
saïe. Parlant du Messie : Il s'est chargé, dit ce prophète, 
de nos infirmités, et il a pris sur lui nos maladies. Ce qui 
veut dire : Le Messie a reçu le pouvoir non-seulement de 
purifier nos âmes de la tache du péché, mais encore de 
guérir les infirmités de nos corps, parce qu'il s'est chargé 
de payer à Dieu, son Père, par l'effusion de son propre 
sang, toutes les peines, soit éternelles, soit temporelles, 
dues au péché, parmi lesquelles il faut compter les infir­
mités de la vie, la nécessité de la mort et les violences du 
démon. 

Jésus ne se contentait pas de guérir les corps en chas­
sant les démons et les maladies, il travaillait aussi à la 
guérison des âmes en dissipant les ténèbres de l'erreur et 
de l'ignorance, qui sont les suites du péché. Pour obtenir 
la foi à ses paroles, il établissait sa divinité par d'écla­
tants miracles, et préparait le peuple privilégié à croire à 
la vocation de tous les peuples et à entrer dans une reli­
gion qui, au lieu d'être renfermée dans les limites de la 
Palestine, ne devait avoir d'autres bornes que celles du 
monde. S'étant donc assis, il instruisit cette immense 
multitude. 



60 CATECHISME 

Or, il y avait dans l'assemblée des Pharisiens, des Scri­
bes, des Docteurs de la loi, venus de toutes les parties de 
la Galilée, de la Judée et de Jérusalem, dans le dessein 
peut-être d'examiner ses paroles et d'épier ses actions. Le 
crédit qu'il s'était acquis les blessait déjà beaucoup. Ils 
cherchaient dès lors l'occasion de le décrier ou de le per­
dre, et l'on peut regarder cette journée comme le com­
mencement de la guerre cruelle, qu'ils ne cessèrent plut 
de faire à sa personne, à sa doctrine et à ses disciples, jus­
qu'à la ruine entière de leur nation. Ces méchants 
hommes étaient assis à ses côtés et l'écoutaient avec une 
maligne attention, lorsque son discours fut interrompu 
par un événement singulier qui attira les yeux de tous 
les spectateurs. 

Quatre hommes qui portaient un paralytique étendu 
dans son lit pour le présenter au Sauveur, n'ayant pu per­
cer la foule, s'avisèrent de monter le malade sur le haut 
de la maison, qui, suivant la coutume du pays, formait 
une plate-forme découverte. Ils percèrent le toit d'une 
large ouverture, par laquelle ils descendirent le paralyti­
que, couché comme il était dans son lit, jusqu'aux pieds 
du Sauveur et au milieu de l'assemblée. Jésus ne put voir 
la foi vive du malade qui implorait son secours, et la 
charité industrieuse de ceux qui le présentaient, sans en 
être touché. L'occasion était belle de soulager un mal­
heureux, de confondre les incrédules, de procurer la 
gloire de son Père, et d'autoriser sa mission : il en pro­
fita. Mon fils, dit-il au paralytique, prenez confiance, vos 
péchés vous sont remis. Paroles profondes qui nous révè­
lent que les infirmités du corps sont souvent l'effet des 
maladies de l'âme. 

A ces mots, les Scribes et les Pharisiens se mirent à 



DE PERSÉVÉRANCE. 61 

raisonner et à dire en eux-mêmes : Comment cet homme 
peut-il tenir un pareil langage? Il blasphème, il s'arroge 
un pouvoir qu'il n'a pas. Qui peut remettre les péchés, si 
ce n'est Dieu seul ? Jésus, ayant lu ces pensées dans leurs 
cœurs, leur dit : Pourquoi formez-vous intérieurement de 
mauvais soupçons contre moi ? Lequel est le plus facile 
de dire à un paralytique : Vos péchés vous s'ont remis, 
ou de lui dire : Levez-vous, prenez votre lit et marchez ? 

Or, afin que vous sachiez que le Fils de l'homme a sur 
la terre le pouvoir de remettre les péchés, écoutez ce que 
je vais dire, et voyez quelle sera l'efficacité de mes pa­
roles. Regardant alors le paralytique : Levez-vous, lui dit-
il, c'est moi qui vous l'ordonne, emportez votre lit et re­
tournez chez vous. A l'instant l'homme se lève, charge son 
lit sur ses épaules et prend le chemin de sa maison en 
publiant les louanges de Dieu. 

Les acclamations des assistants se joignirent aux ac­
tions de grâces du paralytique. Jamais, disaient-ils, on n'a 
vu le Seigneur opérer parmi son peuple de si grandes 
merveilles. Tous ensemble glorifiaient Dieu d'avoir com­
muniqué à l'homme, un pouvoir aussi divin que celui de 
remettre les péchés. En effet, le pouvoir de remettre les 
péchés, encore plus que celui de guérir les maladies, était 
la fin de l'Incarnation du Fils de Dieu, le plus nécessaire 
comme le plus précieux de tous les biens qu'il devait pro­
curer à la nature humaine. De là, la surprise, l'admira­
tion, la joie du peuple, en voyant que Dieu avait bien 
voulu communiquer aux hommes ce droit, qui semblait 
être de tous les droits de la Divinité le plus incommuni­
cable. 

Après ce miracle Jésus partit. Tout le peuple le suivait, 
et il l'instruisait selon sa coutume. Ce n'était pas sans 



62 CATÉCHISME 

dessein que le Sauveur avait entrepris cette espèce de 
voyage. Il méditait une conquête d'autant plus glorieuse 
à la force de la grâce, que le sujet pouvait paraître moins 
disposé à en suivre les impressions. 

En passant devant la maison des Fermes, où se payaient 
les contributions imposées à la nation, il vit un homme 
nommé Matthieu, assis au bureau, et lui dit : Suivez-moi. 
Matthieu se leva, et, quittant tout, il le suivit. C'est lui-
même qui, d'abord disciple, ensuite apôtre, puis historien 
de son maître, nous apprend le détail de cet événement. 
Afin d'honorer la nature humaine à laquelle il n'avait pas 
dédaigné de s'unir, on voit constamment le Fils de Dieu 
choisir des hommes de toutes les conditions, pour en 
faire ses coopérateurs dans l'œuvre de la Rédemption du 
monde. 

Il avait déjà un assez grand nombre de disciples ; mais 
jusque-là ils étaient tous à peu près égaux, et il en voulait 
qui tinssent le premier rang et qui fussent les pères et les 
chefs du nouveau peuple qu'il allait créer sur la terre. Le 
moment était venu où il devait faire ce choix, à jamais 
mémorable. Avant d'y procéder, le Sauveur alla sur une 
montagne et y passa la nuit en prières. Il n'avait pas be­
soin de ces préparatifs ; mais il était à propos qu'il en 
donnât l'exemple à son Eglise, qui s'est fait une loi de l'i­
miter religieusement, comme nous le voyons par les 
jeûnes et les prières, dont elle fait toujours précédei le 
choix de la consécration de ses ministres. 

Dès qu'il fut jour, il appela ses disciples, parmi lesquels 
il en choisit douze pour être avec lui et à dessein de les 
envoyer prêcher. Il les honora du nom d'Apôtres, qui si­
gnifie envoyés, en leur accordant le pouvoir de guérir les 
malades et de chasser les démons. 



DE PERSEVERANCE. 63 

Voici le nom des douze Apôtres : Simon, à qui Jésus 
donna le nom de Pierre; Jacques, fils de Zébédée, et Jean, 
frère de Jacques ; André, Philippe, Barthélemi, Matthieu 
le Publicain, Thomas, Jacques, fils d'Alphée, et Judas, 
son frère, nommé Thaddée; Simon le Chananéen, sur­
nommé le Zélé, et Judas Iscariote, celui-là même qui le 
trahit. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui guérit tout à la fois 
notre esprit en l'éclairant, notre cœur en le purifiant et 
notre corps en le soulageant : faites-nous la grâce de com­
prendre et de pratiquer ses leçons. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux prier 
aujourd'hui pour les pécheurs et les malades. 



V I e L E Ç O N 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIÈRE ANNÉE (smrt) . 

Sermon sur la montagne : se divise en deux parties. — Fondements de la-
société nouvelle s huit béatitudes. — Devoirs des Apôtres et des Pretres. — 
Devoirs communs aux Pretres et aux Fidèles : pureté d'intention, prières. 
Jeûne, aumône, confiance sans bornes i la Providence. Lépreux guéri, 
serviteur du Centenier guéri. 

Le Sauveur, ayant choisi ses Apôtres, descendit de la 
montagne avec eux et ses autres disciples. Dans la plaine 
l'attendait une multitude infinie de peuple de toute la 
Judée, de Jérusalem et du pays maritime de Tyr et de Si-
don, qui étaient venus pour l'entendre et pour être guéris 
de leurs maladies : le Sauveur les soulagea tous. Après 
avoir guéri les corps, il jugea que le temps était favorable 
pour travailler au salut des âmes. Étant remonté sur la 
hauteur, il s'assit au milieu de ses disciples, et prononça, 
d'une voix assez forte pour être entendu de tout le peuple, 
cet admirable discours qu'on appelle le Sermon sur la 
montagne. Approchons-nous, afin de recueillir les paroles 
de lumière et de salut qui vont sortir de la bouche divine : 
aussi bien est-ce pour nous qu'elles ont été dites. 

Le discours du Fils de Dieu peut se diviser en deux par­
ties. La première regarde principalement les Apôtres et 
leurs successeurs dans le ministère évangélique ; la seconde 
s'adresse à tout le peuple présent et à tous les peuples 
chrétiens, dans la suite des siècles. Fondateur d'une so­
ciété nouvelle, ou plutôt Restaurateur de la société hu­
maine dégradée par le péché, Jésus-Christ pose les fonde­
ments du nouvel ordre de choses qu'il vient établir; puis 
il trace leurs devoirs aux prêtres et aux fidèles. 



CATÉCHISME DE P E R S É V É R A N C E . 6 5 

i* Il pose les fondements du nouvel ordre de choses 
qu'il vient établir. Prince de la paix, il veut qu'elle règne 
au cœur de l'homme, afin qu'elle règne dans la société 
universelle dont il est le fondateur. Mais le cœur de 
l'homme est comme une mer agitée, parce qu'étant fait 
pour la paix ou le bonheur, il ne le cherche pas où il est. 
Le Sauveur va le lui apprendre et renverser en même 
temps toutes les idées que s'en étaient formées la raison 
dégénérée, la philosophie et le judaïsme même, qui n' i­
maginaient guère d'autre béatitude que la jouissance des 
richesses, des honneurs et des plaisirs. 

a Bienheureux, dit le divin Précepteur du genre hu­
main, bienheureux les pauvres d'esprit, car le royaume 
des deux leur appartient. » Par les pauvres d'esprit, on 
entend : ceux qui ont tout quitté pour suivre Jésus-Christ ; 
ceux qui, au milieu des richesses, ont l'esprit détaché des 
biens de la terre ; ceux qui naissent et qui vivent dans la 
pauvreté, sans murmure et sans impatience. La félicité 
éternelle leur appartient à tous, sous le titre majestueux de 
royaume. 

« Bienheureux ceux qui sont doux, car ils posséderont 
la terre; 

« Bienheureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés 
« Bienheureux ceux qui ont faim et soif de la justice, 

car ils seront rassasiés ; 
« Bienheureux ceux qui sont miséricordieux, car ils ob­

tiendront miséricorde ; 
« Bienheureux ceux qui ont le cœur pur, car ils verront 

Dieu; 

« Bienheureux les pacifiques, car ils seront appelés en­
fants de Dieu ; 

« Bienheureux ceux qui souffrent pour la justice, car le 
m. s 



66 CATÉCHISME 

royaume des cieux leur appartient. Vous serez bienheu­
reux lorsqu'à mon sujet les hommes vous chargeront 
d'opprobres, qu'ils vous persécuteront, qu'ils diront de 
vous toute sorte de mal contre la vérité. Réjouissez-vous 
et faites éclater votre joie, parce que la récompense qui 
vous attend dans le Ciel est grande. Car c'est ainsi qu'ils 
ont persécuté les Prophètes qui ont été avant vous. » 

Le mépris, la crainte même des richesses, des honneurs 
et des plaisirs ; l'amour de la pauvreté, des humiliations, 
des souffrances ; le désir ardent, sincère, efficace de toutes 
les vertus : voilà donc le fondement du Christianisme et 
les conditions du bonheur. Que tous les hommes prati­
quent ces divines leçons, et la société cesse d'être une arène 
sanglante où toutes les passions déchaînées se disputent 
les biens sensibles ; le Ciel est descendu sur la terre, et le 
monde est régénéré : c'est le but du Sauveur. 

2° Il trace aux Prêtres leurs devoirs. Toutes ces vérités, 
si hautes et si dures à l'homme dégradé, le fils de Dieu les 
prêchait lui-même dans la Judée, et il donnait l'exemple 
des vertus qu'elles commandent. Après lui, ces mêmes vé­
rités devaient être annoncées dans l'univers entier. Quelle 
fidélité dans ceux qui seront chargés de cet auguste minis­
tère, afin de ne pas retrancher un seul iota du code régé­
nérateur ! Mais surtout quelle sainteté, puisque l'exemple 
des prédicateurs est l'Évangile des peuples et la sanction 
de la doctrine ! Le divin Maître s'empresse de la recom­
mander aux Apôtres et en leur personne à tous leurs suc­
cesseurs. 

« Vous êtes la lumière du monde, leur dit-il ; vous êtes 
le sel de la terre, vous êtes comme une ville bâtie sur une 
montagne, exposée à tous les regards du Ciel et de la 
terre. » Brillez d'une telle sainteté, que tous ceux qui vous 



DE P E R S É V É R A N C E . G7 

verront glorifient votre Père qui est dans le Ciel. La Reli­
gion dont vous êtes les ministres et les conservateurs n'est 
pas une religion nouvelle, c'est le perfectionnement de la 
loi ancienne. Or, si la sainteté était exigée des ministres 
de la loi mosaïque, à plus forte raison est-elle un de­
voir pour les ministres de l'Évangile ; et le Sauveur se 
hâte de leur montrer la supériorité de la loi de grâce 
sur la loi de crainte, son étendue, sa rigoureuse obli­
gation. 

3° Il trace aux Fidèles leurs devoirs. Après avoir exposé 
les obligations particulières des chefs de la société nouvelle 
qu'il établit, Notre-Seigneur rappelle les devoirs communs 
à tous les Chrétiens, aux Pasteurs et aux brebis. Il insiste 
surtout sur ce point essentiel qui est l'abrégé de l'Évangile 
et l'héroïsme de la vertu : l'amour du prochain et des en­
nemis. 

« Voici ce qu'on vous a enseigné, dit le divin Législa­
teur : Vous aimerez votre prochain et vous haïrez votre 
ennemi. Et moi je vous dis : Aimez vos ennemis, faites du 
bien à ceux qui vous haïssent, bénissez ceux qui vous 
maudissent, priez pour ceux qui vous persécutent et pour 
ceux qui vous calomnient, afin que vous soyez les enfants 
de votre Père céleste, qui fait lever son soleil sur les bons 
et sur les méchants, et qui fait tomber la pluie sur les jus­
tes et sur les pécheurs. Car si vous n'aimez que ceux qui 
vous aiment, quelle récompense méritez-vous ? Les Publi-
cains ne le font-ils pas 1 ? Et si vous ne saluez que vos 
frères, que faites-vous d'extraordinaire ? Les païens mêmes 

* Chez les Juifs, on nommait Publicains ceux qui percevaient les impôts, 
te étaient très-odieuz aux Juifs, qui, se croyant libres parce qu'ils descen­

daient d'Abraham, ne les regardaient en quelque sorte que comme des voleurs 
publics. Peut-être l'étaient-ils en secret. 



6 8 CATÉCHISME 

ne le font-ils pas? Soyez donc parfaits comme votre Père 
céleste est lui-même parfait. » 

Telle est la perfection à laquelle nous sommes appelés 
par le Christianisme. Elle nous est donnée comme modèle, 
non pas pour que nous l'égalions, car qui est parfait comme 
Dieu ? mais pour que nous travaillions à l'acquérir et à lui 
donner sans cesse de nouveaux accroissements, par la rai­
son même que nous ne l'égalerons jamais. Afin que nous 
mettions à profit tout ce qui peut nous conduire à cette 
perfection sublime, le divin Maître recommande surtout 
la pureté d'intention, qui donne un prix infini aux moin­
dres œuvres. 

Mais cette pureté d'intention, base nécessaire de toutes 
les véritables vertus, ainsi que cette perfection divine à 
laquelle nous sommes obligés, comment y parvenir? Tout 
cela n'est-il pas évidemment au-dessus de nos forces ? Le 
Sauveur, qui prévoyait l'objection, se hâte d'y répondre. 
Avec cette bonté touchante qui le caractérise, il nous met 
en main un moyen infaillible d'atteindre le but sublime 
auquel il nous appelle : c'est la prière. 

« Ne vous effrayez pas, dit-il ; demandez, et on vous 
donnera; cherchez, et vous trouverez; heurtez, et l'on vous 
ouvrira. En effet, qui de vous, si son fils lui demande du 
pain, lui donnera une pierre ? Ou, s'il lui demande un 
poisson, lui donnera-t-il un serpent ? Si donc vous, tout 
insensés, tout imparfaits, tout méchants que vous êtes, 
vous savez donner de bonnes choses à vos enfants, combien 
plus votre Père qui est dans le Ciel en donnera-t-il à ceux 
qui lui en demandent ! Or, voici comment vous prierez. 
Vous direz : Notre Père qui êtes au Ciel, que votre 
nom, etc. 

A la prière, le divin Législateur veut qu'on ajoute le 



DE PERSÉVÉRANCE. 69 

jeûne et l'aumône. Il prend de là occasion de combattre 
l'avarice, et, suivant sa coutume, il attaque cette passion 
jusque dans sa racine, c'est-à-dire jusque dans le cœur 
humain. Gardez-vous bien, dit-il, de l'empressement à ac­
cumuler des trésors sur la terre, de l'or, de l'argent, de 
riches habits. La rouille consume les métaux, les vers ron­
gent les vêtements, les voleurs, habiles à creuser partout, 
enlèvent les uns et les autres. Placez vos trésors dans le 
Ciel et jusque dans le sein de votre Père céleste. Les bonnes 
œuvres que vous y déposerez y seront en sûreté ; là, vos 
trésors ne seront exposés ni à l'avidité des voleurs, ni aux 
déchets de la rouille, ni aux morsures des vers. N'ayant 
de bien que dans le Ciel, vous vous rendrez des hommes 
célestes, car chacun est attiré et comme possédé par ce 
qu'il possède : où est le trésor de l'homme, là est aussi son 
cœur. 

« Ne vous flattez point qu'il vous soit possible de vous 
partager sur ce point pas plus que sur les autres, et de 
servir deux maîtres à la fois : Dieu et le démon de la r i ­
chesse. C'est pour cela que je vous défends de penser, avec 
inquiétude, aux moyens de vous procurer des aliments 
pour vivre et des habillements pour vous vêtir. La vie 
n'est-elle pas plus précieuse que la nourriture? Le corps 
ne l'est-il pas plus que les vêtements? Comment donc 
Celui qui vous donne la vie et le corps, manquerait-il de 
vous donner des vêtements et la nourriture ? 

« Regardez les oiseaux du Ciel : ils ne sèment point, ils 
ne moissonnent point, ils n'ont ni greniers ni provisions; 
mais votre Père, qui est dans les Cieux, lui qui est leur 
Créateur et non leur Père, prend soin de les nourrir. N'êtes-
vous pas plus qu'eux? D'ailleurs, à quoi bon vous inquié­
ter? Qui de vous peut ajouter à sa taille une seule coudée? 



70 CATÉCHISME 

Ce que je vous dis de la nourriture, étendez-le aux vête­
ments. 

a Considérez les lis des champs ; voyez-les croître et s'é­
lever : ils ne filent point, ils ne travaillent point. Je vous 
le dis cependant, et il est vrai, Salomon, dans le plus 
grand appareil de sa magnificence, n'était pas aussi bien 
paré que l'est un de ces lis. Or, si un lis, qui n'est, après 
tout, qu'une plante champêtre, qu'on voit aujourd'hui sur 
la terre et qu'on jette demain au feu, Dieu le revêt et l'orne 
delà sorte, combien plus aura-t-il soin de vous,ô hommes 
de peu de foi ! 

« Gardez-vous donc bien de vous laisser tourmenter par 
ces sortes de soins et de dire avec inquiétude et défiance : 
Où trouverons-nous de quoi boire et de quoi manger? Qui 
nous fournira de quoi nous vêtir? Ce sont là des inquié­
tudes païennes. Votre Père céleste sait bien que vous avez 
besoin de toutes ces choses, il peut vous les fournir et il le 
veut. Cherchez donc avant tout le règne de Dieu et les 
vertus qu'il commande. Tout le reste vous sera donné 
comme par surcroît. » 

Évitons cependant d'outrer les paroles du divin Maître. 
Celui qui nous défend les sollicitudes, nous commande le 
travail ; celui qui nous interdit la défiance sur les besoins 
de la vie, nous ordonne d'y être assez attentifs pour les 
représenter tous les jours à Dieu. Celui qui s'indigne de 
notre asservissement aux nécessités du corps, jusqu'à 
traiter de conduite païenne, l'étendue de nos provoyances 
sur des jours qui ne luiront peut-être jamais pour nous, a 
eu dans les mains de ses disciples des réserves pour les 
jours suivants. Les paroles d'un Dieu ne peuvent pas se 
conduire ou être démenties par ses actions. 

Qu'a-t-il donc prétendu par l'espèce d'excès, que paraît 



DE PERSÉVÉRANCE. 71 

renfermer la lettre de son instruction? Nous faire bien 
sentir l'excès monstrueux de notre attachement aux biens 
de la terre ; l'excès de l'oubli où nous vivons sur les soins 
de la Providence ; l'excès de la préférence que nous don­
nons à nos besoins temporels sur les besoins de nos âmes ; 
l'excès du découragement, qui, dans l'insuffisance de nos 
propres travaux, nous empêche de découvrir une res­
source dans le souverain Maître, que tant de fois tous les 
jours nous appelons notre Père. 

Il veut bien que nous veillions à nous maintenir dans 
l'état où il nous a placés, mais sans nous faire les adora­
teurs du dieu des richesses. Il consent que nous ayons de 
la prévoyance pour les besoins de nos personnes et pour 
ceux de nos familles, mais sans donner à ces soins une in­
quiétude qui absorbe le soin du salut, et qui fasse dispa­
raître le fonds des pauvres. Il permet que nous réservions 
quelque chose pour le lendemain, mais avec si peu d'at­
tache, que dans les conjonctures où la gloire de son nom, 
le soulagement du prochain, le progrès de l'Evangile, 
demandent de nous de grands sacrifices, nous sachions 
nous oublier, et, s'il le faut, nous sacrifier. 

Le mépris de la terre et l'amour du ciel et de tout ce 
qui conduit au ciel, telles sont les bases divines sur les­
quelles Notre-Seigneur établit sa religion. Voilà comment, 
d'un seul coup, il abat jusque dans le cœur de l'homme 
l'amour déréglé des richesses, des honneurs, des plaisirs, 
la vengeance, la haine, toutes les passions mauvaises, 
tristes fruits du péché et causes de tous les maux du 
monde. Voilà comment, rappelant l'homme à sa perfec­
tion primitive, il assure son bonheur même dès cette vie, 
et se montre véritablement son Sauveur. 

Aussi, le Fils de Dieu conclut son admirable discours 



72 CATÉCHISME 

par ces admirables paroles : « Celui gui écoute les pa­
roles que je viens de dire, et qui règle sa vie sur ma doc­
trine, ressemblera à un homme sage qui a bâti sa maison 
sur le roc. Les pluies sont tombées, les torrents se sont 
débordés, les vents ont soufflé : tout s'est réuni pour ren­
verser l'édifice ; mais il n'est pas tombé, car il était fondé 
sur la pierre. Celui, au contraire, qui écoute mes paroles 
sans en profiter et sans les mettre en pratique, ressemble 
à un homme insensé qui bâtit sa maison sur le sable. 
La pluie vient, les torrents se débordent, les vents soufflent 
et la maison s'écroule ; et les débris dispersés annoncent 
aux passants la folie du maître. » 

Après ce discours, le plus beau que l'oreille de l'homme 
ait jamais entendu, les auditeurs, frappés d'admiration, 
s'écrièrent plus vivement qu'ils n'avaient jamais fait: 
Non, nos Docteurs et nos Scribes ne sont rien en compa­
raison du Maître qui vient de nous parler. 

De son côté, le Sauveur, qui, pour la consolation de ceux 
qui l'écoutaient, avait coutume d'accompagner ses dis­
cours de quelque événement extraordinaire, dont il faisait 
comme la conclusion et la preuve de sa morale, avait tel­
lement disposé les choses, qu'à la suite de sa prédication, 
il avait ménagé l'occasion d'un miracle. Dès qu'il fut des­
cendu de la montagne, il se trouva environné d'une foule 
innombrable qui l'attendait ». 

En même temps un lépreux vint à lui, l'adora et lui dit, 
prosterné contre terre : Seigneur, si vous voulez, vous 
pouvez me guérir. Jésus eut pitié de lui, et, étendant sa 

1 Nous avons vu le Sauveur prier avant d'instruire, et, après avoir instruit, 
nous le voyons confirmer sa doctrine par des œuvres miraculeuses. A chaque 
pas de sa vie publique, noua trouvons la même économie. Oh ! quel exemple 
pour les malttes et les supérieurs! 



DE PERSÉVÉRANCE. 73 

main, il le toucha et lui dit : Je le veux, soyez guéri. Dès 
qu'il eut parlé, la lèpre de cet homme disparut, et il se 
trouva guéri. Jésus le fit retirer aussitôt et lui dit : Gardez-
vous bien de dire ceci à personne. 

Vous nous demandez peut-être pourquoi le Sauveur 
exigeait de temps en temps le secret sur les miracles qu'il 
opérait? De plusieurs raisons qu'on en donne, la seule qui 
ait quelque probabilité, c'est qu'il voulait apprendre à ses 
disciples et à tous ceux à qui il devait communiquer le 
don des miracles, à les cacher autant qu'il serait en leur 
pouvoir, afin de se dérober ainsi aux applaudissements 
des hommes et aux périlleuses atteintes de la vanité. Au 
reste, contentons-nous de savoir qu'il en avait de très-
dignes de sa sagesse, tirées de la circonstance du temps, du 
lieu et des personnes. 

Allez seulement vous montrer aux Prêtres, continua 
Jésus en s'adressant aux lépreux, et offrez-leur les présents 
exigés par la loi de Moïse en preuve de votre guérison. Ce 
fut par déférence pour la loi que le Sauveur l'obligea à 
cette démarche; car lui-même accomplit la loi de Moïse 
dans tous les points qui le concernaient. 

Un pauvre malade, subitement délivré de ses douleurs 
et d'une humiliante confusion, a bien de la peine à ne pas 
divulguer les bontés de son libérateur et à se taire sur son 
pouvoir. Le lépreux était si transporté de joie, ou qu'il 
ne comprit pas l'ordre de Jésus-Christ, ou qu'il ne se crut 
pas obligé d'obéir. A la vérité, il se retira de la présence 
du Sauveur; mais il dit la chose hautement et la répandit 
partout. L'imprudence ou la gratitude attirait à Notre-Sei­
gneur un surcroît de peine. La multitude de ceux qui l'as­
siégeaient, comme malgré lui, le ménageait si peu, que, ne 
pouvant plus se montrer dans la ville, il était contraint de 



74 CATÉCHISME 

se cacher pour prier dans les lieux déserts. Sa tendre cha­
rité l'obligea bientôt d'en sortir, et le fit retourner aux 
lieux qu'il évitait avec tant de soin. Il vint donc à Ca-
pharnaùm, où il trouva ce que sa bonté prévenante y était 
venue chercher. 

Un Centurion, c'est-à-dire un officier qui commandait 
cent soldats, vint implorer son secours. Il le fit comme 
ont coutume de faire les gens de guerre quand ils ont de 
la religion et de la foi, de cette manière simple et franche 
qui gagne le cœur des hommes, et qui assure auprès de 
Dieu le succès de la prière. Seigneur, dit-il à Jésus, j ' a i 
chez moi un domestique retenu au lit par une paralysie, 
et il souffre de violentes douleurs. Eh bien ! lui dit le 
Sauveur, j ' irai et je le guérirai. 

Ah! Seigneur, reprit le Centurion confus, je ne suis 
pas digne que vous veniez dans ma maison. Sans sortir 
du lieu où vous êtes, dites seulement une parole 1 et le 
malade sera guéri. Je sais que les maux les plus opiniâ­
tres vous obéissent, comme font les soldats à leur com­
mandant. Or, moi je ne suis qu'un officier subalterne, 
soumis à l'autorité d'un autre : je n'ai que cent hommes 
sous mes ordres. Néanmoins, mes soldats sont si dépen­
dants de mes volontés, que je n'ai qu'à parler pour les 
mettre en action. Que je dise à celui-ci : Va en tel endroit, 
il y va ; que je dise à un autre : Viens, et il vient : que 

i La traduction littérale de ces mots : Die tantum verbum, etc., présente 
un sens admirable et tout i fait en rapport avec les paroles que dira bientôt 
e Centenier : Die tantum verbo, dites seulement à votre parole, commandez 

seulement à votre parole; et,semblable à un messager fidèle et tout-puis­
sant, elle ira, elle fera votre commission, elle guérira mon domestique : car 
vous êtes tout-puissant, et celui qui peut tout opère ce qu'il veut en parlant, 
malgré les difficultés et les distances. Nihil enim, dit saint Augustin, médium 
ett interoput Dei atquepreeceptum, quia t<iprœcepfo est opus... quia volun-
tas Dei potestas est. (Bomil. in Lue,, lib. Y, n. 1 . ) 



DE PERSÉVÉRANCE. 75 

je dise à mon domestique : Fais ceci,, et il le fait. Com­
bien plus TOUS, dont la puissance est souveraine et indé­
pendante, vous ferez-vous obéir de toutes les créatures 
par un seul de vos commandements ! 

Cette profession de foi, noblement et naïvement expri­
mée sous une comparaison militaire, avait sans doute 
quelque chose de bien touchant dans la bouche d'un 
Gentil. Le Sauveur, sans en être surpris, parce qu'il ne 
pouvait l'être de rien, ne laissa pas de marquer l'admira­
tion qu'elle lui causait. Il en profita pour faire aux Juifs 
une leçon bien utile. 

Je vous l'assure en vérité, leur dit-il, depuis que je 
prêche parmi vous, je n'ai point trouvé une grande foi 
dans Israël. C'est ainsi qu'une multitude de Gentils vien­
dront de l'Orient et de l'Occident, et seront admis au 
royaume des Cieux, et là, ils seront assis au festin éternel 
avec Abraham, Isaac et Jacob, en qualité de légitimes en­
fants de ces saints Patriarches dont ils auront imité la foi. 
Pour les enfants du royaume, c'est-à-dire les Israélites, en­
fants des Patriarches selon la chair, et destinés à être les 
premiers sujets de l'Église, ils seront livrés aux ténèbres 
de leur incrédulité, d'où ils passeront dans les ténèbres 
éternelles ; là, il y aura des pleurs et des grincements de 
dents. Allez, dit ensuite le Sauveur au Centenier, et qu'il 
vous soit fait selon votre foi ; au même moment où Jésus 
parlait, le serviteur fut guéri. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu ! qui êtes tout amour, je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur pour nous instruire et nous 
guérir de toutes les suites du péché. Faites-nous la grâce 
d'aimer, comme il nous l'a recommandé, la pauvreté, les 



76 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

humiliations, les souffrances ; donnez-nous aussi l'esprit 
de prière, afin que nous puissions parvenir à la perfection 
que vous demandez de nous. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux prier 
pour ceux qui me feront du mal. 



VII« L E Ç O N 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — DEUXIÈME ANNÉE. 

Résurrection du fils de la Tente de Nalm. — Disciples de Jean-Baptiste. — 
Multiplication des pains. — Pierre marche sur les eaux. — Promesse de 
l'Eucharistie. — Pierre choisi pour chef de l'Église. — Transfiguration. 

Après la guérison du serviteur du Centenier, le Sauveur 
fit plusieurs autres miracles. Il rendit la santé à une 
femme travaillée d'une perte de sang depuis douze ans, il 
ressuscita une jeune fille et donna au peuple un grand 
nombre d'instructions. Ses Apôtres furent envoyés dans les 
lieux où il ne pouvait se rendre, afin d'y prêcher le 
royaume de Dieu, guérir les malades et chasser les dé­
mons. Pendant leur absence, il voulut lui-même faire une 
mission. Il s'associa un certain nombre de disciples des­
tinés à un ministère inférieur, et qui devaient travailler 
sous les ordres des premiers ministres. C'est ainsi que le 
Sauveur jetait les fondements de la hiérarchie ecclésias­
tique. A dessein de les former à leurs emplois, il voulut 
alors les avoir pour coopérateurs et pour témoins de ses 
merveilles. 

Un jour donc qu'il marchait en leur compagnie, suivi 
d'une foule innombrable de peuple, il prit le chemin 
d'une ville appelée Naïm. Comme il approchait de la 
porte de la ville, il se trouva, par un de ces hasards appa­
rents, qui n'en étaient jamais pour le Sauveur, qu'on por­
tait un mort au lieu de sa sépulture. 

C'était un jeune homme, fils unique d'une veuve. La 
mère suivait le cercueil, et il y avait avec elle un grand 
nombre de personnes de la ville : elle pleurait amèrement. 



78 CATÉCHISME 

Dès que le Sauveur la vit, il fut touché de compassion et 
lui dit : Ne pleurez point ; puis, s'étant approché, il toucha 
le cercueil. Ce peu de paroles disaient beaucoup dans la 
bouche de l'Homme-Dieu, elles annonçaient un miracle 
et ii l'opéra. Ceux qui portaient le cercueil s'arrêtèrent. 
Alors, prenant ce ton absolu qui ne convient qu'à l'Arbi­
tre souverain de la vie et de la mort : Jeune homme, dit-il, 
levez-vous, c'est moi qui vous l'ordonne. Le mort entend, 
se met sur son séant et commence à parler ; et Jésus le 
rend à sa mère. 

Tous les spectateurs furent saisis de crainte. Néanmoins 
leur admiration éclata subitement en actions de grâces. 
D'une voix unanime ils s'écrièrent en bénissant le Sei­
gneur : Le grand Prophète a paru parmi nous, et Dieu a 
visité son peuple. Cette expression désignait le Messie et 
l'heureux temps de sa venue. 

Le bruit de ce miracle se répandit dans toute la Judée 
et dans tous les pays circonvoisins. U parvint jusqu'aux 
oreilles de Jean-Baptiste, qui était alors dans la prison où 
l'avait fait mettre le coupable Hérode. Le saint précurseur 
envoya donc deux de ses disciples auprès de Jésus pour 
lui faire cette question : Êtes-vous celui qui devez venir, 
ou bien devons-nous en attendre un autre ? 

U n'est pas difficile de pénétrer son dessein. Jean ne 
pouvait ignorer ce qu'était Jésus, lui qui le faisait connaî­
tre aux autres, ni commencer à douter s'il était le Messie 
lorsqu'il faisait des miracles, lui qui l'avait reconnu pour 
tel avant qu'il en eût fait. Mais ses disciples, toujours 
trop prévenus en faveur de leur maître, doutaient encore 
si Jésus lui était préférable. Pour achever de les convain­
cre, Jean voulut qu'ils le vissent de leurs propres yeux. 

Les deux députés, qui étaient apparemment des plus in-



DE PERSÉVÉRANCE. ™ 

crédules, étant donc venus trouver Jésus : Jean-Baptiste, 
lui dirent-ils, nous a envoyés vous dire : Est-ce vous qui 
devez venir, ou bien, devons-nous en attendre un autre ? 
Avant de leur répondre, Jésus fit ce que Jean avait prévu. 
Sur-le-champ il fit approcher les infirmes, les malades, 
les aveugles, les boiteux et les possédés qui étaient dans 
la foule ; il les guérit et les délivra tous. Puis, se tournant 
vers les deux envoyés : Allez, leur dit-il, rapportez à Jean 
ce que vous avez ouï et ce que vous avez vu : les aveugles 
voient, les boiteux marchent, les lépreux sont purifiés, les 
sourds entendent, les morts ressuscitent, l'Evangile est 
prêché aux pauvres : et heureux quiconque ne se scanda­
lisera pas à mon sujet. 

Cette réponse est adressée à Jean, parce que la demande 
avait été faite en son nom ; mais au fond elle était pour 
les disciples, par qui la demande avait été faite. Or, la 
réponse du Sauveur était sans réplique; car le Pro­
phète Isaïe prédit qu'au temps du Messie les yeux des 
aveugles s'ouvriront, et que les oreilles des sourds enten­
dront, qu'alors le boiteux sautera comme le cerf, et que 
la langue des muets sera déliée. Il est visible que Notre-
Seigneur fait allusion à ces paroles, ce qui devient pour 
les disciples de Jean une double preuve, celle des miracles 
et celle de l'accomplissement des prophéties. 

Dès qu'ils furent partis, Jésus prit occasion de leur 
ambassade pour faire de son Précurseur un magnifique 
éloge. Il dit que le temps des promesses a duré jusqu'à la 
venue de Jean-Baptiste ; qu'après sa prédication, l'accom­
plissement doit succéder aux promesses, la vérité aux fi­
gures ; que si les Juifs connaissaient bien Jean-Baptiste, 
ils verraient qu'il est le dernier des organes de la loi, et 
que le règne du Messie est arrivé. 



80 CATÉCHISME 

Mais non, ajoute le Sauveur, vous ne le connaissez pas 
plus que vous ne me connaissez ; vous ne profitez pas mieux 
de ses discours et de ses exemples que des miens. Jean-
Baptiste s'est montré austère et mortifié, et vous avez dit, 
vous autres Pharisiens : Il est possédé du démon. Le Fils 
de l'homme, au contraire, est venu mangeant et buvant, 
menant une vie commune et ordinaire, et vous dites : 
C'est un homme de bonne chère, il est l'ami des Publi-
cains et des pécheurs. 

Ainsi, sous quelque forme que la sagesse se présentât à 
eux, les Juifs trouvaient des raisons pour se dispenser de la 
suivre. Hélas ! combien de Juifs parmi les Chrétiens ! Le 
Sauveur conclut par ces touchantes paroles : Venez donc 
à moi, vous tous qui gémissez sous le poids de vos mi­
sères, qui résistez avec peine aux attraits de la concupis­
cence, je vous délivrerai de vos faiblesses, je soulagerai 
votre travail, je vous relèverai de vos chutes. Prenez mon 
joug sur vos épaules, et apprenez de moi que je suis doux 
et humble de cœur, et vous trouverez le repos de vo p 

âmes : car mon joug est doux et mon fardeau léger. 

Peu après, Jean-Baptiste fut mis à mort par ordre 
d'Hérode. Le Sauveur, de son côté, se rendit à Caphar-
naûm, où il ne séjourna que quelques jours. Suivi de ses 
Apôtres, il passa la mer de Tibériade, et entra dans une 
vaste solitude ; mais les peuples, attentifs à toutes ses dé­
marches, trouvèrent moyen de l'y joindre afin d'écouter 
ses leçons et obtenir la guérison de leurs maux. C'est pour 
les récompenser de leur fidélité en subvenant à leurs be­
soins, qu'il multiplia miraculeusement cinq pains et deux 
petits poissons, dont il rassasia cinq mille hommes, sans 
compter les femmes et les enfants. 

Frappé de tant de puissance et de tant de bonté, le peu-



DE PERSÉVÉRANCE. 81 

pie voulut le faire roi : Car, disait-il, c'est bien lui qui est 
le Christ, le grand Prophète qui doit venir dans le monde. 
Mais, comme ils étaient faussement persuadés que le Christ 
porterait la couronne temporelle d'Israël, Jésus, pour les 
détromper, s'échappa et s'enfuit sur une montagne, où il 
passa seul toute la nuit en oraison. 

Durant ce temps, les Apôtres naviguaient avec bien de 
la peine sur la mer de Tibériade : une grande tempête me­
naçait de les engloutir. Touché de leur détresse, Notre-Sei­
gneur descendit, vers la pointe du jour, de la montagne et 
vint à eux en marchant sur les flots. Ce spectacle les rem­
plit d'une telle crainte, qu'ils poussèrent un cri d'alarme. 
Jésus les rassura en leur disant : Ayez confiance, c'est moi, 
ne craignez point. Pierre, selon sa coutume, plus aisé à 
raffermir et plus prompt à s'enflammer que les autres 
Apôtres, signala son tendre amour pour son divin Maître. 
Seigneur, lui cria-t-il, si c'est vous, ordonnez que j'aille 
à vous en marchant sur les eaux. Le Sauveur lui dit : 
Viens. Et Pierre vint à lui en marchant sur les eaux. 

Tous ces miracles, et surtout celui de la multiplication 
des pains, n'étaient que le prélude et l'annonce d'un autre 
bien plus admirable. Par cette multiplication merveil­
leuse, le Fils de Dieu avait voulu préparer les esprits au 
grand prodige de l'Eucharistie. En effet, dès le soir même, 
étant de retour à Capharnaùm, il annonça au peuple qui 
était venu l'écouter, plus nombreux que la veille, qu'il 
leur donnerait un pain meilleur que celui dont il les avait 
rassasiés, un pain plus céleste que la manne dont leurs 
pères s'étaient nourris dans le désert. 

C'est moi, leur dit-il, qui suis le pain vivant descendu 
du Ciel. Vos pères ont mangé la manne dans le désert, et 
ils sont morts. Mais pour ce pain descendu du Ciel, dont 

m. 6 



82 CATÉCHISME 

je vous parle, il est tel que celui qui en mange ne mourra 
point. C'est moi, je TOUS le dis encore, c'est moi qui suis 
descendu du Ciel, c'est moi qui suis le pain vivant : quicon­
que mangera de ce pain recevra le germe de l'immorta­
lité et le gage d'une vie éternellement heureuse. Ce pain, 
que je vous donnerai quand le temps sera venu, c'est ma 
chair qui sera immolée pour le salut du monde-

Les Juifs, d'ailleurs si grossiers et si difficiles à persua­
der, comprirent parfaitement que le Sauveur promettait 
sa chair pour être réellement et véritablement mangée. S'il 
y eut division parmi eux, ce ne fut pas sur la manière 
d'entendre la promesse, mais sur la manière dont elle se­
rait exécutée. Ils disputaient donc entre eux, disant : Com­
ment cet homme-ci peut-il nous donner sa chair à manger? 

Loin de les détromper, le Sauveur ne répondit à leur 
embarras, que par une nouvelle confirmation de sa doc­
trine. En vérité, reprit-il, en vérité, je vous le dis : si vous 
ne mangez la chair du Fils de l'homme, et si vous ne 
buvez son sang, vous n'aurez point la vie en vous. Au con­
traire, celui qui mange ma chair et qui boit mon sang a 
la vie éternelle. U en porte le gage dans lui-même, et je 
le ressusciterai au dernier jour, pour lui faire posséder un 
bonheur qui ne finira jamais ; car ma chair est vraiment 
une nourriture, «t mon sang est vraiment un breuvage. 
Celui qui mange ma chair et qui boit mon sang, demeure 
en moi et moi en lui. Et de même que mon Père, qui est 
le Dieu vivant, m'a envoyé sur la terre, et que je ne vis que 
pour mon Père ; ainsi, celui qui me mange vivra pour moi. 
Je vous le répète, c'est ici le pain descendu du Ciel. Il n'en 
est pas comme de vos pères, qui ont mangé la manne et 
qui sont morts ; celui qui mange ce pain-ci vivra éternel­
lement. 



DE PERSÉVÉRANCE. 82 

Telle fut l'annonce du grand mystère de nos autels, mys­
tère qui tient une si grande place dans le plan de la Ré­
demption. En effet, quel était le but de l'Incarnation, 
sinon de rapprocher l'homme et Dieu, séparés par le pé­
ché, en les unissant d'une union intime et permanente ? 
Or, voici l'admirable manière dont s'accomplit dans l'Eu­
charistie cette union déifique. 

La \ie réside en Dieu comme dans sa source ; de là elle se 
répand sur l'humanité de Jésus-Christ, qui lui est unie. A 
son tour l'humanité de Jésus-Christ s'unit aux hommes 
par la manducation, et leur communique la vie dont elle 
est remplie et toute pénétrée. Cette vie se prend dans le 
sens le plus étendu et le plus excellent. C'est en même 
temps la vie de la grâce, la vie de la gloire, et même la 
vie naturelle qui consiste dans l'union éternelle de 1 ame 
avec le corps. 

En voyant le Sauveur insister avec tant de force sur la 
manducation de sa chair, il y en eut parmi ses disciples 
qui se dirent entre eux : Ce discours est dur, et comment 
le concevoir ? Ils disaient cela à voix basse ; mais Jésus, 
connaissant en lui-même qu'ils en murmuraient, leur dit : 
Cela vous scandalise ! que sera-ce donc lorsque vous aurez 
vu le Fils de l'homme remonter où il était auparavant, et 
qu'il faudra néanmoins croire que cette chair, en même 
temps qu'elle est au Ciel, est donnée en nourriture sur la 
terre ? Ainsi, le Sauveur n'adoucit ni ne change en rien le 
sens de ses paroles. Il a promis de donner sa chair à man­
ger et son sang à boire ; il affirme, il répète qu'il en sera 
ainsi, même après son ascension dans le Ciel : comment 
douter quand un Dieu a parlé ? 

Après ce discours, le Sauveur quitta Capharnaûm et par­
courut divers cantons de la Galilée. C'est dans ce nouveau 



84 CATECHISME 

voyage qu'il confondit les Pharisiens en montrant leur 
hypocrisie et le ridicule de leurs traditions superstitieuses. 
U guérit aussi la fille de la Ghananéenne, fit plusieurs autres 
miracles, et surtout il annonça en termes formels le grand 
miracle de sa résurrection. 

Les Scribes et les Pharisiens venaient de lui demander 
quelque signe extraordinaire dans le Ciel et dans les airs. 
Mais Jésus, à qui, si l'on peut parler de la sorte, les mi­
racles échappaient quand ils étaient sollicités par une hum­
ble confiance, n'avait garde de les prodiguer à une curiosité 
orgueilleuse. Cette race perverse, dit-il, demande un mi ­
racle dans le Ciel, et il ne lui sera point donné ; elle n'en 
aura point d'autre que celui du Prophète Jonas. Car, 
comme ce Prophète fut trois jours et trois nuits dans le 
ventre de la baleine ; ainsi le Fils de l'homme sera trois 
jours et trois nuits dans le sein de la terre. Jonas, sorti 
vivant du sein de la baleine, fut un miracle si grand pour 
les Ninivites, qu'ils crurent à sa parole et firent pénitence ; 
de même, le Fils de l 'homme, sorti du tombeau trois jours 
après sa mort, sera le grand miracle réservé à cette géné­
ration, afin qu'elle croie à mes paroles. 

Dans le cours du même voyage, Jésus fit à saint Pierre 
la magnifique promesse de l'établir prince de son Église. 
On était arrivé près de la ville de Césarée de Philippe?, 
lorsque Notre-Seigneur demanda à ses Apôtres : Que dit-
on du Fils de l'homme ? Ses disciples répondirent : Les 
uns disent que c'est Jean-Baptiste, les autres Élie, les autre s 
Jérémie, d'autres que c'est un des anciens Prophètes qui 
est ressuscité. Et vous, continua-t-il, qui dites-vous que je 
suis ? Simon-Pierre, prenant la parole, lui répondit sans 
hésiter : Vous êtes le Christ, le Fils du Dieu vivant : Jésus 
lui repartit : Tu es bien heureux, Simon, fils de Jean ; car 



DE PERSÉVÉRANCE. 95 

ce n'est point la chair et le sang qui te l'ont révélé, mais 
mon Père qui est dans le Ciel. 

Ensuite, lui rendant en quelque sorte témoignage pour 
témoignage, et voulant lui apprendre ce qu'il était et ce 
qu'il serait toujours dans ses successeurs : Et moi, ajouta 
le Sauveur, je te dis que tu es Pierre, et sur cette pierre je 
bâtirai mon Église, et les portes *, c'est-à-dire les puissan­
ces de l'enfer, ne prévaudront point contre elle. Je te don­
nerai les clefs du royaume des cieux : tout ce que tu lieras 
sur la terre sera lié dans le Ciel, et tout ce que tu délieras 
sur la terre sera délié dans le Ciel. 

U annonça ensuite sa Passion aux Apôtres, les oppro­
bres, les outrages indignes, la mort enfin qu'il allait bien­
tôt souffrir. L'immortalité promise à l'Église en dépit de 
l'enfer et des passions humaines conjurées contre elle, jointe 
à l'accomplissement visible de cette promesse depuis dix-
huit siècles, suffit sans doute pour nous prouver la divinité 
du Sauveur et lever à nos yeux le scandale de la croix : 
mais les Apôtres ne devaient pas être témoins de ce mira­
cle. Pour affermir leur foi contre le scandale de ses humi­
liations, le Sauveur ménagea un nouveau prodige dont 
but était de prouver, avec évidence, qu'il était bien réelle­
ment le Fils de Dieu, Dieu lui-même, et que, s'il souffrait, 
c'était parce qu'il le voulait bien. 

En effet, six jours après, le divin Maître se trouvait avec 
ses disciples au pied d'une haute montagne, environné 
d'une grande multitude à qui il avait expliqué à son ordi­
naire les vérités du salut. L'instruction finie, il se retira 

i Dans l'Écriture, les portes signifient souvent la puissance. En voici la 
raison : c'était aux portes des villes que les anciens, les magistrats, en un mot 
les puissants et les chefs de la ville, s'assemblaient pour rendre la justice. 
De là est venu l'usage de prendre le mot porte pour puissance. 



86 CATÉCHISME 

sur la montagne pour prier, en se faisant accompagner de 
Pierre et des deux frères Jacques et Jean, fils de Zébédéc. 
Il voulut que les trois disciples qu'il avait choisis d'avance 
pour être les seuls témoins de l'ennui, de la crainte et de 
la tristesse accablante de son agonie dans le jardin des 
Olives, la veille de sa mort, fussent aussi les seuls specta­
teurs de sa gloire sur la montagne où il les conduisait. 

Elle était haute et déserte. Dès qu'on y fut monté, Jésus 
se mit en oraison : Pierre et ses deux compagnons, fati­
gués de la route, s'endormirent. Tandis que le Sauveur 
veillait et que ses disciples dormaient, la figure du Maître 
parut tout autre. Son visage devint rayonnant comme le 
soleil ; ses habits devinrent resplendissants et d'une blan­
cheur égale à celle de la neige ; l'art du plus habile fou­
lon n'eût pu atteindre à l'éclat d'une si belle couleur. Tout 
à coup il parut deux hommes qui s'entretenaient avec lui 
de ce qu'il devait souffrir à Jérusalem. 

Cependant les disciples s'éveillèrent, et ils virent la gloire 
de Jésus et des deux personnages qui étaient avec lui. Moïse 
et Elie allaient le quitter, lorsque, charmé de la gloire de 
son maître, et goûtant une partie de la joie dont elle rem­
plit les Saints qui la voient dans tout son éclat, Pierre dit 
à Jésus : Maître, il est bon pour nous d'être ici. Si vous 
voulez, dressons-y trois tentes : une pour vous, une pour 
Moïse et une pour Élie. 

Le Sauveur ne lui répondit rien ; mais, tandis que Pierre 
parlait encore, une nuée lumineuse les couvrit de son ombre 
rayonnante : Moïse et Elie s'enfoncèrent dans la nue et dis­
parurent. Ce spectacle jeta la frayeur dans l'âme des Apô­
tres, lorsqu'une voix céleste sortie du sein de la nue se fit 
entendre. Elle disait : C'est ici mon Fils bien-aimé en qui 
j 'ai mis toutes mes complaisances, écoutez-le. Au moment 



DE PERSEVERANCE. 87 

où la voix parlait, il ne se trouva que Jésus tout seul, afin 
qu'il ne fût pas douteux que c'était de lui seul qu'il était 
question. 

A cette voix, les Apôtres, qui jusque-là s'étaient un. peu 
soutenus, tombèrent tout tremblants le visage contre terre ; 
mais Jésus, s'approchant, les toucha, et leur dit : Levez-
vous et n'ayez point peur. Alors, levant les yeux et les je­
tant de tous côtés, ils ne virent plus avec eux que Jésus re­
venu à son état ordinaire, c'est-à-dire que le Sauveur arrêta 
de nouveau ces torrents de lumière, qui faisaient conti­
nuellement effort pour se répandre de la divinité sur son 
humanité sainte. L'état glorieux dans lequel il venait de 
se montrer était son état naturel ; et le miracle n'était pas 
qu'il eût paru quelques moments dans cette gloire propre 
du Fils unique du Père, mais que, par un effet de sa 
toute-puissance, il la renfermât au dedans de lui-même, 
et qu'il l'empêchât de frapper et d'éblouir tous les yeux. 

P R I È R E . 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui, non content de guérir 
toutes nos misères, a voulu nous communiquer une vie 
divine en nous donnant sa chair et son sang pour nourri­
ture. 

Je prends pour résolution d'aimer Dieu par-dessus 
toutes choses, et mon prochain comme moi-même pour 
l'amour de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je ne 
négligerai rien pour me préparer à la sainte Communion. 



V I I I e LEÇON 

VU P U B L I Q U E DU M E S S I E . — D E U X I È M E A N N É E (sont). 

Possédé guéri. — Paraboel du Débiteur. — Exemple et leçon de douceur et 
de charité. — L'unique nécessaire. — Aveugle-né guéri. 

Le Sauveur descendit de la montagne sur laquelle il 
s'était transfiguré, en s'entretenant avec ses trois Apôtres 
des circonstances de sa Passion. Arrivé dans la plaine, il 
trouva les neuf autres environnés d'une foule immense 
qui, du plus loin qu'elle l'aperçut, s'empressa de venir à 
sa rencontre et de lui témoigner la joie que causait son 
retour. 

Personne ne le désirait plus ardemment qu'un père af­
fligé, dont le fils, possédé du démon, n'avait pu être guéri 
parles neuf Apôtres. L'empressement du père était grand, 
mais la vivacité de sa foi semblait ne pas répondre à 
l'ardeur de ses désirs. Croyez-vous, lui dit le Sauveur, 
que j ' a i le pouvoir de faire ce que vous me demandez? 
rien n'est impossible à celui qui croit. Oui, Seigneur, lui 
répondit-il, je crois ; mais, je vous en conjure, fortifiez 
mon peu de foi. Esprit immonde, dit alors le Sauveur, sors 
du corps de cet enfant, et que jamais il ne f arrive d'y 
rentrer : à ces mots, l'enfant fut délivré. 

Notre-Seigneur partit ensuite avec ses douze Disciples, 
et parcourut une partie de la haute Galilée, en se diri­
geant vers Jérusalem. C'est dans le cours de ce voyage 
qu'il paya le tribut à César, et qu'il donna à ses Apôtres 
des instructions admirables sur l'humilité, le scandale et 
la charité. 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 89 

Pour leur faire sentir toute l'indignité de la conduite 
de celui qui refuse de pardonner, il leur raconta la para­
bole suivante. Il arrive entre Dieu et l'homme quelque 
chose de semblable à ce qui se passe entre un roi de la 
terre, et ceux de ses sujets à qui il demande raison du 
maniement de ses deniers. L'examen des comptesétait ou­
vert, on présenta au roi un de ses serviteurs qui lui devait 
dix mille talents : il n'avait pas de quoi satisfaire. Qu'on 
le saisisse, dit le prince, qu'on le vende, lui, sa femme, 
ses enfants, ses biens, et que ce qui en reviendra soit em­
ployé au payement de sa dette. Ah ! seigneur, répondit le 
malheureux en se jetant aux pieds de son maître, ayez 
patience, et je vous rendrai tout ce qui vous est dû. Le roi, 
touché de compassion, lui remit gratuitement ce qu'il 
devait, et le renvoya quitte de tout. 

Celui-ci sortait de la présence du roi, lorsqu'il rencontra 
un de ses compagnons qui lui devait cent deniers, somme 
bien modique en comparaison de celle dont on venait de 
lui faire la remise. Il se jeta sur ce malheureux, et, le pre­
nant à la gorge, il l'étouffait, disant : Paye-moi ce que tu 
me dois. Le pauvre serviteur se courba à ses pieds : Ayez 
patience, lui dit-il, et je vous rendrai tout ce que je vous 
dois. L'autre ne voulut pas, et sur-le-champ il le fit con­
duire en prison, où il ordonna qu'on le retînt jusqu'à l'en­
tier payement de sa dette. 

Témoins de cette inhumanité, les autres serviteurs en 
furent vivement contristés et coururent apprendre à leur 
maître ce qui venait de se passer. Alors le prince fit ap­
peler ce serviteur dont il entendait des choses si atroces : 
Méchant serviteur, lui dit-il, à ta simple prière je t'ai re­
mis toute ta dette, et souviens-toi de quelle somme tu 
m'étais redevable. Ne fallait-il donc pas que, pour une 



gO CATÉCHISME 

somme bien moindre, tu prisses pitié d'un de tes compa­
gnons, comme moi-même j 'a i eu pitié de toi? Le prince, 
irrité, ordonna qu'il fût livré aux exécuteurs de la justice, 
jusqu'à ce qu'il eût acquitté toute sa dette. C'est ainsi, 
conclut le Sauveur, que mon Père céleste en usera, si vous 
à qui il a pardonné, et à qui il pardonne tant de péchés, 
vous ne remettez pas de bon cœur les offenses que vos 
frères auront commises envers vous. 

Durant le cours de cette instruction et de plusieurs au­
tres dont elle fut accompagnée, le Sauveur continuait sa 
marche vers Jérusalem. Parvenu sur les confins de la 
Samarie, il fit prendre les devants à quelques-uns de ses 
Disciples, pour annoncer sa venue à l'endroit où il devait 
s'arrêter. Les envoyés arrivèrent à une ville des Samari­
tains dont les habitants refusèrent de lui donner l'hospi­
talité, parce qu'il allait à Jérusalem. Ses Disciples indi­
gnés vinrent retrouver leur maître et lui dirent : Seigneur, 
voulez-vous que nous fassions tomber sur eux le feu du 
ciel? 

Le bon maître, se tournant vers eux, les regarda avec un 
visage sévère et leur dit sur le ton du reproche : Allez, 
vous ne savez pas de quel esprit vous devez être animés. Le 
Fils de l'homme n'est pas venu sur la terre pour perdre 
les âmes, mais pour les sauver. Notre-Seigneur reçut l'af­
front sans se plaindre et chercha un autre asile. On ne 
peut douter qu'il n'y fût très-sensible, bien moins pour 
lui-même que pour ses Disciples, aux besoins desquels il 
veillait avec une tendresse de mère. 

Le pape saint Clément, disciple de saint Pierre, rap­
porte dans ses écrits que cet Apôtre prenait souvent plai­
sir, dans ses conversations, à citer les traits touchants de 
la bonté du divin Maître pendant sa vie mortelle. Il ra-



DE PERSEVERANCE. 91 

contait surtout avec une affection particulière, que le Sau­
veur, voyageant avec ses Disciples par les bourgades et 
les villes de la Judée, venait souvent les visiter pendant 
la nuit, avec une sollicitude maternelle, pour voir s'ils 
étaient bien couverts, s'ils n'étaient pas exposés au froid ; 
et, lorsqu'il les voyait dans une position souffrante, il n'é­
pargnait rien pour l'adoucir, se privant lui-même de repos 
et passant la nuit entière à procurer leur bien-être. C'est 
pendant le voyage dont nous parlons, qu'il envoya ses 
soixante-douze disciples prêcher dans la Galilée : lui-même 
ne manqua pas d'occupation. 

Un jour il eut à confondre la malignité d'un Scribe ou 
docteur de la loi, qui se mit en tête de s'assurer jusqu'où 
allait la capacité de cet homme, dont la réputation se sou­
tenait si constamment dans toutes les parties de la Pales­
tine. Il vint donc le trouver et lui dit : Maître, que faut-il 
que je fasse pour obtenir la vie éternelle ? La question était 
bien vague, et cachait un piège sous sa trop grande univer­
salité ; mais c'était un piège où fut pris celui qui l'avait 
tendu. N'avez-vous pas lu la loi? répondit le Sauveur. Que 
vous apprend-elle sur les choses nécessaires au salut? 

On peut réduire la loi tout entière, reprit le docteur, à 
deux grands préceptes qui sont le fondement des autres, 
et qui les renferment tous : Vous aimerez le Seigneur votre 
Dieu de tout votre cœur, de toute votre âme et de toutes vos 
forces, et avec cela vous aimerez votre prochain comme 
vous-même. Vous avez parfaitement répondu, lui dit Notre-
Seigneur, faites cela et vous aurez la vie éternelle. A cette 
réponse le Scribe demeura muet. Ainsi, aimer Dieu et le 
prochain, voilà toute la Religion. Qui osera dire qu'elle 
est impraticable? 

Après cette grande leçon, le Sauveur continua sa route 



92 CATÉCHISME 

vers Jérusalem et arriva sur le soir à Béthanie, bourg 
voisin de la capitale. Il s'y arrêta et reçut l'hospitalité 
d'une famille, qui lui fut toujours sincèrement attachée. 
C'était la famille de Lazare et de ses deux sœurs Marthe 
et Marie. 

Marie, la plus jeune des deux sœurs, se mit aux pieds 
du Sauveur pour écouter ses divines leçons. Marthe, au 
contraire, s'occupait avec empressement de préparer le 
repas, que Jésus voulait bien prendre avec cette sainte 
famille. Ne pouvant y suffire, elle vint trouver le Sau­
veur, et lui dit : Seigneur, dites, je vous prie, à ma sœur 
de m'aider. Le divin Maître, qui ne manquait jamais de 
rapporter aux choses du Ciel les discours les plus com­
muns, profita de l'occasion pour nous donner à tous, dans 
la personne de Marthe, une instruction d'autant plus utile 
qu'elle est d'une pratique plus journalière, pour les âmes 
même zélées et vertueuses. Marthe, Marthe, lui dit-il, vous 
êtes inquiète; votre esprit est partagé entre cent choses 
différentes ; songez, en les faisant, qu'il n'en est qu'une 
nécessaire. Marie, votre sœur, a choisi la meilleure part 
qui ne lui sera point ôtée. Jésus parlait de l'affaire du salut, 
et c'est celle-là qu'il appelle l'unique nécessaire. L'action 
et les soins de Marthe étaient bons en eux-mêmes, mais 
ils tendaient moins directement au salut que l'occupation 
de Marie, attentive à la parole de Dieu : aussi elle est dite 
avoir pris la meilleure part. 

Le Sauveur partit le lendemain pour Jérusalem. A 
peine il y fut arrivé, qu'une multitude de peuple l 'en­
vironna pour écouter ses discours. Les Princes des Prêtres, 
jaloux de sa réputation, résolurent de se saisir de sa per­
sonne ; mais l'entreprise manqua : l'heure du Fils de 
l'homme n'était point encore arrivée. Il prêcha même plu-



DE PERSÉVÉRANCE. 93 

sieurs fois dans le Temple. Ses ennemis eurent beau cher­
cher à le surprendre dans ses paroles, ils furent forcés de 
dire comme le peuple : Jamais homme n'a parlé comme 
cet homme. Hélas! ce magnifique hommage demeura sté­
rile ; et ils ne se convertirent point. Le Sauveur ne man­
qua pas de leur annoncer les châtiments affreux que leur 
incrédulité attirerait sur leurs têtes : tout fut inutile. 
Aussi, lorsque la fête des Tabernacles fut passée, le divin 
Maître s'empressa de quitter cette ville endurcie et altérée 
de son sang. 

Gomment ne pas voir ici une triste ressemblance entre 
les savants de Jérusalem et les savants de nos jours? Com­
bien d'hommes parmi nous qui ont sans cesse sur les lè­
vres les louanges du Christianisme, qui l'admirent dans sa 
morale, dans ses instructions, dans ses arts, et qui se met­
tent peu en peine de conformer leur conduite à ses lois! 
Nous avons beau leur dire que ces louanges et cette admi­
ration stérile ne les soustrairont pas aux châtiments, dont 
Dieu menace les contempteurs de ses volontés saintes, ils 
rient de nos paroles. Que nous reste-t-il, sinon à prier 
pour les aveugles volontaires qui ont des yeux pour ne 
point voir et des oreilles pour ne pas entendre ? 

Le Sauveur venait de sortir du Temple et se retirait 
avec ses Apôtres, sans être suivi de ses ennemis, lorsqu'il 
rencontra sur son chemin un homme aveugle de nais­
sance, sur lequel il arrêta ses regards : Maître, lui de­
mandèrent les Apôtres, est-ce en punition d'une faute 
dont cet homme soit personnellement coupable qu'il est 
né aveugle, ou bien est-ce le châtiment des péchés de ses 
parents? Non, répondit Jésus, ce n'est ni pour les péchés 
de cet homme, ni pour ceux de ses parents, que Dieu a 
permis qu'il soit né aveugle. 



91 CATECHISME 

Il est vrai que les maladies, les adversités et la mort ne 
sont entrées dans le monde qu'à la suite du péché ; mais 
Dieu, qui les fait servir quand il lui plaît à la punition 
des pécheurs, les emploie souvent à la perfection des justes 
et à la manifestation de sa gloire. Or, c'est uniquement 
sa gloire, ajouta le Sauveur, que Dieu s'est proposée dans 
l'infirmité de cet homme ; il l'a destiné à faire éclater les 
merveilles de sa puissance. En disant ces mots, il cracha 
à terre, et, ayant détrempé de la poussière avec sa salive, 
il en frotta les yeux de l'aveugle. Allez, lui dit-il, lavez-
vous dans les bains de Siloé. L'aveugle obéit, se lava les 
yeux, reçut la vue et retourna chez lui plein de joie. 

Jamais miracle ne fut examiné avec plus de rigueur, 
et ce ne fut pas un mal. Dès que l'aveugle fut de retour, 
le bruit de sa guérison se répandit, et de tous les quartiers 
de la ville on courut chez lui pour s'en assurer. Les voi­
sins, aussi bien que ceux qui l'avaient vu cent fois leur 
demander l'aumône, se disaient les uns aux autres : N'est-
ce pas là l'aveugle qui était assis aux carrefours, et qui 
mendiait ? C'est lui-même, assuraient les uns. Non, di­
saient les autres, c'est quelqu'un qui lui ressemble. Pas 
du tout, disait l'aveugle, c'est bien moi : le doute cessa 
bientôt sur sa personne. 

A l'égard de la guérison, on en jugeait par ses yeux ; 
il restait à savoir de quelle manière elle s'était opérée. 
Comment, lui demandait-on, vos yeux se sont-ils ouverts? 
L'aveugle répondit : Cet homme qui s'appelle Jésus a dé­
trempé de la terre avec sa salive, il m'en a frotté les 
yeux, et il m'a dit : Allez aux bains de Siloé, et lavez-
vous. J'y suis allé, je me suis lavé et je vois. Mais qu'est 
devenu, reprirent les assistants, l'homme qui vous a 
donné cet ordre ? Je n'en sais rien, répliqua l'aveugle. 



DE PERSÉVÉRANCE. 93 

Ces premières perquisitions finies, on ne se crut 
pas dispensé de prendre de nouvelles assurances et de 
consulter des personnes en réputation d'habileté pour 
savoir ce qu'on devait croire du miracle et ce qu'il fallait 
en conclure. On conduisit donc aux Pharisiens l'homme 
autrefois aveugle. Ils lui firent subir un nouvel interro­
gatoire, et, supposant sur le témoignage public qu'il était 
né aveugle, ils lui demandèrent comment il avait re­
couvré la vue. L'innocence et la simplicité ne redoutent 
point les questions. Celui à qui je dois la vue, répondit-
il, m'a mis de la boue sur les yeux, je me suis lavé par 
son ordre aux bains de Siloé, et je vois. La netteté de la 
déclaration mit la division parmi les juges. Tous vou­
laient éluder les conséquences de ce miracle, qui prou­
vait si bien le pouvoir divin de celui qui l'avait opéré, 
mais ils ne s'accordaient pas sur les moyens de le ré­
cuser : voici à quelle pitoyable ressource ils s'arrêtèrent. 

C'était un jour de Sabbat que Jésus avait fait de la 
boue avec la poussière et sa salive ; il avait envoyé ce 
jour-là jusqu'aux bains de Siloé l'aveugle qu'il voulait 
guérir. Il n'y avait rien dans ces deux actions qui fût le 
moins du monde contraire à la Loi. Néanmoins quelques-
uns dirent : Quoi qu'il en soit de la guérison de l'aveugle, 
un homme qui ne garde pas le Sabbat ne peut être l'en­
voyé de Dieu. D'autres disaient : Puisque cet homme 
est un pécheur, un violateur du Sabbat, il ne peut avoir 
opéré une merveille aussi éclatante. Tous ces raisonne­
ments n'aboutissaient à rien et ne satisfaisaient point les 
bons Israélites. 

Les Pharisiens, déconcertés, firent donc à l'aveugle 
une seconde question, aussi propre que leur division à dé­
couvrir leur embarras. Et vous, lui demandèrent-ils, 



96 CATÉCHISME 

que dites-vous de cet homme qui vous a ouvert les yeux? 
Je dis que c'est un Prophète, répondit l'aveugle. Poussés 
à bout, les Pharisiens se mirent à nier que cet homme 
eût jamais été aveugle, et à dire qu'il supposait une fausse 
guérison. Ils firent donc venir le père et la mère. Est-ce 
là votre fils? leur dirent-ils. Est-il né aveugle? Si cela 
est, comment voit-il maintenant de deux yeux? Nous sa­
vons bien, répondirent-ils, que c'est là notre fils ; nous 
savons encore qu'il était aveugle depuis sa naissance ; mais 
comment il voit maintenant, nous ne le savons pas ; nous 
savons aussi peu quel est l'homme qui lui a rendu la vue. 
Interrogez notre fils ; il est en âge de vous répondre. 

Les parents de l'aveugle savaient bien de quelle ma­
nière le miracle s'était opéré, mais ils n'eurent pas le 
courage de le dire, car les Juifs de Jérusalem, c'est-à-dire 
les Pharisiens et les princes du peuple, étaient déjà con­
venus de chasser de la Synagogue, comme gens excom­
muniés, tous ceux qui feraient profession de croire que 
Jésus était le Christ. C'est pourquoi le père et la mère de 
l'aveugle rejetèrent sur lui tout le danger de la réponse, en 
disant aux Pharisiens qu'il était en âge de les satisfaire. 

Les Pharisiens le firent donc appeler de nouveau, et se 
donnant un grand air de religion : Prenez garde, lui 
dirent-ils, à ce que vous allez faire ; redoutez la présence 
du souverain juge qui vous écoute, et rendez gloire à 
Dieu : nous savons que cet homme est un pécheur. Si 
Jésus est un pécheur, reprit l'aveugle avec beaucoup de 
liberté, je n'en sais rien ; tout ce que je sais, c'est que 
j'étais aveugle et que je vois. Qu'a-t-il donc fait pour vous 
donner l'usage des yeux ? Je vous l'ai déjà dit, répondit 
l'aveugle, pourquoi me le demandez-vous une seconde 
fois? Est-ce que vous auriez envie de devenir ses disci-



DE PERSÉVÉRANCE. 97 

ples? car pour moi, je TOUS déclare que je le suis. Sois-le 
si tu TOUX, lui dirent les Pharisiens en colère et en pro­
nonçant des malédictions contre lui : pour nous, nous 
sommes les disciples de Moïse. Nous savons que Dieu a 
parlé à Moïse, tandis que cet homme nommé Jésus, nous 
ne savons d'où il est, ni de quelle part il vient, si c'est de 
la part de Dieu ou de la part du démon. 

Et voilà justement, répondit l'aveugle, ce qu'il y a de 
singulier, que vous, qui vous piquez d'être savants, vous 
ne sachiez pas de quelle part vient cet homme qui a eu 
le pouvoir de m'ouvrir les yeux. Pour nous, pauvres 
ignorants, nous savons que les pécheurs publics n'ont pas 
le pouvoir de faire de tels miracles : ceux qui ont ce pou­
voir sont les amis de Dieu. Et encore, de quel miracle 
s'agit-il? D'un prodige sans exemple depuis l'origine des 
siècles, de la guérison d'un aveugle-né. Si celui qui m'a 
rendu l'usage des yeux n'était pas l'envoyé de Dieu, aurait-
il pu faire rien de semblable ? 

A ces réponses, qui étaient sans réplique, la colère des 
Pharisiens ne connut plus de bornes. Tu es un malheu­
reux, dirent-ils à l'aveugle, tu es tout couvert de crimes. 
Il te sied bien de venir faire la leçon à tes maîtres. Et ils 
le mirent à la porte. Le Sauveur apprit que le pauvre 
aveugle dont il avait eut pitié, venait d'être honteusement 
chassé par les Pharisiens. Il s'empressa de le chercher et 
lui dit en l'abordant : Croyez-vous au Fils de Dieu ? Quel 
est-il, répondit l'aveugle, afin que je fasse ma profession 
de croire en lui ? C'est moi qui vous ai guéri, moi qui 
vous parle, lui dit le Sauveur. Oui, Seigneur, répondit 
l'aveugle avec transport, oui, je crois. Et, se jetant aux 
genoux du Sauveur, il se prosterna devant lui et l'adora. 

Et nous aussi, aveugles-nés guéris par Jésus, sachons 
m . 7 



98 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

le remercier de nous avoir appelés à l'admirable lumière 
de son Évangile. Imitons l'aveugle dont nous venons de 
lire l'histoire, et que la simplicité de sa foi, son courage, 
sa reconnaissance nous servent de modèle. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur dont la vie tout entière n'a 
été qu'un continuel bienfait ; donnez-nous la foi de l'a-
veugle-né, le tendre amour de Marthe et de Marie pour ce 
divin Sauveur. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux par­
donner de bon cœur à ceux qui m'auront offensé. 



I X e LEÇON 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIÈME ANNÉE 

Brebis égarée. — L'enfant prodigue. — Petits enfants bénis. — Annonce de 
la Passion. — Zachée converti. 

Toutes les paroles, tous les miracles, toutes les dé­
marches du Messie avaient le même but, la rédemption de 
l'homme. Par ses paroles, il dissipait les ténèbres de l'er­
reur et de l'ignorance ; par ses miracles, il prouvait sa 
divinité; par ses démarches, il témoignait sa tendre com­
passion pour nos misères. En un mot, sa vie tout entière 
tendait à tirer le genre humain du déplorable état, dans 
lequel le péché l'avait précipité. Par sa bonté et sa fami­
liarité, il voulait dissiper cette crainte universelle et ser-
vile que l'homme avait de Dieu. Tout en lui disait : Ne 
tremblez plus, Dieu est apaisé ; quel que soit votre crime, 
ayez confiance ; mon Père vous tend les bras pour vous 
recevoir. Ce fut pour montrer directement cette conso­
lante vérité qu'il raconta la parabole du bon pasteur et 
celle de l'Enfant prodigue : recueillons-nous pour les 
entendre. 

Un berger, dit-il, a un troupeau de cent brebis. 11 les 
aime toutes, et il les garde avec précaution. Malgré sa 
vigilance, une de ses ouailles vient à s'égarer. N'est-il pas 
vrai qu'il ne s'en est pas plutôt aperçu, qu'il laisse les 
quatre-vingt-dix-neuf autres dans les gras pâturages du 
désert, et qu'il court avec empressement après la brebis 
qui a quitté le pasteur? Il la cherche de tous côtés, il ne 
se donne point de repos qu'il ne l'ait retrouvée et lors-



iOO CATÉCHISME 

qu'il a le bonheur d'y réussir, il ne lui adresse pas de 
reproches, il ne la bat pas, mais il la met sur ses épaules 
et la rapporte lui-même à la bergerie, afin de lui épargner 
la fatigue du retour. Arrivé à la maison, il assemble ses 
amis et ses voisins. Félicitez-moi, leur dit-il, et prenez 
part à ma joie : j ' a i retrouvé la brebis que j'avais perdue. 

Voilà, conclut le Sauveur, le portrait de votre Père cé­
leste. Je vous le dis, la conversion d'un seul pécheur cause 
dans le Ciel une joie plus grande et plus vive, que la 
persévérance de quatre-vingt-dix-neuf justes qui, ne s'é-
tant point égarés, n'ont pas besoin de pénitence. 

Et maintenant quel pécheur craindra de retourner à 
Dieu? Mais quoi, la brebis remise dans le bercail est-elle 
plus aimable pour s'être longtemps égarée ? Le pécheur 
est-il plus digne de faveurs pour avoir mérité de sévères 
châtiments? Non, sans doute; mais c'est que la joie du 
recouvrement se mesure à la douleur qu'avait causée la 
perte. Un juste persévérant s'attire une estime uniforme, 
et jouit d'une complaisance toujours égale. Un pécheur 
converti fait cesser des regrets, il essuie des larmes, il 
donne de la consolation, il ranime une joie qui paraissait 
éteinte pour toujours. 

A la parabole de la brebis perdue, le Sauveur en ajouta 
une autre plus consolante encore, uniquement destinée à 
confondre le juste orgueilleux et à encourager le pécheur 
repentant. 

S'adressant aux Pharisiens, qui lui reprochaient de pro­
diguer aux pécheurs les soins de sa tendresse, il dit : Un 
homme avait deux enfants : le plus jeune des deux dit à 
son père : Donnez-moi la portion de bien qui doit me re­
venir. Et le père, divisant ses biens en deux portions, 
donna à chacun de ses fils la part qui lui appartenait. 



DE PERSÉVÉRANCE. 101 

Un jeune homme, avec de grands biens et trop de li­
berté, court toujours de grands risques : le cadet des deux 
frères ne tarda pas à l'éprouver. Peu de temps après le 
partage, il rassemble tout son patrimoine; il part, et, pour 
ne plus voir ni son père n i la maison paternelle, il va dans 
un pays éloigné. 

A couvert de toute inspection, affranchi de toutes re ­
montrances, le jeune homme a bientôt dissipé ses biens 
dans le luxe et dans la débauche. Pour comble de malheur, 
lorsqu'il ne lui reste plus rien, une grande famine désole 
le pays où il s'est retiré, et il commence à manquer du né­
cessaire. Quel parti prendre pour avoir du pain? Il se vend. 
Il a quitté un père, il faut qu'il se donne un maître! Et il 
entre au service d'un habitant du pays, qui le relègue dans 
une ferme pour garder les pourceaux. Elle est donc ven­
due, cette liberté pour laquelle il avait secoué l'aimable 
joug de l'autorité paternelle! Le voilà, lui, fils de bonne 
maison, gardeur de pourceaux ! Noble enfant, dans quel 
état tu es tombé ! 

Tous ses sacrifices n'avaient pas abouti à lui procurer le 
nécessaire. Il enviait aux pourceaux la vile nourriture 
qu'il leur voyait manger, et on ne lui permettait pas d'y 
toucher. Réduit à la dernière extrémité, le prodigue rentre 
en lui-même. Combien de domestiques, se dit-il en soupi­
rant, sont actuellement dans la maison de mon père, où 
ils ont du pain en abondance, et moi je meurs ici de faim ! 
Je pars, je vais trouver mon père et je lui dirai : Mon père, 
j 'a i péché contre le Ciel et contre vous ; je ne mérite plus 
d'être appelé votre enfant : recevez-moi au nombre de vos 
valets. 

Mais comment osera-t-il se présenter devant son père 
qu'il a si indignement abandonné? devant son frère, de-



102 CATÉCHISME 

yant les personnes de la maison, dans le triste équipage au­
quel il est réduit ? « Je me le représente, dit un pieux au­
teur, semblable à un de ces mendiants que la faim a défiguré 
et que la pauvreté a dépouillé, qui n'a plus que des haillons 
qui le couvrent à demi et qui tombent en lambeaux, qui 
vit à peine de quelques aumônes qu'il a arrachées aux pas­
sants par importunité. N'était-ce pas augmenter le cour­
roux de son père que de se présenter à lui dans cet état ? 
N'était-ce pas s'exposer à en être méconnu ? 

Rien ne l'arrête. Il se met en chemin et se dirige vers la 
maison paternelle : il en était encore bien loin lorsque son 
père l'aperçoit. Des haillons et de la misère ne déguisent 
jamais assez un fils pour le rendre méconnaissable. Les 
entrailles de ce bon père sont émues ; il court au-devant de 
son fils, il se jette à son cou et il l'embrasse. Mon père, lui 
dit le prodigue confus et pénétré, j 'a i péché contre le 
Ciel et contre vous, je, ne mérite plus d'être appelé 
votre fils. 

Enivré de bonheur, le bon père, sans répondre a son 
iils, sans lui adresser un mot de reproche, sans même lui 
laisser le temps d'achever, appelle ses gens : Qu'on se 
presse, dit-il, qu'on m'apporte la première robe de mon 
/ils, qu'on l'en revête. Mettez-lui un anneau au doigt, don­
nez-lui des chaussures ; amenez le veau gras, qu'on le tue 
et qu'on fasse un grand festin. Réjouissons-nous ! car mon 
fils était mort et il est ressuscité, il était perdu et il est re­
trouvé. Sur cela, on se met à table, on appelle des musi­
ciens et on se livre à une immense joie. 

Cependant le fils aîné se promenait dans la campagne. 
Comme il revenait à la maison, il entendit l'harmonie des 
concerts. 11 appelle un domestique et lui demande ce que 
veut dire une joie si imprévue : C'est, lui répond le servi-



DE PERSÉVÉRANCE. 103 

teur, que votre frère est arrivé; et votre père, heureux 
d'avoir retrouvé son fils qu'il n'espérait plus revoir, a fait 
tuer le.,veau gras. A cette nouvelle, le fils aîné s'indigne et 
prend le parti de ne point entrer dans la maison. Le tendre 
père, informé de ce qui se passe, sort et le supplie d'en­
trer, afin de mettre, en prenant part à la fête, le comble à 
son bonheur. Eh quoi ! dit-il à son père sur le ton du re­
proche, voilà tant d'années que je vous sers sans jamais 
violer un seul de vos ordres, et vous ne m'avez jamais offert 
un chevreau pour me régaler avec mes amis ; mais cet 
autre fils, qui a mangé tout son bien en débauches, revient-
il gueux et ruiné, vous ordonnez qu'on tue le veau gras et 
vous ne savez quelle fête lui faire ! 

Mon fils, reprend doucement le bon père, vous êtes 
toujours avec moi, tous mes biens sont à vous, vous avez 
toute liberté d'en disposer ; en comparaison d'une amitié 
si libérale et si constante, qu'est-ce qu'une fête passagère 
qu'exigeait la circonstance? Il fallait bien faire un repas 
extraordinaire et donner quelque chose à la joie de toute 
ma maison. Votre frère était mort, et il est ressuscité ; il 
était perdu pour vous et pour moi, et le voilà retrouvé. 

Où trouver une parabole plus touchante et plus féconde 
en motifs de consolation pour les pécheurs pénitents, et 
en réflexions utiles aux justes présomptueux? Le Sauveur 
rend le courage aux premiers, en leur montrant à décou­
vert la miséricordieuse bonté du Père qui les attend, et en 
leur donnant l'assurance qu'ils peuvent, quel que soit leur 
état, se réhabiliter par le repentir ; car le repentir est frère 
de l'innocence. Aux seconds, le divin Maître enseigne la 
charité, l'humilité et l'excellence des bienfaits continuels 
dont ils jouissent à son service, et dont ils ne se montrent 
pas toujours assez reconnaissants. 



404 CATÉCHISME 

Après ce discours, si digne de celui qui était venu pour 
sauver tout ce qui avait péri, le Sauveur fit une action qui 
dévoile tout ce qu'il y a de bonté et d'amabilité dans son 
divin cœur. 

Un jour qu'il instruisait ses disciples et qu'ils l'écou-
taient avec une attention extraordinaire, voilà qu'un grand 
nombre de pères et de mères vinrent lui présenter leurs 
petits enfants, en le conjurant de leur imposer les mains et 
de les bénir. Les Apôtres, qui étaient fort occupés des le­
çons que leur donnait le divin Maître, et qui n'avaient pas 
encore dans le cœur ces sentiments de bonté dont celui de 
Jésus était pénétré, éloignaient les parents et les enfants. Le 
Sauveur s'en aperçut, et, les rappelant auprès de lui : 
Laissez venir à moi ces petits enfants, leur dit-il, et qu'il 
ne vous arrive jamais de les éloigner ; car c'est à eux et à 
ceux qui leur ressemblent par la candeur, l'ingénuité, l'in­
nocence, qu'appartient le royaume des Cieux. En vérité, 
je vous le dis, quiconque ne se soumettra pas à l'Évangile 
avec la simplicité d'un enfant, n'entrera point dans le 
royaume de Dieu. 

Il faut que cette aimable vertu soit bien du goût de Jé­
sus-Christ, puisqu'il ne perd aucune occasion d'en faire 
l'éloge et de nous la recommander comme la vertu propre 
de l'Évangile. Notre malheur est de nous écarter tous les 
jours de plus en plus de l'esprit du divin Maître : le monde 
chrétien se remplit non d'enfants, mais de philosophes. 
L'enfance évangélique est décriée, nous ne voulons plus 
dans notre foi ni obscurité ni mystères, nous écartons de 
nos usages les pratiques de la piété et les signes extérieur? 
d une dévotion commune. Nous cessons d'être simples, 
c'est-à-dire qu'en nous flattant d'être sages, nous cessons 
d'être véritablement sensés et solidement raisonnables. 



DE PERSÉVÉRANCE. 405 

Le Sauveur fit donc avancer tous ces petits enfants ; il les 
embrassa les uns après les autres, leur imposa les mains 
et les renvoya comblés de ses bénédictions. Pour mettre à 
jamais leur innocence à l'abri du scandale, il prit cet air 
de majesté qui convient à un Dieu, et déclara que, si quel­
qu'un scandalisait un de ces petits, il vaudrait mieux pour 
lui être précipité dans la mer, une meule de moulin au 
cou. Enfin, pour leur assurer la protection, le respect, les 
soins que réclame leur âge, il ajouta : Je vous le dis en vé­
rité, tout ce que vous ferez au moindre de ces petits qui 
sont mes frères, c'est à moi-même, que vous le ferez. C'est 
ainsi que le Réparateur universel réhabilite l'enfance, qu'il 
la rend sainte et sacrée ; l'enfance, qui, chez les peuples 
païens, était une victime qu'on dévouait tour à tour à la 
mort et à la corruption, et qu'on immolait sans pitié à des 
divinités infâmes. 

Cependant la vie mortelle du Fils de Dieu touchait à sa 
fin. La volonté de son Père l'appelait à Jérusalem, et il 
partit avec ses Apôtres, semant sur sa route des leçons sa­
lutaires et des miracles éclatants. A compter du jour de son 
départ, il ne lui restait plus que quinze jours à vivre, jus­
qu'à la consommation de son sacrifice. Nous allons à Jéru­
salem, dit-il à ses Apôtres; là, s'accompliront tous les 
oracles prononcés par les Prophètes au sujet du Fils de 
l'homme. Il sera livré aux Princes des Prêtres, aux Scribes 
et aux Anciens du peuple. Ils le condamneront à mort, ils 
l'abandonneront aux Gentils, ils le couvriront d'opprobres, 
ils lui insulteront de toutes manières, ils lui cracheront au 
visage, ils le flagelleront, ils l'attacheront à la croix, il y 
mourra, et le troisième jour il ressuscitera. En disant ces 
choses, il était calme et rempli de joie. Chemin faisant, il 
guérit l'orgueil des fils de Zébédée qui ambitionnaient les 



lOC, CATÉCHISME 

premières places de son royaume, et rendit la vue à un 
aveugle. 

On arriva sur le soir aux environs de Jéricho ; le Sau­
veur y resta trois jours. C'est là que Marthe et Marie lui 
envoyèrent un exprès pour le prévenir que Lazare leur 
frère était malade et pour le prier de venir le guérir. Allez, 
répondit Jésus à l'envoyé, dites de ma part à Marthe et à 
Marie que cette maladie de leur frère n'est pas pour la 
mort, mais pour faire éclater la gloire de Dieu et prouver 
la divinité de son Fils. 

Cependant Lazare était mort quelques heures après le 
départ de l'envoyé. Le divin Maître ne l'ignorait pas, et, en 
différant de se rendre auprès de ses sœurs, il savait 
bien à quelle épreuve il allait mettre leur foi. Mais c'est 
aux âmes bien-aimées que le Sauveur réserve les plus 
grandes afflictions, parce que c'est à elles qu'il pré­
pare les plus grandes faveurs. D'un autre côté, résolu de 
faire dans la résurrection de Lazare et aux portes mêmes 
de Jérusalem (car Béthanie n'était qu'à une lieue de cette 
ville) un miracle si éclatant que l'incrédulité de la Syna­
gogue fût au moins confondue, si elle ne voulait pas se 
laisser vaincre, il demeura au même endroit deux jours 
entiers, continuant de visiter avec ses Apôtres, aussi tran­
quillement qu'auparavant, le pays de Jéricho. 

Avant de s'en éloigner pour toujours, il voulut y faire 
une de ces conversions singulières dont les Evangélistes 
ont eu d'autant plus de soin de nous conserver le sou­
venir, qu'ils l'ont jugée plus propre à être tout à la fois 
l'attrait et le modèle de la pénitence, dans une condition 
où l'opulence fait bien des pécheurs. 

Comme Jésus traversait Jéricho, suivi d'une grande 
multitude de peuple, un homme qui aspirait depuis long-



DE PERSEVERANCE. 107 

temps à voir le grand Prophète fut averti de son arrivée. 
Pour ne pas le manquer, il courut se mettre sur son pas­
sage. Cet homme se nommait Zachée : il était le chef des 
publicains du pays et jouissait d'une grande fortune ; mais 
il était de très-petite taille. La foule l'empêchait de voir 
Jésus ; il la quitta et prit le parti de courir quelques pas 
en avant ; puis, ayant aperçu un sycomore sur le bord du 
chemin, il s'empressa d'y monter. 

Le Sauveur cependant avait continué sa marche. Arrivé 
auprès de l'arbre, il s'arrête, il lève les yeux sur celui qui 
s'y était placé pour le voir, et lui dit : Zachée, descendez 
incessamment, car je veux aujourd'hui loger dans votre 
maison. Zachée, qui n'aspirait pas à tant de gloire, des­
cendit en grande hâte. Il conduisit le Sauveur chez lui, ne 
se contenant pas de joie de voir à sa table le Christ en­
voyé de Dieu pour le salut d'Israël. Rien n'était plus édi­
fiant que ce spectacle. Mais l'aversion des Juifs pour les 
publicains était si insurmontable, qu'en présence du Sauveur 
lui-même on murmurait tout haut' de ce qu'il s'était ar­
rêté chez un publicain ou un pécheur ; car, dans le pays, 
ces deux mots se prenaient indifféremment l'un pour 
l'autre. 

Jésus ne répondit rien à ces reproches qu'il avait sou­
vent essuyés de la part des Scribes et des Pharisiens ; mais 
Zachée, sans s'y arrêter, en confondit les auteurs. Il leur 
fit voir qu'un publicain humble et de bonne foi méritait, 
de la part de Dieu, un accueil favorable dont étaient indi­
gnes des critiques superbes et des Docteurs orgueilleux. 
U s'approche du Sauveur, et, se tenant debout devant lui 
en présence de tous les assistants : Maintenant, lui dit-il, 
que j ' a i eu le bonheur de vous voir et de vous entendre, 
je ne tiens plus à mes richesses. Dès ce moment, je donne 



108 CATÉCHISME 

aux pauvres la moitié de mes biens ; de plus, je vais exa­
miner si ce qui me reste m'appartient légitimement ; et si 
j 'ai fait tort à quelqu'un, je lui rends sur-le-champ le qua­
druple. 

Comme vous voyez, Zachéene parle point d'abandonner 
les finances : quand on est résolu de les manier de la sorte, 
on peut conserver ses emplois. Content de la droiture de 
Zachée, le Sauveur se tourna vers lui avec bonté, et, le 
montrant à ceux qui venaient d'être les témoins de ses 
sentiments : C'est en ce jour, leur dit-il, que le maître de 
cette maison et tous ceux qui lui appartiennent ont trouvé 
la voie du salut. Zachée est un véritable enfant d'Abra­
ham. Voilà de quelle manière le Fils de l'homme est venu 
chercher et sauver tout ce qui était perdu. 

On présume que vers les trois heures après midi le Sau­
veur quitta la maison de Zachée, et prit le chemin de Bé-
thanie avec ses Disciples. Allons, leur dit-il, ne perdons 
pas de temps : notre ami Lazare dort, mais je vais le ti­
rer de son sommeil. Seigneur, répondirent les Apôtres, si 
Lazare dort, sans doute qu'il se porte mieux, et il guérira. 
Jésus, sous le nom de sommeil, parlait de la mort de La­
zare. Les Apôtres ne le comprirent pas ; alors il leur dit 
clairement : Lazare est mort ; et, à cause de vous, je suis 
bien aise de n'avoir pas été là, afin que vous soyez forti­
fiés dans la foi : mais allons à lui. 

Sur la route, le Sauveur guérit deux aveugles ; car les 
malheureux lui demandaient des miracles, comme ils de­
mandaient aux autres une légère aumône. Vers les neuf 
heures du matin, on arriva près de Béthanie. Depuis qua­
tre jours que Lazare était mort, bon nombre de Juifs 
étaient venus voir Marthe et Marie pour les consoler. 
La maison était pleine de ces consolateurs souvent oné-



DE PERSÉVÉRANCE. 109 

reux, toujours au moins insuffisants pour les cœurs inti­
mement touchés, lorsque le divin Maître se fit annoncer. 

Marthe n'eut pas plutôt entendu prononcer le nom de 
Jésus, qu'elle courut à sa rencontre. Seigneur, lui dit-elle, 
si vous aviez été ici, mon frère ne serait pas mort. Mais 
je sais que, même à présent, tout ce que vous demanderez 
à Dieu il vous l'accordera. C'était là solliciter le plus 
grand des prodiges d'une manière également forte et res­
pectueuse. 

Le Sauveur répondit par une vérité générale, qui laissait 
entrevoir ses bonnes intentions sans les dévoiler tout à 
fait. Votre frère ressuscitera, dit-il à Marthe. Je le sais, ré-
pliqua-t-elle, mon frère ressuscitera au dernier jour, au 
fvmps de la résurrection générale de tous les morts. Vous 
savez aussi, continua le Sauveur, que je suis la résurrec­
tion et la vie. Quiconque croit en moi, bien qu'il éprouve 
une mort passagère sur la terre, vivra éternellement dans 
le Ciel. Ne le croyez-vous pas ? Oui, Seigneur, répondit 
Marthe, car je fais profession de croire que vous êtes le 
Christ, le Fils du Dieu vivant, qui êtes venu dans le 
monde. Marthe, pleine d'espérance, courut au logis ; elle 
tira sa sœur du milieu de leurs amis communs et lui dit 
en secret : Le Maître est là, il vous demande. 

La fervente Marie ne se le fit pas répéter : elle se dé­
robe sur-le-champ ; elle vole à Jésus, et le rencontre à 
l'endroit où sa sœur l'avait quitté. Le Sauveur n'avait pas 
fait un pas en avant du côté de la maison ; il était encore 
avec ses Disciples à l'entrée du bourg. C'était de ce côté-
là et hors des murs que Lazare était enterré : il ne voulait 
pas entrer que le prodige ne fût accompli. La retraite pré­
cipitée de Marie frappa tous les Juifs qui étaient occupés 
à la consoler, lorsqu'ils la virent disparaître. Imaginant 



HO CATÉCHISME 

que, dans un accès subit de douleur, elle courait au tom­
beau de son frère pour l'arroser de ses larmes, ils sorti­
rent après elle et la suivirent. 

Ce n'était pas au tombeau d'un mort, c'était auprès du 
vrai Consolateur des âmes fidèles, que Marie courait avec 
tant d'empressement. Elle avait prévenu les Juifs, et, se 
jetant aux pieds de son divin Maître : Ah! Seigneur, lui 
dit-elle, si vous eussiez été ici, mon frère ne serait pas 
mort. En disant ces mots, elle se mit à pleurer, et les 
Juifs eux-mêmes, qui étaient venus avec elle, ne purent 
retenir leurs larmes. 

Ce spectacle attendrit le Sauveur : il éprouva un secret 
frémissement et parut saisi. Puis il dit aux assistants : Où 
l'avez-vous mis? Venez, Seigneur, lui dirent-ils, et voyez. 
Arrivé auprès du tombeau, Jésus laissa couler ses larmes 
divines. Il voulait nous apprendre que, si dans la mort 
d'un ami la soumission est commandée, les pleurs ne sont 
pas interdits. Les Juifs remarquèrent ces larmes si dignes 
de leur attention : Voyez, disaient les uns, comme il l'ai­
mait ! Cet homme à miracles, disaient les autres, qui a 
ouvert les yeux d'un aveugle-né, ne pouvait-il pas empê­
cher que son ami ne mourût ? Jésus frémit une seconde 
fois, et il vint au tombeau. 

C'était une caverne fermée d'une grosse pierre. Otez la 
pierre, dit-il. Ah ! Seigneur, s'écria Marthe, il y a quatre 
jours que mon frère est mort ; ce corps doit déjà sentir. 
Marthe, lui répondit le Sauveur, ne vous ai-je pas dit que, 
si vous aviez la foi, vous verriez Dieu glorifié? On ôta 
donc la pierre qui fermait l'entrée du sépulcre. Alors, 
Jésus levant les yeux au Ciel : 0 mon Père ! dit-il, je vous 
rends grâces de ce que vous m'avez accordé, ce que je vous 
demandais secrètement au fond de mon cœur. Pour moi, 



DE PERSÉVÉRANCE. 111 

je savais bien que vous m'exaucez toujours ; mais je dis 
ceci pour ce peuple qui m'environne, afin qu'il connaisse 
que c'est vous qui m'avez envoyé. Cependant le tombeau 
était ouvert ; du haut de l'ouverture on voyait le mort de 
quatre jours étendu. Le cadavre, au travers des linceuls 
dont il était enveloppé, exhalait une odeur sépulcrale. 

Le Sauveur lève la voix et prononce distinctement ces 
trois mots : Lazare, levez-vous et sortez du tombeau. 
Aussitôt Lazare se lève ayant les pieds et les mains liés 
avec des bandelettes, le visage couvert d'un suaire et tout 
le corps enveloppé d'un linge. Qu'on le délie, dit Jésus, et 
qu'on le mette en liberté. Jésus est obéi, et Lazare se joint 
à la troupe pour conduire son Sauveur dans sa maison de 
Béthanie. Qui pourrait exprimer le sentiment du mort 
ressuscité, la joie des deux sœurs, l'affermissement de leur 
foi et les transports de leur reconnaissance ! A l'égard 
des Juifs de Jérusalem, consolateurs de Marthe et de Marie, 
ce fut pour plusieurs d'entre eux une grâce bien précieuse 
d'avoir été choisis pour être les témoins d'un semblable 
prodige. Ils crurent à Jésus-Christ comme au Fils de Dieu 
annoncé par les Prophètes. Quelques-uns même, per­
suadés qu'ils avaient en main de quoi forcer la plus opi­
niâtre incrédulité, allèrent dire aux Pharisiens le miracle 
que Jésus venait d'opérer. 

Us auraient convaincu des incrédules de bonne foi. Ils 
ne firent qu'irriter des hommes jaloux, déterminés par in­
térêt et par passion à ne croire aucune preuve concluante 
en faveur d'un homme qu'ils voulaient perdre. Instruits du 
miracle et effrayés de ses suites, les Pontifes et les Phari­
siens assemblèrent un grand conseil, dans lequel la mort 
de Jésus-Christ fut résolue. Que faisons-nous, se dirent-
ils, et à quoi pensons-nous ? Cet homme fait des miracles 



112 CATÉCHISME 

sans nombre, et voilà que tout le monde se meta sa suite. 
Us auraient dû conclure : Donc, il nous faut croire en lui. 
Mais non, toujours la passion raisonne mal. Si nous le 
laissons faire, dirent-ils, tout le monde croira en lui, le 
peuple le choisira pour roi, et les Romains indignés vien­
dront en armes, et ils détruiront notre ville et notre na­
tion. 

Le» méchants ! ils étaient bien moins touchés de cet 
intérêt public que du discrédit, où ils se voyaient tomber 
par la réputation et les miracles du Sauveur. Mais ils n'o­
saient avouer cet intérêt personnel, et ils cherchaient à le 
couvrir du voile du bien public : ils se trompèrent dans 
leur calcul. Ce ne fut pas pour avoir reconnu leur vérita­
ble roi, mais pour s'être obstinés à le méconnaître qu'ils 
furent accablés de tous les maux qu'ils faisaient semblant 
d'appréhender. Adoptant leur faux raisonnement, un des 
chefs du conseil, c'était Caïphe, Grand Prêtre en exercice 
cette année-là prit la parole et opina en ces termes : 
Vous avez raison : ne voyez-vous pas qu'il est de votre in­
térêt qu'un seul homme meure pour la nation, de peur 
qu'elle ne périsse tout entière ? 

Ainsi Caïphe ne faisait que confirmer ce qu'on venait 
de dire et ce qu'on avait voulu faire craindre de la ven­
geance des Romains. Son avis entraîna tous les suffrages, 
et on conclut unanimement à faire mourir Jésus de Naza­
reth. En disant qu'il convenait qu'un seul homme périt 

* Pour comprendre ces paroles de l'écrivain sacré, parce qu'il était pontife 
cette année-là, il faut se souvenir qu'Anne et Caïphe étaient tous deux grands 
prêtres, et qu'ils l'étaient pour tout le temps de leur vie ; mais ils exerçaient 
alternativement Celui qui entrait dans le Saint des saints, a la fete de 
l'Expiation, était le pontife de l'année courante ; en sorte qu'on les regardait 
comme deux pontifes alternatifs, non pour la dignité qu'ils ne perdaient ja­
mais, mais pour les fonctions qu'ils exerçaient tour à tour. 



DE PERSÉVÉRANCE. 113 

m. 8 

pour sauver tout le peuple, Gaïphe exprimait sans le savoir 
une prophétie par laquelle il était annoncé que le Fils de 
Dieu fait homme devait être immolé à la place de tous les 
hommes. L'arrêt prononcé par les membres du conseil 
n'était pas moins injuste, et, dans leur haine aveugle, ils 
ne songèrent plus qu'à en presser l'exécution. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur dont la bonté s'est étendue à 
tous les besoins et à tous les âges ; conservez en moi l'in­
nocence et la candeur de l'enfance, ou, si j'avais le mal­
heur de la perdre, recevez avec bonté, 6 mon tendre Pas* 
teur, votre brebis égarée. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux éviter 
tout ce qui pourrait scandaliser les enfants 



X- LEÇON 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIÈME ANNÉE (SUITE). 

Accomplissement des Prophéties. — Parfum répandu. — Murmure de Judas. 
— Entrée à Jérusalem. — Jalousie des Pharisiens. — Larmes du Sauveur. 
— Prédiction sur Jérusalem. — Obole de la veuve. — Pureté d'intention. 
— Nouveaux murmures de Judas. — Sa trahison. 

Le conseil qui venait de condamner à la mort Jésus de 
Nazareth, était composé de ce qu'il y avait à Jérusalem 
d'hommes en réputation de science et de sagesse. Ils fu­
rent grandement coupables, mais la nation elle-même ne 
fut pas excusable, lorsqu'elle se laissa entraîner à l'aveu­
glement de ses Pontifes et aux fureurs de sa défaillante 
Synagogue. Au-dessus de son autorité, il s'en élevait une 
bien autrement imposante, et qu'il n'y avait pas moyen de 
méconnaître : c'était l'autorité des œuvres de Jésus. C'était 
là un témoignage divin qui devait subjuguer tous les es­
prits. D'ailleurs, selon les oracles mêmes des Prophètes, 
il fallait croire que le Christ serait méconnu des Princes 
de son peuple, et condamné à la mort par le sénat de sa 
nation. Les procédés violents de la Synagogue contre son 
véritable roi, prévus et prédits comme un des signes 
auxquels on devrait le reconnaître, ne formaient donc pas 
un préjugé contre la mission de Jésus-Christ. 

De plus, Dieu n'avait rien négligé pour rendre la divi­
nité de son Fils si évidemment croyable, qu'elle ne pût être 
ni douteuse ni suspecte aux hommes d'un cœur droit et 
d'une bonne volonté. En effet, Jésus était venu dans le 
monde au temps précis où le Messie était attendu. Il était 
né à Bethléem, du sang de David, d'une mère toujours 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 115 

vierge, suivant la prédiction des Prophètes. Depuis plus 
de trente-deux ans, il n'avait fait autre chose que de per­
fectionner tous les jours dans sa personne le portrait en­
tier du Christ, par sa doctrine, par sa sainteté, par ses 
miracles, par laccomplissement littéral des Prophéties 
qui le regardaient. Tout néanmoins n'était pas encore 
achevé : il nous reste à le voir consommer la preuve, que 
la résurrection d'un mort de quatre jours venait de porter 
à un si haut degré d'évidence. 

Le trait décisif était la mort du Christ sur la croix, or­
donnée par la Synagogue, soufferte de la main des étran­
gers, accompagnée de circonstances prédites, suivie, après 
trois jours, de sa résurrection glorieuse, et couronnée 
par son ascension à la droite de son Père. C'était là le si­
gne du Prophète Jonas, auquel le Sauveur renvoyait tou­
jours les incrédules de sa nation. Car enfin, si, après une 
naissance semblable à celle de Jésus, suivie d'une mission 
aussi miraculeuse ; si après une vie de trente-trois ans 
aussi sainte et aussi bien soutenue ; si, dis-je, ce Jésus est 
mis en croix et meurt précisément de la manière, qu'il a 
lui-même tant de fois annoncée en confirmation des an­
ciens oracles ; si, après sa mort, il ressuscite au jour qu'il 
a publiquement fixé, il faut bien, quoi qu'en dise l'incré­
dulité, qu'il soit ce qu'il dit, le Christ et le Fils de Dieu. 

Les choses se préparaient rapidement à cette démons­
tration sans réplique. Après la résurrection de Lazare, le 
Sauveur quitta Béthanie et se retira dans la ville d'E-
phrem, éloignée de Jérusalem d'environ huit heures de 
chemin. La fête de Pàque était proche ; de toutes les par­
ties de la Judée on se rendait en foule à Jérusalem pour 
la solennité. Jésus aussi se dirigea vers cette ville, qui al­
lait bientôt se souiller du sang de son Roi, de son Christ 



116 CATÉCHISME 

et de son Dieu. Il repassa par Béthanie et s'arrêta dans la 
maison de Lazare : son arrivée fut bientôt connue. 

Un grand nombre de Juifs vinrent de Jérusalem non-
seulement pour le voir, mais encore pour voir Lazare 
ressuscité après quatre jours de sépulture. On lui donna 
un souper dans lequel Marie, sœur de Lazare, signala son 
tendre amour pour le Sauveur. Dès que Jésus fut à table, 
elle s'approcha de lui, répandit sur ses pieds un parfum 
d'une odeur exquise, les essuya de ses cheveux, et en un 
moment toute la maison fut remplie de l'odeur de ce 
parfum. 

Judas Iscariote le traître qui dans peu de jours devait 
livrer son Dieu à ses ennemis, et qui était encore au nom­
bre de ses Apôtres, trouva fort à redire à la pieuse libéra­
lité de Marie. Pourquoi, dit-il, ne pas vendre une liqueur 
de ce prix? On en eût tiré trois cents deniers et on eût 
donné cet argent aux pauvres. 

Ces sortes de remontrances, qui se renouvellent encore 
de nos jours parmi les Chrétiens, au sujet des libéralités 
des personnes pieuses pour la magnificence du culte pu­
blic, sont bien plus souvent le langage d'une secrète irré­
ligion, que celui d'une charité bien sincère. On ne se re ­
proche point, en faveur des pauvres, le faste de ses maisons 
ou le luxe de ses parures, et c'est, dit-on, pour le soula­
gement des misérables qu'on voit avec regret enrichir 
les autels. 

Or, Judas parlait de la sorte, non qu'il se mît bien en 
peine des pauvres ; mais parce qu'il était avare et voleur 
et dépositaire des aumônes, que le Sauveur recevait pour 
sa subsistance et celle de ses Disciples. Jésus connaissait 

i II est appelé Iscariote, du village d'iscarioth dans la Tribu d'Epuralm, 
non loin de Samarie, où il était né. 



DE PERSÉVÉRANCE. H 7 

bien le secret motif des murmures de son cupide Disciple ; 
néanmoins, pour justifier l'innocence de Marie, il ne ré­
véla pas le crime caché de Judas. Laissez-la, dit-il, arro­
ser aujourd'hui mes pieds d'un parfum exquis, ne trouvez 
pas mauvais qu'elle l'ait gardé pour ma sépulture 1 ; car 
vous aurez toujours des pauvres avec vous, mais vous ne 
m'aurez pas toujours. 

Cependant, un grand nombre de Juifs, ayant appris 
que Jésus était chez Lazare, y accoururent en foule et 
crurent en lui. Les Princes des Prêtres, désespérés des 
progrès de la foi, se déterminèrent à en couper d'un seul 
coup toutes les racines. Lazare ressuscité et se montrant à 
qui voulait le voir, aux portes mêmes de Jérusalem, leur 
parut un témoin trop imposant et trop propre à persua­
der : déjà résolus de mettre Jésus à mort, ils conclurent 
encore à se défaire de Lazare. 

Des résolutions si violentes annonçaient un événement 
décisif : on ne gardait plus de mesures. La puissante ca­
bale qui dominait à Jérusalem , les Scribes, les Phari­
siens, les Docteurs de la loi, les Pontifes et les Princes des 
Prêtres, ne pouvait manquer de venir bientôt à bout 
de ses desseins, à moins que Jésus-Christ, par un mi­
racle, ne se résolût à la déconcerter. Il le pouvait aisément, 
mais il était bien éloigné de le faire; seulement il vou­
lut leur prouver que, s'il se livrait un jour entre leurs 
mains, c'était qu'il le voulait bien. 

Dès le lendemain de son arrivée à Béthanie, et n'ayant 
plus que cinq jours à passer sur la terre, il résolut d'aller 

* Le terme de la mort de Jésus étant proche, Marie, en répandant sur lui 
ce parfum, s'acquittait par avance d'un devoir que la piété et l'usage vou­
laient qu on rendit aux morts avant de les ensevelir, comme si elle eût prévu 
qu'elle en serait empêahée après la mort du Sauveur. 



U S CATÉCHISME 

se montrer publiquement dans la capitale. Il voulut 
même y entrer en triomphe et avec un éclat, aussi propre 
à rehausser le courage de ses Disciples qu'à faire rougir 
ses ennemis. Ainsi, le miracle le plus surprenant, et peut-
être le moins remarqué qu'il fit alors, fut de conserver, 
au milieu de tant de fureurs et de complots, sa liberté, 
son indépendance, son autorité tout entière, pour agir, 
pour parler, pour donner des ordres; de suspendre l'o­
rage et de le soutenir sur sa tête, jusqu'au moment précis 
que son Père avait abandonné à la puissance des ténèbres. 

La férié première, qui répond à notre dimanche, il par­
tit de Béthanie, accompagné de tous ses Apôtres. Il s'a­
vança avec eux près d'un bourg nommé Bethphagé, fort 
voisin de Jérusalem et situé sur le penchant de la mon­
tagne des Oliviers. Arrivé à cet endroit, il appela deux 
de ses Apôtres et leur dit : Allez jusqu'au bourg que vous 
voyez devant vous ; vous trouverez à l'entrée une ânesse 
avec son ânon qui n'a point encore été monté : détachez-
les et amenez-les-moi. Si quelqu'un y trouve à redire, 
vous n'aurez qu'à lui répondre : Le Maître en a besoin ; 
et on ne s'y opposera plus. 

Ainsi, jusque dans les plus petits événements, le Sau­
veur se montrait le Fils de Dieu, maître de disposer des 
cœurs et bien instruit de leurs résolutions libres et fu­
tures. Les deux Apôtres allèrent à la bourgade et trouvè­
rent l'ânesse et l'ânon, comme Jésus le leur avait annoncé. 
Ils les détachèrent sans rien dire à personne. On fut fort 
surpris d'une action si extraordinaire, faite publiquement 
par des hommes qui paraissaient sages et qui agissaient 
de sang-froid. Pourquoi détachez-vous cet ânon ? deman­
dèrent ceux à qui il appartenait. C'est, répondirent sim­
plement les deux Apôtres, que le Maître en a besoin. Là-



DE PERSÉVÉRANCE. 119 

dessus on les laissa faire. Ils conduisirent donc l'ânesse et 
l'ânon auprès du Sauveur, sans comprendre ce que tout 
cela voulait dire. 

Mais leur divin Maître ne faisait rien sans de grandes 
raisons. En qualité de Messie, il devait accomplir en sa 
personne toutes les Écritures. Il fit donc tout cela pour 
exécuter ce qui avait été annoncé de lui par le Prophète 
Zacharie : Dites à la fille de Sion : Voici votre Roi qui 
vient à vous dans un esprit de douceur, monté sur un 
ânon. Les Apôtres jetèrent leurs vêtements sur l'ânon et 
Jésus y monta. 

Dans un pays où ces montures avaient toujours été in­
différemment à l'usage des petits et des grands, l'équi­
page où paraissait le Sauveur n'avait rien de trop bas ni 
de trop superbe. Il voulait en ce jour se faire reconnaître 
de son peuple, pour son roi pacifique, et entrer dans sa 
capitale à la manière des anciens Juges ou Conducteurs 
d'Iraël. 

A peine eut-on fait quelques pas vers Jérusalem, qu'une 
grande multitude qui attendait, soit dans la ville, soit 
aux environs, le jour de la fête de Pâque, vint à la ren­
contre de Jésus. Ce fut à la descente de la montagne des 
Oliviers, que commença pour ainsi dire le triomphe de la 
marche. Les uns se dépouillaient de leurs vêtements pour 
les .étendre sur le passage du Maître ; d'autres coupaient 
des branches d'arbre et en jonchaient le chemin. Tous 
ensemble se mirent à louer Dieu, et l'air retentit de ces 
acclamations : Honneur, gloire et bénédiction au Fils de 
David ; louange, honneur et gloire au Très-Haut ! 

A la vue de ce triomphe et de cet enthousiasme univer­
sel, les Pharisiens se dirent les uns aux autres : Vous 
voyez que nous n'avançons à rien, voilà que tout le monde 



120 CATÉCHISME 

court après lui. Le contre-temps était fâcheux, mais la 
conjoncture était peu propre à favoriser une violence. Ils 
engagèrent donc quelques-uns des leurs à se mêler à la 
foule, et ceux-ci eurent la hardiesse de s'adresser au Sau­
veur lui-même. Maître, lui dirent-ils, ordonnez à vos 
Disciples de se contenir. Quand ils se tairaient, répondit 
Jésus les pierres mêmes parleraient à leur ,place. Ses Dis­
ciples se tarent en effet, cinq jours après, lorsqu'au temps 
de la mort du Sauveur, ils prirent la fuite et l'abandon­
nèrent ; mais les pierres parlèrent alors, et en se brisant 
elles publièrent dans leur langue la divinité du Fils de 
l'homme. Pour le moment, les acclamations ne firent 
qu'augmenter, et les jaloux en essuyèrent toute la morti­
fication. 

Au milieu de la joie universelle, que faisait Notre-
Seigneur ? Il pleurait. Oui, ce divin triomphateur mêla 
ses soupirs à l'allégresse publique, et arrosa de ses lar­
mes la verdure dont on avait jonché la terre sous ses pas. 
Arrivé à la vue de Jérusalem, et jetant les yeux sur cette 
grande ville qu'il aimait, comme la principale portion du 
champ que son Père lui avait confié, il pleura sur elle. 
Il savait que dans peu de jours elle allait mettre le comble 
à ses crimes par le plus grand des forfaits, la mort de 
son Messie; puis, dans un avenir peu éloigné, il voyait 
toutes les calamités fondre sur elle, et la Reine des cités 
devenir un amas de cendres, détrempées du sang de ses 
citoyens. 

Touché de tant de maux, il dit en soupirant : Ah ! si du 
moins en ce jour, qui est encore pour toi un jour de grâce, 
tu avais su connaître les choses qui étaient capables de te 
donner la paix, le salut que t'apporte ton Sauveur ; mais 
non, tout cela est caché à tes yeux ! Et voilà que des jours 



DE PERSÉVÉRANCE. 121 

viendront sur toi, où tes ennemis feront une circonvalla-
tion autour de tes murailles ; ils t'enfermeront et te pres­
seront de tous côtés ; ils te renverseront par terre, toi et 
tes enfants qui sont dans ton sein, et ils ne laisseront de 
toi pierre sur pierre, parce que tu n'as pas su connaître le 
temps où tu as été visitée. Terrible prédiction accompa­
gnée des larmes d'un Dieu, qui ne s'exécuta que trop à la 
lettre après moins de quarante ans ! 

Le Sauveur achevait de parler, lorsqu'il mit le pied 
dans Jérusalem. A peine y fut-il entré que toute la ville 
parut en mouvement. On se disait : Quel est celui-ci ? Le 
peuple répondait : C'est Jésus le Prophète, de Nazareth en 
Galilée. Le Sauveur s'avança jusqu'au Temple, où il guérit 
les aveugles et les boiteux qui se présentèrent. 

Pendant qu'il instruisait la multitude et qu'il suppliait 
son Père de se glorifier en lui par ses humiliations et ses 
douleurs, une voix du Ciel se fit entendre, qui disait : J'ai 
déjà glorifié mon nom, je le glorifierai encore. C'est-à-
dire : J'ai été honoré en vous, ô mon Fils ! par l'obéis­
sance que vous m'avez rendue; je le serai encore davan­
tage par celle que vous m'allez rendre. La voix de Dieu, 
venue avec un grand éclat, mit l'épouvante parmi tous 
ceux qui l'entendirent. Les uns disaient que c'était le 
tonnerre qui avait grondé ; les autres disaient que c'était 
un ange qui avait parlé à Jésus. Ce n'est pas pour moi, 
reprit le Sauveur, que cette voix est venue du Ciel, c'est 
pour vous. Apprenez que le jugement du monde appro­
che ; le Prince de ce monde va être chassé. Puissantes 
paroles qui annonçaient la ruine de l'idolâtrie. 

Le soir étant venu, le Sauveur quitta Jérusalem et vint 
passer la nuit à Béthanie. Dès le lendemain, il rentra dans 
la capitale, supprima des abus qui régnaient dans le Tcm-



J22 CATÉCHISME 

pie, reprocha aux Pharisiens leurs crimes et leur incrédu­
lité, annonça de nouveau la ruine de Jérusalem ; puis, 
s'étant assis vis-à-vis du trésor, il regardait comme le 
peuple y jetait de l'argent. Or, plusieurs personnes riches 
en y jetaient beaucoup. Après elles, vint une pauvre 
veuve dont la main timide n'y déposa que deux légères 
pièces de monnaie, de la valeur d'un liard. Une action si 
petite servit d'occasion au Sauveur, pour donner une des 
plus sublimes instructions qui soient contenues dans l'E­
vangile. Ayant appelé ses disciples, il leur dit : Je vous 
dis en vérité que cette pauvre veuve a plus donné que tous 
ceux qui ont mis dans le trésor. Quel est donc, ô mon 
Dieu ! le prix de la pureté d'intention et de la charité ! 

Il adressa de nouveau aux Juifs les discours les plus 
pressants, les paraboles les plus touchantes ou les plus 
terribles, pour les engager à se convertir et à prévenir les 
maux qui les menaçaient. Tout fut inutile, du moins pour 
les Scribes et les Pharisiens; tant l'abus des grâces et des 
talents laisse peu de ressource ! Étant sorti de Jérusalem 
avec ses disciples, il s'assit sur le penchant de la monta­
gne des Oliviers, d'où l'on découvrait la ville et le Temple. 
Ce fut de là qu'il leur annonça la ruine complète de l'un 
et de l'autre, ainsi que la fin du monde et les circons­
tances du dernier jugement; puis il les rassura contre les 
persécutions qu'ils auraient à souffrir. 

Le Sauveur mit fin à tous ces discours en disant à ses 
Disciples : Vous savez que la fête de Pâque aura lieu dans 
deux jours, et que le Fils de l'homme sera livré entre les 
mains des Gentils pour être crucifié. Le lendemain, il fut 
invité à manger par un habitant de Béthanie, appelé Si­
mon, surnommé le Lépreux. Pendant qu'il était à table 
une femme s'approcha de lui ; elle portait à la main un 



DE PERSÉVÉRANCE. 123 

vise d'albâtre rempli d'un extrait d'épis de nard d'un 
grand prix et d'une odeur excellente qu'elle répandit sur 
la tête du Sauveur. 

Judas, dans une pareille occasion, avait donné un mau« 
vais exemple qui fut suivi dans celle-ci par quelques-uns 
des Apôtres. Pourquoi, dirent-ils, perdre sans fruit des 
choses si précieuses? Le Sauveur fit la même réponse, 
seulement il ajouta cette parole prophétique : Je vous le 
dis en vérité, partout où mon Evangile sera prêché, et il 
le sera dans tout l'univers, on parlera avec éloge de cette 
action et de celle qui l'a faite. La prédiction s'est accom­
plie. Personne ne lit, dans le monde entier, l'histoire de 
la passion de Jésus, qu'il n'approuve en même temps la 
religieuse prodigalité de la femme de Béthanie, dans la 
maison de Simon le Lépreux. 

Judas Iscariote était du repas aussi bien que les autres 
Disciples ; il entendait comme eux ce que Jésus annonçait. 
Dévoré par l'avarice, il n'était pas content ; car il voyait 
avec chagrin s'évanouir les occasions d'un gain sordide 
après lequel il soupirait. Comme il savait avec quelle ar­
deur les Pontifes, les Prêtres et les Princes du peuple sou­
haitaient d'avoir Jésus à leur disposition, il crut que ja­
mais il ne trouverait une voie plus courte et plus sûre de 
s'enrichir, que de faire servir son ministère à la passion de 
ces méchants. 

Une cupidité si coupable ouvrit au démon l'entrée de son 
cœur ; l'esprit infernal s'en empara. Judas sortit et alla 
droit à Jérusalem. Il se présenta aux Princes des Prêtres 
et aux magistrats, pour s'entendre avec eux sur les moyens 
de leur livrer son Maître. Combien voulez-vous me don­
ner, leur dit-il, et je vous le livrerai ? La proposition de 
Fudas n'était pas croyable, tant elle était affreuse dans un 



124 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

homme de son caractère ; mais les intéressés ne risquaient 
rien à s'y prêter : ils la reçurent avec de grandes démons­
trations de joie. Nous vous donnerons, répondirent-ils, 
trente deniers d'argent. La somme était bien modique, 
c'était juste le prix auquel, selon la loi, on mettait la vie 
d'un esclave : Judas promit. Il revint à Béthanie, possédé 
de son démon ; mais aussi tranquille en apparence que 
s'il n'eût eu rien à se reprocher. Cependant il ne pensait 
plus qu'à consommer sa trahison ; et, pour n'en pas man­
quer le succès, il épiait le moment où Jésus, éloigné du 
peuple dont il était honoré comme l'envoyé de Dieu, serait 
sans défense contre ses ennemis. 

Le Maître et les Disciples passèrent ensemble la meilleure 
partie de la journée, sans que le Sauveur, qui voyait à ses 
côtés un malheureux, ligué contre lui avec la Synagogue, 
semblât avoir le moindre soupçon de sa damnable intrigue, 
ou que le traître se trouvât embarrassé de la compagnie 
d'un Maître vendu à vil prix, dont il ne pouvait ignorer les 
lumières, et dont il devait craindre la justice. Mais, hélas ! 
quand on fait les grands crimes avec cette audace, quel 
endroit sensible offre-t-on à la grâce du repentir ? 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur dont la tendre compassion 
pour les pécheurs lui faisait verser des larmes sur l'ingrate 
Jérusalem qui devait bientôt le mettre à mort. Donnez-
moi la grâce de pleurer moi-même sur mes péchés. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux faire 
mes actions avec une grande pureté d'intention. 



X I e LEÇON 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — QUATRIÈME ANNÉE. 

Fête de Paque. — Jésus mange l'agneau pascal. — Annonce de la trahiso.'. 
de Judas. — Instruction sur l'humilité. — Lavement des pieds. — Ins­
truction de l'Eucharistie. — Sortie de Judas. — Adieux du Sauveur. — 
Départ pour le jardin des Oliviers. 

Ce que le Sauveur devait aux enfants de Jacob en qua­
lité de Docteur, singulièrement envoyé pour les préparer 
au royaume de Dieu, il l'avait abondamment accompli par 
trois années de courses évangéliques dans la Judée, dans 
la Samarie, dans la Galilée, et dans toutes les parties de 
l'ancien domaine du peuple choisi : ses prédications pu­
bliques étaient terminées. La fin du monde fut sa dernière 
prophétie, et la charité sa dernière instruction. 

Mais si Jésus était en particulier, et pour un temps seu­
lement, le Pasteur des brebis égarées de la maison d'Is­
raël, ou l'Apôtre de la Palestine, il était, pour toujours et 
sans distinction, le Messie de tous les peuples, la victime 
du monde et le Sauveur de tous les hommes. A ce titre, il 
devait mourir pour leur mériter à tous, par l'effusion de 
son sang divin, les grâces du salut et la gloire de l'adop­
tion : encore deux jours, et tout allait être consommé. 

Judas, qui pendant la nuit avait vendu son Maître, était 
revenu dès le matin auprès de lui, cherchant l'occasion de 
le livrer. Sur les trois heures après midi, la fête de Pâ-
que commençait à Jérusalem ; c'était pour tout le peuple 
le premier jour des azymes. Les Prêtres, depuis cette heure 
jusqu'au coucher du soleil, étaient occupés à tuer et à dé­
pouiller, dans l'enceinte de la maison de Dieu, les agneaux 



126 CATÉCHISME 

que chaque famille devait y venir prendre, pour les man­
ger au temps marqué par la loi. Les Disciples s'adressè­
rent donc au Sauveur, et lui dirent : Où voulez-vous que. 
nous allions vous faire les préparatifs pour manger la Pâ-
que ? Allez, dit-il à Pierre et à Jean, nous préparer la Pâ-
que afin que nous la mangions. 

Mais, Seigneur, lui répondirent-ils, où voulez-vous que 
nous la préparions ? U leur dit : Allez dans la ville ; dès 
que vous y entrerez, vous rencontrerez un homme portant 
une cruche d'eau. Suivez-le dans la maison où il entrera, 
et vous direz au père de famille de cette maison : Voici ce 
que dit le Maître : Mon temps approche ; j ' a i choisi votre 
maison pour faire la Pâque avec mes Disciples : montrez-
moi le lieu où je pourrai la manger avec eux. Et il vous 
montrera une grande salle toute meublée ; c'est là que 
vous ferez les préparatifs. Pour nous enseigner le détache­
ment et l'humilité, le Fils de Dieu a voulu naître dans 
une étable. Mais lorsqu'il veut accomplir l'auguste mys­
tère de l'Eucharistie, il demande un lieu vaste et bien 
orné. Avis à ceux qui demandent pourquoi la richesse de 
nos églises. 

Il n'y avait qu'un Homme-Dieu, maître des cœurs et in­
struit sur l'avenir comme sur le présent, qui pût donner 
de pareils ordres et fournir de semblables assurances. Les 
Disciples s'en allèrent donc à la ville, et trouvèrent les 
choses selon que le Sauveur leur avait dit. Assurés d'un 
appartement, les deux envoyés ne songèrent plus qu'à ter­
miner les autres préparatifs. C'était de se procurer un 
agneau pascal, des laitues, des pains azymes et du vin, et 
de faire rôtir l'agneau : tout se trouva prêt au moment où 
le Sauveur arriva accompagné du reste de ses Apôtres. 

Il pouvait être environ sept heures du soir : car c'était 



DE PERSÉVÉRANCE. 127 

une heure après le coucher du soleil, que la loi avait placé 
le commencement de la cérémonie. Le Sauveur se mit à 
table avec ses Disciples, et le souper légal, durant lequel 
l'agneau devait être mangé, se fit avec tous les rites en 
usage. Nous savons que, dès sa première entrée dans le 
monde, Jésus s'était solennellement engagé à observer la 
loi avec l'exactitude la plus littérale. C'est pourquoi, s'a-
dressant à ses Apôtres, il leur dit : J'avais un extrême désir 
de manger cette Pâque avec vous, avant de souffrir ; car, 
je vous le dis, je ne la mangerai plus qu'elle n'ait son 
accomplissement dans le royaume de Dieu. Il faisait enten­
dre que les figures allaient cesser et que la manducation 
de l'agneau, ordonnée par Moïse, ferait bientôt place à 
celle du véritable Agneau de Dieu, immolé pour le salut 
du monde. 

Ensuite, le Sauveur prit une coupe de vin, rendit grâces 
à son Père, et, la présentant à ses Disciples, il leur dit : 
Prenez-la, et buvez-en tous ; car je vous dis encore que 
je ne boirai plus avec vous du fruit de la vigne, jusqu'à ce 
que le royaume de Dieu soit arrivé. Ce n'était encore que 
la manducation de l'agneau pascal, et le vin dont parle 
ici le Sauveur n'était pas celui qu'il changea en son sang. 

Le moment d'opérer ce grand prodige approchait. La 
vue du perfide qui devait le livrer à ses ennemis, toucha 
alors sensiblement le divin Rédempteur. Promenant ses 
regards attristés sur ses Apôtres : Eu vérité, en vérité, je 
vous le dis, un de vous me trahira. A ces mots, les Apô­
tres furent consternés, et ils lui demandèrent l'un après 
l'autre : Seigneur, est-ce moi ? Le Sauveur ne voulut pas 
nommer le coupable. Il se contenta de répondre : Celui 
qui doit me livrer est maintenant à table avec moi ; il met 
la main au même plat. Le Fils de l'homme s'en va, ainsi 



428 CATÉCHISME 

que l'annoncent les Écritures ; mais malheur à celui par 

qui le Fils de l'homme sera livré ! mieux lui aurait valu 

de n'être pas né. 
Aux paroles du Sauveur, les craintes et les inquiétudes 

redoublent. Les Apôtres se demandent quel est celui qui 
doit commettre un pareil crime. Judas soutient effronté­
ment cette épreuve ; il ose même se pencher vers le Sau­
veur et lui demande tout bas : Maître, est-ce moi ? Oui, 
c'est vous, lui répond Jésus ; mais personne ne l'entendit. 

Ce qu'il y eut de plus déplorable, c'est que les onze 
Disciples qui étaient exempts d'infidélité, ne l'étaient pas 
d'ambition. Ils venaient d'entendre dire au Sauveur que 
le royaume de Dieu était près de s'établir. Jugeant que 
leur Maître serait bientôt sur le trône, ils se mirent à dis­
puter en sa présence, pour savoir qui d'entre eux aurait 
les premières places dans le nouvel empire. Le Sauveur 
ne s'indigna point de leur faiblesse. Il savait que bientôt 
ils seraient tout à fait purifiés par le feu divin, qui consu­
merait dans leurs cœurs jusqu'aux racines des prétentions 
humaines ; mais, en attendant qu'il leur eût mérité sur la 
croix, et que du trône de sa gloire il leur eût envoyé l'es­
prit apostolique, il les traita comme des enfants, à qui on 
donne de bonne heure d'utiles leçons et de salutaires 
exemples. 

Les rois des nations, dit-il, leur commandent en maî­
tres, et ils prennent le nom de bienfaisants et des titres 
pompeux ; vous n'en userez pas de même. Que celui qui 
sera le plus grand parmi vous, se comporte comme s'il 
était le plus petit. Que celui qui occupe le premier rang, 
devienne comme le serviteur des autres, qu'il ne soit le 
premier de tous que pour prévenir ou soulager tous les 
besoins. 



DE PERSÉVÉRANCE 129 

Telle est l'admirable notion du pouvoir que nous donne 
le divin Réparateur. Là, est la destruction du despotisme 
et de l'esclavage ; là, est la source de tous ies dévoue­
ments héroïques dont brille l'histoire des peuples chré­
tiens. Car, je vous le demande, continue le Fils de Dieu, 
quel est le plus grand et le plus distingué, ou celui qui 
est assis à table, ou celui qui y sert ? C'est sans doute celui 
qui s'assied pour être servi. Et moi cependant qui suis 
votre Seigneur et votre Maître, ne suis-je pas parmi vous 
comme celui qui sert? 

Après cette leçon d'humilité, le Sauveur leur parla des 
grandeurs divines dont ils jouiraient dans le Ciel; gran­
deurs seules dignes de notre ambition, mais auxquelles 
on n'arrive que par la modestie et les abaissements. C'é­
taient là les célestes maximes, que Notre-Seigneur voulait 
graver ineûaçablement dans l'esprit de ses Apôtres et de 
ses enfants. 

Pour en rendre l'impression plus profonde, il joignit à 
l'énergie de ses paroles la force toujours supérieure d'un 
grand exemple. Le repas était prés de finir; tout à coup 
le Sauveur se lève de table, quitte ses vêtements et prend 
un linge qu'il attache devant lui. U verse de l'eau dans un 
bassin, il commence à laver les pieds de ses Disciples et 
les essuie avec le linge dont il est ceint. Le Fils de Dieu 
aux pieds de ses Disciples! aux pieds de Judas! Quel 
exemple d'humilité ! 

Il vint donc à Simon Pierre. Confondu de tant d'abais­
sement, Pierre lui dit : Quoi ! Seigneur, vous me laveriez 
les pieds! Jésus lui répondit : Ce que je fais, tu ne le 
comprends pas à présent; mais tu le comprendras dans la 
suite. Vous ne me laverez jamais les pieds, lui dit Pierre. 
Si je ne te lave, lui répondit le Sauveur, tu n'auras point 

m, • 



MO CATÉCHISME 

de part avec moi ; c'est-à-dire tu seras éternellement sé­
paré de moi, parce que tu auras désobéi à l'ordre que je 
te donne. Ah ! Seigneur, reprit le fervent Apôtre, possédé 
du désir d'être toujours avec son bon Maître, lavez-moi 
non-seulement les pieds, mais les mains et la tête. Jésus 
lui dit : Celui qui a été lavé n'a besoin que de se laver 
les pieds, et il est entièrement net. Il en est ainsi de vous : 
vous êtes purs, mais non pas tous. Car il savait bien quel 
était celui qui devait le livrer; c'est pourquoi il dit : Vous 
n'êtes pas tous purs. 

Ces paroles : Celui gui a été lavé n'a besoin que de se 
laver les pieds, étaient une leçon que le Sauveur faisait à 
ses Apôtres, d'une pureté plus parfaite que l'exemption 
des fautes grossières. Elle ne pouvait être mieux placée. 
C'est surtout quand on se prépare à recevoir l'Eucharistie, 
qu'il n'est pas permis de négliger les moindres taches con­
tractées dans l'usage de la vie humaine, et signifiées par 
le lavement des pieds. 

La cérémonie achevée, le Sauveur quitta le linge, reprit 
ses habits, et, se remettant à table avec ses Disciples, il 
leur dit : Vous voyez ce que je viens de faire à votre égard. 
En me parlant, vous dites : Maître et Seigneur, et vous 
dites bien, car je le suis ; mais si moi, votre Maître et votre 
Seigneur, je vous ai lavé les pieds, vous devez aussi vous 
laver les pieds les uns aux autres; car je vous ai donné 
l'exemple afin que vous fassiez comme j ' a i fait. En vérité, 
en vérité, je vous le dis, le serviteur n'est pas plus grand 
que son maître, ni l'envoyé plus grand que celui qui l'en­
voie. Si vous comprenez ceci, vous serez heureux en Je 
faisant. Pour leur adoucir la pratique de cette humilité 
il ajouta que, bien loin de s'avilir aux yeux des hommes 
en s'humiliant les uns devant les autres, l'honneur qu'ils 



DE PERSÉVÉRANCE. 131 

avaient d'être ses Apôtres les ferait respecter comme lui-
même. En vérité, en vérité, je vous le dis, qui reçoit celui 
que j 'aurai envoyé me reçoit; et qui me reçoit reçoit celui 
qui m'a envoyé moi-même. 

Ces divines leçons d'une humilité profonde, d'une par­
faite pureté de cœur, et d'une respectueuse charité pour 
le prochain, disposaient admirablement les Apôtres au 
banquet céleste que le Sauveur voulait instituer. Il allait 
nous laisser, dans le sacrement de son corps et de son sang, 
le plus grand de ses dons, et faire succéder aux anciens 
sacrifices le sacrifice unique et parfait, qui devait les rem­
placer et les surpasser tous. 

Il était nuit ; et ce fut cette nuit funeste à la vie de 
l'Homme-Dieu, ce fut même l'heure et le moment, où 
l'on s'empressait de le livrer à ses ennemis, qu'il honora 
de l'institution de son sacrement. Dans l'excès de son 
amour, il voulut rendre cette nuit plus avantageuse au 
monde que le plus beau de ses jours : voici de quelle 
manière la chose se passa. 

Le souper durait encore lorsque le Sauveur prit du pain 
tel qu'on le mangeait ce jour-là, azyme ou sans levain, et, 
le tenant entre ses mains adorables, il rendit à Dieu son 
Père de respectueuses actions de grâces, du pouvoir qu'il 
lui avait donné sur toute la nature, pour en changer les 
lois à son gré ; pouvoir dont il n'eût pas eu besoin pour 
laisser à son Église des symboles vides de réalité. Il bénit 
ce pain, le rompit et le donna à ses Disciples, disant : 
Prenez et mangez, ceci est mon corps ; ce corps qui va 
être livré pour vous à la mort. Paroles adorables ! paroles 
toutes-puissantes ! en vertu desquelles il ne resta du pain 
que les apparences, et son propre corps, mis à la place, 
passa dans les mains de ses Disciples, afin d'être ensuite 



132 CATÉCHISME 

mangé par eux. Pour Dieu, dire et faire c'est tout u n ; car 
celui qui peut tout opère ce qu'il veut en parlant : c'est 
ainsi qu'au commencement du monde Dieu n'eut pas plu­
tôt prononcé ces mots : Que la lumière soit, que la lu­
mière fut. 

Jusque-là, c'étaient des victimes insuffisantes, des hos­
ties figuratives que l'on avait offertes à Dieu. Désormais, 
ce sera le corps du Sauveur qu'on aura pour victime et 
qu'on sacrifiera : car ce sacrifice nouveau durera autant 
que le monde. C'est pourquoi le Sauveur s'empressa de 
communiquer à ses Apôtres, et dans leur personne à tous les 
Prêtres, le pouvoir d'opérer le prodige qu'il venait d'opérer 
lui-même. Toutes les fois, leur dit-il, que vous immole­
rez cette hostie en vertu du pouvoir que je vous confère, 
vous le ferez en mémoire de moi ; vous vous souviendrez 
de la mort que je vais souffrir pour l'amour de vous. 

Ce que Jésus venait de faire pour le changement du 
pain en son corps, il le fit pour changer la substance du 
vin en celle de son sang. Il prit une coupe, rendit grâces, 
la bénit, la présenta à ses Apôtres, disant : Buvez-en tous; 
car ceci est mon sang, le sang de la nouvelle alliance, qui 
sera répandu pour vous et pour beaucoup en rémission 
des péchés. Ce que vous me voyez faire, ajouta le Sau­
veur, vous le ferez en mémoire de moi; c'est-à-dire vous 
le ferez comme moi, vous ferez ce que je fais. Telle est la 
grandeur de son amour, qu'il nous laisse à perpétuité 
sa chair à manger et son sang à boire. Magnifique héritage 
d'un Dieu mourant ! 11 nous lègue à tous, par testament, 
son corps et son sang, afin que nous devenions tous d'au­
tres lui-même, d'autres Jésus-Christ. 

Suivant l'opinionla plus suivie, Judas communia comme 
les autres. Un crime si noir excita dans l'âme du divin 



DE PERSÉVÉRANCE. 133 

Maître une émotion qu'il laissa éclater au dehors. En vé­
rité, en vérité, dit-il à ses Disciples, un d'entre vous me 
trahira. A ces mots, les Apôtres se regardèrent de nouveau, 
et s'interrogèrent des yeux pour savoir de qui il voulait 
parler. Pierre s'ennuya d'une si cruelle incertitude. On 
sait jusqu'à quel point il aimait son Maître ; mais il n'eut 
pas la hardiesse de l'interroger. Il fit signe à Jean, le 
Disciple bien-aimé, qui était placé tout près du Sauveur, 
de lui demander de qui il voulait parler. Jean comprit; et, 
se penchant sur le sein du Sauveur, il lui dit tout bas : 
Qui est-ce, Seigneur ? Jésus répondit : C'est celui à qui je 
vais présenter du pain trempé ; et, trempant du pain, il le 
donna à Judas Iscariote, fils de Simon. 

Avec ce morceau fatal, le démon s'enfonça dans l'âme 
du perfide. Judas ne se démentit point : ce fut là le comble 
de son malheur. S'il n'eût pas été le plus effronté de tous 
les scélérats, il n'eût peut-être pas été le plus impénitent 
sans ressource. Cependant le Sauveur lui dit : Ce que vous 
avez résolu de faire, faites-le sans différer. Il lui décla­
rait, par cette courageuse parole, qu'il lisait au fond de son 
cœur ses noires machinations, et que d'ailleurs il ne crai­
gnait ni la trahison ni le traître. Judas fut insensible à ce 
dernier avertissement. Il sortit sans qu'aucun des Disci­
ples soupçonnât où il allait. Hélas! où pouvait aller un 
sacrilège, un traître, un avare? Il alla tranquillement 
mettre la dernière main à son affreux forfait, en faire les 
préparatifs et s'assurer de tous les moyens propres à l'exé-
tion. 

Dès que Judas fut sorti, le Sauveur donna un libre 
cours aux tendres effusions de sa charité. Il fit à ses Apô­
tres cet admirable discours, où sa belle âme se peint tout 
entière et où l'on sent réellement l'amour immense d'un 



134 CATÉCHISME 

Dieu. C'est comme son testament de mort, son adieu su­
prême et le précis de ses dernières volontés. U commence 
par parler de sa Passion avec des transports de joie, ne 
l'envisageant dans ce moment que du côté de la gloire infi­
nie, qu'elle allait procurer à son Père et à lui-même. C'est à 
présent, dit-il, que le Fils de l'homme est glorifié, et que 
Dieu va être glorifié en lui. Mes petits enfants, je n'ai plus 
que quelques heures à demeurer avec vous, vous ne pouvez 
me suivre où je vais. Aimez-vous les uns les autres : tout 
le monde reconnaîtra que vous êtes mes Disciples si vous 
vous aimez les uns les autres. 

Pierre ne put sans amertume entendre parler son bon 
Maître de séparation et de départ. Où donc allez-vous, 
Seigneur? lui dit-il. Le Sauveur lui répondit : Tu ne peux 
me suivre maintenant où je vais ; mais tu me suivras un 
jour. Pierre lui dit : Pourquoi, Seigneur, ne puis-jc pas 
vous suivre à présent? je suis prêt à mourir pour vous. 
Jésus lui répondit : Tu es prêt à mourir pour moi ! je te 
dis en vérité, le coq ne chantera point aujourd'hui deux 
fois, que tu ne m'aies renié trois fois. 

Pierre eût dû mourir de douleur; mais il regarda sans 
doute les paroles de son Maître, comme une menace de 
précaution, faite à dessein de le tenir sur ses gardes : il 
n'en compta pas moins sur sa prétendue intrépidité. Le 
Sauveur l'avait suffisamment prévenu : il le laissa s'ap­
plaudir de son zèle, et reprit son discours. Il dit à ses 
Apôtres de ne rien craindre, qu'il allait leur préparer des 
places dans le royaume de son Père, et qu'il viendrait les 
chercher ; qu'en attendant il leur accorderait tout ce qu'ils 
lui demanderaient; qu'il leur enverrait le Saint-Esprit 
pour les consoler de son absence, qu'il ne les laisserait 
pas orphelins. Il leur recommanda surtout de rester étroit 



DE PERSÉVÉRANCE. 135 

tement uni» à lui, et de s'aimer tendrement les uns les 
autres ; il leur annonça que le monde les persécuterait; 
mais il leur dit de ne rien craindre : qu'un jour leur tris­
tesse se changerait en joie et leurs persécutions en cou­
ronnes immortelles. Ne craignez rien, ajouta-t-il encore 
une fois, j 'a i vaincu le monde. 

A ces mots, le Sauveur lève les yeux au Ciel ; il va 
parler à Dieu pour ses Disciples et pour nous : ce sont les 
derniers vœux d'un père et d'un ami. Il est impossible de 
trouver quelque chose de plus beau, de plus sublime et à la 
fois de plus touchant. Il entre dans une espèce d'extase; 
tout respire dans son air le respect, la confiance et l'a­
mour. S'adressant à son Père, témoin de sa soumission et 
rémunérateur de ses mérites, il demande pour lui que 
toutes les nations le reconnaissent comme leur Sauveur. 

Mon Père, dit-il, l'heure est venue ; glorifiez votre Fils, 
afin que votre Fils vous glorifie. Vous avez mis tous les 
hommes sous sa puissance, afin qu'il donne la vie éter­
nelle à tout ce que vous lui avez donné. Or, la vie éternelle, 
c'est de vous connaître pour le seul vrai Dieu et Jésus-
Christ que vous avez envoyé. Pour moi, je vous ai glorifié 
sur la terre; j ' a i accompli l'œuvre que vous m'avez donné 
à faire, glorifiez-moi donc maintenant, ô mon Père ! 

Après avoir prié pour lui-même le Sauveur prie pour ses 
Apôtres et demande pour eux la charité, la sainteté. J'ai 
manifesté votre gloire à ces disciples que vous m'avez 
donnés en les séparant du monde. Us ont cru à votre pa­
role et ils me sont demeurés fidèles. Voilà que je quitte 
le monde, pour eux ils y restent. Père saint, sonservez à 
cause de votre nom ceux que vous m'avez donnés, afin 
qu'ils «oient un comme nous sommes un nous-mêmes. 
Tandis que j'étais avec eux, je les gardais ; mais voilà que 



136 CATÉCHISME 

maintenant je vais à vous. Je ne vous demande pas de les 
retirer du monde, mais de les préserver du mal : sancti­
fiez-les en vérité. 

Le Sauveur ne s'en tient pas là : sa tendresse n'oublie 
aucun de ses enfants. Après avoir prié pour ses Apôtres, 
il prie pour nous : il demande pour nous la charité et le 
Ciel, fin de tous ses travaux et de toutes ses souffrances. 
Ce n'est pas seulement pour eux que je prie, c'est encore 
pour tous ceux qui croiront en moi, par le moyen de leur 
prédication, afin qu'ils soient tous une même chose, comme 
vous, mon Père, vous êtes en moi et moi en vous. Mon 
Père, je souhaite que ceux que vous m'avez donnés soient 
où je serai moi-même, afin qu'ils soient témoins de la 
gloire qui m'appartient, et que j 'a i reçue de vous, parce 
que vous m'avez aimé avant la création du monde. Père 
juste, le monde ne vous a pas connu; pour moi, je vous ai 
connu, et ceux-ci ont connu que vous m'avez envoyé. Je 
leur ai fait connaître votre nom, et je le leur ferai con­
naître, afin que l'amour dont vous m'avez aimé soit en eux, 
et que je sois aussi en eux moi-même. 

Après ces divins adieux, le Sauveur, qui n'avait plus 
rien à faire en ce monde qu'à souffrir et à mourir, récita 
l'action de grâces, par où les enfants d'Israël avaient cou­
tume de terminer leur repas Il sortit de la salle, traversa 
le torrent de Cédron, et se rendit à la montagne des Oli­
viers pour y prier. C'est là que Dieu, son Père, attendait 
les prémices de son sacrifice; ses Disciples l'y suivirent, 
et ses ennemis l'y trouvèrent. 

Sur l'usage universel de la prière avant et après les repas, voir notre 
Traité du signe de la croix : s'en dispenser, c'est violer une loi de l'hu­
manité. 



DE P E R S E V E R A N C E 137 

P R I È R E . 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui nous a donné de si 
grands exemples d'humilité et de charité : faites-nous la 
grâce de les imiter. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veux me pré­
parer avec le plus grand soin à la Communion. 



XII« LEÇON 

PASSION DU MESSIE. 

Réflexion sur la Passion. — Prières. — Agonie. — Apôtres endormis. — 
Arrivée de Judas. — Accomplissement des prophéties. — Jésus trahi et 
livré. — II est conduit chez Anne et de là chez Caïphe. — Premier inter­
rogatoire. — Outrages faits à Jésus pendant la nuit. — Reniement de saint 
Pierre. 

Jusqu'ici nous avons vu le Messie remplir les villes et 
les campagnes du fruit de ses leçons, de l'édification de 
ses vertus et de l'éclat de ses miracles ; en un mot, nous 
l'avons vu naître, agir, prêcher et instruire en Homme-
Dieu. Il nous reste à le voir souffrir et mourir en Dieu, 
prouvant sa divinité plus invinciblement par sa mort que 
par sa vie. Ce que nous avons raconté de son entrée dans 
le monde et de l'exercice de son ministère, étonne l'in­
crédulité : ce que nous allons représenter de ses humilia­
tions et de sa croix la confond et la désespère. 

C'est donc sur le théâtre de ses souffrances et sur l'autel 
de son sacrifice, qu'il nous faut maintenant étudier cet 
homme qui s'est dit le Fils et l'Envoyé de Dieu. Là nous 
appelons, et le fidèle pour le toucher, et l'incrédule pour 
le convaincre. Nous leur présenterons une Victime qui 
souffre et qui meurt; mais une victime qui souffre et qui 
meurt, au milieu d'une foule de prodiges si divins et avec 
un assemblage de circonstances si frappantes, que le Chré­
tien qui l'adore y trouve l'appui le plus inébranlable de 
sa foi et l'incrédule qui la blasphème, s'il a de la droiture, 
les plus puissants motifs d'un prompt retour à la vérité. 

Qu'on se souvienne seulement, avant que d'entamer la 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 139 

lecture des souffrances et de la mort du Sauveur, qu'il 
était prédit, dans toutes les Écritures, que le Christ serait 
immolé à la gloire de Dieu, au salut des hommes et à l'é­
tablissement d'un nouveau culte, fondé sur la divinité de 
sa personne et sur le mérite de son sacrifice. Rappelons-
nous encore que Jésus lui-même, durant sa vie et jusqu'au 
moment de sa mort, avait vérifié en sa personne tous les 
oracles des anciens Prophètes. 

Tout se disposait à leur entier accomplissement. De la 
part du Père Éternel, qui, depuis plus de quatre mille 
ans, attendait une victime digne de lui. Du côté du Fils 
unique, qui, en entrant au monde, s'était offert à la place 
des holocaustes insuffisants de la loi de Moïse. De la part 
du genre humain, qui soupirait après son Rédempteur si 
souvent promis, prédit, figuré, préparé par tant d'événe­
ments, et dont le sang devait réconcilier le Ciel avec la 
terre. Enfin, si l'on ose le dire, du côté même de l'enfer 
qui avait déchaîné contre le Christ toutes ses puissances. 

Le moment solennel était venu. 
Accompagné de ses onze Apôtres, le Sauveur s'était 

rendu au jardin de Gethsémani. Ce jardin solitaire était 
situé sur le penchant de la montagne des Oliviers, séparée 
seulement de Jérusalem par la vallée de Josaphat, au fond 
de laquelle roulait le torrent de Cédron. L'éloignementde 
la ville à la montagne n'était guère que de mille pas; en 
sorte que, les jours de Sabbat et les fêtes solennelles, on 
pouvait faire ce petit voyage sans contrevenir à la loi. Le 
village de Gethsémani, où était le jardin, se trouvait placé 
sur la pente de la montagne, d'où le temple et la ville se 
montraient à découvert. 

Or, Judas qui le livrait, savait que c'était là que le Sau­
veur avait coutume de se retirer pendant la nuit pour 



4io CATÉCHISME 

prier. Ainsi, bien loin de fuir le traître, le Fils de Dieu 
allait au-devant de lui. Gomme le moment du combat 
approchait, il dit à ses Disciples : Demeurez ici pendant 
que j ' irai prier là j priez aussi vous-mêmes, afin que vous 
n'entriez point en tentation. Ensuite, laissant les autres, il 
prit avec lui Pierre, Jacques et Jean. Dès qu'il se vit seul 
avec eux et qu'il se fut laissé frapper des horreurs de sa 
Passion, la frayeur, l'ennui, le dégoût, l'abattement, la 
tristesse, s'emparèrent de lui. Mon âme, dit-il à ses Apô­
tres, est triste jusqu'à la mort; attendez ici, et veillez avec 
moi. Et, s'étant un peu avancé, il s'écarta d'eux à la dis­
tance d'un jet de pierre, et, s'étant mis à genoux, il fit 
cette prière : Mon Père, détournez, s'il vous plaît, de moi 
ce calice : néanmoins que ma volonté ne se fasse pas, mais 
la vôtre. 

On le voit, un grand combat se livre dans cette grande 
âme. Être l'Innocence même, le Fils unique de Dieu, le 
Roi de l'univers, et dévorer tant d'outrages et mourir sur 
une infâme croix, quelle confusion! quelle ignominie! 
Mais sauver les hommes, ses frères, satisfaire à la justice 
de Dieu, quelle consolation ! quelle gloire ! 

Après sa prière, il se leva, vint à ses Disciples et les 
trouva tous les trois endormis. Il dit doucement à Pierre : 
Simon, vous dormez? vous n'avez pu veiller une heure 
avec moi? Veillez et priez, afin que vous n'entriez point en 
tentation : l'esprit est prompt, mais la chair est faible. Il 
se retira pour la seconde fois, et fit la même prière : 
Mon Père, si je ne puis éviter de boire ce calice, que 
votre volonté se fasse. Il revint une seconde fois auprès 
de ses Disciples, et les trouva encore qui dormaient. 
Comptez maintenant sur les hommes pour vous con­
soler : vous souffrez, et ils dorment ! Il les laissa, s'en alla 



DE PERSÉVÉRANCE. 141 

de nouveau, et fit pour la troisième fois la même prière. 
Cependant, la tristesse, la frayeur, l'ennui mortel que le 

Sauveur éprouve, le font tomber dans une violente agonie, 
au point qu'une sueur de sang sort de toutes les parties de 
son corps, et tombe à grosses gouttes sur la terre, qui en 
est bientôt baignée. C'est alors qu'un Ange vint du Ciel 
pour le fortifier. Jésus accepte la croix, il fait son sacri­
fice, et le monde est sauvé. Voilà bien les consolations du 
Ciel ; elles ne brisent pas nos croix, elles écartent la ten­
tation d'en descendre. Depuis ce moment où l'arrêt porté 
par le Père, est accepté par le Fils, on ne voit plus dans 
le Sauveur qu'intrépidité et courage, mais courage mo­
deste et intrépidité tranquille. 

Il vint donc à ses Disciples, et leur dit : Dormez à pré­
sent, et reposez : voici l'heure où le Fils de l'homme sera 
livré entre les mains des pécheurs. Levez-vous, l'homme 
qui va me trahir approche : allons à sa rencontre. 

U parlait encore, lorsqu'on entendit, au milieu des té­
nèbres une troupe de gens, conduite par Judas. Le perfide 
avait demandé aux Grands Prêtres, aux Anciens, aux Pha­
risiens et aux Scribes, un détachement de soldats et un 
officier pour les commander. Les Chefs des familles sa­
cerdotales, les Princes du peuple, les Magistrats du Temple, 
ne rougirent pas de se joindre à la troupe. Elle était ac­
compagnée d'une multitude confuse de valets, dont les 
uns portaient des lanternes et des flambeaux ; les autres 
étaient armés de bâtons. Or, tout cela se faisait pour ac­
complir l'oracle du Prophète qui avait dit en parlant du 
Messie : 11 sera traité comme on traite les scélérats et les 
voleurs. 

Le traître leur avait donné un signal en disant : Celui 
que je baiserai, c'est lui-même; arrêtez-le et emmenez-le 



142 CATECHISME 

avec précaution. Le signal et le conseil étaient dignes de 
Judas. Dès qu'il fut arrivé, il s'avança vers Jésus et lui 
dit : Maître, je vous salue, et il le baisa. L'Agneau de 
Dieu ne refusa point ce baiser, plus sensible à son cœur 
que tous les tourments de sa passion. Au lieu de traiter 
le perfide comme il le méritait, plus touché de sa perte 
que de son crime, et cherchant plutôt à le sauver qu'à le 
confondre, il lui dit avec bonté : Mon ami, à quel dessein 
êtes-vous venu ? Judas, c'est par un baiser que vous tra­
hissez le Fils de l'homme 1 

Ces douces paroles auraient amolli un tigre et converti 
un scélérat ordinaire ; mais un apôtre perverti et sacrilège, 
ne pouvait être que le plus méchant et le plus endurci de 
tous les pécheurs. Cependant, le Sauveur n'était pas encore 
arrêté; il ne convenait pas qu'il le fût par surprise, il ne 
devait l'être que parce qu'il le voulait. Il s'avança donc 
vers la troupe, et leur dit : Qui cherchez-vous? Jésus de 
Nazareth, lui répondirent-ils. C'est moi, leur dit Jésus. 
Or, dès que le Sauveur eut dit ces deux mots : Cest moi, 
voilà que tout à coup les officiers et les soldats, les valets 
et les maîtres, le chef de la trahison et ses suppôts, tom­
bèrent à la renverse les uns sur les autres. 

Après une preuve si sensible de la puissance de Jésus, 
ils n'auraient dû se relever que pour implorer à genoux le 
pardon de leur attentat ; mais il vient un temps de puni­
tion où les pécheurs ne raisonnent plus. Celui qui les avait 
terrassés permit qu'ils se relevassent, et il leur dit une se­
conde fois : Qui cherchez-vous ? Jésus de Nazareth, lui 
dirent-ils. D'une de ses paroles il avait fait sentir à ses 
ennemis, que seul et sans armes il était plus fort qu'une 
troupe d'hommes armés. Après cette marque de toute-
puissance, il leur permit contre sa personne, ce qui ne 



DE PERSÉVÉRANCE. 143 

leur eût jamais été possible sans sa permission. Us se je­
tèrent donc sur lui et l'arrêtèrent. 

Cependant les Apôtres, voyant bien ce qui devait ar­
river, dirent à leur Maître : Seigneur, frapperons-nous de 
l'épée? Sans attendre de réponse, Simon Pierre, qui avait 
une épée,la tira, et, frappant le serviteur du Grand Prêtre, 
il lui coupa l'oreille droite : ce serviteur s'appelait Mal­
chus. Mais Jésus lui dit : Tenez-vous-en là; et, ayant 
touché l'oreille de ce serviteur, il le guérit. Remettez votre 
épée dans le fourreau, ajouta-t-il en s'adressant à Pierre ; 
pensez-vous que je ne puisse pas prier mon Père, et qu'il 
ne me donnerait pas aussitôt plus de douze légions d'Anges? 
Mais si j 'use de mon pouvoir, comment donc s'accomplira 
ce que disent les Ecritures, qu'il faut que les choses se 
fassent de la sorte? 

Alors les Juifs se saisirent du Sauveur et le lièrent ; ses 
Apôtres avaient pris la fuite. Ils le menèrent d'abord chez 
Anne, beau-Père de Caïphe, Grand Prêtre cette année-là. 
Anne, content de cette déférence, renvoya Jésus, sans l'in­
terroger, au tribunal de Caïphe. Pour achever un grand 
crime et consommer une grande injustice, il pouvait sans 
inquiétude s'en reposer sur son gendre. Us le conduisirent 
donc chez Caïphe, chez qui tous les Prêtres, les Scribes et 
les Anciens s'étaient assemblés. 

Or, Simon Pierre, honteux de sa fuite et un peu revenu 
de sa frayeur, suivait Jésus de loin avec un autre Disciple. 
Ce Disciple, qui était connu du Grand Prêtre, entra dans 
la maison, tandis qu'on conduisait le Maître dans la salle 
du conseil. Pierre était demeuré en dehors de la porte; 
l'autre Disciple sortit, et, parlant à la portière, il fit entrer 
Pierre dans la cour du Grand Prêtre. Une foule tumul­
tueuse de soldats, de valets et d'officiers étaient là auprès 



{44 CATÉCHISME 

du feu ; car il faisait froid, et ils se chauffaient. Pour son 

malheur, Pierre s'approcha, s'assit et se mit à se chauffer 

avec les autres, en attendant ce qui devait arrher . 
Cependant le Sauveur était entré dans la saile, où tous 

ses ennemis s'étaient réunis pour être ses juges. Sa perte 
était décidée; mais nulle action de sa vie ne pouvait 
fournir matière à une condamnation. Le Grand Prêtre 
l'interrogea donc sur ses Disciples et sur sa doctrine. J'ai 
parlé au monde ouvertement, lui répondit Jésus; j 'a i tou­
jours enseigné dans la Synagogue et dans le Temple où 
s'assemblent les Juifs, et je n'ai rien dit en cachette *. 
Pourquoi m'interrogez-vous ? Interrogez ceux qui m'ont 
entendu; il y a ici des gens qui savent ce que j 'a i dit. 

Cette réponse pleine de douceur et de modestie était 
digne de la Sagesse même, qui l'avait proférée. Un ac­
cusé n'est pas admis à déposer en sa faveur, et, si le crime 
dont on l'accuse est public, il est aisé d'en faire le preuve 
par témoins : mais on n'a jamais raison impunément 
contre des juges passionnés. Aussi, dès qu'il eut répondu 
de la sorte, un valet qui était à côté de Jésus lui donna 
un soufflet, en disant : Est-ce ainsi que tu réponds au 
Grand Prêtre ? Si j 'a i mal parlé, lui répondit tranquille­
ment l'Homme-Dieu, montrez ce que j 'ai dit de mal ; 
mais si j 'a i parlé à propos, pourquoi me frappez-vous ? 
C'est ainsi que se soutient l'innocence ; l'humilité ne lui 
ôte rien de sa fermeté, et, sans cesser d'être respectueuse, 
elle est noble et intrépide. 

i Le Sauveur a souvent enseigné ses Disciples en particulier. Cependant il 
a pu dire avec vérité qu'il n'avait dit rien en cachette, parce que la doctrine 
qu'il enseignait en particulier était la même qu'il prêchait en public. On en­
tend que c'était la même pour le fond, qu'il ne faisait que développer da­
vantage dans ses entretiens familiers avec ses Apôtres. 



DE PERSÉVÉRANCE. 145 

Le valet du Grand Prêtre méritait d'être sévèrement 
puni, parce qu'il importe infiniment au bien public de 
conserver aux accusés, toute la liberté nécessaire à leur 
pleine justification. Néanmoins les juges approuvèrent, 
au moins par leur silence, une action si brutale. Ce qu'a­
vait dit le Sauveur était néanmoins si raisonnable, qu'ils 
se crurent obligés de procéder contre lui, comme lui-
même venait de l'indiquer. Les Princes des Prêtres et 
toute l'assemblée cherchèrent donc quelques faux témoi­
gnages contre Jésus pour le faire mourir ; mais ils n'en 
trouvèrent pas qui eussent au moins l'apparence de la 
vérité, encore qu'on eût fait approcher beaucoup de 
faux témoins. Enfin, il vint deux faux témoins qui 
dirent : Nous-mêmes nous lui avons entendu dire : Je 
veux détruire le temple de Dieu et le rebâtir en trois 
jours. 

La déposition était fausse ; elle ajoutait aux paroles du 
Sauveur, elle leur ôtait leur sens naturel, mais surtout 
elle n'était point contre l'accusé. Il avait dit en parlant 
le son corps et en annonçant sa mort et sa résurrection : 
Je puis détruire ce temple et je puis le rebâtir en trois 
jours. Eût-on cru qu'il avait parlé du temple de Jérusa­
lem, on pouvait tout au plus, faute de le bien connaître, 
l'accuser de présomption. 

La ressource des témoins était épuisée ou devenait dan­
gereuse. A force d'en écouter de faux, on s'exposait à en 
trouver de sincères : le Grand Prêtre le comprit. C'est 
pourquoi, se levant au milieu de l'assemblée, il interrogea 
Jésus et lui dit : Vous entendez toutes les charges qu'on 
fait peser sur vous, et vous ne répondez rien? Jésus garda 
le silence et ne répondit pas. Eh bien ! ajouta le Grand 
Prêtre, au nom du Dieu vivant dont je tiens ici la place, 

m . 1 0 



146 CATÉCHISME 

je vous ordonne de nous dire si vous êtes le Christ, le Fils 
de Dieu, béni soit-il. 

Pour cette fois, la question était précise et décisive. Le 
divin Messie attendait cette occasion pour confesser hua-
tement la vérité. Il devait lui en coûter la vie, il le savait; 
mais il devait être le premier martyr de sa Religion et 
donner l'exemple à ses disciples, ainsi qu'à des millions 
de Martyrs. Il répondit donc sans hésiter : Oui, je suis le 
Christ et le Fils unique de Dieu, et je vous dis de plus : 
Bientôt vous verrez le Fils de l'homme, assis à la droite 
du Dieu tout-puissant, venir sur les nuées du ciel. 

Alors le Grand Prêtre, cachant sa joie sous le masque 
d'une douleur hypocrite, et prenant l'air d'un homme 
attendri sur les intérêts de Dieu, déchira ses vêtements en 
disant : Il a blasphémé, qu'avons-nous maintenant be­
soin de témoins? Vous venez d'entendre le blasphème, 
que vous en semble ? Tous répondirent : U est digne 
de mort. Le Sauveur entendit cette sentence avec autant 
de calme qu'il fit paraître de courage, lorsqu'il en subit 
la rigueur. 

Le Grand Prêtre était un scélérat ; mais son action nous 
apprend toujours que les Juifs, lorsqu'ils entendaient 
blasphémer, déchiraient leurs vêtements, tandis que nous 
voyons des Chrétiens écouter sans émotion les blasphèmes 
des impies. Je ne dirai pas qu'ils y applaudissent, car 
ceux qui applaudissent pourraient-ils encore être appelés 
Chrétiens ? 

La Synagogue était si avide du sang de son Messie, 
que volontiers on eût passé de la publication de la sen­
tence à l'exécution : mais Dieu ne le voulait pas. Pour 
achever d'accomplir quelques prophéties qui restaient en­
core à vérifier, il permit que les Princes des Piètres et les 



DE PERSÉVÉRANCE. 147 

chefs de Jérusalem fissent attention que, dans l'état de 
dépendance où l'on était du magistrat romain, on ne 
pouvait se dispenser d'obtenir son consentement, dans le 
cas d'une sentence de mort. (1 fallait d'ailleurs s'assurer 
du peuple et l'aigrir contre Jésus, en le lui faisant envi­
sager comme un blasphémateur et un impie. Ces pré­
paratifs demandaient du temps. Mais, comme ils étaient 
résolus de prévenir la grande solennité pascale qui allait 
commencer, il n'y avait pas un moment à perdre. Ils ne 
prirent que quelques heures de repos et indiquèrent le re­
tour de l'assemblée, à la première pointe du jour. Cha­
cun se retira de la salle du conseil, et Jésus fut laissé à la 
garde des domestiques et des valets. 

Ces êtres dégradés auraient cru mal servir leurs maîtres 
s'ils s'étaient contentés de garder leur paisible prison­
nier. Ils jugèrent qu'il était de leur devoir de l'outrager, 
et ils lui firent souffrir tout ce que des hommes sans édu­
cation et sans honneur, peuvent imaginer de plus atroce 
contre un malheureux qu'on leur abandonne. U y en eut 
qui se mirent à lui cracher au visage ; d'autres se mo­
quaient de lui et le frappaient. Quelques-uns, plus sacrilé-
gement impies, lui bandèrent les yeux et lui donnèrent 
des coups sur le visage ; puis, tournant en dérision ses 
augustes qualités de Prophète et de Roi, ils lui disaient 
en le frappant : Christ, prophétise-nous, qui est celui qui 
t'a frappé ? Jésus l'aurait bien pu, et, en les nommant, les 
écraser ; mais il souffrait plus de leur aveuglement que de 
ses peines. Cette scène horrible dura toute la nuit : jamais 
disciple du Sauveur en passa-t-il une semblable ? 

Ce qui mit le comble à la peine de l'Homme-Dieu, ce 
qui fut pour lui le plus douloureux de tous les outrages, 
c'est que, tandis qu'il était ainsi à la discrétion de ses plus 



148 CATÉCHISME 

cruels ennemis, le premier et le plus favorisé de ses Disci­
ples, le chef de ses Apôtres, Pierre, le reniait. 

U était assis en bas dans la cour, où il se chauffait, au 
milieu des soldats et des officiers du palais. Une servante 
du Grand Prêtre vint là, et, voyant Pierre, elle dit, après 
l'avoir regardé : Vous aussi, vous étiez avec Jésus de Naza-
ieth ! Mais il le nia devant tout le monde en disant : 
Femme, je ne le connais point; je ne sais ce que vous voulez 
dire. Quoi ! Pierre, c'est vous qui tenez ce langage ! En­
suite, voulant éviter une seconde interrogation, il se retira 
dans le vestibule, et le coq chanta. Mais voilà qu'une 
autre servante l'aperçut et dit à ceux qui étaient présents : 
Cet homme-là était aussi avec Jésus de Nazareth ; et, peu 
de temps après, une autre, le voyant, dit : Vous êtes aussi 
de ces gens-là ? 

La frayeur de Pierre augmenta avec le danger, et son 
crime avec sa frayeur. Son premier renoncement avait été 
un mensonge ; au second il ajouta le parjure. Il nia donc 
une seconde fois avec serment, disant : Je ne connais point 
cet homme-là. On parut le croire sur son serment, et on 
lui donna environ une heure de repos. Il aurait dû en 
profiter pour s'évader; mais Pierre aimait encore celui 
qu'il renonçait et il ne put se résoudre à s'éloigner. Ce­
pendant, un des domestiques du Grand Prêtre, parent de 
celui à qui Pierre avait coupé l'oreille, lui dit : Ne t'ai-je 
pas vu avec lui dans le jardin? Bientôt ceux qui étaient dans 
la cour s'approchèrent et dirent à Pierre : Assurément tu 
es aussi de ces gens-là, car tu es Galiléen ; on te connaît 
à ton langage. Assailli de tous côtés, Pierre perdit la tête, 
nia une troisième fois, et se mit à faire des imprécations 
et à dire avec serment : Je ne connais point cet homme. 

Esclaves du respect humain, vous voilà ! 



DE PERSÉVÉRANCE. 14» 

Pierre parlait encore, lorsque le coq chanta pour la se­
conde fois, et le Sauveur, qu'on conduisait dans le vesti­
bule, se tournant vers son disciple, le regarda. Pierre se 
souvint alors de la parole que Jésus lui avait dite : Avant 
que le coq chante deux fois, vous me renoncerez trois fois; 
et, étant sorti, il pleura amèrement. Ses larmes ne cessè­
rent qu'avec sa vie, et saint Jérôme nous apprend que ses 
joues en étaient creusées. 

C'était peu pour les grands de Jérusalem d'avoir tour­
menté l'innocent, par les mains d'une vile canaille dont 
ils avaient déchaîné la fureur. Dès que le jour parut, ils se 
rendirent au conseil pour achever de sang-froid l'œuvre 
de ténèbres qu'ils avaient commencée. Afin de se donner 
aux yeux du peuple un air de modération et de maturité, 
ils firent réitérer au prétendu coupable ses aveux du soir 
précédent. 

Us lui demandèrent : Si vous êtes le Christ, dites-le-
nous. U leur répondit : Si je vous le dis, vous ne me croi­
rez pas ; si je vous demande à mon tour à quelles mar­
ques, selon les Écritures, on doit reconnaître le Christ, 
vous ne me répondrez point et vous ne me laisserez point 
aUer. Le Fils de l'homme, au reste, sera désormais assis 
dans le Ciel, à la droite du Dieu tout-puissant. Vous êtes 
donc le Fils de Dieu? lui dirent-ils. Il répondit : Oui, je 
le suis. Alors tous s'écrièrent comme Caïphe : Qu'avons-
nous besoin d'autre témoignage, puisque nous l'avons 
entendu nous-mêmes de sa bouche? 

La sentence de mort était prononcée, il ne s'agissait plus 
que d'en poursuivre l'exécution. Us venaient de condam­
ner le Sauveur comme un sacrilège qui usurpait la qualité 
de Messie. Ce reproche si grave, au jugement d'une 
multitude abusée, n'était pas de nature à faire grande inr-



150 CATÉCHISME 

pression sur l'esprit d'un magistrat païen. Ils résolurent 
donc de donner aux accusations un tour tout différent, 
quand il paraîtrait devant Pilate. Puisque Jésus se disait 
le Fils de Dieu et le Messie, il se portait donc aussi pour 
le roi des Juifs et le compétiteur de César. Tel fut le jour 
odieux sous lequel on se proposa de faire envisager au mi­
nistre de l'empereur, les prétendus blasphèmes de Jésus. 
On ne perdit pas de temps ; toute l'assemblée s'étant levée, 
ils emmenèrent Jésus lié et le remirent entre les mains 
du gouverneur. 

Alors Judas, voyant qu'il était condamné, éprouva des 
remords. Malheureusement il ne sentit pas assez que le 
plus grand de tous les crimes, aux yeux d'un Dieu mou­
rant pour le salut des pécheurs, n'est pas de l'avoir trahi, 
mais de se défier de ses miséricordes. Poussé par son re­
pentir, il reporta les trente pièces d'argent aux Princes 
des Prêtres et aux Anciens. J'ai péché, dit-il, en livrant le 
sang du Juste. Il fut reçu avec cette indifférence cruelle 
que les méchants réservent toujours aux scélérats, dont 
les crimes leur sont utiles. Que nous importe ? lui dirent-
ils, c'est ton affaire ! Cette sèche et dédaigneuse réponse 
acheva de le désespérer. Il jeta l'argent dans le Temple, 
et, étant sorti, il alla se pendre. 

Il restait à délibérer sur l'usage qu'on ferait de cet ar­
gent : les scélérats sont quelquefois scrupuleux sur les 
bienséances. Ceux-ci, ayant ramassé les pièces d'argent, 
dirent : Il ne nous est pas permis de les mettre dans le 
trésor, car c'est le prix du sang. Ils en achetèrent donc le 
champ d'un potier, qu'on destina à la sépulture des étran­
gers. Ce champ porta depuis le nom à'Haceldama, c'est-
à-dire de terre de sang, comme si les Juifs avaient voulu 
perpétuer le souvenir de leur déicide ; mais Dieu avait 



DE PERSÉVÉRANCE. 151 

d'autres vues. Il voulait accomplir ces paroles d'un Pro­
phète : Ils ont reçu trente pièces d'argent, somme pour 
laquelle a été livré celui que les enfants d'Israël ont mis 
à prix, ainsi que le Seigneur me l'a fait voir dans ma vi­
sion *. 

PRIÈRE ET RÉSOLUTION. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! c'est maintenant que 
je vois combien vous m'avez aimé ; je prends la résolution 

de vous aimer de tout mon cœur, 6 mon Dieu souffrant 

pour moi ! 

* La prophétie s'accomplit encore aujourd'hui. L'impératrice sainte Héît'ne 
fit transporter à Rome la terre du Champ du Sang. Elle sert de cimetière 
pour les pèlerins : TOUS le voyez près de Saint-Pierre, derrière les batimcuts 
du Saint-Office. 



X I I I e L E Ç O N . 

PASSION DU MESSIE (SUITE). 

Jeans devant Pilate. — Il est déclaré innocent. — U est conduit devant 
Hérode, — Ramené devant Pilate, — Flagellé, — Condamné à mort, — 
Conduit au Calvaire, — Crucifié. — Il prie pour ses bourreaux. — Les 
Soldats jouent sa robe. — Les Juifs l'insultent. — Jésus accomplit les 
prophéties. — Il convertit le bon larron. — Il meurt au milieu des prodiges. 

Nous avons vu que les Prêtres et les Scribes, et toute 
la multitude assemblée chez Caïphe, s'étaient levés pour 
conduire Jésus au Prétoire, c'est-à-dire à la maison du 
gouverneur romain. Ce gouverneur ou président, qui exer­
çait sur les Juifs l'autorité de Tibère, se nommait Ponce-
Pilate. Il était encore fort grand matin, lorsqu'ils arrivè­
rent devant le palais : un scrupule les arrêta à la porte. 
La loi qui défendait le meurtre de l'innocent ne défendait 
pas d'entrer dans la maison d'un Gentil ; mais ces hom­
mes, religieux au delà de ce qui était prescrit, n'entrèrent 
point dans le Prétoire, de crainte de se souiller et afin de 
manger la Pâque. 

Pilate vint donc à eux dehors, et leur dit : De quoi ac­
cusez-vous cet homme ? Ils lui répondirent : Si ce n'était 
pas un malfaiteur, nous ne vous l'aurions pas livré. C'était 
la haine qui parlait : Pilate le comprit fort bien. U leur dit 
donc : Prenez-le vous-mêmes, et jugez-le selon votre loi. 
Mais les Juifs lui dirent : Il ne nous est pas permis de faire 
mourir personne. Les Romains leur en avaient ôté le 
droit ; et, par l'aveu qu'ils en faisaient, ils reconnaissaient 
que le sceptre était sorti de Juda. Ils auraient dû recon­
naître en conséquence que celui qui devait être envoyé, le 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 153 

Désiré des nations, était venu; mais, aveuglés par la pas­
sion, ils ne pouvaient plus voir ce qui devenait, par leur 
aveu, plus visible que jamais. 

Cédant à leurs clameurs, Pilate se détermina enfin à 
juger le Sauveur. Dieu le permit, afin que le Messie mou­
rût sur la croix, selon qu'il l'avait prédit ; car les Juifs 
n'auraient pu, selon la loi, le condamner qu'à être la­
pidé, et ils voulaient qu'il fût crucifié. Ils commencèrent 
donc à l'accuser, en disant : Nous avons trouvé cet 
homme qui pervertissait notre nation, qui défendait de 
payer le tribut à César, et qui se donnait le nom de Christ 
et de roi. 

Pilate, entendant parler de royauté, rentra dans le 
Prétoire, où l'on gardait le Sauveur, et le fit venir. Jésus 
parut devant le gouverneur, qui l'interrogea en disant : 
Êtes-vous le roi des Juifs? Jésus répondit : Dites-vous 
cela de vous-même, ou d'autres vous ont-ils suggéré cette 
question ? Est-ce que je suis Juif, répliqua Pilate, pour 
m'inquiéter si fort du Christ et du Roi des Juifs ? C'est 
votre nation, ce sont vos Pontifes qui vous ont livré entre 
mes mains, qu'avez-vous fait ? Le Sauveur lui répondit 
qu'il était Roi, mais que son royaume n'était pas un État 
politique, tels que sont les empires de la terre. Si mon 
royaume était de cette espèce, ajouta-t-il, mes officiers et 
mes troupes combattraient pour que je ne fusse pas livré 
aux Juifs ; mais mon royaume n'est pas d'ici. 

Pilate lui dit : Vous êtes donc roi ? Jésus répondit : Oui, 
je suis roi. C'est pour régner que je suis venu dans ce 
monde, et pour rendre témoignage à la vérité. Quiconque 
aime la vérité écoute ma voix. Qu'est-ce que la vérité ? lui 
demanda Pilate; et, sans attendre la réponse, il revint 
aux Juifs et aux Princes des Prêtres, et leur dit : Je ne 



154 CATECHISME 

trouve en lui aucun sujet de condamnation. Ne semble-
t-il pas plutôt qu'il aurait dû leur annoncer qu'il le trou­
vait coupable ? Jésus venait de convenir qu'il était roi : 
c'était le crime dont on l'accusait. Mais Pilate avait com­
pris que sa royauté n'était pas de nature à donner de l'om­
brage aux puissances de la terre. 

A la manière des calomniateurs, les Juifs, furieux de 
penser que leur proie pouvait leur échapper, se mirent à 
crier : Il soulève le peuple. Le Sauveur garda le silence. 
Ce n'était pas à lui de parler, c'était à Pilate qui n'avait 
que ce mot à dire : Il ne suffît pas d'accuser, il faut prou­
ver. Cependant, pour ne pas rester tout à fait muet, dans 
une scène où il devait faire le premier rôle, il interrogea 
Jésus une seconde fois. N'entendez-vous pas, lui dit-il, de 
combien de crimes ils vous chargent ? Mais il ne répondit 
rien, en sorte que le gouverneur en fut tout surpris. 

Pilate avait reconnu l'innocence de l'accusé. Son devoir 
était d'imposer silence aux accusateurs, et de les renvoyer 
avec la confusion qu'ils méritaient : il ne le fit pas. Les en­
nemis du Sauveur sentirent ce qu'il y avait de faible dans 
une pareille conduite ; ils en profitèrent pour obtenir par 
impétuosité ce que la conscience du juge ne lui permet­
tait pas de leur accorder. C'est pourquoi, sans produire 
de nouveaux crimes, ils se mirent à crier plus fort, en di­
sant : Il soulève le peuple, semant sa doctrine par toute 
la Judée, depuis la Galilée jusqu'ici. Pilate, entendant 
parler de la Galilée, demanda si Jésus était Galiléen. Il se 
crut tiré d'embarras, en apprenant qu'en effet il était de 
la juridiction d'Hérode, arrivé depuis peu à Jérusalem, et 
il s'empressa de le renvoyer devant lui. 

Hérode n'avait pas changé de caractère, depuis qu'il 
avait sacrifié la vie de Jean-Baptiste à la tranquillité de ses 



DE PERSÉVÉRANCE. 155 

plaisirs. Astucieux, méchant, corrompu, curieux, dès 
qu'il vit Jésus il eut beaucoup de joie; car depuis long­
temps il souhaitait de le voir, parce qu'il avait fort en­
tendu parler de lui et qu'il espérait de lui voir opérer 
quelque miracle. Ainsi, il lui fit plusieurs questions; 
mais Jésus ne lui donna aucune réponse. Cependant, les 
Princes des Prêtres et les Scribes, qui voyaient que le 
Sauveur échapperait de leurs mains, s'il se prêtait aux 
désirs d'Hérode, renouvelaient avec fureur leurs accusa­
tions. Jésus ne répondit pas plus à leurs calomnies, qu'il 
ne l'avait fait aux interrogatoires d'Hérode. 

Le divin Maître, qui se communique aux âmes humbles 
et pures, a en horreur l'orgueil et l'impudicité. Hérode 
était, pour cette raison, bien éloigné d'obtenir un miracle 
de celui dont il n'était pas même digne d'entendre une 
parole. Hérode méprisa donc Jésus, et toute sa cour en fit 
autant. Le dépit de voir sa curiosité trompée lui fit ajouter 
au mépris la dérision et l'insulte. 11 le fit revêtir par mo­
querie d'une robe blanche, et le renvoya à Pilate avec cet 
habillement, qui marquait un stupide ou un visionnaire, 
ou peut-être un roi de théâtre. 

Pilate essaya de tirer avantage de la conduite d'Hérode, 
pour apaiser un peu la fureur des Juifs. Il leur dit : Vous 
m'avez présenté cet homme comme soulevant le peuple, 
et voilà que je l'ai interrogé en votre présence sans trouver 
en lui aucun sujet de condamnation. Hérode n'en a point 
trouvé non plus : je le laisserai donc aller après l'avoir fait 
châtier. Le châtiment qu'il destinait au Sauveur, c'était la 
flagellation ; peine douloureuse et infamante, à laquelle 
un homme d'honneur ne pourrait pas survivre. L'espé­
rance que les ennemis du Sauveur voudraient bien s'en 
contenter, avait fait imaginer à Pilate ce bel expédient. 



15G CATÉCHISME 

Telle est la protection que ce lâche politique donnait à 
l'innocent qu'il voulait sauver. 

Cependant, soit qu'il s'aperçût que ce tempérament ne 
satisfaisait pas encore ces hommes sanguinaires, ou que, 
par un reste d'humanité, il ne voulût en user qu'à la der­
nière extrémité, il s'avisa d'un autre dont le succès lui 
paraissait assuré, mais qui n'eut d'autre effet que d'attirer 
à Jésus le dernier des affronts et la plus étrange confusion, 
que jamais homme ait pu essuyer sur la terre. 

La coutume voulait qu'aux fêtes de Pâque, le gouverneur 
romain accordât au peuple la liberté d'un prisonnier, 
n'importe lequel on lui demandait. Établi en mémoire de 
la délivrance d'Egypte, cet usage avait été maintenu par 
les Romains, et Pilate était obligé de s'y conformer : voici 
comment il essaya d'en tirer parti. Il y avait alors dans les 
prisons un fameux criminel qu'on appelait Barabbas. Or, 
Barabbas était un voleur, un séditieux, un homicide. Pi­
late, s'adressant donc au peuple, lui dit : C'est un usage 
parmi vous, qu'à la fête de Pâque je vous relâche un cri­
minel; lequel voulez-vous que je vous délivre, Barabbas 
ou Jésus qui est appelé le Christ ? 

Le Fils de Dieu placé sur la même ligne qu'un voleur et 
un assassin ! quelle horrible comparaison ! Et cependant 
combien de Chrétiens ne l'ont-ils pas renouvelée ! et vous-
même, qui en lisez le récit, n'en fûtes-vous jamais coupa­
ble ? Mais plus elle était odieuse, plus le gouverneur la 
jugeait propre à son dessein. Il attendait la réponse du 
peuple, lorsqu'un message imprévu la suspendit pour quel­
ques moments. Pendant qu'il était sur son tribunal, sa 
femme lui envoya dire : Ne vous mêlez point de ce qui 
regarde ce Juste, car j 'a i beaucoup souffert cette nuit à son 
sujet dans un songe que j 'a i eu. 



DE PERSÉVÉRANCE. 157 

En envoyant ce songe à la femme de Pilate, Dieu avait 
pour but de susciter un témoin de plus à l'innocence du 
Sauveur et de donner à Pilate une grâce nouvelle, pour le 
soutenir sur le bord de l'injustice dans laquelle il était près 
de tomber. De plus, il avait en vue le salut de cette femme, 
plus cher à Jésus-Christ que sa propre vie; car on tient 
que la femme de Pilate est sauvée. Des auteurs très-anciens 
la nomment Claudia Pročula ; c'est aussi le nom que les 
Grecs lui donnent dans leur ménologe, où ils l'ont mise au 
rang des Saints. 

Pendant que ce Pilate écoutait l'envoyé de sa femme, 
les Princes des Prêtres et les Anciens échauffèrent le peu­
ple et lui persuadèrent de demander Barabbas et de faire 
périr Jésus. Lors donc que Pilate leur dit : Lequel des 
deux voulez-vous qu'on vous délivre? ils s'écrièrent tous 
ensemble : Nous ne voulons point de Jésus, c'est Barab­
bas que nous choisissons. Pilate, étonné et qui voulait 
toujours sauver Jésus, leur dit pour la seconde fois: Que 
voulez-vous donc que je fasse de Jésus, le Christ, le Roi 
des Juifs? Mais ils se remirent tous à crier avec un re­
doublement de fureur: Qu'il soit crncifié ! Il leur dit pour 
la troisième fois : Mais quel mal a-t-il fait ? Je ne trouve 
rien en lui qui mérite la mort. Je vais le faire battre de 
verges et le remettre en liberté. A ces mots le feu s'allume, 
les cris éclatent, on n'entend plus que ces funestes paroles : 
Qu'il soit crucifié ! 

La sédition menaçait, et le faible gouverneur ne se crut 
pas en sûreté. Voyant donc que tout était inutile et que 
même le tumulte allait en augmentant, Pilate se fit ap­
porter de l'eau, et, se lavant les mains devant fe peuple, 
il leur dit : Je suis net du sang de cet homme juste ; pour 
vous, pensez-y bien. Mais tout le peuple répondit: Que 



458 CATÉCHISME 

sou sang soit sur nous et sur nos enfants ! L'Éternel en­
tendit cette imprécation et la ratifia. Depuis plus de dix-
huit siècles, ce sang est retombé et il demeure, aux yeux 
de tout l'univers, comme une malédiction, sur la posté­
rité de ce malheureux peuple. 

Après la vaine cérémonie du lavement des mains, ou 
plutôt après avoir rendu contre lui-même ce témoignage 
éclatant de l'injustice qu'il allait commettre, Pilate, vou­
lant contenter le peuple, prononça que ce qu'il demandait 
lui était accordé. Sur cela, il fit relâcher Barabbas. Quant 
à Jésus, il le fit flageller, soit pour émouvoir le peuple par 
cette espèce de supplice et obtenir qu'il s'en contentât, 
soit parce qu'il était ordonné dans les lois romaines que 
le patient serait flagellé avant d'être mis en croix. Ce sup­
plice atroce, qu'on poussa jusqu'au dernier excès, fut suivi 
immédiatement d'un autre, suggéré par la haine des Juifs 
ou inventé par la brutalité des soldats : on ne doit le lire 
qu'en versant des larmes. 

Les soldats désignés pour crucifier le Sauveur, l'ayant 
emmené dans la cour du Prétoire, rassemblèrent autour 
de lui la cohorte tout entière. Après l'avoir dépouillé de 
ses vêtements, ils le couvrirent d'un haillon de pourpre en 
guise de manteau royal, et le lièrent à une colonne. Puis, 
entrelaçant des épines, ils en firent une couronne qu'ils lui 
placèrent sur la tête ; ils lui mirent aussi un roseau à la 
main droite pour lui servir de sceptre. Ensuite, s'appro-
chant et fléchissant le genou devant lui, ils lui disaient: 
Roi des Juifs, je te salue; et, en disant cela, ils lui en­
fonçaient les épines dans la tête à grands coups de 
roseau, lui crachaient au visage et lui donnaient des souf­
flets. 

Le Sauveur souffrit tout cela sans se plaindre, pour ex-



DE PERSÉVÉRANCE. 159 

pier en particulier les péchés contre l'humilité et la mo­
destie. C'est dans cette douloureuse flagellation qu'il de­
vint, suivant les prédictions des Prophètes, l'homme de 
douleur, dont le corps, de la tête aux pieds, n'est qu'une 
plaie. 

Après tant de tourments et d'opprobres, les Juifs de­
vaient enfin être contents. Pilate, qui le crut ainsi, sortit 
de nouveau et leur dit : On va vous amener cet homme, 
afin que vous sachiez bien que je ne trouve en lui aucun 
sujet de condamnation. Pilate parlait encore lorsque Jésus 
parut, ayant à la main son roseau ; sur la tête, sa cou­
ronne d'épines ; sur les épaules, son haillon de pourpre; 
sur le front et dans tout son maintien, une douleur mo­
deste, soumise et généreuse. Pilate leur d i t : Voilà 
l'Homme ! 

Oui, le voilà tel que nos péchés l'ont fait ; oui, le voilà 
dans toute sa misère, ce genre humain dont Jésus n'était 
que le représentant ; le voilà tel qu'il est sorti d'Adam, et 
tel qu'il serait encore, si le Rédempteur ne s'était chargé 
de ses crimes, de ses ignominies et de son supplice pour 
l'en délivrer. 

A ce spectacle, le peuple se tut et la compassion com­
mençait peut-être à le gagner; mais les Princes des Prê­
tres et leurs ministres s'écrièrent, dès qu'ils le virent : 
Crucifiez-le ! crucifiez-le ! Pilate, trompé encore une fois, 
leur dit avec humeur : Prenez-le vous-mêmes et cruci­
fiez-le ; car pour moi je ne trouve point en lui de quoi le 
condamner. Les Juifs lui répondirent : Nous avons une loi, 
et selon cette loi il mérite la mort, parce qu'il s'est dit le 
Fils de Dieu. 

A ce nom de Fils de Dieu, Pilate fut saisi d :étonne-
ment. Tout lui paraissait si grand et si merveilleux dans 



160 CATÉCHISME 

son prisonnier, qu'il eut peur, en l'abandonnant, d'attirer 
sur lui toute la colère du Ciel. Il rentra brusquement 
dans le Prétoire, et dit à Jésus: D'où êtes-vous ? Mais Jé­
sus ne lui répondit rien. Vous ne me dites rien? ajouta 
Pilate, ne savez-vous pas que j ' a i le pouvoir de vous cru­
cifier ou de vous relâcher? Vous ne pourriez rien contre 
moi, lui dit le Sauveur, si ce pouvoir ne vous avait été 
donné d'en haut ; c'est pour cela que celui qui m'a livré à 
vous est plus criminel. Il désignait, par là, Judas et les 
Juifs acharnés à sa perte. 

Le calme et la fermeté de cette réponse jetèrent le trou­
ble dans l'âme du gouverneur; il apprenait que Jésus se 
donnait à la nation pour le Fils de Dieu, et Jésus, bien 
loin de se laver de ce reproche, ne disait rien qui ne con­
tribuât à le confirmer. Depuis ce moment, il redoubla 
d'efforts pour le délivrer; mais les Juifs se mirent à 
crier: Si vous le relâchez, vous n'êtes pas ami de César ; 
car quiconque se donne pour roi, se déclare ennemi de 
César. 

Interdit au nom de César, et voyant les Pontifes dis­
posés à lui faire un crime d'État de son indulgence, Pilate 
s'assit sur son tribunal, placé dans un lieu élevé sur un 
pavé de belles pierres, nommé en grec Litostrothos et en 
hébreu Gabbatha. Il se fit amener Jésus et dit aux Juifs: 
Voilà votre roi ! Mais ils s'écrièrent : Otez-le ! ôtez-le ! 
crucifiez-le! Quoi! crucifier votre roi! leur dit Pilate. Et 
ce mot fut comme le dernier soupir de sa justice expirante. 
Notre roi ! répondirent insolemment les Princes des Prê­
tres, nous n'avons pas d'autre roi que César. Alors, il leur 
abandonna Jésus pour en faire ce qu'ils voudraieut, c'est-
à-dire qu'il le remit entre leurs mains pour qu'il fût cru­
cifié. Voilà par où il finit, après l'avoir déclaré tant de 



DE PERSÉVÉRANCE. 161 

fois innocent 1 . Et voilà aussi par où finit le chrétien, 
qui, se laissant vaincre par la tentation, consent au pèche 
mortel. 

Il était environ neuf heures du matin. Jésus fut à peine 
condamné que les soldats chargés de l'exécution le sai­
sirent et lui firent tout ce qu'ils voulurent. Ils lui ôtèrent 
ce méchant manteau de pourpre sous lequel ils venaient 
d'insulter à sa royauté : ils lui remirent ses habits et le 
menèrent dehors pour le crucifier. Jésus, portant sa croix, 
alla au lieu appelé Calvaire, et en hébreu Golgotha. C'était 
une petite montagne voisine de Jérusalem : pour y arri­
ver, il fallait traverser la ville. Ainsi les Juifs, qui depuis 
la nuit précédente poursuivaient le Sauveur, comme une 
troupe de loups furieux poursuivent un innocent agneau, 
eurent encore la satisfaction de le voir portant sa croix 
et marchant au supplice. Mais Jésus, déjà épuisé de forces 
et de saug, succomba bientôt sous la pesanteur du far­
deau, et le véritable Isaac se vit dans l'impuissance de 
porter jusqu'au sommet de la montagne, le bois de son 
sacrifice. 

Comme sa faiblesse aurait pu le dérober au dernier sup­
plice, ou du moins en retarder le moment si désiré de ses 
ennemis, ils arrêtèrent un passant, israélite de religion, 
originaire de Cyrène en Libye, nommé Simon, qui venait 

1 Pilate gagna peu à. sacrifier l'Innocent à son ambition. Environ un an 
après la mort du Sauveur, il prit l'argent du Trésor du Temple pour faire 
ravailler a un aqueduc. Le peuple se souleva contre lui, et Pilate employa 

des voies extrêmes pour apaiser la sédition. U exerça des cruautés encore 
plus horribles contre les habitants de Samarie, qui s'en plaignirent à Tibère. 
Sur ces plaintes, il fut mandé à Rome, où il arriva l'an 37 de Jésus-Christ, 
au commencement du règne de Caligula. Envoyé en exil à Pavie, ou, sui­
vant une autre tradition, près de Vienne en Dauphinê, il se tna de désespoir 
deux ans après. Ainsi, Judas qui avait livré et Pilate qui avait condamné le 
Sauveur ont péri par le suicide, 

ni. i i 



402 CATÉCHISME 

de la campagne ; ils le contraignirent de porter, après Jé­
sus, la pesante croix que le Fils de Dieu ne pouvait pas 
même traîner. Chrétiens, qui lisez ceci, n'est-il pas vrai 
que vous enviez au Juif étranger son honorable commis­
sion ? Consolez-vous ; elle dure encore de nos jours : il 
n'est personne qui, dans le cours de sa vie, n'ait plus d'une 
fois l'occasion de porter la croix de son Maître et de l'ac­
compagner au Calvaire. 

Le Sauveur, aidé par Simon, se trouva en état de con­
tinuer sa marche douloureuse, jusqu'au sommet de la 
montagne. Il était suivi d'une multitude innombrable de 
peuples et de femmes, qui se frappaient la poitrine et qui 
pleuraient avec de grands gémissements. Mais Jésus, se 
tournant vers elles, leur dit : Filles de Jérusalem, ne pleu­
rez pas sur moi, mais pleurez sur vous-mêmes et sur vos 
enfants, car le temps approche où l'on dira : Heureuses 
les femmes stériles! heureuses les entrailles qui n'ont 
point porté d'enfants ! Alors ils diront aux montagnes : 
Tombez sur nous, et aux collines : Cachez-nous, enseve­
lissez-nous sous vos ruines ; car si l'on traite ainsi le bois 
vert, que fera-t-on au bois sec? c'est-à-dire si vous traitez 
ainsi l'Innocent et le Saint, à quoi ses meurtriers doivent-
ils s'attendre ? En s'oubliant de la sorte et s'en affligeant 
sur les malheurs de son peuple, Jésus, arrivé au sommet 
du Calvaire, alla se remettre entre les mains de ses bour­
reaux et se présenter à la croix. 

Il était accompagné de deux criminels qui devaient être 
crucifiés à ses côtés. La Providence l'avait ainsi arrangé, 
afin que les prophéties s'accomplissent et qu'il ne man­
quât à la Passion du Sauveur, aucune des circonstances ca­
pables de mettre le comble à son ignominie. 

Dès qu'il fut arrivé, ou lui présenta à boire du vin as-



DE PERSÉVÉRANCE, 463 

saisonné de myrrhe et mêlé de fiel. C'était la coutume d'en 
user de la sorte, pour assoupir un peu dans le patient, 
par ce breuvage, le sentiment de ses douleurs. Le Sauveur, 
qui destinait les siennes à la gloire de son Père et au sa­
lut du monde, s'en réserva toute la rigueur. Après avoir 
goûté de ce vin pour en sentir l'amertume, il refusa d'en 
boire pour se priver du soulagement qu'il eût pu en es­
pérer. 

C'est alors que l'Agneau de Dieu, s'offrant de lui-même 
en sacrifice, s'étendit sur la croix. Quatre soldats lui en­
foncent des clous dans les pieds et dans les mains ; ils 
élèvent la croix, la laissent tomber rudement dans l'ou­
verture préparée pour la recevoir. Le sang de l'auguste 
victime coule de ses plaies à gros bouillons. En même 
temps, ils crucifient avec lui les deux voleurs, un à sa 
droite, l'autre à sa gauche, et Jésus au milieu. 

Le déicide était consommé ; il ne restait plus qu'à le 
venger. Jésus n'avait qu'à parler; il semble même qu'il n'a­
vait qu'à se taire, etla foudre écrasait les auteurs et les exé­
cuteurs d'un si énorme attentat. On dirait presque qu'il la 
craignait, tant il s'empressa de parer ce coup. A peine 
élevé en croix, il prononça cette tendre prière : Mon Père, 
pardonnez-leur, car ils ne savent pas ce qu'ils font. Telle 
fut la première des sept paroles mémorables qu'il dit sur 
la croix. 

A peine les soldats eurent achevé leur barbare exécu­
tion, qu'ils songèrent à profiter des dépouilles du Sau­
veur. Ils divisèrent ses vêtements en quatre parts : c'était 
là tout son bien, et chaque soldat prit la sienne. Restait sa 
tunique, elle était sans couture, tissue depuis le haut jus­
qu'en bas, de tous les côtés. Ce serait dommage de la dé­
chirer, se dirent les soldats, il vaut mieux tirer au sort 



164 CATÉCHISME 

à qui l'aura. Tel fut effectivement le parti qu'ils prirent. 
Ainsi, s'accomplit littéralement l'oracle de David : Ils ont 
partagé mes vêtements et tiré ma robe au sort. Durant 
cet amusement, si digne de quatre soldats païens, les Juifs 
orgueilleux étaient occupés d'un soin bien conforme à 
leur génie. Pilate avait fait l'inscription, placée à la par­
tie supérieure de la croix. La cause de la condamnation 
de Jésus y était marquée en ces termes : JÉSUS DE NAZARETH, 

ROI DES JUIFS. Les princes des Prêtres s'en tinrent offensés. 
Ils dirent donc à Pilate : N'écrivez pas Roi des Juifs, mais 
qui s'est dit Roi des Juifs. Pilate répondit : Ce que j ' a i 
écrit est écrit ; et il les renvoya avec cette brusque ré­
ponse. 

Dieu avait dicté ce que Pilate avait écrit, et retenait sa 
main pour que ce qu'il avait écrit ne fût point effacé. C'é­
tait par le bois que l'Homme-Dieu devait régner ; en l'at­
tachant à la croix, on l'avait placé sur le trône, sur le siège 
de sa royauté. Il fallait encore le proclamer Roi, et Pilate, 
un Gentil, le fit juridiquement, malgré l'opposition et 
et l'indignation du peuple juif : figure admirable de ce 
qui arriva bientôt après, lorsque, ces homicides d'obstinant 
à ne vouloir pas que Jésus régnât sur eux, on vit tous les 
peuples de la Gentilité le reconnaître non-seulement pour 
leur Roi, mais pour leur Sauveur et leur Dieu. 

Les Juifs, rebutés par Pilate, se vengèrent sur Jésus et 
lui firent payer chèrement le titre de Roi, qu'on les forçait 
de lui laisser. Depuis ce moment, le Dieu crucifié n'en­
tendit plus autour de sa croix qu'injures atroces, raille­
ries amères, blasphèmes et impiétés. Ses ennemis passaient 
et repassaient incessamment sous ses yeux ; ils le regar­
daient souffrir, et cela avec une joie de barbares nourris 
dans les forêts, ou plutôt avec la férocité que donnent des 



DE PERSÉVÉRANCE. 165 

passions brutales et satisfaites, qui rendent les hommes 
moins sensibles que les bêtes. 

Les uns le chargeaient de malédictions, en secouant la 
tète et disant : Toi qui détruis le temple de Dieu et qui le 
rebâtis en trois jours, sauve-toi toi-même ; si tu es le Fils 
de Dieu, descends de la croix. Et, ce qui passe toute imagi­
nation, les Princes des Prêtres, les Docteurs de la Loi, des 
vieillards à cheveux blancs, s'approchant de lui d'un air 
satisfait, l'envisageaient avec complaisance au milieu de ses 
tourments. Mêlant leurs insultes à celles de la populace, 
ils lui disaient : Il a sauvé les autres, il ne peut se sauver 
lui-même ; s'il est le roi d'Israël, qu'il descende mainte­
nant de la croix et nous croirons en lui ; il s'est confié en 
Dieu, si Dieu l'aime, qu'il le délivre à présent. 

Les malheureux! ils se trompaient bien grossièrement. 
C'était sur la croix qu'un Israélite fidèle et instruit devait 
reconnaître son Messie, pourvu que ce Messie adorable y 
demeurât constant jusqu'à la mort. Si Jésus fût descendu 
de la croix, il se serait rendu méconnaissable ; les prophé­
ties ne se fussent point accomplies en sa personne, et ce 
dernier miracle qu'on lui demandait aurait anéanti tous 
les autres. 

A défaut de ce miracle à contre-temps, il s'en opérait un 
sous leurs yeux, capable à lui seul de prouver la divinité 
de Notre-Seigneur, et, chose étonnante ! ils en étaient les 
instruments. Leurs blasphèmes, leurs insultes, leurs mou­
vements de tète avaient été prédits par David, et ils prê­
taient leur ministère à l'accomplissement littéral de la 
prédiction dans la personne de Jésus de Nazareth. 

En me voyant, disait le saint roi, faisant parler le futur 
Messie, ils se sont moqués de moi, ils ont secoué la tête et 
ils ont dit : Il a mis sa confiance dans le Seigneur, que le 



166 CATÉCHISME 

Seigneur vienne donc à son secours, s'il est vrai qu'il s'in­
téresse à lui, et qu'il l'arrache des mains de ses enne­
mis. Qui ne croirait, à entendre ces discours, que leurs 
auteurs avaient exprès copié les paroles de la prophétie, 
pour en mieux remplir l'étendue ? Ou plutôt qui ne pour­
rait ne pas reconnaître la divinité d'une prédiction si litté­
ralement et si parfaitement accomplie? 

A ce miracle s'en joignit bientôt un autre, non moins 
propre à prouver la divine puissance de celui qu'ils ou­
trageaient si indignement. Les voleurs crucifiés à ses côtés 
s'étaient unis aux soldats et aux Juifs pour lui insulter. Or, 
tout à coup, tandis qu'un de ces voleurs blasphémait con­
tre Jésus, l'autre lui fit une réprimande et lui dit : Tu ne 
crains point Dieu, si près que tu es de mourir ? Pour nous 
ce n'est pas sans sujet que nous souffrons, car nous por­
tons la peine due à nos crimes ; mais lui, il n'a fait au­
cun mal. Puis, se tournant vers le Sauveur, il lui dit : 
Seigneur, souvenez-vous de moi lorsque vous serez entré 
dans votre royaume l . 

Cette profession de foi était bien courageuse et bien tou­
chante ; le salut du voleur en fut le prix, et il en eut sur-
le-champ l'assurance. En vérité, je vous le dis, lui répon­
dit le Sauveur, dès aujourd'hui vous serez avec moi dans 
le Paradis *. 

Un objet, plus intéressant encore pour Jésus, attira son 
attention et lui donna l'occasion de remplir un des pre­
miers devoirs que prescrit la nature, afin de nous appren-

i La tradition donne au bon larron le nom de Dimas, et beaucoup de cha­
pelles ont été dédiées sous son invocation. Voir notre Histoire du bon Larrcn. 

* Le Paradis dont parle ici le Sauveur, c'est le sein d'Abraham ou les Lim­
bes, qui, pour les Justes entièrement purifiés, était un lieu de repos, et pou­
vait être regardé comme celui d'une félicité commencée. En y descendant, 
Notre-Seigneur y répandit la béatitude essentielle. 



DE PERSÉVÉRANCE. 167 

dre qu'il n'est pas venu la détruire, mais la perfectionner. 
Marie, que la plus violente affliction qui fût jamais n'a­
vait pas empêchée de le suivre jusqu'au dernier supplice, 
Marie, la reine des martyrs, accompagnée de saint Jean, 
de sa belle-sœur, femme de Cléophas, et de Marie-Made­
leine, était debout au pied de la croix. Jésus donc, voyant 
sa Mère etauprès d'elle le Disciple qu'il aimait, dit à Marie : 
Femme, voilà votre Fils; puis au Disciple : Voilà votre 
Mère. 

On ne répond à de tels adieux que par l'obéissance et 
par des larmes. Marie adopta Jean pour son fils, et dans sa 
personne tous les Chrétiens ; Jean adopta Marie et l'ho­
nora comme sa mère. Ainsi s'exécuta le testament du Sau­
veur. 

Il était environ la sixième heure du jour ou midi, lors­
que d'épaisses ténèbres se répandirent sur toute la terre 
jusqu'à la neuvième heure, et le soleil s'obscurcit, afin 
que la nature entière fût dans le deuil de son auteur. 

A la neuvième heure, Jésus s'écria d'une voix haute et 
ferme : Éloï, Éloï, lamma sabacthani, ce qui signifie : 
Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'avez-vous abandonné? 
Il était prédit que le Messie prononcerait ces paroles. 
Quelques-uns de ceux qui étaient là et qui les entendirent 
disaient : Voilà qu'il appelle Élie. Ensuite, le Sauveur, sa­
chant que tous les oracles qui regardaient le Messie soui-
frant étaient accomplis en lui, à la réserve d'une légère 
circonstance, que sa pénétration infinie alla démêler dans 
cette foule de prophéties relatives à sa personne, afin que 
l'Ecriture s'accomplît sans qu'il y manquât un seul iota, 
il dit : J'ai soif. Or il y avait là un vase plein de vinaigre. 
Aussitôt un des spectateurs courut prendre une éponge, 
l'emplit de vinaigre, et, l'attachant avec de l'hysope au 



468 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

bout d'un long roseau, lui en donna à boire. Ainsi fut ac­
complie cette parole de David faisant parler le futur Mes­
sie : Dans ma soif, ils m'ont abreuvé de vinaigre. 

Jésus, ayant pris de ce vinaigre, et s'étant assuré par 
un dernier regard que rien ne manquait ni à son sacrifice, 
ni à l'accomplissement des prophéties, ni à son amour 
pour les hommes, dit : Tout est consommé ! Élevant alors 
la voix, comme un homme plein de santé et de vigueur, 
maître de retenir sa vie ou de la quitter, il s'écrie arec 
force : Mon Père, je remets mon âme entre vos mains. 
Puis, baissant la tête, il expira. 

Il est mort ! il est mort ! et c'est notre Dieu, notre Sau­
veur, notre Père, notre ami, notre frère. Il est mort, et pour 
qui? Il est mort, et pour quoi? 

P R I È R E ET RÉSOLUTION. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! c'est en pleurant au 
pied de votre croix que je renouvelle de tout mon cœur la 
résolution de vous aimer par-dessus toutes choses, et mon 
prochain comme moi-même pour l'amour de vous. 



X I V e LEÇON 

SÉPULTURE ET RÉSURRECTION DU MESSIE. 

Ténèbre» universelles. — Voile du Temple déchiré. — Morts ressuscites. — 
Centenier converti. — Accomplissement des prophéties. —Joseph et Nico-
dème. — Les Limbes. — Les saintes femmes. — Apparition a Marie-Ma­
deleine. — Conduite des gardes et des chefs de la Synagogue. — Preuves 
de la Résurrection. 

Le dernier soupir de Jésus expirant sur la croix, venait 
de mettre le comble à la gloire que Dieu voulait tirer des 
souffrances et des humiliations du Rédempteur. Mais ce 
dernier soupir, rendu dans l'exercice de l'obéissance la 
plus rigoureuse, devait être aussi, selon les engagements 
du Père éternel, le commencement des honneurs divins, 
réservés à ce Fils si cher et si profondément anéanti. 

Dès que les conditions furent remplies, les promesses 
s'exécutèrent. Au moment où Jésus expirait, et qu'au prix 
de son sang il achetait le titre de Sauveur, de Juge et de 
Souverain de tous les hommes, la nature entière s'é­
branla, soit pour reconnaître son Roi, soit pour pleurer sa 
mort, soit pour préparer son triomphe. 

Les ténèbres, répandues durant trois heures sur la face 
de la terre se dissipèrent *. Le voile du Temple, c'est-à-

* Le sentiment le plus commun est que ces ténèbres furent répandues effec­
tivement sur toute la terre. Nous ne citerons que les témoignages suivants. 
Le premier est celui de saint Denys l'Aréopagite. Nous saisissons avec em­
pressement cette occasion de réhabiliter, autant qu'il est en nous, les ouvrages 
de ce grand Saint. Dom Calmet a prétendu qu'ils étaient d'un Grec inconnu, 
du cinquième ou sixième siècle, qui a voulu faire passer ses écrits sous un 
nom illustre, afin de leur concilier du crédit et de la réputation. « Il y • 
réussi, continue dom Calmet, jusqu'au dix-septième siècle, puisqu'il a été In, 
connu et cité par les Grecs et les Latins, comme étant saint Denys l'Aréo­
pagite *. » 

* Ditttrttttim tur let ténèbret, Bible de Vence, t. XX, p. 161. 



170 CATECHISME 

dire le yoile qui séparait la partie du Temple appelée le 

Bon nombre d'écrivains modernes répètent sur parole l'assertion du mal. 
tre. Par malheur pour dom Calmet et ses copistes, Origène, qui vivait au 
second siècle, cite les ouvrages de saint Denys l'Aréopagite. Voici ses paroles : 
« C'est en Dieu, comme le dit une bouche divine, que nous avons la vie 
le mouvement et l'être : l'être de tous est la superessence et la Divinité, sui­
vant le mot du grand Denys l'Aréopagite *. » 

Nous remarquerons d'ailleurs : 1° qu'il serait bien étonnant qu'un faussaire 
eût réussi, pendant plus de mille ans, à faire passer ses propres écrits sous 
le nom d'an personnage aussi célèbre dans l'Église, sans que les erudit«, les 
hommes de génie qui se sont succédé pendant ce long intervalle, aient 
découvert la fraude; et cependant ils connaissaient ces ouvrages, et ils 
les citent avec éloge. Chez les Latins, saint Thomas, saint Bonaventure, 
Hugues de Saint-Victor, Scot Ërigène, s'inspirèrent par la méditation de ces 
livres ; 

2« Que ces ouvrages ont joui dans l'Église latine et dans l'Église grecque, 
avant et après le schisme, d'une estime incontestée, puisque leur auteur est, 
au jugement d'Anastase le Sinaïte, un très-célèbre interprète des mystères 
divins ; que saint Grégoire le Grand lui donne le nom de Père antique et vé­
nérable ; que saint Jean Damascène proclame le divin, le très-saint, le très-
éloquent Denys, abondant et profond dans les choses divines ; qu'enfin le 
second concile de Nicée, septième concile général, lui décerne le titre de 
très-grand, et qve tous les auteurs qui viennent d'être cités se servent de 
ses écrits pour confirmer les dogmes de la Foi **. 

Or, voici comment saint Denys l'Aréopagite s'exprime au sujet des ténèbres 
miraculeuses qui parurent à la mort de Notre-Seigneur. Il écrit à saint 
Polycarpe pour répondre aux reproches qu'Apollophane, son ancien ami, lui 
faisait de ce qu'il employait d'une manière peu sincère le témoignage des 
auteurs païens pour combattre le paganisme- — « Apollophane, lui dit-il, 
doit se souvenir de ce qui se passa, lorsque nous étions ensemble en Egypte. 
Nous étions tous deux auprès de la ville d'Héiiopolis, lorsque tout d'un coup 
nous vîmes la lune qui vint se réunir au soleil, quoique ce ne fût pas le temps 
de la conjonction, et qui causa une grande éclipse ; et ensuite, vers la neu­
vième heure du jour, nous la vîmes de nouveau quitter la place qu'elle occu­
pait au-dessous du soleil, pour aller se remettre à l'endroit opposé du 
diamètre... C'est ce que vous pourrez lui dire. Et vous, Apollophane, dé­
mentez-moi si vous l'osez, moi qui étais alors présent avec vous à ce spectacle, 
qui l'ai vu et admiré avec vous. Enfin, dans ce moment, Apollophane, 
comme transporté hors de lui-même, s'écria en s'adressant à moi, comme 
s'il eût deviné ce qui se faisait : lion cher Denys, ce sont là des changements 
de choses divines ***. » 

•Homil. n, t . II , p. Î77. Êdit. de Paris, 1604. 
" Voyez la traduction des œuvres de saint Deuvs, par monseigneur Darboj, in-8. 
** Dionys. Areopag., lib. II, p . 7, ep. I C I . 



DE PERSEVERANCE. 171 

Saint de la partie appelée le Saint des saints, se déchira 

De son coté, saint Denys s'écria : • Ou l'aatenr de la nature souffre, ou la 
machine de l'univers se détruit. • Il n'est pas étonnant que saint Denys ait 
pensé, quoiqu'il fût encore pafen, que l'auteur de la nature souffrait U lui 
suffisait, pour avoir cette idée, d'avoir lu ce que dit Platon des souffrances 
du Dieu que le monde attendait. 

Si les ténèbres furent l'effet d'une éclipse, elles n'en sont pas moins mira­
culeuses ; car la Pique judaïque, qui est le temps auquel Jésus-Christ souf­
frit la mort, ne se faisait jamais qu'en pleine lune. Or, tout le monde sait que 
les éclipses de soleil n'arrivent jamais, lorsque la lune est dans son plein. Ne 
serait-ce point par la connaissance vague, mais traditionnelle, de ces té­
nèbres qui devaient avoir lieu à la mort du Sauveur, que les peuples païens 
furent toujours saisis de frayeur a la vue des éclipses P 

Dans une autre lettre adressée à Apollophane lui-même, déjà converti au 
Christianisme, saint Denys lui parle en ces termes: «Je vais vous faire sou­
venir de ce qui arriva, dans le temps que nous étions ensemble à Héliopolis 
d'Egypte. J'avais alors vingt-cinq ans, et vous pouviez être du même âge. 
Nous vîmes tout d'un coup, un jour de vendredi, environ à l'heure de seite 
ou de midi, la lune venir se placer au-dessous du soleil et y causer une éclipse 
qui nous remplit de frayeur. Je vous demandai alors ce que vous pensiez de 
ce prodige, et vous me dites une parole qui ne s'effacera jamais de mon 
esprit... Vous me répondîtes : Ce sont là, mon cher Denys, des changements 
de choses divines. Je remarquai exactement et le temps et l'année de ce pro­
dige ; et, ayant combiné tout cela avec ce que Paul m'en apprit dans la suite, 
je me rendis à la vérité à laquelle vous vous êtes aussi heureusement rendu 
vous-même *. » 

Nous citerons encore le témoignage de Phlégon, affranchi de l'empereur 
Adrien. Cet auteur était païen ; il a écrit l'histoire des Olympiades en seize 
livres, depuis leur origine jusque vers l'an de Jésus-Christ 140. Or, il dit qu'en 
la quatrième année de la cent deuxième Olympiade, qui devait finir vers le 
milieu de l'an 33 de l'ère vulgaire, qui est celui de la mort de Jésus Christ, 
il y eut une éclipse de soleil, la plus grande qu'on eut jamais vue : l'obscu­
rité ayant été telle, qu'à l'heure du midi on avait vu les étoiles dans le Ciel. 
Il ajoute qu'il y eut alors un fort grand tremblement de terre dans la Bithynie, 
lequel renversa la plus grande partie de la ville de Nicée **. 

Thallus, historien grec, parle comme Phlégon. On ne sait pas au juste le 
temps auquel vivait ce Thallus ; mais, saint Justin et Tertullien l'ayant ché, 
on juge qu'il devait être à peu près contemporain de Phlégon, s'il n'était pas 
plus ancien. C'est apparemment aux livres de ces deux auteurs que Tertul­
lien et le martyr saint Lucien d'Antioche renvoyaient les Païens, pour y 
trouver la preuve de cette obscurité si miraculeuse qui parut à la mort du 
Sauveur. 

* In vita Dionyi. apud Corder., t . II, p. Î73. 
*'Apud Eiucb. Chronie., p . 188, edit. Scalij. 



!72 CATÉCHISME 

dans toute sa longueur ; la terre t rembla 1 ; ce dernier 
prodige en préparait un autre qui n'arriva que le troisième 
jour suivant. Plusieurs Saints, qui étaient morts, ressus­
citèrent ; et, étant sortis de leurs tombeaux, après la résur­
rection du Sauveur, ils vinrent dans la ville sainte, et se 
firent voir en public. 

L'exemple des créatures insensibles produisit son effet. 
D'abord, le centurion ou l'officier romain qui présidait 
au crucifiement, qui avait vu ce qui s'était passé, et que 
Jésus avait expiré en jetant un grand cri, rendit gloire à 
Dieu, en disant : Certainement cet homme était juste ; il 
était vraiment Fils de Dieu. En effet, mourir en croix, 
c'était mourir épuisé de forces et de sang ; le cri du Sau­
veur expirant était donc surnaturel. C'était tout à la fois 
un miracle et l'accomplissement d'une prophétie. Miracle 
de force dans l'extrémité de la faiblesse; accomplisse­
ment littéral de la parole de Jésus lui-même : C'est vo­
lontairement que je meurs 

Ensuite, les soldats qui gardaient le Sauveur, voyant le 
iremblement de terre et les choses qui se passaient, furent 
saisis de frayeur et s'écrièrent : Cet homme était vraiment 
Fils de Dieu. Tant de miracles gagnèrent aussi les specta­
teurs, dont le cœur n'était point gâté par principe. Té­
moins de toutes ces choses, et enrayés à la vue des ven­
geances de Dieu, dont ils redoutaient les approches, ils 
s'en retournaient en se frappant la poitrine. 

* Au milieu de la place qui est devant la cathédrale de Pouzzoles, nous avons 
vu le célèbre piédestal de marbre blanc, orné de quatorze figures, qui repré­
sentent les quatorze villes de l'Asie Mineure, renversés par le tremblement 
de terre qui eut lieu à la mort de Notre-Seigneur et rebâties par Tibère. Ainsi, 
le monument profane de Pouzzoles est un témoignage palpable de la vérité 
du récit évangéiique. 

* Joan. ,s . 



DE PERSEVERANCE. 173 

Insensiblement le Calvaire se dégageait de la foule qui 
l'avait occupé depuis midi : chacun s'en allait ou plus en­
durci ou heureusement détrompé. N'est-ce pas ainsi que, 
tous les jours encore, on sort du sacrifice auguste de nos 
autels? Il restait cependant aux environs de la croix d'au­
tres personnes plus affligées, mais sans remords, qui ne 
pouvaient se résoudre à s'éloigner d'un objet si cher. C'é­
taient toutes les personnes de la connaissance de Jésus, et 
plusieurs femmes qui se tenaient à l'écart, regardant de 
loin tout ce qui se passait. Entre ces femmes on voyait 
Marie-Madeleine, Marie, mère de Jacques le Mineur et de 
Joseph, et Salomé, mère des enfants de Zébédée, qui le 
suivaient lorsqu'il était en Galilée, et qui prenaient soin de 
lui. Imitons leur exemple ; restons nous-mêmes, du 
moins en esprit, au pied de l'autel, lorsque nous avons 
assisté au sacrifice auguste, renouvellement de celui du 
Calvaire. 

Dans tout ce qu'ils avaient attenté contre le Sauveur, les 
Juifs n'avaient fait qu'accomplir les décrets de la puis­
sance de Dieu : jamais ils ne purent aller au delà de cette 
limite. Or, comme Dieu ne voulait pas qu'il souffrit un 
autre genre de supplice qu'ils lui destinaient, l'idée ne leur 
en vint qu'après sa mort. Ce fut encore le zèle de la loi, 
qui parut les faire agir dans cette occasion. Elle ordonnait 
que les corps de ceux qui étaient morts attachés à un gi­
bet, en fussent détachés avant la fin du jour. Il fallait se 
presser, parce que le temps, où une œuvre de cette nature 
était permise allait bientôt expirer. Les Juifs vinrent donc 
prier Pilate de faire rompre les jambes aux trois crucifiés, 
et de les faire enlever. 

Pilate envoya des soldats qui rompirent les jambes aux 
deux larrons. Ensuite, venant à Jésus, et voyant qu'il était 



174 CATÉCHISME 

» Exod., xn, < G. 

déjà mort, ils ne lui rompirent point les jambes; mais 
un des soldats lui ouvrit le côté avec une lance, et aussitôt 
il en sortit du sang et de l'eau. Tout était divin dans cha­
cun de ces événements. Les soldats n'avaient point ordre 
de faire une distinction entre Jésus et les deux compa­
gnons de son supplice. Quoiqu'il fût déjà mort, ils pou­
vaient bien lui briser les os; mais il fallait que l'Ecriture 
s'accomplit. 

Moïse avait dit en parlant de l'agneau pascal : Vous ne 
briserez aucun de ses os l . Dieu l'avait ainsi ordonné, parce 
que la figure devait s'accomplir dans le Christ, véritable 
Agneau de Dieu, qui devait cacher sous l'enveloppe fragile 
de la nature humaine l'incorruptible divinité, comme 
dans le corps les os, qui en sont la partie la plus dure, 
sont cachés sous la chair. De même, ce fut contre l'ordre 
des officiers, ou du moins au delà de leur ordre, qu'un 
des soldats ouvrit le côté de Jésus d'un coup de lance. Mais 
il fallait encore que cette autre prophétie s'accomplît: Ils 
jeteront les yeux sur celui qu'ils ont percé. 

Cependant il était temps de songer à la sépulture du 
Sauveur, expiré depuis une heure environ. En ce mo­
ment, arriva un homme riche, nommé Joseph, de la ville 
d'Arimathie. C'était un officier considérable, juste et ver­
tueux. Disciple lui-même de Jésus, mais en secret, parce 
qu'il craignait les Juifs, il n'avait pris part ni à leur com­
plot ni à ce qu'ils avaient fait, et il attendait le royaume de 
Dieu. Il vint hardiment trouver Pilate, et lui demanda le 
corps de Jésus. Pilate, étonné que Jésus pût être déjà 
mort, fit appeler le Centurion, et s'informa de lui, s'il 
était vrai que Jésus fût mort. 



DE PERSÉVÉRANCE. 175 

Le Centurion l'en ayant assuré, il donna le corps à Jo­
seph, qui vint et l'enleva ; mais il n'eut pas seul la gloire 
de l'ensevelir. Il semble que la mort de l'Homme-Dieu 
rassemblait autour de lui ceux qui n'osaient presque l'ap­
procher durant sa vie. Puissante vertu de la Croix et ac­
complissement immédiat de cette parole du Sauveur lui-
même : Lorsque je serai élevé de terre, j'attirerai tout à 
moi1 ! Nicodème, autrefois son disciple caché, et qui était 
allé le consulter durant les ténèbres de la nuit, vint aussi 
avec environ cent livres d'une composition de myrrhe et 
d'aloès. Joseph acheta un linceul dans lequel il mit le 
corps adorable de Jésus, après l'avoir ôté de la croix ; en­
suite ils l'enveloppèrent de linge avec des parfums *, selon 
que les Juifs avaient coutume d'ensevelir. 

Il ne s'agissait plus que de choisir un tombeau. Or, tout 
près de l'endroit où Notre-Seigneur avait été crucifié, se 
trouvait un jardin et dans ce jardin un sépulcre nouvelle­
ment creusé, dans lequel personne n'avait encore été mis. 
Ce sépulcre appartenait à Joseph. Pressé par le temps, car 
le Sabbat allait commencer, et engagé par la proximité 
du lieu, Joseph, aidé de Nicodème, déposa le corps du 
Sauveur dans ce sépulcre tout neuf qu'il avait fait tailler 
pour lui dans le roc; et, ayant scellé une grande pierre à 
l'entrée, il s'en alla. 

Tout ce qui paraît être ici l'effet du hasard, était ar­
rangé par une providence infinie. Il fallait que le sépulcre 
fût proche du Calvaire, afin qu'on eût le temps d'y porter 
le corps de Jésus, et de l'y enfermer avant que le repos 

> Jean., xu, 32. 
• Le linceul était aussi de lin. De la l'usage, au saint sacrifice de la messe, 

de poser le corps de Notre-Seigneur sur un linge, à l'exclusion de toute autre 
étoffe. Saint JéiÔme en faisait la remarque il y a près de quatorze cents ans. 



CATÉCHISME 

du Sabbat commençât. Il fallait encore que ce sépulcre fût 
tout neuf, et qu'on n'y eût encore mis personne, pour qu'il 
imitât à sa manière la pureté du sein de Marie, et que l'on 
ne pût pas mettre en question si le mort ressuscité n'était 
pas un autre que Jésus. Il fallait enfin qu'il eût été taillé 
dans le roc, afin que l'on ne soupçonnât point qu'il eût 
été percé, et que le corps en eût été enlevé furtivement. 

Cependant Marie-Madeleine et Marie, mère de Jacques 
et de Joseph, qui étaient venues de Galilée avec Jésus, 
étaient là se tenant assises auprès du tombeau. La sé­
pulture finie, elles s'en retournèrent, afin de préparer des 
aromates et des parfums ; mais elles se tinrent en repos le 
jour du Sabbat, selon le précepte de la Loi. Les ennemis 
du Sauveur ne s'y tinrent pas. Ces rigides observateurs du 
saint repos, qui avaient si souvent fait un crime au Sau­
veur de l'avoir violé en opérant des guérisons miracu­
leuses, le violèrent à leur tour, avec l'intention d'ensevelir 
sa Religion dans le même tombeau que son auteur. 

Les Princes des Prêtres et les Pharisiens s'assemblè­
rent donc chez Pilate, et lui dirent : Seigneur, nous nous 
sommes souvenus que ce séducteur, étant encore en vie, 
a dit : Je ressusciterai au bout de trois jours. Commandez 
donc qu'on garde le sépulcre jusqu'au troisième jour, de 
peur que ses Disciples ne viennent l'enlever, et ne disent 
au peuple : 11 est ressuscité ; cette dernière erreur serait 
pire que la première. Pilate leur dit : Vous avez une garde ; 
allez, gardez-le comme vous l'entendrez. Ils s'en allèrent 
donc au sépulcre, le fermèrent bien, mirent le sceau sur 
la pierre et posèrent des gardes. Toutes ces précautions 
étaient nécessaires, pour rendre incontestable le miracle 
de la Résurrection, et les passions humaines ne secondè­
rent jamais mieux la Providence divine ; car, si malgré 



DE PERSEVERANCE. 177 

tout cela le corps du Sauveur disparaissait, on sotait la 
ressource de pouvoir dire que ses Disciples l'avaient en­
levé. 

Cependant ce mort, que l'on gardait avec tant de pré­
cautions, était libre entre les morts. A la vérité, le corps 
du Sauveur reposait dans le tombeau où, selon la prédic­
tion du Prophète, la chair du Saint de Dieu ne devait 
point être sujette aux atteintes de la corruption : mais son 
âme descendit dans les limbes, où tous les Justes des siè­
cles passés attendaient en paix la venue du Messie. Il se fit 
voir à ces âmes qu'il aimait, et qui avaient profité par 
avance du prix de son sang. Il leur annonça l'Evangile, 
c'est-à-dire sa vie, sa mort, sa prochaine Résurrection, le 
dernier accomplissement de leurs vœux et la consomma­
tion de leur gloire dans le Ciel, dont, en qualité de chef 
de tous les Saints, il avait fait la conquête pour ses mem­
bres. 

Or, le Sauveur avait été mis dans le tombeau vers les 
six heures du soir, quelques moments avant le commen­
cement du Sabbat solennel de la Pâque. Son corps y de­
meura d'abord jusqu'à minuit de ce jour-là, qui fut compté 
pour le premier de sa sépulture. Il y resta durant le Sabbat 
tout entier : ce fut la seconde journée. Il y passa depuis la 
minuit qui terminait le Sabbat, jusqu'à l'aurore de la 
première férié qui répond au dimanche : c'était le troi­
sième jour. Jour à jamais mémorable ! durant lequel, 
pour '/accomplissement des figures, des prophéties et des 
promesses, il fallait que le Messie sortît victorieux du sé­
pulcre. 

Il n'a pas plu à Dieu de nous révéler l'instant précis, où 
s'accomplit ce grand événement. Tout porte à croire que 
ce fut entre l'apparition de l'aurore et le lever du soleil. 

III. 12 



4.78 CATËCHISME 

Le Sauveur ressuscita par sa propre vertu, laissant au 
fond de son sépulcre les linceuls dont il était enveloppé, 
pour être comme les témoins de sa mort et de sa Résurrec­
tion tout ensemble. Il ressuscita sans bruit et sans éclat 
apparent, et sortit du tombeau comme il était sorti du 
sein de sa bienheureuse mère, ne déplaçant point la 
pierre, mais la pénétrant par la substance de son corps 
glorieux. Les gardes ne s'en aperçurent pas. 

Cependant Marie-Madeleine, Marie, mère de Jacques, 
et Salomé, ayant acheté des parfums pour embaumer le 
Sauveur, sortirent de grand matin, portant les aromates 
qu'elles avaient préparés, et arrivèrent au sépulcre, le so­
leil étant déjà levé : elles ignoraient qu'on y eût mis des 
gardes. C'est pourquoi, ne prévoyant pas d'autre obstacle, 
elles se disaient l'une à l'autre : Qui nous ôtera la pierre 
de devant l'entrée du sépulcre? Car cette pierre était fort 
grande. Elles exprimaient ainsi leur embarras, lorsque le 
Seigneur leva en un moment toutes les difficultés. 

U se fit tout à coup un grand tremblement de terre. Un 
Ange descendit du ciel, et, s'approchant de la pierre, il 
la renversa et s'assit dessus. Son visage était brillant 
comme un éclair, et son vêtement blanc comme la neige. 
Les gardes en furent tellement saisis de frayeur, qu'ils 
tombèrent à demi morts. Pour les saintes femmes, elles 
entrèrent dans le sépulcre, mais n'y trouvèrent point le 
corps du Seigneur. Madeleine courut aussitôt trouver Si­
mon Pierre et le disciple que Jésus aimait, et elle leur dit : 
On a enlevé du sépulcre le Seigneur et nous ne savons où 
on l'a mis. Sur cela, Pierre et Jean accourent au sépulcre ; 
mais ils n'y voient que des linges et le suaire qu'on avait 
mis sur la tête de Jésus ; ensuite ils s'en retournèrent. 

Madeleine, arrêtée par sou amour, ne put se résoudre 



DE PERSÉVÉRANCE. 179 

à les suivre ; elle se tenait à l'entrée du tombeau, versant 
des larmes. Comme elle pleurait ainsi, elle se baissa, et, 
regardant dans le sépulcre, elle vit deux Anges, vêtus de 
blanc, assis dans le lieu où l'on avait mis le corps de Jé­
sus, l'un à la tête, et l'autre aux pieds. Femme, lui di­
rent-ils, pourquoi pleurez-vous? C'est, leur dit-elle, qu'on 
a enlevé mon Seigneur, et je ne sais où on l'a mis. Après 
ces paroles, s'étant retournée, elle vit Jésus qui était là : 
mais elle ne le reconnut pas. Femme, lui dit-il, pourquoi 
pleurez-vous? Qui cherchez-vous? 

Elle, croyant que c'était le jardinier, lui dit : Seigneur, 
si c'est vous qui l'avez enlevé, dites-moi où vous l'avez 
mis, et je l'emporterai. Jésus lui dit : Marie. Elle, se re­
tournant, lui dit : Rabboni, c'est-à-dire Maître, et se jeta 
aussitôt à ses pieds pour les embrasser. Ne me touchez 
point, lui dit le Sauveur, car je ne suis pas encore monté 
vers mon Père; mais allez trouver mes frères et dites-
leur : Je monte vers mon Père et vers votre Père, vers 
mon Dieu et vers votre Dieu. U ne la charge pas seule­
ment d'annoncer sa Résurrection à ses Disciples ; il veut 
qu'elle leur apprenne encore qu'il est ressuscité pour ne 
plus mourir, et qu'il n'a que fort peu de temps à séjour­
ner sur la terre. Madeleine, transportée de joie, partit 
aussitôt. 

A peine se fut-elle éloignée, que d'autres saintes fem­
mes vinrent au sépulcre. Un des Anges leur dit : Ne crai­
gnez rien, je sais que vous cherchez Jésus de Nazareth 
qui a été crucifié. Comment cherchez-vous parmi les 
morts celui qui est vivant ? Il n'est point ici, car il est res­
suscite comme il l'a dit. Souvenez-vous que, lorsqu'il était 
encore dans la Galilée, il vous disait: Il faut que le Fils 
de l'homme soit livré entre les mains des pécheurs, qu'il 



180 CATÉCHISME 

soit crucifié et qu'il ressuscite le troisième jour. Venez et 
voyez l'endroit où on avait mis le Seigneur. Allez promp-
ïement dire à ses Disciples et à Pierre qu'il est ressuscité, 
et qu'il vous précède en Galilée. L à , vous le verrez, 
comme il vous l'a dit. Elles se ressouvinrent alors des 
paroles de Jésus. 

A l'heure même, sortant du sépulcre, saisies de crainte 
et transportées de joie, elles coururent en donner la nou­
velle aux Disciples. Elles ne disaient rien à personne, tant 
elles étaient effrayées ; mais leur frayeur fut bientôt cal­
mée et leur joie portée à son comble. Tout à coup Jésus 
s'offrit à elles et leur dit : Je vous salue. Elles s'appro­
chèrent, et, lui embrassant les pieds, elles l'adorèrent. 
Ne craignez point, ajouta le Sauveur, allez, dites à mes 
frères qu'ils se rendent en Galilée : là ils me verront. Elles 
annoncèrent toutes ces choses aux onze Apôtres et à tous 
les autres Disciples ; mais ils prirent ce qu'elles leur di­
saient pour une rêverie et n'ajoutèrent point foi à leurs 
paroles. Marie-Madeleine n'avait pas eu un succès plus 
heureux *. 

> Cependant les Apôtres obéirent, et se rendirent en Galilée sur la monta­
gne où Jésus leur recommandait expressément de se trouver. Undccim au-
tem Discipuli abierunt in Galilaiam in montent ubi constituerai illis Jésus. 
(Jtatth , xxviii, 10.) — Ici se présente une difficulté. Ce ne fut pas dans la 
province qui porte le nom de Galilée que Jésus se fit voir à ses Apôtres, ni le 
voir de sa résurrection, ni même encore huit jours après. Bien loin d'aller 
ces jours-là, dans la province dont la frontière était éloignée de plus de douze 
lieues, les Apôtres, durant la solennité, ne s'écartèrent point des environs de 
la capitale. lis y étaient le soir de la résurrection, et ils y virent Jésus, ainsi 
qu'il le leur avait fait promettre. Ils y étaient encore huit jours après, et ce 
fut là que Jésus se fit voir à eux pour la seconde fois, avant qu'ils partissent 
pour la province de Galilée. 

La difficulté parait grande, et l'on a peine à concilier ensemble la lettre du 
texte avec la suite des événements. Toutefois l'heureuse découverte d'un an­
cien commentateur, évêque de Coimbre, nous semble l'éclaircir d'une ma-



DE PERSÉVÉRANCE. 181 

L'incrédulité des Apôtres ne venait pas d'une mau­
vaise disposition. Ils souhaitaient tous avec ardeur que 
leur divin Maître fût ressuscité ; mais ils craignaient trop 
qu'il ne le fût pas pour croire aisément qu'il l'était. Ils 
ne trouvaient jamais de preuves assez fortes, parce qu'ils 
avaient envie d'être persuadés et parce qu'ils craignaient 
de se flatter. Il n'en fut pas ainsi des membres de la Sy­
nagogue : ils ne doutèrent pas de la Résurrection du Sau­
veur. Mais ces hommes endurcis ne cherchèrent qu'à en 
étouffer la preuve et empêcher, autant qu'il était en eux, 
que le monde y donnât la même croyance qu'ils étaient 
forcés d'y avoir. Dieu, qui voulait les convaincre parce 
qu'il voulait les sauver, leur envoya des témoins qui ne 
pouvaient pas leur être suspects. Après que les saintes 
femmes furent parties, quelques-uns des gardes descen­
dirent à la ville, et rapportèrent aux Princes des Prêtres 
tout ce qui était arrivé *. Incontinent on assembla le con-

nière satisfaisante. Il avait été sur les lieux ; il y avait tout examiné ; il savait 
les difficultés du texte, et voici comment il s'explique : 

t II ne faut pas croire, dit cet auteur *, que la Galilée où Jésus-Christ 
ordonne à ses Apôtres de se rendre, et où il doit les précéder pour se montrer 
à eux, soit la province de Galilée. La Galilée dont il s'agit est une montagne 
voisine du mont des Oliviers. Car, en sortant de Jérusalem par la vallée de 
Josaphat, on rencontre trois hautes montagnes: celle des Oliviers est au milieu 
et la plus éminente des trois. On en voit une autre & la droite, et à la gauche 
une troisième qui porte le nom de montagne de la Galilée. Sur cette mon­
tagne, les Galiléens s'étaient bâti une ample habitation pour y demeurer 
quand leurs affaires les appelaient k Jérusalem ; et c'est ce qui lui fit donner 
e nom de montagne de Galilée, qu'elle conserve encore aujourd'hui. C'est là 

quo Jésus fait annoncer à ses Apôtres qu'il se trouvera avant eux, pour les 
rendre témoins de la vérité de sa résurrection. » (Voyez Mémoires de Trévoux, 
art. 95. Octobre 1729.) 

1 La preuve de la résurrection peut se formuler ainsi : Jésus-Christ est 
véritablement le Fils de Dieu s'il est ressuscité comme il l'avait prédit ; et il 

* Soarius, tpisc. Conimb., apud Cjrailium, cap. vi, de Apparitions Chrùti iamonts 
Galilœce. Lugd., 1632 p . 449. 



182 CATECHISME 

est véritablement ressuscité si les Apôtres, en croyant et en prêchant sa 
résurrection, n'ont été ni trompés ni trompeurs. Or, ils n'ont été ni trompés 
ni trompeurs. 

Us n'ont pas été trompés : la résurrection du Sauveur était un fait palpa­
ble, un fait qui tombait sons les sens. Or, ce fait, ils ont eu mille occasions 
de le vérifier. Ce n'est pas seulement une fois que le Sauveur lenr apparaît, 
c'est bien des fois; ce n'est pas en songe ou d'une manière fugitive qu'il se 
montre & eux, c'est en plein jour, c'est pendant quarante jours consécutifs. 
Us lui parlent, ils le voient de leurs yeux, ils le touchent de leurs mains, ils 
mangent avec lui; ils sont en grand nombre quand il se fait voir ; ils refusent 
d'abord de le croire, et ce n'est qu'a l'évidence et pour ainsi dire à la palpa-
bilité du fait qu'ils se rendent Ils annoncent par tout l'univers qu'ils l'ont vu 
ressuscité ; ils le soutiennent sans se démentir jamais, et meurent pour con­
firmer leur témoignage. Les Apôtres ont donc eu toutes les preuves désirables 
de la résurrection de leur Maître : donc ils n'ont pas été trompés. 

Ils n'ont pas été trompeurs : 1° ils n'avaient aucun intérêt à en imposer. 
Du côté des hommes, ils avaient tout à craindre, la haine, le mépris, la ven­
geance des lois; du côté de Dieu, les châtiments réservés aux imposteurs et 
aux impies ; 2° quand ils auraient eu intérêt à en imposer, ils ne l'auraient 
pas pu, parce qu'ils n'auraient eu aucune preuve solide à donner de la ré­
surrection de leur Maître : les Juifs, les Païens et l'univers entier n'auraient 
pas cru une pareille imposture. Cependant les Juifs, les Païens, l'univers, 
ont cru, ils croient encore la résurrection. C'est ce grand miracle, cette 
preuve évidente de la divinité de Jésus-Christ, qui a ravi leur assentiment, 
qui les a fait renoncer a l'idolâtrie, et embrasser et défendre au prix de la vie 
une religion qui combat toutes les passions. 

Donc les Apôtres n'ont pas été trompeurs ; d'un autre côté, ils n'ont pas 
été trompés; donc le Sauveur est véritablement ressuscité ; donc il est vrai­
ment le Fils de Dieu ; donc sa religion est divine ; donc, sous peine de dam* 
nation, il faut la croire et la pratiquer. 

Voyez, sur les preuves de la Résurrection, Duvoisin, Démonstr. (vangj 
Bergicr, art. Résurrection; Bourdaloue, M. Frnyssinous, etc., etc. 

Dans la Bibliothèque des Pères, par M. Guillon, Origène,t. II, p. Ci, 87,93; 
Saint Clirysostome, t. XIV, p. 453, 461, 433 ; t. XV, p. 40, 67 et 86. 

seil, pour délibérer sur ce qu'il y avait à faire. Les chefs 
de la Synagogue sentirent d'abord les conséquences qu'al­
lait avoir, dans Jérusalem et dans toute la Palestine, le té­
moignage des gardes, si on leur laissait la liberté de 
parler selon leur conscience : voici donc le parti qu'ils 
prirent. 

Tirant les soldats à l'écart, ils leur donnèrent une grosse 



DE PERSÉVÉRANCE. 183 

somme d'argent et leur firent ainsi la leçon : Vous direz : 
Ses disciples sont venus la nuit et l'ont enlevé pendant 
que nous dormions. Si la chose arrive aux oreilles du 
gouverneur, et qu'il veuille prendre connaissance de votre 
peu d'exactitude à faire la garde, nous ferons si bien, 
qu'il nous croira et que vous ne serez point inquiétés. Les 
soldats, ayant reçu l'argent, firent comme on leur avait 
dit; et ce bruit est demeuré répandu jusqu'à présent 
parmi les Juifs. Il était bien digne de ceux qui avaient 
acheté le sang de Jésus-Christ à prix d'argent, d'acheter 
encore à prix d'argent la grossière imposture, qu'ils op­
posent à la certitude de sa Résurrection! 

Ainsi, donner de l'argent pour faire répandre parmi le 
peuple que les Disciples du Sauveur l'ont enlevé à la fa­
veur de la nuit, et pendant que la garde dormait, telle fut 
la dernière ressource d'une haine aveugle ; ressource pi­
toyable qui n'aboutit qu'à couvrir de confusion ceux qui 
l'employèrent, et dont la faiblesse se montre à tous lei 
yeux. 

1° Il est inouï que plusieurs soldats en faction auprès 
d'un dépôt, dont ils répondent sur leur honneur et sur 
leur vie, s'endorment tous à la fois. Un fait pareil ne se 
trouve dans les annales militaires d'aucun peuple. 

2° Supposons cependant que tous les soldats se soient 
endormis, comment aurait-on pu déplacer et rouler une 
pierre d'une grosseur énorme, pénétrer dans le sépulcre, 
prendre le corps et l'emporter ? Et il fallait que tout cela 
se fît à tâtons, puisque c'était pendant la nuit, et que plu­
sieurs hommes y missent la main ; comment, dis-je, au­
rait-on pu faire tout cela, sans qu'aucun des soldats, pla­
cés à deux pas de distance, se fût éveillé ? Un fait aussi 
destitué de vraisemblance demanderait, comme le fait 



484 CATECHISME 

observer saint Augustin, d'autres garants que des té­
moins endormis. 

3° Si les gardes étaient endormis, comment ont-ils su 
qu'on avait enlevé le corps, et qui l'avait enlevé ? et, s'ils 
n'étaient pas endormis, comment ont-ils souffert qu'on 
l'enlevât? 

4° Qui donc l'aurait enlevé? sans doute les Disciples. 
Mais ils n'avaient à cela aucun intérêt. En effet, ou les 
Disciples s'attendaient à voir leur Maître ressusciter, 
comme il l'avait prédit, ou ils ne s'y attendaient pas. S'ils 
s'y attendaient, ils ont dû se reposer, sur leur Maître, du 
soin de vérifier sa prédiction. Ils n'avaient nul besoin de 
s'engager dans une manœuvre aussi dangereuse que cri­
minelle. 

S'ils ne s'y attendaient pas, nul motif, nul intérêt, nul 
espoir ne pouvait les engager à l'enlever et à concerter la 
fable de sa résurrection. Du côté du monde, ils avaient 
tout à craindre, la haine, le mépris, tous les châtiments 
réservés aux faussaires, aux profanateurs des tombeaux, 
aux violateurs audacieux du sceau de l'autorité publique 
apposé au sépulcre; du côté du Ciel, ils ne pouvaient at­
tendre que les châtiments réservés aux imposteurs et aux 
impies, puisqu'ils se seraient efforcés de faire passer pour 
Dieu, un homme qui n'était pas Dieu, un homme qui les 
avait grossièrement trompés. 

5° Une preuve sanB réplique que les Juifs eux-mêmes, 
c'est-à-dire les Princes des Prêtres et les Chefs de la Syna­
gogue, ne croyaient pas que les Apôtres avaient enlevé le 
corps du Sauveur, c'est que jamais ils n'osèrent leur re­
procher ce prétendu crime. Lorsqu'ils firent mettre en 
prison et battre de verges saint Pierre, saint Jean et les 
autres Disciples ; lorsqu'ils mirent à mort les deux saints 



DE P E R S E V E R A N C E . 183 

Jacques et saint Siméon, les accusèrent-ils d'avoir enlevé 
le corps de Jésus-Christ, ou d'avoir publié faussement sa 
résurrection? Non, jamais. Ils les accusèrent seulement de 
l'avoir prêcbée, malgré la défense qu'on leur en avait 
faite. 

Il est donc bien prouvé que ce prétendu enlèvement du 
Sauveur par ses Disciples n'est qu'une fable grossière in­
ventée par la Synagogue, aûn de tromper le peuple et de 
se justifier à ses yeux de son incrédulité et de son déi­
cide ; fable tellement absurde, que la Synagogue elle-
même n'en tenait aucun compte *. 

> Terminons l'histoire de la vie mortelle de Notre-Seigneur par le portrait 
qu'ont tracé de sa personne et de sa divinité deux mains bien différentes, 
deux hommes non suspects : Rousseau et Napoléon : 

• J'avoue, dit le philosophe de Genève, que la majesté des Ecritures m'é­
tonne : la sainteté de l'Évangile parle à mon cœur. Voyez les livres des phi­
losophes arec toute leur pompe : qu'ils sont petits près de celui-là 1 Se peut-il 
qu'un livre tout à la fois si sublime et si simple soit l'ouvrage des hommes ! 
Est-ce là le ton d'nn enthousiaste ou d'un ambitieux sectaire 1 Quelle douceur ! 
quelle pureté dans ses mœurs 1 quelle grâce touchante dans ses instructions ! 
quelle élévation dans ses maximes 1 quelle profonde sagesse dans ses discours t 
quelle présence d'esprit 1 quelle finesse et quelle justesse dans ses réponses ! 
quel empire sur ses passions 1 Où est l'homme, où est le sage qui sait agir, 
souffrir et mourir sans faiblesse et sans ostentation ï Quand Platon peint son 
juste imaginaire couvert de tout l'opprobre du crime et digne de tout le prix 
de la vertu, il peint trait pour trait Jésus-Christ. La ressemblance est si frap­
pante, que tous les Pères de l'Église l'ont sentie et qu'il n'est pas possible de 
s'y tromper... 

• Quels préjugés, quel aveuglement ne faut-il pas avoir pour oser compa­
rer le fils de Sophronisque au fils de Marie ! Quelle distance de l'un à l'autre 1 
Socrate, mourant douleur, sans ignominie, soutient aisément jusqu'au 
bout son personnage ; et si cette facile mort n'eût honoré sa vie, on doute­
rait si Socrate, avec tout son esprit, fut autre chose qu'un sophiste! Mais, où 
Jésus avait-il pris parmi les siens cette morale élevée et pnre dont lui seul a 
donné les leçons et l'exemple ? Du sein du pins furieux fanatisme, la plus 
haute sagesse se fit entendre, et la simplicité des plus héroïques vertus honora 
un peuple tout matériel. La mort de Socrate philosophant tranquillement 
avec ses amis est la plus douce qu'on puisse désirer. Celle de Jésus expirant 
dans les tourments, injurié, raillé, maudit de tout un peuple, est la plus hor­
rible qu'on puisse craindre. Socrate, prenant la coupe empoisonnée, bénit 



18G CATÉCHISME 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui a voulu non-seulement 

celui qui la lui présente et qui pleure ; Jésus, au milieu d'un supplice affreux, 
prie pour ses bourreaux acharnés. 

« Oui, si la vie et la mort de Socrate sont d'un sage, la vie et la mort de 
Jésus sont d'un Dieu. Dirons-nous que l'histoire de l'Évangile est inventée A 
plaisir ? Non, ce n'est pas ainsi que l'on invente ; et les faits de Socrate, dont 
personne ne doute, sont moins attestés que ceux de Jésus-Christ. Au fond, 
c'est reculer la difficulté sans la détruire. Il serait plus inconcevable que plu­
sieurs hommes d'accord eussent fabriqué ce livre, qu'il ne l'est qu'un seul 
en ait fourni le sujet. Jamais des auteurs juifs n'eussent trouvé ni ce ton 
ni cette morale ; et l'Évangile a des caractères de vérité si grands, si frap­
pants, si parfaitement inimitables, que l'inventeur en serait plus étonnant 
que le héros. » 

Écoutons maintenant 1 immortel captif de Sainte-Hélène. Un des généraux 
de Napoléon discutait un jour devant lui la divinité de Notre-Seigneur, Napo­
léon répondit : * Je connais les hommes, général, et je vous dis que Jésus 
n'est pas un homme. Les esprits superficiels voient de la ressemblance entre 
le Christ et les fondateurs d'empires, les conquérants et les dieux des autres 
religions. Cette ressemblance n'existe pas : il y a entre le Christianisme et 
quelque religion que ce soit la distance de l'infini. 

• Le premier venu tranchera la question comme moi, pourvu qu'il ait une 
vraie connaissance des choses et l'expérience des hommes. Quel est celui de 
nous, général, qui, envisageant les différents cultes des nations, ne puisse 
dire en face à leurs auteurs : Non, vous n'êtes ni des dieux ni des agents de 
la Divinité ; non, vous n'avez point de mission du Ciel. Vous êtes pétris du 
même limon que le reste des mortels ; vous ne faites qu'un avec toutes les 
passions et tous les vices qui en sont inséparables, tellement qu'il a fallu les 
déifier avec vous ; vos temples et vos prêtres proclament eux-mêmes votre 
origine ? Des abominations, des fables, avec un bois pourri, sont-ce là des 
religions et des dieux a comparer au Christianisme 7 

« Pour moi, je dis non. 
« Je vois dans Lycurgue, Numa, Confucius, Mahomet, des législateurs, mais 

rien qui décèle la divinité ; eux-mêmes n'ont pas élevé leurs prétentions si 
haut. Ils ont primé dans leur temps, comme j'ai fait moi-même. Rien chez 
eux n'annonce des êtres divins ; au contraire, je vois de nombreux rapports 
entre eux et moi ; je constate des ressemblances, des faiblesses et des erreurs 
communes qui les rapprochent de moi et de l'humanité. 

• Il n'en est pas de même du Christ. Tout de lui m'étonne ; son esprit me 
dépasse et sa volonté me confond. Entre lui et quoi que ce soit au monde, 



DE PERSÉVÉRANCE. 187 

mourir pour expier les péchés du monde, mais encore qui 
a voulu mourir Dieu, et ressusciter pour affermir notre 

11 n'y a pis de terme possible de comparaison. C'est un êire a part. Sa nais­
sance, sa vie, sa mort, la profondeur de son dogmo, qui atteint la cime des 
difficultés et qui en est la plus anmirable solution, la singularité de cet être 
mystérieux, son empire, sa marche à travers les siècles et les royaumes, tout 
est pour moi un prodige, je ne sais quel mystère insondable qui me plonge 
dans une rêverie dont je ne puis sortir, mystère qui est là sous mes yeux, 
que je ne peux nier, et que je ne puis expliquer non pins. 

« Ici je ne vois rien de l'homme. 
« Vous parlez de César et d'Alexandre, de leurs conquêtes, et de l'enthou­

siasme qu'ils surent allumer dans le cœur du soldat pour l'entraîner avec 
eux dans des expéditions aventureuses; mais il faut voir là le prix de l'a­
mour du soldat, l'ascendant du génie et de la victoire, l'effet naturel de la 
discipline militaire et le résultat d'un commandant habile. Mais combien 
d'années l'empire de César a-t-il duré ? Combien de temps l'enthousiasme 
des soldats pour Alexandre s'est-il soutenu? Ils ont exercé leur prestige un 
jour, une heure, le temps de leur commandement, selon les chances de la 
guerre. Si la victoire les eût quittés, doutez-vous que l'enthousiasme n'eût 
aussitôt cessé ? Je vous le demande, l'influence militaire de César et d'Alexan­
dre a-t-elle fini, oui ou non, avec leur vie? S'est-elle prolongée au delà du 
tombeau ? 

« Concevez vous un mort faisant des conquêtes avec une armée fidèle et 
toute dévouée à sa mémoire ? Concevez-vous un fantôme qui a des soldats 
sans solde, sans espérance pour ce monde-ci, et qui leur inspire le support de 
tous les genres de privations ? Le corps de Turenne était encore tout chaud, 
que son armée décampait devant Montécuculli ; et moi, mes armées m'ou­
blient tout vivant, comme l'armée carthaginoise fit d'Annibal ! Voilà notre 
pouvoir, à nous autres grands hommes ! Une seule bataille perdue nous abat 
et nous enlève nos amis ! Que de Judas j 'ai vus autour de moi ! 

« Enfin, et c'est mon dernier argument, il n'y a pas de Dieu dans le Ciel, 
si un homme a pu concevoir et exécuter, avec un plein succès, le dessein 
gigantesque de dérober pour lui le culte suprême en usurpant le nom de 
Dieu. Jésus est le seul qui l'ait osé ; il est le seul qui ait dit clairement, af­
firmé imperturbablement lui-même de lui-même : Je suis Dieu ; ce qui est bien 
différent de cette affirmation : Je suis un Dieu. L'histoire ne mentionne aucun 
autre individu qui se soit qualifié lui-même de ce titre de Dieu dans le sens 
absolu... Comment donc un Juif, dont l'existence est plus avérée que toutes 
celles des temps où il a vécu, lui seul, fils d'an charpentier, se donne-t il 
tout d'abord pour Dieu même, pour l'Être par excellence, pour le Créateur 
de tous les êtres ? 

Il s'arroge tontes sortes d'adorations ; il bâtit son culte de ses mains, non 
avec des pierres, ma :s avec des hommes?... Et comment, par un prédise 
qni surpasse tout prodige, il veut l'amour des hommes, c'est-à-dire ce qu'il 



188 CATÉCHISME 

foi; faites-nous la grâce de mourir en Chrétiens, afin de 
ressusciter un jour glorieux avec lui. 

y a de pins difficile au monde d'obtenir, et il y réussit tout de suite ? J'en 
conclus sa divinité. Alexandre, César, Annibal, y ont échoué. Ils ont conquis 
le monde, ils n'ont pu parvenir à avoir un ami. Je suis peut-être le seul de 
nos jours qui aime Annibal, César, Alexandre... Il est vrai, nous aimons nos 
enfants ; mais combien d'enfants ingrats ! Vos enfants, général, vous aiment-
ils ? Vous les aimez, et vous n'êtes pas sûr d'être payé de retour. 

« Le Christ parle, et désormais les générations lui appartiennent par des 
liens plus étroits, plus intimes que ceux du sang, par une union plus sacrée, 
plus Impérieuse que quelque union que ce soit... Tous ceux qui croient sin­
cèrement en lai ressentent cet amour supérieur dont le temps, ce grand des­
tructeur, ne peut ni user la force ni limiter la durée. Hoi, Napoléon, c'est ce 
que j'admire davantage, parce que j 'y ai pensé souvent, et c'est ce qui me 
prouve absolument la divinité du Christ I... 

« J'ai passionné des multitudes qui mouraient pour moi. A Dieu ne plaise 
que je forme aucune comparaison entre l'enthousiasme de mes soldats et la 
charité chrétienne, qui sont aussi différents que leur cause ! Mais enfin il 
fallait ma présence, l'électricité de mon regard, mon accent, une parole de 
moi ; alors le feu sacré s'allumait dans les cœurs. Certes, je possède le secret 
de cette puissance magique qui enlève l'esprit ; mais je ne saurais le commu­
niquer A personne ; aucun de mes généraux ne l'a reçu ou deviné de moi ; 
je n'ai pas davantage le pouvoir d'éterniser mon nom et mon amour dans 
les cœurs. 

« Maintenant que je suis & Sainte-Hélène... maintenant que je suis seul cloué 
sur ce roc, qui bataille et conquiert des empires pour moi 7 Où sont les cour­
tisans de mon infortune 7 Pense-t on à moi 7 Qui se remue pour moi en 
Europe 7 Qui m'est resté fidèle ? Où sont mes amis ? Oui, deux ou trois que 
votre fidélité immortalise, vous partagez mon exil. > 

Ici la voix de l'Empereur prit un accent particulier d'ironique mélancolie 
et de profonde tristesse t « Oui, notre existence a brillé de tout l'éclat du dia­
dème et de la souveraineté ; et la votre, général, réfléchissait cet éclat comme 
le dôme des Invalides réfléchit les rayons du soleil... Mais les revers sont 
venus, l'or peu à peu s'est effacé. La pluie du malheur et des outrages dont 
on m'abreuve chaque jour, en emporte les dernières parcelles... Nous ne 
sommes plus que du plomb, général, et bientôt je serai de la terre. 

« Telle est la destinée des grands hommes, celle de César et d'Alexandre 1 
et l'on nous oublie, et le nom d'un conquérant comme celui d'nn empereur 
n'est plus qu'un thème de collège ! Nos exploits tombent sous la férule d'un 
pédant qui nous loue ou nous insulte I... Encore un moment, voilà mon sort 
et ce qui va m'arriver i moi-même... Assassiné par l'oligarchie anglaise, je 
meurs avant le temps, et mon cadavre aussi va être rendu à la terre pour y 
devenir la pâture des vers... Voilà la destinée très-prochaine du grand Napo-
éno... Quel abime entre ma misère profonde et le règne éternel du Christ, 



DE PERSÉVÉRANCE. 189 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu, et, en témoignage de cet amour, je veux assister 
à la messe, comme j'aurais assisté, sur le Calvaire, à la mort 
de Notre-Seigneur. 

prêché, encensé, aimé, adoré, vivant dans tout l'univers !... Est-ce là mourir 7 
N'est-ce pas plutôt vivre 7 Voici la mort du Christ ! voilà celle de Dieu ! « 

L'empereur se tut ; et, comme le général gardait également le silence : « Si 
vous ne comprenez pas, reprit l'Empereur, que Jésus-Christ est Dieu, eh bien ! 
j'ai eu tort de vous faire général * I... » 

* Senlim. de Napoléon fur le Chritt, ch. I T . — Ce magnifique plaidoyer est composa 
de différents traits, échappés à l'Empereur dans plusieurs conversation!. 



X V LEÇON 

VIE GLORIEUSE DU MESSIE. 

Le Sauveur se fait voir seulement à des témoins choisis, et pourquoi. — H 
apparaît à Simon Pierre, — à Jacques le Mineur, — aux deux disciples 
d'Emmaûs, — aux Apôtres assemblés, — a Thomas. — D leur donne l'in­
telligence des Écritures. — Explication sur les miracles. 

En retirant son corps de leurs mains, le Sauveur avait 
prouvé aux Juifs sa résurrection. Cette preuve était pour 
eux sans réplique ; car, puisqu'ils en étaient demeurés 
les maîtres, il fallait, ou qu'ils le représentassent après le 
troisième jour, ou qu'ils confessassent qu'il était ressus­
cité. Ils n'échappaient point à cette alternative en faisant 
dire à des témoins endormis qu'il avait été enlevé. Il au­
rait fallu faire la preuve juridique de l'enlèvement, en pu­
nir les auteurs et les complices. Mais on ne voulait pas 
même le tenter, parce qu'une pareille procédure ne pou­
vait que tourner à la confusion de ceux qui l'auraient 
entreprise. 

Ici, vous demandez peut-être pourquoi le Sauveur ne 
s'est pas fait voir aux Juifs, à la Synagogue, à toute la 
ville de Jérusalem, après sa résurrection, afin de confon­
dre leur incrédulité. Nous répondrons qu'il n'y était 
point obligé. En effet, à qui prétend-on que le Sauveur 
étaitobligé de se manifester avec tant d'évidence? A ce lâche 
gouverneur qui l'avait condamné contre sa conscience ? A 
ce léger et voluptueux Hérode qui l'avait raillé ? A ces 
Prêtres, à ces Docteurs, à ces Pharisiens qui n'avaient 
cessé de le poursuivre de leurs calomnies et de leurs intri­
gues, jusqu'à ce qu'ils l'eussent conduit sur le Calvaire ? 



CATÉCHISME DE P E R S É V É R A N C E . 191 

A ces Juifs furieux qui, tout comblés de ses bienfaits, 
avaient demandé sa mort à grands cris, et souhaitaient 
que son sang retombât sur eux et sur leurs enfants ? 

Par où tous ces hommes si criminels avaient-ils mérité 
le bienfait de son apparition ? N'en avait-il donc pas fait 
assez pour leur salut? Est-il raisonnable de prétendre que 
Dieu doit répandre ses grâces plus abondamment à mesure 
qu'on s'en rend plus indigne, et multiplier les preuves 
de la foi à mesure qu'on y résiste davantage ? 

Les hommes irréfléchis voudraient qu'il eût en quelque 
sorte forcé ses ennemis au silence, par l'éclat irrésistible 
de sa présence glorieuse ; c'est précisément ce qu'il ne 
voulait pas. S'il veut que la foi soit motivée pour être 
raisonnable, il veut aussi qu'elle soit libre pour être mé­
ritoire. Il doit à tous des preuves suffisantes ; mais celui 
qui en ce genre reçoit moins, n'a pas le droit de se plain­
dre et de crier à l'injustice, parce qu'un autre aura reçu 
davantage. Vous demandez pourquoi le Sauveur ressuscité 
n'a pas apparu à toute la ville de Jérusalem, à la Syna­
gogue, à tous ses ennemis? Et moi, je vous demanderai 
pourquoi il n'a pas apparu à Rome, à Corinthe, à Éphèse, 
partout où sa résurrection fut prêchée et donnée pour 
fondement de sa religion ? Et, en ce genre, les demandes 
n'auraient point de terme *. 

I Mais ne pourrait-on pas dire avec Jean-Jacques Rousseau : « Je ne con­
nais ce miracle, comme les autres, que par des hommes. Qui a vu ce miracleî 
Des hommes. Qui me le rapporte ? Des hommes ; toujours des hommes entre 
Pieu et moi. N'était-il pas plus simple qu'il me parlât lui-même ? » 

II sied bien à un sophiste orgueilleux de prendre ce ton d'insulte envers le 
Dieu qui lui a donné l'être et le talent dont il abuse pour blasphémer contre 
lui 1 Comment Jean-Jacques connaissait-il l'existence de César, ses conquêtes, 
aa fin tragique, sinon par le témoignage des générations intermédiaires depuis 
dix-huit siècles ? Entre ces événements et lui voilà bien des hommes : se 
croyait-il pour cela dispensé d'y croire, ou plutôt ne se serait-il pas regardé 



192 CATÉCHISME 

Nous ajoutons avec saint Chrysostome, que sa manifes­
tation eût été inutile aux Juifs, et que, si elle eût dû les 
convertir, il ne s'y serait pas refusé ; mais ce qui avait 
suivi la résurrection de Lazare prouvait bien le contraire. 
En effet, un miracle aussi frappant que celui d'arracher 
au tombeau un mort enseveli depuis quatre jours, avec 
toutes les marques de la corruption ; de le faire paraître 
vivant aux yeux de tout un peuple, avec les liens dont il 
était encore garrotté, ce miracle, au lieu de les conver­
tir, n'avait fait que les rendre plus furieux, puisque ce 
fut pour cela même qu'ils résolurent de faire mourir le 
Sauveur. Ils ne lui avaient pas pardonné la résurrection 
d'un autre, lui auraient-il pardonné la sienne? 

Sans doute ils ne pouvaient plus rien sur sa personne, 
mais leur haine implacable n'eût pas manqué de tenter 
un nouveau déicide. Leur conduite envers les Apôtres en 
est la preuve : ils les firent battre de verges et mettre à 
mort quand ils purent. S'ils traitaient de la sorte les Dis­
ciples auraient-ils épargné le Maître ? Ainsi, à quoi bon les 
exposer àun nouvel attentat? Les châtiments qu'ils avaient 
mérités étaient bien assez graves ; le Sauveur les épargne 
en se dérobant à leurs regards 

Nous ajoutons encore qu'il leur manifesta suffisam-

coDune on insensé de n'y pas croire ? Il aurait voulu que Dieu lui pariât ; et 
pourquoi à lui plutôt qu'à tont autre 7 

Pensait-il que le feu de son imagination fût un titre de préférence, aux 
yeux de celui qui estime avant tout l'innocence et la vertu t II faudrait donc 
que Dieu se manifestât par des révélations particulières a tous les individus 
de l'espèce humaine, qu'il bouleversât ainsi sans cesse tout l'ordre naturel 
des choses, qu'il multipliât sans fin les miracles, les rendit journaliers et si 
communs, que, n'ayant plus d'éclat et la force des miracles, ils fassent inu­
tiles 7 car c'est là qu'aboutissent les prétentions d'une folle et orgueilleuse 
sagesse. (M. Frayssinons, Conférence sur la Résurrection.) 

* Chrys. : Cur in Peniecost. Acta leguniur. (Voyez M. Guillon, t. XIV, » , 
p. 464 ; et Origène, t. Il, p. 88, 89.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 193. 

ment sa résurrection par ses Disciples. En effet, le t é ­
moignage des Apôtres, soutenu par des miracles écla­
tants, leur en fournissait une preuve sans réplique. Pa r 
leurs propres miracles, les Apôtres rendaient publique la 
résurrection de leur Maître, et la mettaient en quelque 
sorte sous les yeux de la nation. Le Sauveur ressuscité 
ne se montrait-il pas au milieu des Juifs toutes les fois 
que ses Apôtres opéraient, en son nom et par le pouvoir 
qu'ils avaient reçu de lui, quelques-uns des prodiges que 
nous lisons dans leur histoire? C'est par eux qu'il voulut 
se manifester aux Juifs ; c'est par eux qu'il s'est manifesté 
à l'univers; c'est par leur témoignage continué à travers 
les siècles qu'il se manifeste encore à nous ; c'est par leur 
autorité que tous les peuples se sont convertis. Que man­
quait-il aux Juifs pour les imiter ? 

Conclusion : Le Sauveur a manifesté sa résurrection à 
des témoins irrécusables ; leur témoignage nous est 
connu; ce témoignage a convaincu l'univers : que faut-il 
de plus pour prouver que nous sommes sages dans notre 
croyance, inexcusables dans notre incrédulité ? 

Cependant le Sauveur, qui destinait ses Apôtres à prê­
cher sa résurrection par toute la terre, et à la confirmer 
par leur mort, voulut les en convaincre pleinement, en se 
montrant à eux et en se livrant pour ainsi dire entre leurs 
mains, puisqu'il leur permit jusqu'à l'attouchement de 
ses membres sacrés. Or, il ne les amena que par degrés 
de l'état d'incrédulité où ils étaient d'abord, à cette foi 
inébranlable qu'ils communiquèrent au monde entier, et 
qu'ils finirent par sceller de leur sang. 

La première preuve qu'il leur donna, fut le rapport 
des saintes femmes et la vue de son tombeau ouvert, avec 
la circonstance des linceuls laissés et du suaire plié, ce 

ni. 13 



4<)4 CATÉCHISME 

qui détruisait toute idée d'un enlèvement furtif. Puis, il 
apparut à quelques-uns en particulier, ensuite aux onze 
assemblés : ce fut alors qu'il leur permit de le toucher et 
qu'il mangea avec eux. Enfin, il se fit voir à plus de cinq 
cents Frères à la fois *. Nous allons rapporter quelques-
unes de ces apparitions, en commençant par les appari­
tions particulières. 

Avant tous les autres, Simon-Pierre eut le bonheur de 
contempler son divin Maître ressuscité *. Ce fut le diman­
che même de la résurrection ; mais on ignore le moment, 
le lieu et les circonstances. Sa pénitence fit oublier sa 
faute, et, bien loin d'être rejeté, il n'en fut pas moins favo­
risé, puisqu'il fut le premier des Apôtres à qui le Seigneur 
se fit voir. Dieu pardonne en Dieu, c'est-à-dire qu'il par­
donne parfaitement ; il aime et il caresse le pécheur péni­
tent, comme s'il n'en avait reçu aucune offense. Ce n'est 
pas perdre tout le fruit de cette apparition, dont les détails 
nous sont inconnus, que d'en recueillir une vérité si con­
solante. 

Il y eut aussi une apparition particulière à Jacques le 
Mineur, qu'on appelait le frère du Seigneur, dont il était 
proche parent selon la chair. Celle qui suit fut accompa­
gnée de circonstances fort remarquables. On cherchera en 
vain quelque chose de plus naïf et de plus touchant, que 
le récit de cette nouvelle apparition. 

Le jour même de la résurrection, sur le soir, deux Dis­
ciples s'en allaient à un bourg nommé Emmaùs, éloigné, 
de Jérusalem de soixante stades, environ deux lieues : ils 
s'entretenaient de tout ce qui venait d'arriver. Tandis 

> I Cor., xv, 6. 
* On tient pour certain que la sainte Vierge fut la première visitée par 

Notre-Seigneur. (Voyez Canisius, De Maria Deipar.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 195 

qu'ils parlaient et qu'ils raisonnaient ensemble, voilà 
qu'un voyageur se joignit à eux. C'était le Sauveur lui-
même, qui se mit à marcher en leur compagnie : mais 
leurs yeux étaient retenus afin qu'ils ne le reconnussent 
pas. 

Il leur dit : Quels discours tenez-vous là l'un avec l'au­
tre en marchant, et d'où vient que vous être tristes? L'un 
d'eux, qui se nommait Cléophas, répondit : Quoi ! vpus 
êtes le seul étranger dans Jérusalem qui ne sachiez pas les 
choses qui se sont passées ces jours-ci ? Et quelles choses? 
leur dit-il. Us lui répondirent : C'est ce qui est arrivé au 
sujet de Jésus de Nazareth, qui était un Prophète, puissant 
en œuvres et en paroles devant Dieu et devant tout le 
peuple. Les Princes des Prêtres et nos Magistrats l'ont l i ­
vré aux Gentils pour être condamné à mort, et ils l'ont 
crucifié. Sa mort nous a surpris et consternés ; car nous 
espérions que ce serait lui qui délivrerait Israël du joug 
des étrangers. Ce qui met le comble à notre tristesse, c'est 
que voici le troisième jour que ces choses sont arrivées. A 
la vérité, quelques femmes de celles qui, comme nous, 
avaient embrassé sa doctrine, nous ont fort étonnés. Elles 
ont été avant le jour à son tombeau, et, n'ayant point 
trouvé son corps, elles sont venues raconter qu'elles ont vu 
des Anges qui disent qu'il est vivant. Quelques-uns des 
nôtres sont aussi allés au sépulcre, et ont trouvé que ce 
que les femmes avaient dit était véritable. Us ont vu le 
sépulcre ouvert et les linges dont le corps était enveloppé ; 
mais pour le corps, ils ne l'ont point trouvé. 

Ainsi, les deux Disciples ne savaient encore ce qu'ils de­
vaient croire ; ils flottaient entre la crainte et l'espérance. 
Le Sauveur, qui les avait écoutés jusque-là sans les in­
terrompre, leur dit alors d'un ton qui dut les surprendre: 



4 9 6 CATECHISME 

0 hommes de peu de sens ! ô hommes tardifs à croire aux 
oracles des Prophètes ! ne fallait-il pas que le Christ souf­
frît de la sorte et qu'il entrât ainsi dans sa gloire? Alors, 
commençant par Moïse et parcourant de suite tous les 
Prophètes, il leur expliqua ce qui était dit de lui dans 
toutes les Écritures. Sa réprimande et sa doctrine auraient 
dû le dévoiler ; il ne le permit pas. 

Cependant ils se trouvèrent près du bourg d'Emmaùs 
où ils allaient, et fit semblant de passer outre; mais ils le 
contraignirent de s'arrêter, en disant: Demeurez avec 
nous, car il se fait tard et le jour est déjà sur son déclin. 
Il entra donc, et, tandis qu'il était à table avec eux, il prit 
le pain et le bénit, et, l'ayant rompu, il le leur présenta, 
c'est-à-dire qu'il les communia de sa m a i n l . Alors leurs 
yeux s'ouvrirent et ils le reconnurent ; mais il disparut, 
leur laissant dans l'esprit la conviction pleine et en­
tière que c'était lui et qu'il était vraiment ressuscité. Sur 
quoi ils se disaient l 'un à l'autre : Notre cœur n'était-il 
pas tout brûlant au dedans de nous, lorsqu'il nous par-
Lait durant le chemin et qu'il nous expliquait les Écri­
tures ? 

Pleins de ce feu sacré, ils se levèrent à l'heure même et 
retournèrent à Jérusalem. Ils y trouvèrent les Apôtres as­
semblés avec un certain nombre de Disciples, qui di­
saient: Le Seigneur est véritablement ressuscité et il a 
apparu à Simon. Eux, de leur côté, racontèrent ce qui 
s'était passé dans leur voyage, et comment ils l'avaient 
reconnu à la fraction du pain. Oh! oui, c'est bien à la 
fraction du pain, à la table sainte qu'on reconnaît le Sau­
veur ! 

Ils s'entretenaient encore sur ce sujet lorsque Jésus 

» C'est le sentiment de saint Jérôme, de saint Augustin, de'i'héophylacte, ete. 



DE PERSÉVÉRANCE. 197 

parut. Les portes étaient exactement fermées de peur des 
Juifs, et le Sauveur, pour faire connaître à ses Disciples 
qu'il était vraiment ressuscité pour ne plus mourir, 
qu'ainsi son corps avait toutes les qualités des corps glo­
rieux, pénétra les portes sans les ouvrir et se trouva subi­
tement au milieu d'eux. Il les salua par ces tendres pa­
roles : La paix soit avec vous ; c'est moi, n'ayez pas peur. 
U leur reprocha de n'avoir pas cru ceux qui l'avaient vu 
ressuscité; mais, dans le trouble et la frayeur où ils 
étaient, ils s'imaginaient voir un esprit, et il leur dit : 
Pourquoi ce trouble et cet effroi ? Pourquoi ces pensées 
vous viennent-elles? Voyez mes mains et mes pieds : c'est 
moi-même ; touchez et voyez : un esprit n'a ni chair ni os, 
comme vous voyez que j 'en ai. Après avoir dit cela, il leur 
montra ses mains et ses pieds, et son côté. 

Les Disciples, voyant le Seigneur, furent remplis de joie ; 
mais comme au milieu de leur joie ils n'avaient point 
encore une croyance bien assurée, et qu'ils étaient tout 
étonnés, il leur dit : Avez-vous là quelque chose à manger? 
Ils lui présentèrent un morceau de poisson rôti et un rayon 
de miel. Il en mangea, et, prenant ce qui restait, il eut la 
bonté de le distribuer à ses Disciples en qualité de Père 
et de Maître. C'est ainsi qu'il avait coutume d'en user 
durant sa vie mortelle, lorsqu'il mangeait et buvait avec 
eux. 

Il restait encore un incrédule à convaincre, c'était Tho­
mas, appelé aussi Didyme, l'un des douze Apôtres; il 
n'était pas avec eux lorsque Jésus vint. Les autres Disci­
ples lui dirent donc : Nous avons vu le Seigneur. Il leur 
répondit : Si je ne vois dans ses mains l'ouverture des 
clous, si je ne mets le doigt dans l'endroit des clous et la 
main dans la plaie de son côté, je ne croirai pas. C'était 



198 CATÉCHISME 

vouloir faire la loi à son Maître, et personne n'était moins 
digne d'une pareille faveur que celui qui osait l'exiger. 
Mais cet admirable Maître ne voulut écouter alors que sa 
bonté, et nous apprendre jusqu'où peuvent aller ses adora­
bles condescendances. 

Ainsi, huit jours après, comme les Disciples étaient en­
core dans la maison et que Thomas était avec eux, Jésus 
vint, les portes étant fermées, et, se plaçant au milieu 
d'eux, il leur adressa son salut ordinaire : La paix soit 
avec vous. Il dit ensuite à Thomas : Mettez ici votre doigt 
et regardez mes mains ; approchez votre main et mettez-la 
dans mon côté, et ne soyez plus incrédule, mais croyant. 
Thomas s'écria: Mon Seigneur et mon Dieu! Jésus lui 
dit: Thomas, parce que vous m'avez vu, vous avez cru. 
Heureux ceux qui n'ont point vu et qui ont cru 1 ! 

C'était, ce semble, pousser la condescendance à l'excès; 
mais le Sauveur ne crut pas en trop faire pour mettre 
hors d'atteinte la foi de sa résurrection, dans l'esprit de 
ceux qu'il disposait à en être les prédicateurs et les mar­
tyrs, et pour rendre authentique la vérité d'un mystère 
sans lequel, remarque un de ses Apôtres, notre créance 
serait vaine et nos espérances trompées. Pour confirmer 
de plus en plus la certitude de ce miracle, fondement de 
tout le Christianisme, le Sauveur multiplia ses apparitions 

1 Voir et croire sont deox choses bien différentes : on croit ce qu'on ne 
voit pas, on ne croit pas ce qu'on voit. Ainsi saint Thomas, qui vit et qui 
toucha Jésus-Christ ressuscité, n'eut pas, & proprement parler, la foi de sa 
résurrection, et nous l'avons cette foi, nous qui croyons la résurrection de 
Jésus-Christ sans l'avoir vue. C'est en quoi Jésus-Christ déclare que nous 
sommes plus heureux que Thomas, et même que tous les autres Apôtres, 
qui ne crurent îa résurrection de Jésus-Christ que sur le témoignage de leurs 
yeux et de leuis mains. Cependant Thomas fit un acte de foi très-excellent 
en confessant la divinité de son Maître, parce qu'il ne la voyait pas, et que 
ce n'était que par la révélation du Père céleste qu'il pouvait, comme saint 
Pierre, la connaître. 



DE PERSEVERANCE. 199 

pendant les minrante jours qu'il resta encore sur la terre. 
Ses deux occupations furent alors de prouver à ses Apôtres 
qu'il était bien véritablement ressuscité et de les instruire 
à fond de sa doctrine. 

Jusqu'au jour de son ascension, il ne cessa de se mon­
trer à eux, tantôt sur le bord de la mer de Tibériade, où 
il leur fit faire une pêche miraculeuse et mangea avec 
eux, tantôt sur une montagne de Galilée ; une autre fois 
encore à Jérusalem, et enfin sur la montagne des Oliviers, 
d'où il monta au Ciel en leur présence. De leur côté, les 
Apôtres ne laissèrent ni difficultés à faire ni épreuves à 
désirer. Us ne se rendirent qu'à la dernière évidence ; Dieu 
permettant leur incrédulité, parce qu'elle devait servir à 
la foi de tous les siècles ». 

Outre ses apparitions, le Sauveur, dit saint Jean, fit en­
core, en présence de ses Disciples, beaucoup d'autres mi­
racles qui ne sont pas écrits dans ce livre. Mais ceux-ci 
ont été écrits, afin que vous croyiez que Jésus-Christ est 
le Fils de Dieu, et que, croyant, vous ayez la vie en son 
nom. 

Lors donc que le Sauveur vit ses Disciples et ses Apôtres 
pleinement convaincus de sa résurrection, il leur fit de 
justes reproches de leur longue incrédulité. N'est-ce pas 
là, leur dit-il, ce que je vous disais étant avec vous avant 
ma Passion ; qu'il fallait que tout ce qui est écrit de moi 
dans la loi de Moïse, dans les Prophètes et dans les Psau­
mes, s'accomplît à la lettre? N'est-il pas écrit qu'il fallait 
que le Christ souffrît de la sorte, qu'il ressuscitât le troi­
sième jour, et qu'il entrât ainsi dans sa gloire ? N'est-il 
pas encore écrit qu'après sa résurrection, il faudra prê-

i Dubitatum est ab illis, ne dubitaretur a nobis. (Léo, tenn. IAM, qui est 
de Ascension! Domini, I, c. u) 



200 CATÉCHISME 

cher en son nom par tout l'univers la rémission des pé­
chés, en commençant par Jérusalem ? Or, c'est vous qui 
avez été les témoins de ma vie, de ma mort et de ma ré­
surrection, qui serez chargés de cette entreprise. En même 
temps, il ouvrit l'esprit de ses Apôtres à l'intelligence des 
Écritures. 

Tout ce qui précède nous a fait voir qu'après sa résur­
rection, la vie du Sauveur fut bien différente de celle qu'il 
avait menée jusqu'à sa mort. Il était affranchi de tous les 
besoins du corps, il ne se montra plus aux méchants qui 
l'avaient fait mourir. Modèle de l'homme en toutes choses, 
il voulait nous apprendre quelle doit être notre vie après 
notre résurrection à la grâce. Gomme la sienne, notre ré­
surrection doit être véritable, publique, constante; s'il en 
est ainsi, notre vie, comme la sienne, sera couronnée par 
une ascension glorieuse dans le Ciel. 

Puisque la résurrection du Sauveur dont nous venons 
de raconter l'histoire est le plus grand des miracles, celui 
qui confirme tous les autres, et qui sert de principal fon­
dement à la Religion, il nous semble convenable de placer 
ici quelques mots sur les miracles en général. L'impiété 
n'ayant rien omis pour embrouiller ce point essentiel, 
il est de notre devoir de le réduire à sa plus simple expres­
sion. Deux ou trois questions suffisent pour atteindre ce 
but. 

1° Qu'est-ce qu'un miracle? Un miracle est un fait con­
traire aux lois de la nature, et qui ne peut être produit que 
par la toute-puissance de Dieu. Ainsi, arrêter le soleil 
dans sa course; nourrir des milliers de personnes avec cinq 
pains et deux petits poissons ; rendre par une parole ou 
par un simple attouchement la vie aux morts, la vue aux 
aveugles-nés, l'ouïe aux sourds, la voix aux muets, la force 



DE PERSÉVÉRANCE: 201 

et le mouvement aux paralytiques ; marcher sur les eaux; 
calmer les tempêtes sans laisser aucune marque d'agitation 
sur les flots: voilà autant de miracles, parce que ces ac­
tions-là sont contraires aux lois de la nature, et que Dieu 
seul peut les opérer, ou ceux à qui il en donne le pou­
voir. 

2°Dieu peut-il faire des miracles? C'est demander si 
Dieu peut déroger aux lois qu'il a établies. « Cette ques­
tion, répond un fameux incrédule, serait impie si elle n'é­
tait absurde ; ce serait faire trop d'honneur à celui qui la 
résoudrait négativement que de le punir, il suffirait de 
l'enfermer. Mais aussi quel homme a jamais nié que Dieu 
pût faire des miracles ? » 

3° Dieu a-t-il fait des miracles pour prouver la vérité de 
la Religion chrétienne? Oui, Dieu en a fait, et beaucoup, 
par le ministère du Sauveur et des Apôtres, et nous en 
sommes bien plus certains que des événements les plus 
célèbres et les plus constants de l'antiquité. D'une part, ils 
nous sont attestés par un plus grand nombre de témoins. 
Le monde entier les a crus comme nous croyons à l'exis­
tence du soleil, puisque c'est à cause de ces miracles qu'il 
s'est converti; d'autre part, ils sont attestés par des témoins 
bien plus dignes de foi : plus de onze millions de martyrs 
sont morts pour en soutenir la vérité. Or, qui mérite plus 
de confiance que des témoins qui se laissent égorger? 

Aussi, l'incrédule que nous avons cité n'a pu s'empêcher 
de s'écrier: « Les faits de Socrate, dont personne ne doute, 
sont bien moins attestés que ceux de Jésus-Christ. L'Évan­
gile a des caractères de vérité si grands, si frappants, si 
parfaitement inimitables, que l'inventeur en serait plus 
étonnant que le héros. » 

1 J.-J. Rousseau, Lettre de la Montagne. 



202 CATECHISME DE PERSEVERANCE. 

4° Les miracles prouvent-ils la vérité de la Religion en 
faveur de laquelle ils sont faits ? Oui, et cela d'une ma­
nière incontestable. En effet, Dieu seul peut faire des mi­
racles, et Dieu est la vérité même; donc, il ne peut faire 
des miracles pour autoriser le mensonge. Or, Dieu a fait 
un grand nombre de miracles pour prouver la vérité de la 
Religion chrétienne ; donc, la religion chrétienne est vraie, 
seule vraie, puisque seule elle peut citer des miracles en 
sa faveur ; donc, l'unique moyen de se sauver, c'est de la 
croire et de la pratiquer fidèlement. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie 
de nous avoir envoyé un Sauveur, qui, pour affermir no­
tre foi, a bien voulu rester quarante jours sur la terre avec 
ses Apôtres, après sa résurrection ; faites que notre résur­
rection à la grâce soit véritable, publique, constante, afin 
que nous méritions de monter au Ciel avec lui. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux éviter 
toutes les mauvaises compagnies. 



X V I e LEÇON 

LE MESSIE RÉPARATEUR DU MONDE. 

II été le péclié par rapport à Dieu, par rapport à l'homme, par rapport ani 
créatures. — Abaissements infinis, souffrances infinies, obéissance infinie. 
— Nécessité de notre union arec Jéaus-Christ, le nouvel Adam. 

Quarante siècles de promesses, de figures, de prophé­
ties et de préparations littéralement accomplies en Notre-
Seigneur, forment la magnifique démonstration que l'en­
fant de Bethléem est bien le Messie, annoncé au genre 
humain et attendu par toutes les nations, depuis l'origine 
des temps. Voilà ce que nous avons vu dans toutes les le­
çons qui précèdent. 

A cette preuve sans réplique, il faut joindre ce fait in­
contestable et non moins décisif, savoir: que, depuis la ve­
nue de Jésus-Christ, l'attente universelle d'un Réparateur 
a cessé chez tous les peuples, parce que tous ont reconnu 
dans Jésus-Christ l'objet de leurs vœux et de leurs espé­
rances. D'où il faut conclure : ou que tous les peuples, 
instruits par les prophéties et par les traditions antiques, 
se sont trompés ; ou bien que Notre-Seigneur est vérita­
blement le Messie attendu du genre humain. A ce concert 
unanime, les Juifs seuls font exception ; mais leur incré­
dulité même est tout en notre faveur. Il était écrit qu'ils 
méconnaîtraient le Messie, en sorte que, s'ils avaient re­
connu pour tel Notre-Seigneur Jésus-Christ, il ne serait 
pas le Messie promis à leurs pères. 

Déjà la vie, la mort, la résurrection de Jésus nous ont 
montré avec quelle plénitude, et pour ainsi dire avec quelle 
surabondance, il a rempli la grande mission du Messie. 11 



204 CATÉCHISME 

est utile, néanmoins, d'expliquer plus en détail ce point 
fondamental. L'entente plus forte et plus nette de la Reli­
gion, et surtout un amour plus vif et une reconnaissance 
plus sincère pour le Sauveur, seront le fruit de cette nou­
velle étude. 

Quelle était donc la mission de ce grand Libérateur tant 
de fois annoncé, si magnifiquement prédit et si impatiem­
ment attendu? La raison, les Prophètes, Jean-Baptiste 
plus que Prophète, se réunissent pour nous répondre que 
l'œuvre du Messie était d'ôter le péché du monde. Tous 
les peuples avaient conservé le souvenir de la faute primi­
tive. Dieu est irrité contre nous; voilà le dogme terrible 
que proclament les expiations de tous genres et jusqu'aux 
sacrifices humains, dont l'usage a fait le tour du monde ; 
lorsqu'elles soupiraient après ce personnage, ce Juste par 
excellence, ce Législateur, ce Fils de Dieu et de la Vierge, 
qui devait ramener l'âge d'or, qu'attendaient de lui les na­
tions, sinon le rétablissement de l'ordre bouleversé, la ré­
conciliation du Ciel avec la terre, le règne de la justice, en 
un mot, la délivrance du mal, c'est-à-dire l'expiation du pé­
ché, véritable mal de la terre et cause de tous les autres *? 

Divinement inspirés, les Prophètes nous dépeignent le 
Messie futur portant les iniquités du genre humain, les 
expiant par ses souffrances et créant un monde nouveau 
où la justice régnera*. Jean-Baptiste, chargé de montrer 
le Messie déjà conversant parmi les hommes, nous déclare 
clairement sa mission. Voilà, s'écrie-t-il dans le transport 
de sa joie, voilà l'Agneau de Dieu, voilà celui qui ôte le 
péché du monde8. 

Enfin, Jésus lui-même, résumant tous ces enseignc-

1 Voyez Éclaircissements sur les Sacrifices, par M. de Maistre. 
* IsaU, passim. — » Joan., i, 29. 



DE PERSÉVÉRANCE. 205 

ments, révèle, par la bouche du Disciple bien-aimé, la 
nature de son œuvre : Le Fils de l'homme est venu pour 
détruire les œuvres du démonl. Or, quelles sont les œuvres 
du démon? Le péché et les maux qui en furent la suite. 
Oter le péché du monde, telle est donc la mission du Mes­
sie, mission magnifique et seule digne d'un Dieu. Main­
tenant que nous savons pourquoi le Messie viendra sur 
la terre, rappelons-nous, ce que nous avons prouvé, que 
Jésus-Christ est Homme-Dieu, et voyons à l'œuvre cette 
aimable Sauveur. 

D'abord, qu'est-ce qu'ôter le péché du monde ? C'est 
expier le péché, l'effacer, l'anéantir en lui-même et dans ses 
suites, et donner aux hommes tous les moyens de ne plus le 
commettre, en sorte que ceux qui emploieront ces moyens 
seront éternellement délivrés du péché et de ses suites. 

Par rapport à Dieu, le péché c'était l'outrage fait à sa 
souveraine majesté ; et ses suites, la colère de Dieu et ses 
châtiments. 

Par rapport à l'homme, le péché, c'était la désobéis­
sance à Dieu ; et ses suites, tous les maux qui peuvent af­
fliger l'homme : dans son esprit, l'ignorance, dans sa vo­
lonté, la concupiscence ; dans son corps, les maladies, les 
fléaux, la mort ; et, après la mort, la damnation éternelle. 

Par rapport à l'homme et à Dieu, les suites du péché, 
c'était leur séparation éternelle. 

Par rapport aux créatures, c'était leur assouvissement 
aux iniquités de l'homme. Voilà tous les maux, tous les 
désordres que le Messie devait réparer. Examinons si 
Notre-Seigneur Jésus-Christ l'a fait. 

Le Messie devait ôter le péché par rapport à Dieu, c'est-
à-dire réparer l'outrage fait à sa souveraine Majesté et 

> Jean., m , 8. 



206 CATÉCHISME 

apaiser sa colère. Comment y parvenir ? En offrant à Dieu 
des humiliations infinies, et une victime digne de son 
courroux ; car, puisque le péché est un outrage que la 
créature révoltée fait à Dieu, il n'y a point de réparation 
possible sans humiliations, comme il n'y a point de ré­
mission sans effusion de sang 1 . 

Et voilà que Notre-Seigneur s'est abaissé jusqu'à l'a­
néantissement. Celui, dit l'Apôtre saint Paul, gui est égal 
à Dieu, qui a droit aux mêmes adorations que son Père, 
s'est anéanti jusqu'à prendre la forme d'esclave et à se 
faire homme9, jusqu'à se faire péché3. Un Dieu se faire 
péché ! n'est-ce pas le dernier degré de la grandeur et le 
dernier degré de l'abaissement ? Suivez le Sauveur depuis 
la crèche jusqu'à la croix, sa vie tout entière n'est-elle pas 
l'abaissement le plus continuel, le plus prodigieux dont 
on ait jamais entendu parler ? Méconnu, rebuté, méprisé, 
confondu avec les pauvres et les pécheurs, il parait au 
milieu même de ses Disciples comme leur serviteur 4 , 
comme le dernier de tous les hommes ; ou, suivant ses 
propres expressions, comme un ver de terre et le rebut du 
peuple *. Ses abaissements laissent-ils quelque chose à 
désirer? Non : il ne pouvait descendre plus bas- 6. C'est 
ainsi que Notre-Signeur répare l'outrage fait à la Majesté 
suprême de son Père. 

> Sine sanguinis effniione non fit remiasio. {Btbr., a, 22.) 
* Qui cum in forma Dei euet, non rapinam arbitratus est esse se tequalem 

Deo, sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem 
hominum factas et habitu inventas ut homo. (PhiKp., u , 6, etc.) 

» Et Verbumcaro factum est. {Joan., t, H . ) Ëum, qui non noverat pecca-
tum, pro nobis peccatum fecit, ut nos efflceremur justitia Dei in ipso. 
(II Cor., v, 21.) 

'Ego autem in medio vestrum sum, sicut qui ministrat. [Luc, X X I I , 27. 
« Psal. X X I . 
* Ipse se tantum humiliavit, ut ultra non possct ; propter quod Deus t au­

tu m exaltavit, ut ultra non posset. (S. Anselm.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 207 

Voyons comment il apaise son courroux. Il souffre. A 
raison de la dignité infinie de sa personne, une seule de 
ses larmes, une seule goutte de son sang aurait suffi pour 
calmer la colère du Très-Haut et effacer les iniquités de 
mille mondes 1 ; mais c'était trop peu pour son amour. 
Parce qu'il aimait les hommes, il voulut leur inspirer une 
grande crainte du péché, une grande estime de leur âme 
un vif amour pour lui, un profond respect pour son Père, 
une résignation inaltérable dans les peines de la vie. 

Pour toutes ces raisons, Jésus choisit la croix, c'est-à-
dire tout ce qui pouvait être le plus douloureux pour lui, 
le plus méritoire pour nous et le plus propre à réparer 
l'outrage fait à la Majesté divine. Si vous voulez avoir une 
idée de l'étendue et de la perfection infinie de ses souffran­
ces, suivez la réponse aux questions suivantes. Qu'a-t-il 
souffert? de la part de qui a-t-il souffert? comment a-t-il 
souffert? en quelle qualité a-t-il souffert? 

Qu'a-t-il souffert? Le Prophète royal nous l'apprend 
quand il l'appelle l'homme de douleurs 8 : ce mot-là dit 
tout; car il veut dire que toutes les douleurs, toutes les 
souffrances s'étaient donné comme rendez-vous en la per­
sonne du Sauveur Jésus. Les peines extérieures, la pau­
vreté, les rebuts, la faim, la soif, la calomnie, les coups, 
la dérision, la mort sur un gibet infâme, entre deux scélé­
rats, au milieu des insultes et des outrages de son peuple ; 
les peines intérieures, les peines de cœur, la tristesse, la 
crainte, la honte, toutes celles que devaient produire sur 
une âme si aimante la trahison de Judas, le renoncement 
de saint Pierre, l'abandonnement de tous ses Disciples, la 

1 Quœlibet saiisfactio Cliristi suflecisset ad redemptionem, propter infini-
tam dignitatem personne. (D. Th., quodilbet n, art. 11.} 

t Vkuui dolorum. {Isaïe., u n . ) 



208 CATÉCHISME 

1 Aisuuipsit dolorem in summo, vitupcratiouein in sunniio. (Đ. Th.) 

vue de sa tendre mère au pied de sa croix, la perte de 
tant de pécheurs rachetés de son sang : toutes ces peines 
fondent à l'envi sur l'innocente victime, la tourmentent et 
l'immolent depuis le premier instant de son incarnation *. 

De la part de qui a-t-il souffert ? Il a souffert de la part 
de ceux dont les persécutions, l'ingratitude, le délaisse­
ment, lui étaient le plus sensibles, et dont il devait attendre 
l'amour le plus vif, des adorations et des hommages. De la 
part des Juifs, ses frères selon la chair, des Juifs dont il avait 
guéri les malades, ressuscité les morts ; de la part de ses 
Disciples, qu'il avait, par une faveur sans égale, choisis de 
préférence au milieu de tous les hommes ; de la part de son 
divin Père, qui le condamne sans pitié à boire jusqu'au 
fond l'amer calice des douleurs, et à souffrir tout ce que 
les pécheurs de tous les siècles avaient jamais mérité de 
souffrir. 

Comment a-t-il souffert? Il a souffert avec la douceur 
d'un agneau, sans se plaindre, sans chercher dans sa dé­
fense la plus légère compensation à ses humiliations et à 
ses douleurs ; il a souffert de la sorte tout ce qu'on a voulu. 
Voyez, on le veut baiser, il donne ses lèvres ; on le veut 
lier, il présente les mains : on le veut souffleter, il tend les 
joues; flageller inhumainement, il tend les épaules; on 
l'accuse devant Caïphe et devant Pilate, il se tient partout 
convaincu. Hérode et toute sa cour se moquent de lui et 
on le renvoie comme un fou ; il avoue tout par son silence; 
on l'abandonne aux valets et aux soldats, et il s'abandonne 
encore plus lui-même. Cette face autrefois si majestueuse, 
qui ravissait en admiration le Ciel et la terre, il la pré­
sente droite et immobile aux crachats de cette canaille ; 



DE PERSÉVÉRANCE. 209 

on lui arrache les cheveux et la barbe, il ne dit mot, il ne 
souffle pas. C'est une pauvre brebis qui se laisse tondre. 

En quelle qualité a-t-il souffert? Il a souffert en qualité 
de nouvel Adam, représentant le genre humain tout en­
tier, et en qualité d'Homme-Dieu, prenant l'humanité 
sans tache, à laquelle il s'était uni personnellement, il l'a 
immolée en adoration, en expiation, en action de grâces, 
et en impétration. Toutes ses souffrances étant d'un prix 
infini, il a satisfait en plein à la Justice éternelle, et ôté 
le péché par rapport à Dieu. 

Le Messie devait encore ôter le péché par rapport à 
l 'homme. Or, le péché, par rapport à l'homme, c'était sa 
désobéissance à Dieu ; et ses suites, tous les maux qui peu­
vent affliger l'homme : dans son esprit, l'ignorance ; dans 
sa volonté, la concupiscence; dans son corps, les maladies, 
les fléaux, la mort. 

Notre-Seigneur a réparé tout cela. 
Il a ôté la désobéissance de l'homme à Dieu ; car, dans 

sa personne, il a rendu l'homme obéissant à Dieu et obéissant 
jusqu'à la mort et à la mort de la croix. Voilà pourquoi, 
ajoute le grand Apôtre, Dieu, mesurant la gloire de son Fils 
sur rétendue de ses souffrances, l'a élevé à un tel degré de 
majesté et de puissance, qu'au nom de Jésus tout genou 
fléchit au ciel, sur la terre et dans les enfers Notre-Sei­
gneur a donc ôté le péché par rapport à l'homme. 

Il en a réparé toutes les suites : 1" L'ignorance. Dans 
l'état d'innocence, l'homme connaissait Dieu, il se con­
naissait lui-même parfaitement ; en péchant, il se sépara 
de Dieu, qui est la vérité. Aussitôt son esprit se trouva dans 

1 Propter quod et Deus exaltavit illum et donavit illi nomen quod est super 
emne nomen : ut in nomine Jesu omne genu flectatur cœlestium, terrestrium 
«t infarnornm {Philip., u, 9.) 

III. 14 



210 CATÉCHISME 

Jes ténèbres, comme le monde se trouve dans la nuit quand 
le soleil se cache. Insensiblement il tomba dans les erreurs 
les plus grossières, par rapport au Créateur et par rapport 
à lui-même. 

Par rapport au Créateur. Vous savez combien l'idée de 
Dieu était défigurée chez les Païens ; combien les Juifs 
eux-mêmes étaient enclins à l'idolâtrie; comment on prê­
tait à la Divinité les plus infâmes passions ; comment son 
nom adorable était prodigué aux plus viles créatures; 
comment enfin on en était venu au point de croire que, 
pour l'apaiser, il fallait lui offrir des victimes humaines. 

Par rapport à lui-même. D'où venons-nous? où allons-
nous? pourquoi sommes-nous sur la terre? Avons-nous 
des devoirs envers Dieu ? si nous en avons, quels sont-ils ? 
Avons-nous une âme? cette âme est-elle spirituelle ou ma­
térielle, immortelle ou périssable? Sur toutes ces ques­
tions si claires pour l'homme avant sa chute, vous ne 
trouvez bientôt plus que des erreurs monstrueuses et des 
contradictions sans fin. Notre-Seigneur a pleinement ré­
paré cette ignorance, première suite du péché dans 
l'homme. En effet, dans sa personne sacrée, l'homme a 
connu Dieu et s'est connu lui-même parfaitement. 

2° La seconde suite du péché dans l'homme, c'est la con­
cupiscence, c'est-à-dire ce violent penchant au mal, cet 
amour déréglé de nous-mêmes et des créatures. Avant de 
pécher, l'homme n'était porté qu'au bien, il aimait Dieu 
par-dessus toutes choses, il s'aimait lui-même en Dieu et 
pour Dieu : tout venant de Dieu, tout remontait à Dieu 
par l'intermédiaire du cœur humain. Le péché dérangea 
ce bel ordre. L'homme se fit le centre de tout, il rapporta 
tout à lui, rien à Dieu. Les créatures, c'est-à-dire les hon­
neurs, les richesses, les plaisirs, furent l'unique objet de 



DE PERSÉVÉRANCE. 211 

ses affections. Il les aima passionnément, comme pour 
se dédommager de Dieu qu'il avait perdu. De là, toute 
espèce de orimes et de désordres. Notre-Seigneur a plei­
nement guéri cette concupiscence *. En effet, dans sa 
personne sacrée, l'homme a de nouveau aimé Dieu parfai­
tement, et il s'est aimé lui-même et toutes les créatures 
en Dieu et pour Dieu. 

3° La troisième suite du péché dans l 'homme, sont les 
maux temporels, c'est-à-dire tout ce qui peut affliger 
l'homme physique, tels que l'esclavage, le meurtre, la 
spoliation, les maladies, la mort. Avant le péché, l'homme 
était exempt de toutes ces choses : mais, par le péché, la 
mort est entrée dans le monde, suivie d'un long et lugu­
bre cortège de fléaux, de souffrances et de maladies. Ces 
maux étaient portés à leur comble aux jours, où le Messie 
descendit sur la terre. Notre-Seigneur a pleinement guéri 
ces maux temporels. Dans sa personne sacrée, l'homme a 
triomphé de l'esclavage, des maladies, des fléaux, de la 
mort, de tout ce qui peut atteindre son être corporel, et il 
estdevenu impassible, glorieux, immortel, triomphant dans 
les Cieux pour toute l'éternité. Notre-Seigneur a donc ôté 
toutes les suites du péché dans l'homme. 

Le Messie devait ôter le péché par rapport à Dieu et à 
l'homme tout ensemble. Or, considéré par rapport à 
Dieu et à l'homme tout ensemble, le péché avait produit 
leur séparation ; séparation infinie, éternelle, qui privait 
Dieu de sa gloire et l 'homme de son bonheur, que dis-je? 
qui condamnait l'homme à des supplices sans fin. 

Notre-Seigneur a fait cesser entièrement cette sépara-

1 La plénitude de grâce et de vérité qui était en lui a cause du l'union 
bypostatique ne lui a pas permis d'être sujet i l'ignorance ni à la concupis­
cence. 



212 CATÉCHISME 

tion. Dans la personne de ce nouvel Adam, Dieu et 
l'homme se sont réunis de la manière la plus étroite, la 
plus constante qu'il soit possible d'imaginer, puisque en 
Notre-Seigneur la nature divine et la nature humaine ne 
forment qu'une seule et même personne. En lui, Dieu et 
l'homme ont été parfaitement réconciliés 1 ; car en lui Dieu 
a été parfaitement satisfait, connu, loué, adoré, aimé de 
l'homme, et l'homme parfaitement rétabli dans ses vérita­
bles rapports avec Dieu. 

Le Messie devait ôter le péché par rapport aux créatu­
res. Or le péché, considéré dans ses rapports avec les 
créatures, c'était leur asservissement aux iniquités de 
l'homme. Dans l'état d'innocence, l'homme faisait servir 
toutes les créatures à la gloire de leur Auteur. La vue de 
leurs beautés, de leur utilité, lui servait comme d'échelon 
pour s'élever jusqu'à Dieu, le louer et lui rendre grâces ; 
en sorte que toutes les créatures descendues de Dieu re­
tournaient à Dieu par l'intermédiaire de l'homme, leur 
pontife et leur roi. L'homme pécha, et se fit de toutes les 
créatures autant d'instruments de péché. Il poussa la vio­
lence et le désordre jusqu'à les forcer de lui servir de 
divinités : il les adora toutes les unes après les autres. De 
là, ce gémissement, ces plaintes, ces larmes des créatures, 
suivant l'énergique expression de saint Paul *, de se voir 
forcées malgré elles à outrager leur Auteur. De là leurs 

* Omnia autem ex Deo qui nos reconciliavlt ribi per Christum : et dédit 
nobis ministerium rcconciliationis. Quoniam quidem Deus erat in Cliristo, 
mundum reconcilians sibi.. . (II Cor., v, 18,19.) 

* Nam exspectatio créature revelationem flliorum Dei exspectat; vanitati 
enim creatura subjccta est non rolens, sed propter eura qui subjecit eam in 
spe, quia et ipsa creatura liberatur a servitute corruptionis, in libellaient 
glorise flliorum Dei. Scimus enim quod omnis creatura ingemtscit, et partant 
usque adhuc. {Rom., V I I I , 19.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 213 

soupirs pour un Rédempteur qui les affranchirait de la 
servitude de l'homme coupable. 

Notre-Seigneur a fait cesser entièrement ce désordre. 
Dans sa personne adorable, l'homme a usé de toutes les 
créatures, suivant le dessein du Créateur : il a donc ôté le 
péché par rapport aux créatures. D'autre part, nous avons 
vu qu'il avait ôté le péché par rapport à Dieu et par 
rapport à l'homme. Il est donc de foi que Notre-Seigneur 
a ôté le péché du monde, dans la plus large acception du 
mot. Ainsi, l'Enfant de Bethléem a rempli la sublime 
mission que la raison, les Prophètes, les Juifs et les Gen­
tils assignaient au grand Libérateur de l'univers. Il est 
donc ce Désiré des nations, cet envoyé de Dieu, ce Sauveur, 
juste objet des espérances de tous les siècles qui ont 
précédé sa venue, de la foi, de l'amour et des adorations 
de tous les siècles qui l'ont suivie et qui la suivront jus­
qu'à la fin du monde. 

Mais est-ce pour lui seul que Notre-Seigneur a fait tout 
cela? a-t-il voulu délivrer du péché et de ses suites, 
sanctifier et glorifier seulement le corps et l'âme, c'est-à-
dire l'homme individuel qu'il s'était un i? Le penser 
serait ne rien comprendre à sa mission, ni au but du 
Christianisme. C'est pour nous, c'est pour le genre hu­
main tout entier qu'il a été envoyé; c'est nous, c'est le 
genre humain tout entier qu'il est venu délivrer du mal et 
de ses suites, sanctifier et glorifier. 

Il s'agit donc de savoir comment nous pouvons devenir 
participants des fruits de la Rédemption. C'est ici la ques­
tion fondamentale de la religion, car elle renferme toute 
l'économie de notre salut. Qui ne la comprend pas ne 
comprend rien à l'œuvre de la Rédemption humaine. 
« Toute la science de la Religion, dit saint Augustin, toute 



Ž14 CATÉCHISME 

la foi chrétienne, consiste proprement dans la connais­
sance des deux Adam. Ce que nous avons hérité du pre­
mier, ce que nous avons reçu gratuitement du second : la 
nature tombée en Adam, la nature réparée en Jésus-Christ ; 
voilà toute la Religion *. » 

Or le moyen de profiter de la mission et des mérites du 
Sauveur, c'est de nous unir à lui. Durant le cours de sa vie 
publique, le nouvel Adam avait eu soin de répéter dans 
ses discours l'enseignement de cet important mystère; 
mais ce fut dans ses derniers adieux à ses apôtres, qu'il 
s'efforça de rendre sensible l'indispensable nécessité de 
cette union salutaire de tous les hommes avec lui. Je suis 
la vigne, leur dit-il, et vous êtes les branches. La branche 
ne peut par elle-même porter de fruit si elle n'est unie au 
cep. De même vous, vous ne pouvez rien faire pour votre 
salut si vous n'êtes unis à moi ; mais celui qui demeure 
en moi et en qui je demeure produira des fruits abondants. 
S il n'y demeure pas, c'est un sarment inutile, il sera rejeté 
comme une branche stérile, il séchera et on le ramassera 
pour le feu où il brûlera sans se consumer a . 

Ainsi, Notre-Seigneur est au milieu du monde comme 
l'arbre de vie dans le paradis terrestre. Pour vivre de sa 
séve divine, pour participer à ses mérites et à sa gloire, il 
faut que nous lui soyons unis, comme il faut que la bran­
che soit entée sur l'arbre pour se nourrir de sa séve et 
porter des fruits. L'Apôtre saint Paul développe ad­
mirablement la doctrine du Sauveur sur ce point fon­
damental. Il ne voit que deux hommes dans le monde : 
le premier Adam et le second Adam, qui est Jésus-Christ 
Le premier représente le genre humain déchu : le second 

1 Depeceat. orfy'n. p . 515. 
1 Joan., xx, 1 et seqq. 



DE PERSEVERANCE. 215 

représente le genre humain régénéré. C'est l'union de 
toute la race humaine avec sa tige primitive qui la rend 
coupable et malheureuse ; c'est son union avec sa seconde 
tige qui la rendra juste et heureuse *. Confirmant l'en­
seignement de l'Apôtre, le saint Concile do Trente nous 
dit en propres termes : « De même que, si les hommes ne 
naissaient pas par la propagation du sang d'Adam, ils 
ne naîtraient pas injustes, puisque c'est à cause de cette 
propagation qu'ils contractent l'injustice par le seul fait 
de leur conception; de même, s'ils ne renaissaient pas en 
Jésus-Christ, ils ne seraient jamais justifiés, puisque c'est 
en vertu de cette nouvelle naissance, que la grâce qui les 
justifie leur est attribuée par le mérite de la Passion du 
Sauveur 8. » 

U demeure donc bien établi, et que Notre-Seigneur 
exige de chacun de nous qu'il s'unisse à lui, et que cette 
union explique et renferme toute l'économie du Christia­
nisme. Maintenant nous demanderez-vous quel est le but 
de cette union du nouvel Adam avec tous les hommes ? Ce 
but est le même que celui de l'Incarnation, c'est-à-dire 
l'abolition du péché dans tous les hommes, par consé­
quent la régénération du genre humain et la gloire de 
Dieu. La leçon suivante vous offrira quelques détails sur 
cet ineffable mystère que nous développerons plus tard. 

De toutes les explications précédentes, concluons en ce 
moment avec la foi catholique : l" que, dans la personne 
de Jésus-Christ, l'homme a été et demeure parfaitement 

1 rTwn.jV, 1 ; I Cor., xv; Ep/ies., rr. 

* Sicut revera hoinines nisi exsemine Ade propagati nascerentur, non nas-
cerentur injusti, cum oa propagatione pcr ipsum dum coucipiuotur proprium 
injoslitiam contralmnt : ita, nisi in Cliristo renascerentur, nunquam jnstiA-
earentur, eum ex renascentia per meritum passionis ejos, gratis qua justi 
fiunt, iltis tribuatur. iScss. IV, cap. m.) 



2 1 6 CATÉCHISME: DE P E R S É V É R A N C E . 

réhabilité; 2 e qu'il faut que chacun de nous participe à 
cette réhabilitation, autrement le Christ ne lui servira de 
rien 1 ; 3° que le moyen de participer à cette réhabilitation, 
c'est de nous unir à lui. Car, dit l'Apôtre saint Pierre, 
il n'est pas d'autre nom sous le Ciel par qui l'homme puisse 
être sauvé*» 

P R I È R E . 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui a véritablement ôté le 
péché du monde ; faites-nous la grâce de nous unir à lui, 
afin d'avoir part à sa Rédemption. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux faire 
toutes mes actions en union avec Notre-Seigneur. 

» M a ( . , v , 2 . — *Act.,iv, 12. 



XVII e L E Ç O N 

LE MESSIE NOUVEL ADAM. 

But de notre union avec le nouvel Adam. — Sa nature. — Se» moyens. — 
Enchaînement de la doctrine chrétienne : foi, espérance, charité. — Union 
par la foi. — Définition par la foi. — Sa nécessité. — Ses qualités. — Ses 
avantages. — Les moyens de l'obtenir et de la conserver. — De l'homme 
avec Notre-Seigneur. — Péchés opposés à la foi. — Histoire. 

Faire de tous les hommes d'autres lui-même, en leur 
communiquant sa vie divine, vie de grâce, de vérité, de 
sainteté dans le temps, de gloire et de bonheur dans l'é­
ternité : tel est le premier but de l'union que le nouvel 
Adam veut que nous ayons avec lui. A cette union est dû 
le changement prodigieux qui, depuis la venue du Messie, 
s'est opéré dans les idées, dans les mœurs, dans les ac­
tions, dans les sentiments de tous les peuples devenus 
chrétiens. A elle encore est due la régénération qui s'est 
accomplie en chacun de nous, et qui s'accomplit encore 
chaque jour sous nos yeux, dans tout homme venant en ce 
monde. Rendons sensible par des faits incontestables cette 
vérité consolante et trop peu méditée. 

Rejetons du vieil Adam, nous naissons dégradés. Chaque 
partie de notre être a sa part dans l'héritage des misères 
paternelles. Pour l'esprit, c'est l'ignorance; pour la vo­
lonté, la concupiscence ; pour le corps, la maladie et la 
mort ; pour l'homme tout entier, la privation de la grâce 
sanctifiante ou de la vie surnaturelle. Notre union avec le 
nouvel Adam nous guérit de tous ces maux. 

1° De rignorance. Cela est si vrai, que l'enfant chrétien 
qui connaît son catéchisme, ce simple abrégé de la doc-



218 CATECHISME 

trine du nouvel Adam, a des idées plus justes de Dieu et 
de ses perfections, de l'homme et de ses devoirs, du 
monde, de sa création et de sa fin, que les plus grands 
philosophes du Paganisme. Plus notre foi en Jésus-
Christ devient vive, simple et universelle, c'est-à-din, 
plus notre union avec lui devient parfaite, et plus nous 
sommes affranchis de l'ignorance, première suite du pé­
ché. Voulez-vous voir cette vérité dans tout l'éclat de son 
évidence? examinez-la sur une plus vaste échelle et ré­
pondez aux questions suivantes : Qu'était l'esprit de 
l'homme avant la foi en Jésus-Christ? qu'est-il encore chez 
les peuples qui n'ont pas la foi eu Jésus-Christ? que rede­
vient-il chez les hommes et chez les peuples qui ont perdu 
la foi en Jésus-Christ? 

2° De la concupiscence. Cela est si vrai, que le chrétien 
qui aime Jésus-Christ, ce qu'il commande et comme il le 
commande, aime plus parfaitement tout ce que l'homme 
doit aimer que les sages les plus vantés du Paganisme. 
Plus notre amour pour Jésus-Christ devient vif, simple et 
universel, c'est-à-dire plus notre union avec lui devient 
parfaite, et plus nous sommes affranchis de la concupis­
cence, seconde suite du péché. De là ces vertus sublimes 
et ces dévouements héroïques au bonheur et au soula­
gement de l'humanité, inconnus des siècles païens, et 
presque incroyables aux hommes qui ne vivent pas de 
l'amour du nouvel Adam. Ici, encore, il vous est facile de 
voir cetie vérité dans tout l'éclat de son évidence. Adres­
sez-vous les questions exposées plus haut : Qu'était le cœur 
de l'homme avant la charité de Jésus-Christ? qu'est-il en­
core chez les peuples qui n'ont pas la charité de Jésus-
Christ? que redevient-il chez les hommes et chez les peu­
ples qui perdent la charité de Jésus-Christ ? 



DE PERSÉVÉRANCE. 219 

3° De la mort et de toutes les misères corporelles. Cela 
est si vrai, que le chrétien, sincèrement uni à Jésus-Christ, 
montre une résignation et un courage dans les peines de 
la vie qui étonnait les païens, et qui émerveille les hommes 
devenus étrangers à la vie du nouvel Adam. Il vous est 
facile d'acquérir l'évidence de ce fait en l'étudiant sur une 
plus vaste échelle, par la réponse à nos questions ordi­
naires: Quel était, dans les peines de la vie, le calme, la 
douceur, la dignité, je ne dirai pas la joie, mais la rési­
gnation de l'homme avant Jésus-Christ? Qu'est-elle encore 
chez les nations pour qui Jésus-Christ n'est rien ? Que re­
devient-elle chez les hommes et chez les peuples pour qui 
Jésus-Christ n'est plus rien ? 

Que dirai-je encore ? Pour le vrai chrétien la mort elle-
même devient désirable et douce. Dans la langue mater­
nelle de la Religion, langue qui est aussi celle de ses 
enfants dociles, la mort a changé de nom. Elle s'appelle 
un sommeil, et le lieu où sont déposées les dépouilles de 
l'homme, un cimetière, c'est-à-dire un dortoir. Ce dernier 
mot est là comme un témoin perpétuel du prodigieux 
changement que le Christianisme a opéré dans les idées, 
car son origine est toute chrét ienne l . Sur ce point comme 
sur les précédents, voulez-vous ouvrir une vaste carrière 
à vos méditations et voir dans tout l'éclat de son évidence 
la vérité qui nous occupe? demandez-vous: Qu'était la 
mort aux yeux des païens? qu'est-elle encore aux yeux des 
peuples étrangers à la grâce de Jésus-Christ? que redevient-
elle aux yeux des peuples et des hommes qui ont rompu 
avec Jésus-Christ? 

Sur tout ce qui précède, et en général sur tous les ef-

1 ChrysosL, Serm. de Parascev. 



220 CATÉCHISMR 

fets de notre union avec Jésus-Christ, il y a une explication 
essentielle à donner. L'œuvre de la Rédemption ne sera 
parfaite que dans l'éternité. Là seulement elle portera tous 
ses fruits pour nous comme pour le nouvel Adam qui n'a 
joui de toute sa gloire qu'après sa résurrection *. Telle est 
la raison pour laquelle toutes les suites du péché dans 
l'homme, l'ignorance, la concupiscence, les maux tempo­
rels, n'ont pas disparu, après l'Incarnation, entièrement et 
dès cette vie. 

Demanderez-vous pourquoi nous ne jouissons pas plei­
nement sur la terre des fruits de la Rédemption ? La ré­
ponse est facile. Même dans l'état d'innocence la vie pré­
sente est une épreuve. Depuis la chute originelle cette 
épreuve est devenue plus rigoureuse. Le temps est un sur­
sis accordé, en vue des mérites du Verbe incarné, au genre 
humain coupable pour faire pénitence et reconquérir le 
Ciel. 

Puisque la vie de l'homme sur la terre est une épreuve, 
elle doit être méritoire, par conséquent laborieuse. Voilà 
pourquoi le Sauveur n'a pas voulu faire disparaître entiè­
rement les suites du péché a . 

Etnosipsi primitias spiritus habentes, etipsiintra nos gemimus adoptio-
nem filiorum Deiexspectantes, redemptionem corporis nos tri. Spe enim salvi 
facti sumus. {Rom., vm, 23.) 

1 Cependant le Sauveur, qui, en s'oflrant à son Père au moment même du 
l'écho originel, nous avait obtenu la grace de cette épreuve, a bien voulu, 
dans son infinie bonté, la rendre, en venant au monde, beaucoup moins péni­
ble, beaucoup moins dangereuse qu'elle n'était avant son Incarnation. Voilà 
un des grands avantages de la loi nouvelle sur la loi ancienne. 

Un mot sur ce touchant mystère. Par sa venue Notre-Seigneur a singuliè­
rement affaibli les suites du péché. Nous avons vu ce qu'il a fait pour guérir 
l'ignorance et la concupiscence. Depuis sa venue une lumière plus abondante 
et plus vive a éclairé le monde ; les épaisses ténèbres de l'idolâtrie ont dis-
paru ; des vertus héroïques presque inconnues des Païens, l'humilité, la chas­
teté, la charité sous toutes les formes, ont été pratiquées dans toute leur 



DE PERSÉVÉRANCE. 

4° Notre union avec Jésus-Christ nous rend la grâce sanc­
tifiante et la vie surnaturelle dont la faute du premier 
Adam nous avait privés. Ceci est de foi, et suffit à lui 
seul pou»* nous faire apprécier l'excellence de cette union 
déifique, dont le but est de nous rendre participants de la 
nature divine. Ici, encore, l'effet de cette union se produit 
par des faits incontestables. A quoi pensez-vous que soient 
dus ces prodiges de douceur, de force, de chasteté, de 
charité, de pardon, de dévouement, d'expiation, de sain­
teté, qui sont la gloire exclusive du Christianisme ? Et, 
pour que vous ne doutiez pas de la réalité de tant de ver­
tus et de la pureté de cœur qui les fait pratiquer, des 
miracles nombreux, authentiques, sont là pour la faire 
briller à tous les regards, c'est-à-dire pour prouver l'in­
fluence de la grâce sanctifiante et de la vie surnaturelle, 
dans ces fidèles Chrétiens, pendant qu'ils étaient sur la 

perfection par des millions d'hommes de tous les àgas, de toutes les condi­
tions et de tous les pays. Ajoutez que des grâces plus abondantes découlent 
sans cesse sur le monde par les sept canaux qui viennent du Ciel & la terre, 
et qui sont les sacrements de la loi de charité. 

Quant aux maux temporels, il les a diminués dans la même proportion et 
a amélioré la condition de l'homme physique : 1« à la loi de haine universelle 
qui régnait avant sa venue, il a substitué la loi de charité universelle ; 2° i 1 

a aboli l'esclavage, la vente, l'exposition, le meurtre des enfants, les combats 
de gladiateurs, autorisés par les lois chez les peuples païens ; 3° il a proscrit 
la polygamie et le divorce, qui, faisant de la femme la plus vile des créa­
tures, condamnait A la dégradation et aux larmes la moitié du genre humain; 
4* il a fait du pauvre, du malade, du prisonnier, des êtres sacrés; 5° il a 
inspiré pour toutes les misères humaines la compassion la plus tendre s 6° il 
a combattu toutes les passions déréglées qui sont la cause d'une foule de 
maladies : vérité fondamentale et trop oubliée qu'il a proclamée plusieurs fois, 
orsqu'ett guérissant certains malades, il disait : Allez, vous voilà guéris, 
mais ne péchez plus, de penr qu'il ne vous arrive quelque chose de pis ; 7° il 
a fait aimer les souffrances en en faisant connaître le prix ; 8° il a environné 
la mort de consolations et d'espérances ; 9° enfin, il a communiqué à uotre 
corps le germe sensible de la résurrection bienhemeuse, par le sacrement 
auguste de l'Eucharistie. Demander quelque chose de plus, n'est-ce pas 
vouloir l'éternité dans le temps, le Ciel sur la terre et la patrie dans l'exil ? 



2 2 2 CATÉCHISME 

terre, et leur union plus intime encore avec Dieu dans la 
gloire de l'éternité. 

Oh non ! quoi que vous en disiez, l'homme abandonné 
à ses seules forces, l 'homme sans le secours surnaturel de 
la grâce qui le fait participer à la force de Dieu même, est 
incapable de tant de vertus héroïques. Voulez-vous avoir 
l'évidence de cette vérité? répondez aux questions suivan­
tes : Quelles étaient dans leur motif, dans leur objet, les 
vertus de l'homme avant la grâce de Jésus-Christ? que 
sont-elles chez les peuples qui n'ont pas la grâce de Jésus-
Christ? que redeviennent-elles chez les hommes et chez 
les peuples qui n'ont plus la grâce de Jésus-Christ ? Voilà, 
par rapport à l'homme, quelques-uns des fruits de l'u­
nion salutaire que le nouvel Adam veut avoir avec nous. 

Quant aux créatures, c'est notre union avec le vieil 
Adam qui les avait asservies à l'iniquité; c'est notre 
union avec le nouvel Adam qui les affranchit. Plus notre 
union avec lui devient parfaite, et plus aussi les créatures 
deviennent libres. Par le Chrétien elles ne sont plus mi­
ses au rang des dieux, elles ne servent plus à la débau­
che, à l'orgueil, à la satisfaction des penchants corrom­
pus. Loin de là, entre ses mains elles sont des instruments 
de vertus, de charité, de mortification, des moyens de 
s'élever à Dieu, tout au plus des objets de légitimes 
jouissances. S'il fallait rapporter le noble usage que tant 
de Chrétiens fidèlement unis au nouvel Adam font des 
créatures, il faudrait écrire l'histoire de tous les Saints et 
de tous ces ordres religieux, magnifiques contempteurs 
des richesses, des honneurs et des plaisirs, économes fi­
dèles des biens du père de famille, ou distributeurs gé­
néreux de tous les dons de la Providence. 

Sans doute, comme celle de l'homme et pour les mê-



DE PERSÉVÉRANCE. 223 

mes raisons, la délivrance des créatures n'est point encore 
accomplie, mais déjà, cependant, elle est commencée. Il 
fut un temps où toutes les créatures, le ciel, la terre, l'eau 
le feu, le blé, le vin, l'huile, etc., étaient asservies à l'ido­
lâtrie, et par là même à Satan. Depuis qu'il a été dit par 
le Sauveur universel : f attirerai tout à moi, ces créatu­
res ont commencé à être délivrées de l'asservissement 
et des vaines superstitions. Le ciel n'est plus à Jupiter, la 
terre à Vesta, l'eau à Neptune, le blé à Cérès, le vin à 
Bacchus, l'huile à Minerve ; tout a recouvré ses lettres 
de noblesse. Le monde, devenu chrétien, sait que toutes 
ces choses sont des créations du Dieu suprême ; tout cela 
est consacré à son culte ; tout cela est devenu instruments, 
canaux de grâce : l'eau, dans le baptême ; le blé, le 
vin, dans le plus adorable des sacrifices ; l'huile, dans 
les sacrements de confirmation, d'Extrême-Onction et 
d'Ordre. 

Si déjà ces créatures sont si magnifiquement honorées, 
dans le temps, par la grâce, que sera-ce pendant l'éter­
nité dans la gloire '? C'est ainsi, dit l'Apôtre saint Paul, 
que toutes choses, celles qui sont dans les cieux et celles 
qui sont sur la terre, ont été récapitulées, résumées, réta­
blies en Jésus-Christ ; car Dieu a trouvé bon de réconcilier 
par lui et pour lui toutes choses, pacifiant par le sang de 
sa croix, soit les choses qui sont sur la terre, soit les 
choses qui sont dans les cieux Oter le péché de l'homme 
et des créatures, par conséquent réhabiliter toutes ces 
choses, tel est, vous venez de le voir, le premier but de 
l 'union que Notre-Seigneur veut avoir avec nous. 

Le second, c'est la gloire de Dieu. 

• De ta Gr&ce et de la Nature, pai- Rohibacher, p. ?0. 
« £ ; > ' < « . , i, 10-23 ; Cotisa., i, IG :O. 



224 CATÉCHISME 

Source de toute vérité, de toute justice, de toutes le» 
perfections et de toutes les vertus, et, en cette qualité, seul 
adorateur digne de Dieu, le nouvel Adam veut s'unir aux 
hommes comme le chef à ses membres, afin de leur com­
muniquer sa vie divine et d'agir en eux et par eux toutes 
les fois que, par leurs actions, ils glorifient leur Père cé­
leste. Ce n'était pas assez pour Jésus-Christ d'avoir pris un 
corps dans le sein de la bienheureuse Vierge, et de s'être 
uni avec une seule âme, il veut s'unir mystiquement avec 
tous les hommes, afin de s'en servir comme d'autant d'ins­
truments pour glorifier lui-même son Père. 

Ainsi, en vertu de cette union, le nouvel Adam est 
apôtre dans les apôtres, martyr dans les martyrs, confes­
seur dans les confesseurs, vierge dans les vierges. U prê­
che en mille endroits ; il est tourmenté et il répand son 
sang en mille manières; il souffre les macérations dans 
les pénitents ; il endure les calomnies dans ceux qui sont 
persécutés ; il est pauvre dans les pauvres, infirme dans 
les malades. Il est tout ce que nous sommes, il se trouve 
partout où nous nous trouvons, il fait tout ce que nous fai­
sons, il souffre tout ce que nous souffrons pour l'honneur 
et la gloire de son Père. 

Cela est si vrai, qu'il tient pour fait à lui-même tout ce 
qu'on fait à ses membres. Il ne dit pas à Saul : Pourquoi 
persécutes-tu les Chrétiens ? mais : Pourquoi me persécu­
tes-tu? Il ne dit pas : Les pauvres ont eu faim, etc., mais : 
J'ai eu faim, moi, j ' a i eu soif, et vous avez donné à man­
der, non pas aux pauvres, mais à moi. Enfin cela est si 
vrai, que, s'identifiant avec nous, il dit en parlant des su­
périeurs : Celui qui vous écoute m'écoute, et, celui qui 
vous méprise me méprise; et, en parlant des petits et des 
faibles : En vérité, en vérité, je vous le dis, tout ce que 



DE PERSEVERANCE. 225 

vous ferez au moindre de ces petits, c'est à moi que vous le 

faites. 

En un mot, dans cette union, le but que le nouvel Adam 
se propose est de faire de tout le genre humain un autre 
Jésus-Christ, un adorateur unique dont le Père éternel 
puisse dire, en le contemplant du haut des cieux : Celui-là 
est mon Fils bien-aimé en qui j 'a i mis mes complaisances. 
Voyez comme cette union sublime accomplit admirable­
ment la mission du Messie, en procurant à Dieu la plus 
grande gloire extérieure qu'il puisse désirer. 

Le bonheur de l'homme et la gloire de Dieu, dans le 
temps et dans l'éternité, tel est donc le but de l'union 
mystérieuse que Notre-Seigneur veut que nous ayons avec 
lui. 

Il est temps de la faire connaître dans sa nature et dans 
ses moyens. L'union que le nouvel Adam contracte avec 
nous est i° une union surnaturelle et divine, fondée sur 
la participation de ses mérites et entretenue par l'influence 
du Chef glorifié sur tous les membres de son corps mys­
tique. 

2° Union puissante et efficace, en vertu de laquelle les 
hommes adoptés en Jésus, et vivant de son esprit, de­
viennent moralement une même personne avec lui, sont 
reconnus par le Père pour les membres du Fils unique, 
et acquièrent, à titre de justice, le droit de partager l'hé­
ritage. 

3° Union nécessaire et indispensable, hors de laquelle le 
Père céleste, qui a réuni toutes ses complaisances dans 
son Fils bien-aimé, ne voit rien sur la terre qui mérite le 
Ciel et qui soit digne de ses récompenses. 

4* Union intime, quoique morale, et dès lors aussi re­
doutable aux pécheurs qu'elle est avantageuse aux justes, 

m. u 



226 CATECHISME 

En effet, si les vertus et les bonnes œuvres du juste adopté 
deviennent, en conséquence de l'union des membres avec 
le chef, la gloire et le triomphe de Jésus-Christ, les vices, 
par une raison contraire, et les actions honteuses du pé­
cheur chrétien deviennent, en un sens qui fait horreur, la 
confusion de Jésus-Christ dans un de ses membres et sont 
dignes d'un nouvel enfer. 

5° Union qui, une fois contractée, sans aucun de nos 
mérites précédents, est aussi constante de la part du Fils 
de Dieu qu'elle est fragile de la nôtre, parce qu'elle se 
rompt ou se maintient, s'affaiblit ou se resserre, se détruit 
ou se répare, selon que le fidèle adopté use bien ou mal, 
plus ou moins souvent, des moyens qu'elle lui fournit et de 
la liberté qu'elle lui laisse. 0 mon Dieu ! que l'homme 
est grand en Jésus-Christ ! 

La nature de notre union avec le nouvel Adam étant 
clairement expliquée, venons aux moyens par lesquels elle 
se réalise. Rappelons-nous que le premier Adam, repré­
sentant tout le genre humain, soumit son esprit, son cœur, 
son corps au péché, et qu'il devint un homme de péché. 
C'est en héritant de sa vie, de son sang, et de sa chair de 
péché, que nous devenons participants de sa faute et des 
suites de sa faute. Le second Adam a soumis son esprit, 
son cœur, son corps à Dieu ; il a été un Homme-Dieu. 
C'est en participant à sa vie, à son sang, à sa chair sainte 
et divine, que nous devenons héritiers de sa divinité et de 
sa sainteté. 

L'union de la race humaine avec le premier Adam était 
une union complète,car la race humaine était tout entière 
renfermée dans Adam. Voilà pourquoi elle a été dégradée 
dans toutes les parties de son être, dans son esprit, dans 
son cœur et dans son corps. 



DE PERSEVERANCE. 227 

L'union de la race humaine avec le second Adam a été 
et devait être une union complète, union de l'esprit, du 
cœur et du corps. Cette union a eu lieu de la manière la 
plus excellente dans la personne de Notre-Seigneur. Voilà 
pourquoi, dans sa personne adorable, l'homme a été par­
fait dans toutes les parties de son être, dans son esprit, 
dans son cœur et dans son corps. 

D'après ces grands principes, que faut-il que nous fas­
sions pour être régénérés nous-mêmes individuellement? 
// faut, répond le grand Apôtre, que nous portions l'image 
de l'homme céleste, comme nous avons porté limage de 
l'homme terrestre *. Il faut que nous devenions le fils du 
nouvel Adam par la communication de sa vie, comme 
nous naissons fils du premier Adam par la communica­
tion de la sienne De même, ajoute saint Bernard, que le 
vieil Adam s'est répandu dans l'homme tout entier et a 
tout envahi, de même il faut que Jésus-Christ occupe tout 
entier l'homme qu'il a créé tout entier, qu'il a racheté 
tout entier et qu'il glorifiera tout entier *. 

Mais comment deviendrons-nous les enfants du nouvel 
Adam? En nous unissant à lui par trois liens mystérieux 
qu'on appelle la FOI, l'ESPÉRANCE et la CHARITÉ, 
c'est-à-dire par notre esprit, par notre cœur, par notre 
corps. 

Ces trois grandes vertus sont, comme nous l'avons mon­
tré d'après saint Augustin et saint Thomas, et comme nous 
le montrerons dans toute la suite de nos explications, les 

» I Cor., xv, 49 ; II Cor., m, 18 ; Hebr., 11, 1 4 . 
•Voir la note de saint Thomas, p. L X X de l'Introduction. 
* Sicut fuit vêtus Adam effusus per totum hominem et totum occupavit, 

ita modo totum obtineat Christus qui totum creavit, totum redemit, totum et 
gloriflcabit. (Serm, iv.de Adv., n . 2 et 3.) 

http://iv.de


228 CATÉCHISME 

trois conditions qui nous initient à la vie de Jésus-Christ, 
les trois grandes bases du Christianisme, les trois sources 
d'où découle et où revient la religion tout entière ; car elles 
constituent les trois actes essentiels de notre coopération à 
la grâce *. 

Le moment est venu d'expliquer cette économie tout à 
la fois si sublime, si simple et si féconde de notre réha­
bilitation et de notre bonheur. Nous allons donc placer ici 
l'exposé complet de la doctrine chrétienne, que nous rat­
tachons tout entière à la foi, à l'espérance et à la charité. 
En cela, nous suivons les conseils des grands docteurs 
que nous venons de nommer et l'exemple du divin Maître 
lui-même, qui choisit l'intervalle entre sa Résurrection et 
son Ascension pour instruire à fond ses Apôtres de tous 
les mystères du royaume de Dieu, c'est-à-dire du Chris­
tianisme. Sur la foi nous avons à répondre à plusieurs 
questions essentielles. 

1° Qu'est-ce que la foi? La foi est un don de Dieu, une 
vertu surnaturelle par laquelle nous croyons fermement 
tout ce que l'Église nous enseigne, parce que Dieu ra dit 
et qu'il est la vérité même. Expliquons chaque mot de cette 
importante définition. 

La foi est un don de Dieu; c'est-à-dire que nous ne pou­
vons l'avoir de nous-mêmes, par les seules ressources de 
notre esprit, ou par les seuls efforts de notre volonté. La 
foi est une aumône, un bienfait qui ne peut venir que de 
la libéralité de notre Père céleste ». 

La foi est une vertu surnaturelle ; c'est-à-dire une dis­
position, une habitude de l'âme qui perfectionne notre 
nature, ou qui nous porte au bien, et ce bien consiste à 

t Voyez l'Introduction, Union de l'homme avec le nouvel Adam, p . iv . 

*Conc. Trid., ses*. Vf, c. ni,. 



DE PERSEVERANCE. 229 

croire fermement, sans ombre d'hésitation ou de doute; 
une vertu surnaturelle, c'est-à-dire qui nous fait croire 
des vérités que nous ne pouvons connaître par les seules 
lumières de la raison, et qui ont pour but de nous con­
duire au bonheur éternel qui ne nous était pas dû. 

Tout ce que l'Église nous enseigne ; l'autorité qui nous 
enseigne les vérités de la Religion étant infaillible, le bon 
sens veut que nous les admettions toutes également, sans 
qu'il nous soit permis de choisir, d'accepter les unes et de 
rejeter les autres. 

Nous disons que F Église nous enseigne, parce qu'il n'ap­
partient qu'à l'Église de nous proposer une vérité comme 
article de foi. 

Nous ajoutons : parce que Dieu l'a dit. En effet, l 'É­
glise n'invente rien, elle se contente de nous manifester 
les vérités dont Dieu lui a confié la garde et l'explication. 

Nous terminons en disant : parce qu'il est la vérité 
même. Ainsi, le fondement de notre foi, c'est la véracité 
de Dieu, qui fait qu'il ne peut ni se tromper ni nous 
tromper. Il suit de là que nous sommes mille fois plus cer­
tains des vérités de la foi, que de ce que nous voyons de 
nos yeux, ou touchons de nos mains, ou croyons sur le té­
moignage des hommes. 

2° La foi est-elle nécessaire? Pour répondre claire­
ment à cette question, il faut savoir qu'on distingue plu­
sieurs sortes de foi. 

La foi habituelle infuse, qui est le don et l'habitude de 
la foi que Dieu répand dans notre âme par le baptême. 
Elle ne suffit pas aux adultes, qui sont obligés de faire 
des actes exprès et formels sur les mystères de la Reli­
gion. Celui qui ne croit pas, dit saint Jean, est déjà jugé1.. 

iJoan., m, 18. 



930 CATÉCHISME 

Il ne dit point, celui qui n'a pas la foi, mais, celui qui ne 
croit pas ; ce qui exprime un acte formel. 

La foi habituelle acquise. En correspondant aux grâces 
qui nous, sont accordées après le baptême, en répétant sou­
vent des actes de foi, nous acquérons une nouvelle facilité à 
croire, et cette disposition est nommée foi habituelle ac­
quise. Heureuse habitude qui, distinguant le chrétien de tous 
ceux qui ne le sont pas, le fait vivre dans un monde su­
périeur auquel le païen, le mahométan, l'hérétique, sont 
étrangers : précieux trésor qu'il conserve tant qu'il n'a pas 
commis un acte positif d'infidélité. Toutefois, pas plus que 
la précédente, cette foi ne suffit au salut des adultes, qui 
sont retenus de faire des actes formels de foi. 

La foi actuelle consiste à exercer actuellement et formel­
lement un acte de foi sur quelque vérité de la Religion. 
Les théologiens enseignent qu'on est obligé de faire des 
actes formels de foi, implicites ou explicites : 1° quand on 
est parvenu à l'âge de raison ; 2° à la fin de la vie ; 3° au 
moins une fois par mois. Mais il faut remarquer que le 
signe de la croix, la messe bien entendue, la récitation de 
l'Oraison dominicale, l'acceptation des afflictions et des 
peines, sont autant d'actes implicites de foi qui suffisent 
pour l'accomplissement du précepte *. 

La foi implicite consiste à croire les vérités de la Re­
ligion confusément et en général, en disant, par exemple : 
Je crois tout ce que l'Église croit. Elle ne suffit pas au 
salut. 

La foi explicite consiste à croire et à connaître distincte­
ment et en détail les vérités de la Religion ; nous ne som­
mes pas obligés de les connaître et de les croire toutes 

• S. Alpli., Homo apost., t .1 ; Tract, rv, n. 13. 



DE PERSÉVÉRANCE. 231 

d'une foi explicite, mais seulement quelques-unes, que 

nous indiquerons plus loin. 
La foi intérieure, que nous renfermons en nous-mêmes 

sans manifester par aucun signe que nous croyons. Elle ne 
suffit pas non plus, car nous sommes obligés de montrer 
notre foi par nos paroles et par nos œuvres 1 . C'est ce qu'on 
appelle la foi extérieure. 

La foi morte est celle qui n'est pas jointe à la grâce 
sanctifiante. On la trouve dans les pécheurs qui sont pri­
vés de la charité sans avoir perdu la foi ; elle ne suffit 
pas au salut. Quand j'aurais une foi assez forte pour 
transporter les montagnes, dit l'Apôtre saint Paul, si je 
n'ai pas la charité, cela ne me sert de rien, je ne suis 
rien*. 

La foi vivante est celle qui est animée par la charité et 
jointe à la pratique des bonnes œuvres. 

Les explications précédentes répondent clairement à la 
question proposée et nous apprennent deux choses : la pre­
mière, que la foi est indispensable à notre salut, c'est-à-
dire à notre union surnaturelle avec Dieu dans le temps et 
dans l'éternité. Notre-Seigneur lui-même a dit : Celui gui 
ne croira pas sera condamné3. Et l'Apôtre saint Paul : 
Sans la foi il est impossible de plaire à Dieu. Ainsi, la 
première chose que doit faire celui qui veut s'unir au se­
cond Adam, c'est de croire en lui1. Celui qui a la foi de­
vient enfant de Dieu et héritier de son royaume *. 

En effet, celui qui croit soumet sa raison à la parole de 
Jésus-Christ. Il reçoit les vérités qu'il lui enseigne, il les 

» Rom., x, 10. — » I Cor., X I I I , S. - » .Vire, xvi, 16. 
» Heb., xi, C. 
1 Dédit eis potestatem fllios Dei ficri, lus qui credunt in nomine ejus. 

(Joan., i, 12.) 



232 CATÉCHISME 

garde, elles deviennent le fond de son intelligence. Les té­
nèbres et l'ignorance, qu'il a héritées du premier Adam, 
se dissipent, la lumière luit dans son âme. D'humaines, 
d'incomplètes, de naturelles, de fausses qu'elles étaient, 
ses pensées deviennent complètes, surnaturelles, vraies 
et divines. De cette manière, sa raison participe à la rai­
son de Dieu même, et son esprit se transforme en l'Esprit 
du second Adam. C'est ainsi que l'enfant prend peu à peu 
les idées de son maître, en écoutant ses leçons et en croyant 
à sa parole ». 

Au contraire, celui qui refuse de croire, refuse par là 
même de soumettre son esprit à la parole du Sauveur. Il 
lui fait la plus sanglante de toutes les injures, puisqu'il le 
regarde comme trompé ou comme t rompeur a , et il reste 
dans l'ignorance et dans les ténèbres du vieil Adam : la 
raison en est simple. Les vérités de la Religion, étant sur­
naturelles, sont trop élevées pour que nous puissions les 
connaître, par les seules lumières de notre esprit dégradé. 
Celui-là donc se condamne à les ignorer toujours, qui re­
fuse de croire au Fils de Dieu, descendu tout exprès du 
Ciel sur la terre pour nous les enseigner. Son refus est un 
crime, puisqu'il a tous les motifs de croire, et qu'il n'a au­
cune raison légitime de ne pas croire. 

La seconde chose qui résulte des explications précéden­
tes, c'est qu'il ne suffit pas à un adulte, pour être sauvé, 
d'avoir la foi humaine, la foi habituelle, la foi implicite, 
la foi intérieure, la foi morte ; il doit avoir la foi divine, la 
foi acluelle, explicite, extérieure et vivante. 

3° La foi est-elle raisonnable? C'est demander s'il est 

i Ut c redat is quia Jésus est filins Dei : et ut, credentes, vitam habratis in 
Domine ojus. (Joan., xx, 31.) 

s Censores Divinitatis hœretici. (Tertull., lib. II, Contra Alarcion.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 233 

conforme à la raison de croire à la parole de Dieu, qui ne 
peut ni se tromper ni nous tromper, puisqu'il est la vé­
rité par essence. Mais, s'il n'est pas raisonnable de croire 
à Dieu, à qui donc sera-t-il raisonnable de croire? Il fau­
dra douter de tout. Cependant, les incrédules croient sans 
hésiter les événements de l'antiquité la plus reculée, sur 
le récit de quelques historiens, sur la foi de quelque 
inscription ou de quelque monument. Ils traiteraient d'es­
prit ignorant et imbécile, celui qui révoquerait en doute 
de pareils faits. Eh bien, le Chrétien est-il déraisonnable 
de croire, sur le témoignage de Dieu lui-même, des évé­
nements et des vérités attestés par tous les écrivains sacrés, 
crus depuis tant de siècles, reconnus par les Païens, con­
firmés par le sang de tant de millions de martyrs, par la 
guérison surnaturelle de tant de malades, par la conver­
sion du monde entier et par mille autres prodiges 1 ? 

Notre foi est donc raisonnable, puisqu'elle repose sur 
des motifs très-solides. Elle l'est encore dans ce sens que 
la raison peut s'en rendre compte avec une merveilleuse 
facilité, et, en quatre pas, remonter jusqu'à Dieu. Mais 
c'est ici le privilège exclusif du Catholique. Sa foi seule est 
raisonnable ; celle du schismatique et de l'hérétique ne 
l'est pas : rien n'est plus aisé que de le montrer. Pre­
nons pour exemple un enfant catholique ou un Catholique 
simple et ignorant, mais qui sait son Catéchisme : voici 
l'analyse de sa foi. 

Cet enfant est catholique, et il le sait. Il voit son Curé 

i Nonne cum omni fiducia de Deo dicere poterimus : Domine, si error est, 
a te ipso accepimus ; nam ista in nobis tantis signis et prodigiis confinw.ta 
sunt, ettalibus, que nonuisi per te fleripossunt. (Ricard, a S. Vie t. , lib. de 
Triait., l,c. I . ) — Quisquisudhucprodigia, ut credaf, requirit, nugnura est 
ipse prodigium, qui niundo credenti non crédit. (S. Aug., de Ver. Relig., 
e. xxv.) 



234 CATÉCHISME 

qui lui apprend le Catéchisme ; c'est la première partie de 
son analyse. Il sait que l'enseignement de son Curé est le 
même que celui de son Évêque, puisque c'est son Évêque 
qui a dressé le Catéchisme ; c'est la seconde partie de son 
analyse. Il sait par son Catéchisme que le Pape est le chef 
de l'Église et le vicaire de Jésus-Christ sur la terre. Cela 
lui fait comprendre que son Évêque est en communion 
avec le Pape et avec tous les Évoques soumis au Pape, et 
que tous les fidèles doivent lui porter respect et obéissance : 
c'est la troisième partie de son analyse. Ainsi, dans son 
Curé, l'enfant catholique voit son Évêque, le Pape, tous les 
Évéques du monde qui sont unis au Pape ; enfin, Jésus-
Christ lui-même, vrai Dieu et vrai homme, enseignant par 
le ministère qu'il a établi, et enseignant avec une autorité 
souveraine et infaillible. 

Mais est-il raisonnable de dire que la vue de son Curé 
puisse rassurer le Catholique, sur l'autorité infaillible de 
toute l'Église ? car, enfin, ce Curé n'est pas toute l'Église, 
et on ne lui accorde pas l'infaillibilité qu'il n'a pas cer­
tainement. Tout cela est vrai ; et, malgré cela, l'enfant 
catholique arrive droit au but. Une comparaison familière 
va justifier sa conduite et éclaircir ma pensée. En France, 
il y a des percepteurs de contributions dans chaque can­
ton. Dès que le paysan voit le percepteur, qui vient lui 
demander ce à quoi il est imposé dans le rôle arrêté, ne 
voit-il pas dans sa personne celle du directeur des contri­
butions de la province, celle du ministre des finances, et 
définitivement celle du souverain, quoiqu'il ne l'ait jamais 
vu, et que vraisemblablement il ne le verra jamais ? C'est 
là une analyse d'une autre espèce, et ce paysan pense 
juste. Cependant le percepteur n'est ni le directeur des 
contributions, ni le ministre lui-mOme, ni le souverain. 



DE PERSÉVÉRANCE. 235 

Mais un simple coup d'œil suffit pour lui faire apercevoir, 
dans ce percepteur, l'ordre des différents degrés d'autorité, 
jusqu'à ce qu'on parvienne à l'autorité souveraine. 

Il en est de même de l'analyse de la foi de l'enfant ou 
du Catholique peu instruit. Elle est simple et sans circuit ; 
mais qu'elle est sage ! qu'elle est lumineuse ! qu'elle est 
démonstrative ! Il était de la providence de notre Père cé­
leste que, tous devant s'unir au second Adam par la foi, 
tous pussent le faire facilement, l'ignorant aussi bien que 
le savant, l'idiot comme l'homme d'esprit. 

Le schismatique ni l'hérétique ne sauraient avoir le 
même avantage. Le schismatique voit bien son Prêtre et 
son Évêque, mais ensuite il ne voit plus rien. Il voit 
des branches, mais des branches séparées du tronc ; il 
voit un corps, mais un corps sans tête ; il voit plusieurs 
anneaux de la chaîne, mais le dernier, celui qui doit 
attacher tous les autres à Jésus-Christ, manque. L'hé­
rétique est encore dans une condition inférieure. A la 
vérité, l'enfant protestant, par exemple, voit son Ministre, 
comme le catholique voit son Curé ; mais le protestant ne 
voit rien au delà. Je me trompe ; son Ministre le renvoie 
à l'Écriture, à la pure parole de Dieu. Mais l'Écriture est 
un livre scellé pour ce pauvre enfant. Il ne sait pas lire, 
et, quand il saurait lire, s'il entend mal l'Écriture, qui le 
redressera? Bien plus, qui dira que l'Écriture est la parole 
de Dieu, et non la parole de l'homme ? Ainsi, le Catho­
lique peut rendre raison de sa foi; le schismatique et 
l'hérétique ne le peuvent point. 

4 A Quels sont les caractères de la foi ? La foi doit avoir 
trois grands caractères : la fermeté, l'universalité et la 
simplicité. La fermeté consiste à croire les vérités de la 
Religion sans hésiter et avec une assurance telle, que rien 



236 CATECHISME 

i&alth., XVUI, 3. 

ne puisse l'ébranler, ni les objections des impies, ni les 
tentations du démon, ni les incertitudes de notre esprit. 
Elle doit être immuable comme Dieu même, dont la pa­
role lui sert de fondement. 

L'universalité, c'est-à-dire que la foi doit s'étendre à 
toutes les vérités révélées de Dieu et enseignées par l'Église, 
sans aucune exception. C'est ici le cas de dire : Tout ou 
rien. En effet, puisque c'est la même autorité qui enseigne, 
nous avons le même motif d'admettre toutes les vérités 
qu'elle nous propose, aussi bien celles que nous compre­
nons, que celles que nous ne comprenons pas ; aussi bien 
celles qui nous paraissent moins importantes, que celles 
qui nous paraissent plus importantes ; aussi bien celles 
dont la pratique est moins facile, que celles dont la prati­
que est plus facile. 

La simplicité de la foi consiste à croire sans raisonner, 
sans discuter, parce que Dieu l'a dit. Et qu'y a-t-il à exa­
miner quand Dieu a parlé ? Pour nous donner une idée 
de cette admirable simplicité, le Sauveur, prenant un jour 
un petit enfant, le plaça au milieu de ses Disciples, et 
leur dit : Quiconque ne se soumet pas à VÉvangile avec 
une simplicité d'enfant n'entrera jamais dans le royaume 
du Cieli. Ce mot-là dit tout. Mais n'est-il pas la condam­
nation d'un grand nombre qui se permettent de criti­
quer, de censurer ce qui, dans la Religion, ne convient pas 
à leur faible raison, et qui sont bien plus philosophes 
que chrétiens ? 

5° Quels sont les avantages de la foi? Le premier avan­
tage de la foi, c'est de nous faire connaître les vérités de 
l'ordre surnaturel, de cet ordre qui, nous élevant au-



DE PERSEVERANCE. 237 

desus des sens et de la simple raison, nous fait vivre ici-
bas de la vie de la grâce, pour nous faire vivre dans l'éter­
nité de la vie de la gloire. La foi tire notre esprit de l'igno­
rance dans laquelle le péché l'avait enseveli. Elle dissipe les 
ténèbres de l'erreur, que les passions s'efforcent continuel­
lement de former autour de nous. Elle nous met à l'abri de 
tous ces doutes cruels, de tous ces égarements humiliants, 
dans lesquels tombe la raison de l'homme abandounée à 
elle-même. 11 faudrait des livres entiers pour rapporter 
les contradictions, les absurdités de tous ceux qui, étei­
gnant le flambeau de la foi, ne suivent que les lueurs 
incertaines de leur débile raison. Interrogez-les sur tout 
ce qui nous intéresse le plus vivement, l'existence de Dieu, 
sa providence, la nature de notre âme, nos devoirs, soit 
envers Dieu, soit envers nous-même, soit envers nos sem­
blables. Pour toute réponse, vous n'obtiendrez le plus 
souvent que des erreurs, des contradictions et des doutes *. 

La foi est donc un flambeau remis par le Sauveur aux 
mains de l'homme égaré, pour l'aider à retrouver et à sui­
vre la voie du Ciel. C'est un double parapet élevé sur le 
chemin de la vie, pour nous empêcher de nous écarter à 
droite ou à gauche, et de tomber dans les abîmes dont la 
route est bordée. Que dirons-nous encore? La foi est à la 
raison ce que le télescope est à la vue : là, où l'œil nu ne 
peut plus rien voir, le télescope fait découvrir des mondes 
de merveilles. Que répondrait l'astronome, si on venait lui 
dire que le télescope est contraire à la vue? Sa réponse est 
la nôtre. Loin donc d'être contraire à la raison, la foi lui 
sert de lumière et d'appui. 

Un autre avantage de la foi, c'est de remédier à notre 

> Voyez, pour preuves, Hermias, de Irrisione philosophai-um ; et Bumiel, 
let Ueluiennes. 



2 3 8 CATÉCHISME 

orgueil. En nous imposant l'obligation de croire, Jésus-
Christ s'est montré le Sauveur du genre humain d'une ma­
nière admirable. L'homme s'était perdu par l'orgueil. Pour 
guérir cette passion furieuse et l'empêcher de nuire, il a 
captivé l'esprit de l'homme sous le joug de la foi, en l'o­
bligeant à croire des vérités qu'il ne saurait comprendre. 
Par là, nous faisant sentir à chaque instant notre extrême 
faiblesse, il nous place sur la route de l'humilité, et l'hu­
milité est le port de la raison. C'est là que Dieu l'attend, 
pour se communiquer à elle et renouer l'antique alliance 
rompue par l'orgueil primitif. 

6° Quels sont les moyens d'obtenir et de conserver la 
foi ? On entend chaque jour des personnes qui disent : Je 
voudrais bien croire, mais je ne puis pas. Vous pouvez d'a­
bord leur répondre : Vous ne pouvez pas croire ! vous 
n'avez donc pas la foi ! quel malheur ! 

Vous n'avez pas la foi ; votre esprit est donc déchu de ce 
monde de lumières et de vérités, dans lequel ont vécu les 
Patriarches, les Prophètes, les Apôtres, les Martyrs, les 
plus grands génies de tous les siècles, dans lequel vivent 
encore les seules nations civilisées du globe t Quel mal­
heur ! 

Vous n'avez pas la foi ; il ne vous reste donc rien de 
certain dans l'esprit, vous n'avez que des doutes désolants 
sur votre âme, sur vos devoirs, sur ce qui vous attend après 
la mort ! Quel malheur ! 

Vous n'avez pas la foi ; il n'y a donc plus pour vous de 
consolations solides dans les peines de la vie, dans la perte 
de vos parents et de vos amis ! Quel malheur ! 

Vous n'avez pas la foi ; vous l'avez donc perdue ! Quel 
crime ! 

Qu'avez-vous fait de la grâce du baptême, des leçons de 



DE PERSEVERANCE. 239 

votre mère, des engagements de votre première commu­

nion? Vous les avez méprisés. Quel crime ! 
Quand avez-vous perdu la foi ? Est-ce lorsque vous étiez 

chaste,modeste, éloigné des mauvaises compagnies? N'est-
ce pas quand vous avez cessé de l'être ? Quel crime ! 

Pour retrouver la foi, ce n'est pas le raisonnement qu'il 
vous faut, c'est la conversion du cœur. Une bonne confes­
sion serait, pour l'œil de votre âme, ce qu'est à l'œil du corps 
l'opération de la cataracte : elle vous rendrait en un ins­
tant la lumière de la foi. 

Ajoutez ensuite : Vous voudriez croire, dites-vous. Qui 
veut la fin veut les moyens. Or, avez-vous pris, prenez-vous 
sérieusement les moyens de croire ? Ces moyens sont con­
nus et infaillibles. 

1" La prière. La foi est un don de Dieu ; c'est à lui et à 
lui seul qu'il faut la demander. Il a promis de l'accordera 
une prière humble et persévérante : Demandez et vous re­
cevrez. 

2" L'étude. On ne peut croire ce qu'on ne connaît pas. Il 
faut donc lire les ouvrages propres à vous instruire des vé­
rités de la Religion, ou interroger les personnes éclairées : 
comme on consulte sur un point de droit ou de médecine 
les hommes de loi ou les hommes de l'art. 

3° La fidélité aux devoirs indiqués par la seule raison. 
Avant de pratiquer tous les préceptes de l'Evangile, com­
mencez par vous abstenir des actes que la raison condamne, 
et par faire le bien qu'elle vous prescrit, surtout désirez 
sérieusement de connaître et de pratiquer tout ce que Dieu 
veutque vous connaissiez et que vous fassiez pour lui plaire. 
Soyez fidèle à ces moyens, et le succès ne se fera pas at­
tendre. 

Quant à la manière de conserver la foi, il faut, d'une 



240 CATÉCHISME 

pari, fuir soigneusement les occasions de la perdre, 
comme la lecture des mauvais livres, la fréquentation des 
hommes irréligieux et impies ; d'autre part, faire les actes 
de la foi, en pratiquant avec soin tout ce qu'elle prescrit et 
en évitant avec une égale sollicitude ce qu'elle défend. 
N'oublions pas ce mot de Rouseau : Tenez votre âme en état 
de désirer qu'il y ait un Dieu, et jamais vous n'en douterez. 

7° Quels sont les péchés opposés à la foi ? Les péchés op­
posés à la foi sont : i° tin fidélité; c'est le péché des Païens 
et des Juifs, qui refusent de croire à la Religion ; 2° l'apos­
tasie ou le renoncement extérieur à la Religion ; c'est le 
péché de ceux qui abjurent publiquement la Religion, ou 
qui feignent de n'être pas Chrétiens ; 3° l'hérésie; c'est le 
péché de ceux qui nient avec connaissance de cause et opi­
niâtreté quelques-unes des vérités de la foi ; 4° le doute vo­
lontaire ; c'est le péché de ceux qui, de propos délibéré, 
doutent de quelqu'un des articles révélés de Dieu et définis 
par l'Église; 5° l'ignorance; c'est le péché de ceux qui, par 
négligence, ne connaissent pas les vérités de la Religion 
qu'il sont obligés de connaître 1 . 

Telle est donc la foi considérée en elle-même. C'est un 
trésor si précieux, une consolation si grande dans les maux 
de la vie, que nous devons y tenir par le fond de nos entrail­
les et fuir avec soin toutes les occasions de la perdre, les 
livres et les hommes qui sèment de désolantes doctrines. 
Que la conduite de nos pères nous serve ici d'exemple. 

Durant la violente persécution que le cruel Hunneric, 
prince arien, suscita contre les Catholiques, des personnes 
de tous les âges et de tous les états, se firent remarquer 
par leur courage et leur fermeté dans la foi. Mais nul ob-

* On peut consulter sur les mystères le grand Traité de la Religion, de 
Bergier, t . IH, IV et IX; et le père Crasset, sur la Foi victorieuse. 



DE PERSÉVÉRANCE. 241 

jet d'édification ne fut plus touchant que douze enfants de 
chœur, distingués entre les autres par la beauté de leur 
voix, et qui suivaient les Confesseurs qu'Hunneric avait 
bannis d'Afrique. Leur talent les fit regretter par les en­
nemis de la Religion, qui coururent sur leurs pas afin de 
les ramener. Vains efforts ! Ces généreux enfants ne vou­
lurent point quitter leurs saints maîtres ; ils s'attachaient 
à leurs vêtements ; ils se laissaient frapper à grands coups 
de bâton ; ils bravaient les épées nues dont on les menaçait. 
Enfin on les détacha de force et on les ramena à Car-
thage; mais on n'en put jamais séduire un seul par les 
caresses et les mauvais traitements, qu'on employa tour 
à tour. 

Longtemps après la persécution, ils faisaient encore la 
consolation et la gloire de l'Église d'Afrique, demeurant 
ensemble à Carthage, mangeant ensemble, chantant en­
semble les louanges de Dieu. Toute la province révérait 
ces douze enfants comme autant d'Apôtres qui, par le 
souvenir de leur inébranlable constance, apprenaient à 
tous les Fidèles que le véritable Chrétien doit tout sacri­
fier, tout souffrir, plutôt que de trahir sa foi et de se sé­
parer de ses véritables Pasteurs. 

Ces jeunes confesseurs ne furent pas seuls à donner des 
marques éclatantes de leur attachement à la foi et à ses 
ministres. « Le peuple, dit un historien, suivit les Évo­
ques et les Prêtres exilés avec des cierges à la main. Les 
mères portaient leurs enfants dans leurs bras, et, les dé­
posant aux pieds des Confesseurs, elles leur disaient, les 
yeux baignés de larmes : A qui nous laissez-vous en allant 
au martyre? Qui baptisera nos enfants? Qui nous donnera 
la pénitence? Qui nous délivrera de nos péchés par le 
bienfait de la réconciliation ? Qui nous enterrera après la 

III. 16 



2*2 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

mort ? Qui offrira pour uous le divin sacrifice ? Que ne 
nous est-il permis d'aller avec vous M 

Il n'est pas surprenant que le peuple de Garthage ait 
fait éclater de si vifs regrets, en se voyant enlever ses Prê­
tres et ses Évêques. Quand on a de la religion et du zèle 
pour le bien public, on ne voit rien de plus à craindre que 
l'extinction de la foi et la privation des secours salutaires 
qu'elle nous offre. En sommes-nous bien convaincus ? 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui a daigné nous appren­
dre à profiter des fruits de sa Rédemption; c'est en nous 
unissant à ce nouvel Adam, par la foi, par la charité, par 
la sainte communion, que nous deviendrons ses enfants 
et les héritiers de ses vertus et de sa gloire. 

Je pends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je ferai souvent 
des actes de foi. 

1 Histoire ecclésiastique. 



X V I I I e L E Ç O N 

D E NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, 

PAR LA FOI 

Objet de ia foi. — Mystères en général. — Trois principaux mystères. — 
Signe de la croix. — Vérités à croire en particulier. — Aperçu général sur 
le Symbole. — Avantages et sublimité du Symbole. — Histoire. — Expli­

cation détaillée du Symbole. — Premier article : ses avantages. — Second 
article : ses avantages. 

Après avoir fait connaître la foi en elle-même, il nous 
reste à montrer quel en est l'objet, c'est-à-dire quelles 
sont les vérités que nous devons croire. 

La foi, qui est la première des vertus théologales, est 
appelée de ce nom, parce qu'elle a Dieu même pour ob­
jet immédiat. Ainsi, Dieu et toutes les vérités révélées de 
Dieu et définies par l'Église sont l'objet de notre foi. 
Parmi ces vérités il en est qui sont au-dessus de notre 
raison, et que nous ne pouvons comprendre : on les appelle 
mystères. 

Est-il raisonnable, demandez-vous peut-être, de croire 
des mystères qu'on ne comprend pas? C'est demander 
1 ° si Dieu en sait plus que l'homme, et s'il peut nous 
obliger à croire des vérités qui passent la portée de notre 
entendement. Pour quiconque sait lier deux idées, la ré­
ponse à cette double question n'est pas douteuse. D'ail­
leurs, quand nous croyons des mystères sur la parole de 
Dieu, à proprement parler nous ne soumettons pas notre 
ration, nous soumettons seulement notre ignorance. Nous 
nous en rapportons au plus vulgaire bon sens, qui nous 
dit que les preuves positives et invincibles de la révéla-



544 CATÉCHISME 

tion doivent prévaloir sur notre ignorance, qui ne prouve 
rien. C'est ainsi que l'astronome s'en rapporte à son téles­
cope, pour connaître les mondes supérieurs que l'œil nu 
ne peut atteindre. 

C'est demander 2° si nous devons croire quelque chose 
que ce soit. En effet, tout est mystère autour de nous, au-
dessus de nous, au-dessous de nous, au dedans de nous : 
nous ne comprenons le tout de rien. Par exemple, com­
prenez-vous comment et pourquoi le feu brûle, l'air nous 
fait vivre, la lumière nous éclaire ? Comprenez-vous com­
ment le grain de blé jeté dans la terre se multiplie, ou 
ce qui produit dans les animaux cet instinct merveilleux 
qui les guide ? Cependant ne vous est-il jamais arrivé à un 
seul homme d'avoir sur tous ces faits le moindre doute ? 
Vous les croyez, bien que vous ne les compreniez pas plus 
que moi, pas plus n'importe quel savant. 

Après cela, homme faible et superbe ! qui ne te com­
prends pas toi-même, qui ne comprends pas même le 
grain de sable que tu foules aux pieds, tu as bonne grâce 
de prétendre n'admettre que ce que tu comprends ! Il y a 
des mystères partout dans la nature, et nous ajoutons 
que, s'il n'y en avait pas dans la Religion, la Religion se­
rait fausse. La Religion n'est vraie que parce qu'elle vient 
de Dieu. Or, dès que Dieu daigne nous révéler ce qu'il 
est en lui-même, ce qu'il a fait et ce qu'il veut faire pour 
nous, il est impossible que ces vérités ne soient pas des 
mystères. Un être infini ne peut, ni dans sa nature, ni 
dans ses décrets, ni dans sa conduite, être compréhensi­
ble pour un être borné. 

Légitime objet de la foi de tout homme raisonnable, 
les mystères du Christianisme méritent toute sa recon­
naissance. Leurs bienfaits sont innombrables et in-



DE PERSÉVÉRANCE. 245 

I J(-b., x.vvviil, I I . 

cesants, aussi bien pour la société que pour l'individu. 
1° Ils ont donné un frein à la vaine curiosité de notre 

esprit et mis à l'abri de ses examens et de ses sopbismes, 
les vérités qui servent de fondement à la raison comme à 
la conduite En nous obligeant à croire certains dogmes, 
Dieu dit à l'esprit de l'homme, comme à la mer : Tu vien­
dras jusque-là, mais là tu briseras ton orgueil *. Dira-t-on 
que c'est un mal que Dieu ait donné des digues aux va­
gues de l'Océan ? Ainsi, en nous révélant le mystère d'un 
seul Dieu, infini, incompréhensible, créateur et gouver­
neur de l'univers ; en imposant l'obligation de le croire, le 
Christianisme a banni de l'imagination des peuples la 
multitude des divinités bizarres, que l'on croyait répan­
dues dans toute la nature. Or, en proscrivant l'idôlatrie, il 
a retranché les vaines terreurs, les superstitions et les cri­
mes qui en étaient inséparables, qui l'accompagnent en­
core aujourd'hui, et qui sont toujours prêts à renaître dans 
les esprits faibles. 

2° Les mystères du Christianisme servent de base à tou­
tes les vertus. Dans les Religions les plus fausses il y a eu 
des mystères, il est vrai ; mais, loin déporter les hommes 
à la vertu, ils servaient de modèles et d'aliments au 
crime. Ceux du Christianisme, au contraire, excitent à la 
vertu et fondent la morale. Ils suggèrent des motifs d'a­
mour et de reconnaissance envers Dieu, de charité envers 
nos frères, de vigilance sur nous-mêmes. Nous allons 
rendre palpable cette vérité, trop peu connue. 

Par exemple, l'auguste mystère de la sainte Trinité est 
le premier objet de la foi catholique. Or, il n'est rien de 
plus propre à élever notre esprit que la connaissance de ce. 



246 CATÉCHISME 

dogme fondamental ; rien de plus propre à enflammer 
notre cœur que les leçons de haute morale qui en décou­
lent. Il y a un Dieu, il n'y en a qu'un; il est infini, éter­
nel, tout-puissant. Il a créé, il gouverne tout ce qui existe. 
Il y a trois personnes en Dieu, qui sont : le Père, et le Fils 
et le Saint-Esprit. Elles sont également Dieu, mais elles 
ne font qu'un seul Dieu, n'ayant qu'une même nature et 
une même divinité. Le Père éternel, tout-puissant, créa­
teur et modérateur du monde, ne procède de personne. 

Le Fils, sagesse éternelle, splendeur de son Père, pro­
cède du Père seul. C'est le Fils de Dieu, seconde personne 
de la sainte Trinité, et uniquement lui qui s'est incarné. Il 
y a dans le Fils de Dieu fait homme, qu'on appelle Jésus-
Christ, deux natures, la nature divine et la nature hu­
maine ; par conséquent deux volontés, la volonté divine et 
la volonté humaine. Mais il n'y a en lui qu'une seule per­
sonne, la personne du Fils de Dieu ; de même que dans 
chacun de nous il y a deux natures, la nature corporelle et 
la nature spirituelle, le corps et l'âme, et cependant nous 
ne sommes qu'une seule personne. Jésus-Christ a souffert 
en son corps et en son âme, il est mort sur une croix pour 
nous racheter. Son corps a été enseveli et mis dans le 
tombeau. Il est ressuscité le troisième jour par sa propre 
vertu. Il est monté en triomphe dans le Ciel, où il jouit 
de la même puissance que le Père et le Saint-Esprit, et 
d'où il viendra à la fin des siècles juger les vivants et les 
morts. 

Le Saint-Esprit, troisième personne de la sainte Trinité, 
amour substantiel du Père et du Fils, procède de l'un et 
de l'autre. Le Saint-Esprit n'a pas été fait ou créé, il n'a 
pas été engendré : la foi nous dit seulement qu'il procède. 
U est sanctificateur, il est la vie de notre âme qui, sans lui, 



DE PERSÉVÉRANCE. 247 

> Joan., c. xvii. 

est dans un état de mort, et ne peut rien faire de méri­
toire pour le salut. Il ne cesse point d'assister l'Église. 

Tel est l'enseignement de la foi sur le mystère de l'ado­
rable Trinité. Apprenons à connaître l'heureuse influence 
de ce dogme fondamental. Otez du Symbole catholique le 
mystère de la Trinité, et tout l'édifice de la Religion chré­
tienne s'écroule ; mais il n'y a pas de Religion hors du 
Christianisme. Si donc la Religion est la base de la so­
ciété, il faut en conclure que le mystère de l'adorable Tr i ­
nité, qui est le fondement de la Religion, est le pivot de 
l'univers. 

Et puis, ce point fondamental de notre croyance ne nous 
est point présenté comme un article de foi purement spécu­
latif, mais comme un objet d'amour et de reconnaissance, 
comme le sublime modèle de la sublime charité qui doit 
régner entre nou3 et qui doit aller jusqu'à Y unité. Tel est 
est le vœu du Rédempteur. Qu'ils soient un entre eux, dit-
il, comme les trois personnes divines sont un entre elles *. 
Or, le mystère de la Trinité nous montre Dieu toujours 
d'accord avec lui-même, éternellement heureux de sa pro­
pre félicité ; et néanmoins toujours occupé du bonheur 
de l'homme, dont il fait le but unique de tous ses desseins 
et de toutes ses œuvres. 

Le Père créa le monde pour sa gloire et notre bon­
heur ; pas une de ses innombrables créatures qu'il n'ait 
soumise à notre empire et destinée à nos usages ou même 
à nos plaisirs. Après l'avoir créé pour nous, il le conserve 
et le régit par les lois de sa douce providence. 

Le Fils, consubstantiel au Père, a bien voulu se faire la 
caution de l'homme coupable, afin de le soustraire au 



248 CATÉCHISME 

juste châtiment qu'il avait mérité, et lui rendre le bon­
heur qu'il avait perdu. Pour cela, il a daigné se revêtir 
de notre chair et de nos faiblesses, habiter parmi nous 
pour nous servir de maître et de modèle ; il a donné sa 
vie pour nous. 0 prodige de bonté! Use donne encore 
tous les jours sous la forme d'un aliment familier, afin 
de s'unir plus étroitement à ses frères. 

L'esprit divin, amour essentiel du Père et du Fils, après 
avoir parlé aux hommes par les Prophètes, nous a été en­
voyé pour nous éclairer et nous instruire. Communiqué 
par les Sacrements, il opère en nous par sa grâce et pré­
side à l'enseignement de l'Église. 

Ces idées sont non-seulement grandes et sublimes, mais 
affectueuses et consolantes ; elles élèvent l'âme et l'atten­
drissent. Dieu, tout grand qu'il est, s'est occupé de moi 
de toute éternité ; tout son être, pour ainsi dire, s'est ap­
proprié à mes usages. L'homme, quoique faible et pé­
cheur, est donc précieux à Dieu. Il est non-seulement 
mon Créateur et mon Maître, mon bienfaiteur et mon 
Père dans l'ordre de la nature ; il est encore mon Sauveur 
dans l'ordre de la grâce, mon consolateur dans mes pei­
nes, l'ami intime et inséparable de mon âme et ma ré­
compense éternelle. Il me commande la vertu, mais il 
m'aide à la pratiquer : il m'a donné l'exemple, et il me 
montre de loin le salaire. 

Est-il étonnant que cette doctrine ait fait des Saints? 
Est-il étonnant qu'elle donne naissance aux plus purs sen­
timents d'humanité, de charité, de fraternité envers nos 
semblables? Malgré l'empire des passions, ces sentiments 
brillent encore dans le Christianisme ; ils ont fait éclore 

> Rousse.™, lettres de la Montagne, p. 3i. 
» B-rgier, t . IX, p. 9. 



DE PERSÉVÉRANCE. 249 

cette multitude d'institutions utiles dont aucune autre re­
ligion n'a eu seulement l'idée. L ' impie 1 qui demandait 
de quoi serrent au monde et à la société civile le dogme 
de la Trinité et les autres mystères du Christianisme, fai­
sait preuve de bien peu de jugement et de réflexion a . 

Vous venez d'entendre l'explication non-seulement du 
mystère de la sainte Trinité, mais encore du mystère de 
l'Incarnation et de la Rédemption, triple fondement du 
Christianisme qu'il est indispensable de croire et de 
connaître distinctement pour être sauvé. De peur qu'au­
cun de ses enfants ne vienne à les oublier, Notre-Sei­
gneur a établi un signe d'un usage facile et habituel 
qui les redit chaque jour au savant et à l'ignorant, à l'en­
fant et au vieillard. C'est le signe de la Croix, appelé avec 
raison le signe du Chrétien, parce qu'il nous distingue 
des Juifs, des Mahométans et des Idolâtres. 

Or, chacun sait qu'on peut faire le signe de la Croix de 
deux manières. La première, en traçant, avec le pouce, 
une croix sur son front, sa bouche et son cœur. Le Prê­
tre et les Fidèles le font ainsi pendant l'auguste sacrifice 
de la Messe, à la lecture de l'Evangile. Le front est le 
siège de la pudeur, il rougit lorsqu'il a de la confusion 
On imprime le signe de la Croix sur le front, pour annon­
cer qu'on ne rougit pas d'être Chrétien et d'en faire les 
œuvres. Sur la bouche, pour montrer qu'on est prêt à 
confesser la Religion. Sur le cœur, pour témoigner que 
l'on croit sincèrement et qu'on aime véritablement ce dont 
on fait profession de bouche. 

La seconde manière de faire le signe la Croix consiste à 
porter d'abord la main au front, ensuite sur la poitrine, 
de là à l'épaule gauche, enfin à l'épaule droite en pronon­
çant ces mots : Au nom du Père, etc. Par là, on fait en-



250 CATÉCHISME 

* Couronne du so'dat, c. l'î. 

tendre qu'on croit et qu'on adore les trois personnes de la 
sainte Trinité, dans l'unité de nature. La figure de la 
Croix qu'on forme sur soi, en prononçant ces paroles, est 
une marque qu'on croit que le Fils de Dieu s'est fait 
homme ; qu'il est mort sur une croix pour nous racheter ; 
qu'on est un de ses disciples, et qu'on renouvelle l'enga­
gement contracté dans le baptême de le servir avec amour 
et fidélité. 

C'est pour cela qu'il faut toujours accompagner ce signe 
d'un grand respect, d'un grand recueillement et aussi 
d'une grande confiance. 

En effet, le signe de la Croix est tout-puissant pour éloi­
gner le démon, notre ennemi capital, et pour nous attirer 
la protection de Dieu. Le démon a été vaincu par la Croix. 
A la vue de ce signe, il fuit épouvanté. Cet Ange rebelle a 
corrompu toutes les créatures, et en a fait autant de piè­
ges pour l'homme déchu. Voilà pourquoi l'Église fait le 
signe de la Croix sur tout ce qu'elle veut purifier et em­
ployer à ses usages. Ce lion rugissant rôde sans cesse au­
tour de nous ; voilà pourquoi les premiers Chrétiens fai­
saient si souvent le signe de la Croix : « En mouvement 
et en repos, dit Tertullien, en entrant et en sortant, en 
mettant nos vêtements et nos chaussures, en nous levant, 
en prenant nos repas, le jour, la nuit, nous traçons sur 
notre front le signe de la Croix *. » Rien de plus profondé­
ment philosophique que cet usage. Instruits par l'exem­
ple de nos pères, nous devons donc renouveler souvent le 
signe de la Croix, surtout en nous levant et en nous cou­
chant, avant nos principales actions, dans les dangers et 
dans les tentations. 



DE P E R S É V É R A N C E . 2 5 1 

Faire avec piété le signe de la Croix sur nous-mêmes, 
c'est nous rendre inviolables aux attaques de l'esprit cor­
rupteur, ou réparer les brèches qu'il a faites à notre âme, 
en rétablissant l'image de la sainte Trinité, à la ressem­
blance de laquelle nous avons été créés. Le former sur 
les créatures, c'est en chasser les malignes influences du 
démon. Ces influences également dangereuses à la santé 
de notre âme et à la santé de notre corps, nous avons sur­
tout à les craindre lorsque nous entrons en communication 
intime avec les créatures. De là un fait, autrement inex­
plicable, savoir, que tous les peuples, même païens, ins­
truits par la tradition, n'ont jamais manqué de faire des 
prières sur les créatures, au moment de se mettre en rap­
port immédiat avec elles par la manducation. Ainsi, non-
seulement la reconnaissance pour le Dieu qui nous donne 
la nourriture, mais encore une connaissance intime de la 
nature déchue, nous font un devoir du signe de la Croix 
avant et après le repas. 

Tout cela est tellement vrai, qu'il n'y a dans la nature 
que deux espèces d'êtres qui mangent sans prier : les sots 
et les bêtes. Contempteurs ignorants de la sagesse des 
nations, les sots font pitié à l'homme simplement raison­
nable. Les bêtes excitent parfois le naïf étonnement des 
enfants. Un jour une petite fille de trois ans, que nous con­
naissons beaucoup, entre dans la cuisine du couvent où 
elle est élevée. Elle joue avec le chat qui la quitte bientôt, 
pour aller prendre sa nourriture. Tout à coup elle s'écrie : 
Ma mère, ma mère! Le chat qui mange sans dire son 
Benedicite. 

Le signe de la Croix nous a été enseigné par les Apôtres 
et aux Apôtres par Jésus-Christ lui-même : une tradition 
constante en fait foi. Ce signe a toujours été en usage dès 



252 CATÉCHISME 

les premiers siècles, dans toutes les Églises du monde *. 
On n'en sera pas étonné quand on saura quel pouvoir mer­
veilleux le Sauveur a bien voulu y attacher. Il est certain 
que le signe de la Croix, fait avec foi et piété, a le pouvoir 
de chasser les démons et d'opérer des miracles. Les écrits 
des Pères de l'Église ne laissent là-dessus aucun doute. 
Voici quelques-uns de leurs témoignages. 

Lactance' rapporte que l'empereur Maximien, étant en 
Orient, cherchait à connaître l'avenir. Pour cela, il faisait 
immoler des victimes, et fouillait dans leurs entrailles afin 
d'y trouver des indices des choses futures. Un jour qu'il se 
livrait à cette superstition diabolique, quelques soldats 
chrétiens, qui étaient présents, firent sur leur front le si­
gne immortel de la Croix. Aussitôt les démons prirent la 
fuite, et le sacrifice demeura sans résultat. Les Prêtres 
des idoles tremblèrent, et ne purent découvrir dans les en­
trailles des victimes les signes accoutumés ; ils en immolè­
rent de nouvelles, mais sans aucun succès. 

Saint Grégoire de Nazianze, dans son discours contre 
Julien l'Apostat, rapporte le fait suivant. Julien descen­
dait un jour dans un sanctuaire souterrain, inaccessible 
à la foule, et dans lequel on redoutait de pénétrer, il était 
accompagné d'un magicien fameux. L'empereur, à peine 
entré, fut saisi de crainte. Des cris inconnus, effrayants, se 
rirent entendre ; une noire fumée remplit le sanctuaire, et 
des spectres de feu se présentèrent devant lui. Frappé d'un 
spectacle si nouveau pour lui, car il était déjà d'un âge 

1 Voyez fertullien, cité pins haut ; Lactance, Institut, div., liv. IV, c. xxvi ; 
Basile, Du Saint-Esprit, c xxv ; Grégoire de Nysse, Vie de saint Grégoire 
le Thaumaturge, t. II, p. 980; Cbrysost., Homél. LV sur saint Matth. ; 
S. Aog., Cité de Dieu, liv. XXII, c. vm; S. Iguace, martyr, Épltre aux 
Philip. ; notre Traité du signe de ta Croix, in-18, etc. 

s De la mort des persécuteurs, c. x. 



DE PERSÉVÉRANCE. 253 

mûr lorsqu'il embrassa l'idolâtrie, il eut recours au signe 
de la Croix. Cette arme toute-puissante qu'il aurait voulu 
briser, il s'en sert contre ses frayeurs. Le signe de la Croix 
montre sa vertu : les démons fuient, les terreurs de Julien 
s'évanouissent. Mais voici un nouveau miracle. Il veut 
continuer ses superstitions sacrilèges : ses terreurs revien­
nent, les monstres infernaux reparaissent. Il fait de nou­
veau le signe de la Croix, et les démons, épouvantés, se 
hâtent de fuir une seconde fois. 

Ce n'est pas seulement pour chasser les démons, c'est 
encore pour guérir les maladies et éloigner les dangers 
qui menacent notre corps, que le signe adorable de notre 
Rédemption a une vertu toute-puissante. Les Pères de 
l'Église nous en fournissent les preuves les plus authen­
tiques. 

Un homme qu'on ne soupçonnera pas de crédulité ou 
de faiblesse d'esprit, saint Augustin, rapporte qu'une 
femme de Carthage, nommée Innocente, avait un cancer 
que les médecins avaient déclaré incurable. Je le tenais, 
continue le saint Docteur, du médecin qui la soignait, et 
qui était l 'ami intime de ma famille. Désespérée des hom­
mes, cette femme avait mis toute sa confiance en Dieu : le 
Seigneur daigna récompenser ses prières et sa foi. U l'a­
vertit en songe de se présenter à l'église la veille de Pâ­
ques ; de se rendre au baptistère des femmes, et de prier 
la première nouvelle baptisée de lui faire le signe de la 
Croix sur son mal. Elle obéit, et fut aussitôt guérie. Le 
médecin, étant revenu, la trouva en parfaite santé. Étonné 
au delà de toute expression, il la supplia de lui dire quel 
remède elle avait employé. Elle lui raconta la chose avec 
beaucoup de candeur. Je croyais, lui dit le médecin, que 
vous alliez me dire quelque chose d'extraordinaire. Puis 



254 CATÉCHISME 

il ajouta un instant après : Qu'y a-t-il d'étonnant que le 
Christ ait guéri un cancer lui qui a ressuscité un mort de 
quatre jours 1 ? 

On lit dans la vie de saint Benoît que des méchants, 
dont l'orgueil et les vices ne pouvaient souffrir la vertu et 
la sainte fermeté du serviteur de Dieu, résolurent de se 
défaire de lui. Dans cette vue, ils mirent du poison dans 
du vin, et lui présentèrent le verre afin qu'il en bût. Fi­
dèle à la pratique de tous les vrais Chrétiens, qui ne pren­
nent jamais leur nourriture sans la bénir et rendre grâces s , 
Benoît fit le signe de la Croix sur le verre, qui se brisa en 
morceaux. 

Saint Antoine, retiré dans le fond du désert, éprouvait 
souvent de la part des démons les plus rudes attaques. 
Ces esprits malfaisants lui apparaissaient quelquefois sous 
mille formes épouvantables. Le saint riait de leur impuis­
sance, et, pour les mettre en fuite, il se contentait de faire 
le signe de la Croix. Instruisant ses disciples des moyens 
les plus efficaces pour repousser les tentations du démon, 
il leur disait : Croyez-moi, Satan redoute les prières, les 
jeûnes, la pauvreté volontaire, la miséricorde et l'hu­
milité, mais surtout l'amour ardent pour Jésus-Christ. Le 
seul signe de la Croix suffit pour le désarmer et le mettre 
en fuite. 

Rien ne serait plus facile que de multiplier les exemples 
de l'efficacité du signe de la Croix. Ceux que nous venons 
de citer suffisent pour ranimer notre foi, et nous inspirer 
le plus profond respect pour le signe auguste de notre sa-

> Cité de Dieu, lir. XXIU, e. TIII. 

* Porro, cum in mensa sederis, cceperisque frangere panent, ipso ter con­
signai) signo Crucis... gratias age. (Atlian., De Virginitate.,., n.13.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 255 

lut. Malheur au Chrétien qui le fait mal, honte au Chrétien 
qui rougit de le faire * ! 

Dans une société assez nombreuse, une personne n'avait 
pas osé faire le signe de la Croix en présence d'un étran­
ger, avant une action où il est d'usage de le faire. Un Prê­
tre plein de zèle, s'en étant aperçu, le fit rougir de sa lâ­
cheté et de son peu d'amour pour Jésus-Christ. Quoi ! lui 
dit-il, Jésus-Christ n'a pas rougi de mourir sur la Croix 
pour vous racheter, et vous rougissez de former sur vous 
le signe auguste de votre Rédemption ! Prenez-y garde, si 
vous rougissez de Jésus-Christ devant les hommes, il rou­
gira lui-même de vous devant son Père. 

Outre les trois grands mystères de la Trinité, de l'In­
carnation et de la Rédemption, il est d'autres vérités 
dont nous devons avoir une connaissance particulière et 
une foi explicite, telle que l'immortalité de notre âme et 
l'éternité des peines et des récompenses. L'objet de la foi 
comprend encore toutes les vérités révélées de Dieu et 
définies par l'Eglise, bien que la connaissance claire et 
distincte n'en soit pas aussi rigoureusement nécessaire, 
que celle des dogmes dont nous venons de parler. Tous 

1 Ne ergo Christ! crucem erubescamus, sed al quis alias abscondat, tu palam 
ad frontem obsignato, ut dœmones regium signum intuentes, tremnii procul 
aufugiant. Signe autem isto ntere, tum edens ac bibens, tum sedens ac ca­
bans, delecto surgens, loquens, ambulans, et, utsemcl dicam, in omni nego-
tio... Non pudeat igitur nos crucifixum conflteri, sed in fronte confidenter 
aignaculum Crucis digitis imprimatur, et in aliis omnibus crux fiât: in panibua 
comedendis, et in poculis bibendis, et in egressu et ingressu, ante somnum, 
recumbendo et surgendo, eundo et quiescendo. Magna baec custodia, qu» 
propter pauperes gratis datur : sine labore propter infirmera, cum a Dco sit 
bjee gratia signum fidelium, et timor datmonum : triumphavit enim de illis 
in hoc signo : Ostenta illud audacter, quando enim viderint crucem recor-
dantur Crucifix!. Metuunt enim qui contrivit capita draconis. Neque prop-
terea quod est gratuitum condemnas boc signaculum ; sed ideo m agis veue-
rare benefactorcm. (Cyrill., Hieros. catec'i., iv, n. 10 et 18.) 



256 CATÉCHISME 

ces articles de foi explicite ou implicite se trouvent ren­
fermés, du moins en substance, dans le Symbole des Apô­
tres, que nous allons expliquer. 

Pendant les quarante jours que Notre-Seigneur passa 
sur la terre avec ses Apôtres, après sa résurrection, il les 
instruisit à fond des moyens par lesquels tous les hommes 
devaient s'unir à lui, pour participer à sa rédemption. Il 
ne se contenta pas de leur dire en général : Celui qui 
croira sera sauvé. Il leur apprit en détail ce qu'il faut 
croire et les chargea de l'annoncer à toutes les nations. 
Dociles à l'ordre de leur divin Maître, les Apôtres compo­
sèrent un abrégé de sa doctrine appelé pour cela le 
Symbole des Apôtres. Ils le rédigèrent avant de se séparer 
et l'emportèrent chacun dans sa mission particulière, afin 
que tous les Chrétiens n'eussent qu'une même croyance, 
et qu'ils apprissent d'abord les vérités fondamentales de la 
Religion 1. 

* Voici ce que que Rufïin dans son exposition du Symbole, qui se trouve 
parmi les ouvrages de saint Gyprien : « Symbolum dici potest et incidium et 
collatio, hoc est quod plures in unum conférant. Id enim Apostoli fecerunt 
in lus sermonibus, in unum conferendo quod unusquisque senserit : indicium 
autem per quod agnosceretur ille qui Christum vere secundum apostolicas 
régulas prtedicaret. Proinde discessuri ad prtedicandum, istud unanimitatis 
et fidei s u s indicium posuerunt, ut si quis occurreret forte de quo dubita-
retur, interrogatus Symbolum agnosceretur an esset hostis an socius : quem-
admodum symbole qussdam vel sécréta verborum signa militibus ad eos 
dignoscendos traduntur. » 

Similia apud Maximum Taurinensem in Homil. De tradition» ac exposi-
tione Symboli. 

Surla nécessité du Symbole, saint Thomas s'explique ainsi : « Necessarium 
fuit fidei, veriiatem in unum colligi, ut facllius posset omnibus proponi, ne 
aliquis per ignorantiam fidei a veritate deficeret. Et ab hujusmodi senten-
tiarum fidei collectione nomen Symboli est acceptum... Veritas fidei in sacra 
Scriptura diffuse continetur et variis modis et in quibusdam obscure ; ita 
quod ad eliciendum fidei veritatem ex sacra Scriptura requiratur longum stu-
dinm et exercitium, ad quod non possunt pervenire omnes illi quibus neces-
sarinm est cognoscere fidei veritatem, quorum plerique aliis negotiis occupât!, 



DE PERSÉVÉRANCE. 257 

Ainsi, à. dire vrai, il n'y a dans l'Église qu'un seul 
Symbole, le Symbole des Apôtres. Toutefois on en distin­
gue quatre : 1° Le Symbole des Apôtres, que nous allons 
expliquer. 

2* Le Symbole de Nicée. Il doit son nom au concile gé­
nérai tenu dans cette ville, en 325. Ce Symbole est le 
même que celui des Apôtres, sauf quelques explications 
ajoutées par le concile, pour confondre les Ariens qui 
niaient la divinité de Notre-Seigneur. Par exemple, au se­
cond article, le concile dit : « Nous croyons en un seul 
Seigneur Jésus-Christ, Fils unique de Dieu engendré du 
Père, Dieu de Dieu, lumière de lumière, vrai Dieu de vrai 
Dieu, engendré et non fait, consubstantiel au Père, par qui 
tout a été fait. » 

3* Le Symbole de Constantinople, ainsi appelé du con­
cile général tenu à Constantinople, en 381. Ce Symbole 
n'est encore que celui des Apôtres, développé contre les 
Macédoniens, qui niaient le Saint-Esprit. Ainsi, au neu­
vième article il est dit : « Nous croyons aussi au Saint-Es­
prit, Seigneur et vivificateur, qui est adoré et glorifié 
avec le Père et le Fils. » Les mots : « Qui procède du Père 
et du Fils », ont été insérés par l'Église contre les erreurs 
des Grecs relatives à la procession du Saint-Esprit. Il en 
est de même des suivants : « Créateur des choses visibles 
et invisibles », opposés aux erreurs des Manichéens. Mais, 
dans tout cela, il n'y a point d'addition, il n'y a qu'une 
explication. 

4° Enfin le Symbole de saint Athanase, résumé de la 

studio vacare non possunt, et ideo necessarium fuit ut ex sententiis sacra» 
Scripture aliquid manifestum summarie colligeretur, quod quidem non est 
additum sacras Scripture; sed potius ex sacraScriptura sumptum. (Quœst. !, 
De Fide, art. 9.) 

III. 17 



258 CATÉCHISME 

doctrine de ce grand défenseur de l'Église, et qui expli­
que admirablement les mystères de la Trinité et de l'In­
carnation. 

Composé de douze articles, le Symbole peut, suivant 
quelques docteurs, se diviser en trois parties : la première 
nous apprend ce que nous devons croire du Père; la se-
conde, ce que nous devons croire du Fils; la troisième, ce 
que nous devons croire du Saint-Esprit. L'œuvre de la 
Création est attribuée au Père : Je crois en Dieu, le Père 
tout-puissant, créateur du ciel et de la terre. L'œuvre de la 
Rédemption est attribuée au Fils : Et en Jésus-Christ, son 
Fils unique, Notre-Seigneur, etc. L'œuvre de la Sanctifica­
tion est attribuée au Saint-Esprit : Je crois au Saint-Es­
prit^ la sainte Église, etc. Quoiqu'on attribue au Père 
l'œuvre de la Création, au Fils celle de la Rédemption, 
au Saint-Esprit celle de la Sanctification, ces œuvres sont 
néanmoins communes aux trois personnes. 

Suivant d'autres théologiens, le Symbole se divise en 
deux parties seulement : l'une, composée des huit pre­
miers articles, nous apprend à connaître Dieu notre Père ; 
l'autre, composée des quatre derniers, nous apprend à 
connaître Y Église notre mère. 

Non-seulement le Symbole nous donne de Dieu et de 
l'Église cette connaissance nette et sublime qui élève si 
haut l'intelligence des peuples chrétiens ; il nous instruit 
encore sur l'homme et sur le monde avec une précision, 
qui sera le désespoir éternel de tous les faiseurs de sys­
tèmes. En effet, le Symbole nous apprend sur Fhommt 
qu'il a été créé de Dieu, qu'il est libre dans ses actions, pai 
conséquent qu'il a une âme spirituelle ; qu'il a péché 
que Dieu l'a racheté ; qu'il viendra lui demander à la fin 
des siècles un compte exact des move.ns qu'il lui a donnés 



DE PERSÉVÉRANCE. 259 

de profiter de sa Rédemption; que des liens sacrés de cha­
rité nous unissent et ne font de tous les Chrétiens que les 
membres d'un même corps; que nous avons tous les 
moyens de conserver notre union avec le second Adam et 
avec nos frères, ou de la rétablir si elle vient à être brisée 
par le péché; que nous ressusciterons tous pour vivre éter­
nellement heureux ou malheureux suivant nos œuvres. 

Sur le monde, le Symbole nous apprend qu'il a été créé 
de Dieu, qu'il est régi par une providence universelle, 
douce et infaillible dans ses lois, et qu'il aura une fin. 

Pour apprécier tout ce qu'il y a de sublime dans la sim­
plicité du Symbole catholique, remarquez comme il trace 
à grands traits l'histoire de l'homme et du monde. Re­
marquez encore que chacun de ses articles réduit en pous­
sière une foule de systèmes absurdes, rêvés parles philoso­
phes païens, sur Dieu, l'homme et le monde, et renouvelés 
avec si peu de honte par les impies modernes. Remarquez, 
enfin, que chaque mot est un trait de lumière qui dissipe 
une partie des ténèbres dont la raison de l'homme était en­
veloppée depuis le péché originel, et que la réunion de tous 
ces traits lumineux forme le soleil de la vérité, devant le­
quel toutes les erreurs disparaissent, comme les ombres de 
la nuit devant l'astre du jour. 

U est vrai, à l'égard des questions sur lesquelles la rai­
son humaine n'a débité dans tous les siècles et dans tous 
les pays que des sottises, des absurdités et des erreurs 
funestes, le Symbole catholique ne laisse pas de liberté. 11 
a raison ; ce serait la liberté du suicide. Qu'est-ce que le 
genre humain peut gagner à ce que tel insensé puisse lui 
dire en toute liberté qu'il n'y a point de Dieu ; tel autre, 
que Dieu et la nature sont un seul être ; tel autre, que 
Dieu existe, mais qu'il n'a aucun rapport avec nous; tel 



260 CATÉCHISME 

autre, que l'âme est mortelle; tel autre, qu'il y a peut-être 
une autre vie, mais qu'on ignore ce qu'elle est? On ne la 
voit pas. Le genre humain, au contraire, a beaucoup à 
gagner à ce qu'une religion divine lui dise avec précision 
le pourquoi et le but de l'existence ; à ce qu'elle lui donne 
sur Dieu et sur l'âme des notions certaines, sublimes et 
consolantes. 

Or, ces notions, le Credo catholique les communique à 
tous les membres de l'Eglise. De cette manière il met les 
esprits sur le même pied, les traite avec la même consi­
dération, les affermit dans les mêmes principes et la 
même croyance. La société n'a plus dès lors de marche 
divergente, de direction opposée. Tous les hommes agis­
sent sous l'impulsion de la même foi, et, comme il n'y a 
jamais doute, hésitation, résistance, la marche est con­
tinue et sans cesse progressive. 

Grâce au Symbole, les vérités de l'ordre politique ont 
une base solide. La forme des gouvernements pourra 
changer ; mais le changement se fera sans secousse et sans 
révolution. Il gravitera toujours autour de la justice et de la 
charité. Quant aux vérités de l'ordre scientifique, de Tor­
dre littéraire, elles ne rencontrent dans l'enseignement 
catholique aucun obstacle. Loin de là, elles y trouvent les 
idées qui les fécondent et leur donnent un développement 
plus sûr et plus éclatant. 

Ainsi, le Credo est l'arche sainte qui réunit autour 
d'elle l'humanité pendant son voyage à travers la vie. Est-
ce un si grand malheur qu'on ne puisse la briser, au ris­
que de se perdre dans le désert et de s'ensevelir dans les 
sables? Pendant seize siècles, l'Europe a marché sur ses 
traces et pendant seize siècles ce Credo n'a-t-il pas pro­
duit la plus belle civilisation qui ait jamais existé? N'a-t-



DE PERSÉVÉRANCE. 361 

il pas eu l'insigne honneur de voir rassemblés autour de 
lui les génies les plus grands, les inventions les plus mer­
veilleuses, les monuments les plus admirables? En le 
donnant au monde, le Fils de Dieu est devenu, comme il 
le dit lui-même, la pierre angulaire, son nom, le nom 
du salut universel. Tout édifice qui ne s'élève pas sur 
cette pierre n'a ni durée ni grandeur. Il n'y a pas d'au­
tre nom qui puisse sauver les individus et la société, même 
temporellement. 

Les peuples pourront écrire d'autres noms sur leurs an­
nales, en tête de leurs lois et au frontispice de leurs tem­
ples. Ils pourront célébrer un jour un héros de l'épée ou 
de la parole, demain un autre, s'attacher sur les pas des 
personnages qui auront su exciter leur enthousiasme par 
leur génie, quelquefois par leurs crimes et leurs folies; 
mais il ne leur sera jamais donné de faire longue route 
avec de tels guides, ni d'atteindre leur destinée. Ils abou­
tiront toujours à des guerres et à des catastrophes, car il 
n'y a qu'un seul nom qui porte avec lui la paix, l'ordre, 
l'harmonie, la vertu et la prospérité, c'est le nom de Jésus. 

La vérité du Symbole catholique se fait tellement sen­
tir, que, lorsque nos pères dans la foi l'opposaient aux 
erreurs païennes, les juges confondus n'essayaient pas 
même de répondre, ils se contentaient d'employer la logi­
que des tyrans : leur bouche prononçait un arrêt de mort. 
Un enfant de sept ans fut traduit devant le prévôt Asclé-
piades, persécuteur des Chrétiens : « Qui es-tu? lui de­
manda le juge. — Je suis Chrétien catholique. » Et l'en­
fant lui récita le Symbole et les autres choses qu'on lui 
avait apprises au catéchisme. Cette naïve profession de foi 
irrita le tyran. Toutefois, modérant extérieurement sa 
fureur, il fit venir la vertueuse mère du jeune héros, et, 



262 CATECHISME 

* Prudence. 

en sa présence, on fouetta ce petit enfant avec tant de 
cruauté, qu'il fut bientôt tout en sang. Un si horrible spec­
tacle fit couler les larmes des yeux de tous les specta­
teurs. 

Pendant qu'on déchirait son corps, cet enfant de béné­
diction confessait Jésus-Christ, à qui sa digne mère offrait 
le sacrifice de son fils, avec une constance que les Païens 
admiraient. Le petit martyr, regardant avec tendresse sa 
pieuse mère, lui dit : « J'ai bien soif. » Elle lui répondit : 
« Mon fils, encore un peu de patience, vous arriverez bien-
« tôt à la fontaine de vie, et Jésus-Christ vous donnera à 
« boire d'une eau vive qui vous désaltérera pour toujours. » 
Outré de colère en voyant la fermeté héroïque de l'enfant 
et de la mère, Asclépiades ordonna qu'on tranchât la 
tète à ce jeune athlète qu'il n'avait pu vaincre. Sa mère 
le prit entre ses bras et lui donna un dernier baiser qui fut 
aussi religieux que tendre, et, en le rendant au bourreau, 
elle dit ces paroles du prophète : La mort de ses Saints est 
précieuse devant le Seigneur1 / 

Ce n'est pas assez d'admirer le Symbole, il faut le 
comprendre. Nous allons donc en expliquer les différents 
articles. Et, d'abord, les vérités contenues dans le Sym­
bole sont appelées articles, d'après une comparaison sou­
vent employée par les Pères. De même que les membres 
du corps sont séparés et distingués par des articulations, 
ainsi l'on a, avec beaucoup de justesse et de raison, donné 
le nom d'articles aux vérités que nous devons croire, en 
particulier et d'une manière distincte dans la confession 
de la foi. 

Je crois en Dieu, Père tout-puissant. Créateur du ciel 



DE P E R S É V É R A N C E . 263 

et de la terre. Ce que nous avons dit de l'œuvre de la Créa­
tion, dans la première partie du Catéchisme, nous dis­
pense de nous étendre longuement sur cet article. En voici 
le sens : 

Je crois. Croire n'est pas la même chose que penser, 
imaginer, concevoir une opinion. Croire, en cet endroit, 
veut dire : Je tiens pour vrai, pour tellement certain ce 
qui est contenu dans le Symbole, que je suis prêt à le 
signer de mon sang. Le mot croire est sous-entendu et 
doit se placer par la pensée devant chaque article du Sym­
bole. 

En Dieu, et non pas aux dieux. Ce seul mot, par lequel 
nous professons l'unité de Dieu, a pulvérisé l'idolâtrie et 
changé la face de l'univers. En Dieu; croire Dieu, c'est 
croire ce qu'il enseigne ; croire à Dieu, c'est croire qu'il 
existe; mais croire en Dieu, c'est de plus se confier 
pleinement en lui sans examen et sans doute, et tendre 
à lui comme au souverain bien, de toute la puissance 
de son âme *. Ce commencement du Symbole nous fait 
connaître l'excellence de la philosophie chrétienne, qui 
nous élève, dès l'abord, à la plus haute de toutes les vérités, 
pour nous faire, de là, contempler toutes les autres. Elle 
est bien différente de la philosophie du siècle, qui, sou­
tenue seulement par la lumière naturelle, ne s'élève que 
peu à peu à l'aide des effets et des choses sensibles, et ne 
parvient après de longs travaux à reconnaître l'auteur de 
tout ce qui existe. Cependant la connaissance que la foi 
nous donne est beaucoup plus prompte, plus certaine et 

i De apostolis possumus dicere : Credimus Paulo, sed non credimus in 
Paulum; credimus Petro, sed non credimus in Petrura... Quid est ergo crc-
dere in Deum ? Credendo ainare, credendo diligere, credendo iu eum ire, et 
ejus membris incorporari. (S. Aug., In Joan., tract, xxix, n. C) 



264 CATÉCHISME 

plus pure que si elle venait des raisonnements de la science 
humaine 1 . 

Père. Nous donnons à Dieu le nom de Père pour trois 
raisons. La première, parce qu'il est le Père de toutes les 
créatures, non par nature ni par adoption, mais par créa­
tion, et que son pouvoir et sa providence admirable s'é« 
tendent à tout. N'est-ce pas le Seigneur qui est votre Père, 
nous dit l'Écriture, qui est votre Maître, qui vous a faits 
et tirés du néant? N'est-ce pas lui qui est votre seul Père9? 

La seconde, parce qu'il est Père de tous les justes, non 
par nature, mais par adoption. Nous n'avons pas reçu 
l'esprit de servitude, dit l'Apôtre, pour vivre dans la 
crainte comme des esclaves, mais l'esprit d'adoption des 
enfants de Dieu, par lequel nous crions : Mon Père, mon 
Père 3 / Dieu, en effet, dit saint Jean, nous a témoigné un 
tel amour, que nous sommes appelés et nous sommes réel­
lement les enfants de Dieu. Que si nous sommes enfants, 
nous sommes aussi héritiers ; héritiers de Dieu et cohéritiers 
de Jésus-Christ, qui est le premier-né de plusieurs frères, et 

< Necessarium est homini accipere per modum fldei non solnm ea quae sunt 
snpra rationem, sed etiam ea quai per rationem cognosci possunt : et hoc 
propier tria. Primo quidem, ut citius homo ad veritatis divlnœ cognitionem 
perveniat ; scientia enim ad quam pertinet probare Deum esse et alla hujus 
modi de Deo, ultimo hominibos addiscenda proponitur pnesuppositis multis 
aliis scientiis. Et sic nonnisi post multum tempus vite sua» homo ad Dei 
cognitionem perveniret. Secundo, ut cognitio Dei ait communior : multi enim 
in studio scient!» profleere non possunt ; vel propter hebetudinem ingenii, 
Tel propter alias occupationes et nécessitâtes temporalis vit», vel etiam prop­
ter torporem addiscendi; qui omnino Del cognitione frauđarentur, nisi pro-
poncretur eis divina per modum fldei. Tertio, propter certitudinem. Ratio 
enim humana in rebus divinis est multum deficiens, cujus signum est quia 
pliilosophi, de rebus humanis naturali investigatione perscratantes, in multis 
erraverunt et sibi ipsis contraria senserunt. Ut ergo es set indubitata et certa 
cognitio apud domines de Deo, oporttiit quod divina eis per modum fldei tra-
derentur, quasi a Deo dicta qui mentiri non potest. (S. Tliora., 2* 2 " q. 2 . 
art. i. cor.) 

« Deut.,xxxii, Ci Matach., u , 10. — *Rom., n, 10. 



DE PERSÉVÉRANCE. 265 

<fiii ne rougit pas de nous appeler ses frères *. La troisième, 
parce qu'il est le principe sans principe, et que, de toute 
éternité, il engendre son Fils, le Verbe divin, par qui tout 
a été fait. 

Toutefois, lorsque nous disons que le Père est la pre­
mière personne, il ne faut pas croire que nous reconnais­
sons dans la Trinité quelque chose de premier et de der­
nier, de plus grand et de plus petit. A Dieu ne plaise 
qu'une pareille impiété entre dans l'esprit des Fidèles ! La 
Religion chrétienne enseigne que la même éternité, la 
même puissance et la même majesté conviennent aux trois 
personnes ; qu'il n'y a entre elles aucune différence ni 
aucune inégalité. Toute la distinction qu'on connaît en 
elles vient de leurs propriétés respectives : le Père n'est 
point engendré, le Fils est engendré du Père, le Saint-Es­
prit procède de l'un et de l'autre. C'est ainsi que nous con­
fessons et adorons l'unité dans l'essence divine, la distinc­
tion dans les Personnes et l'égalité dans la Trinité. 

Tout-puissant. Nous entendons par ce mot qu'il n'y a 
rien, qu'il est impossible de rien imaginer, qui surpasse la 
puissance de Dieu. Non-seulement il peut faire tout ce que 
l'imagination peut concevoir de plus difficile, comme de 
faire rentrer l'univers dans le néant, ou de créer en un ins­
tant plusieurs autres mondes ; mais son pouvoir s'étend à 
des choses infiniment plus relevées, dont la raison hu­
maine ne saurait même soupçonner la possibilité. Néan­
moins, quoiqu'il soit tout-puissant, Dieu ne sourait ni 
mentir, ni cesser d'être, ni tromper, ni être trompé, ni 
pécher, ni rien ignorer; ce sont là des choses qui n'appar­
tiennent qu'aux êtres imparfaits. Ainsi, tout en reconnais­
sant la toute-puissance de Dieu, nous croyons qu'il est par-

• Joan., m, 1 ; Rom., vin, 17 ; Heb., u, 11. 



266 CATECHISME 

' Matth., xvii, 19. 

faitement exempt de tout ce qui n'est pas en harmonie 
avec sa nature infiniment parfaite. 

Plaçons ici une remarque importante. Ce n'est pas sans 
des raisons très-sages que le Symbole commence par nous 
proposer la toute-puissance de Dieu, comme l'objet de no­
tre foi. Par là, les Apôtres ont voulu que nous n'eussions 
aucune peine à croire ni les merveilles de la nature, ni les 
merveilles de la grâce, dont les articles suivants contien­
nent le récit abrégé. En effet, dès que nous croyons que 
Dieu est tout-puissant, nous avouons par là même qu'il a 
la connaissance de toutes choses et que tout est soumis à sa 
volonté. Dès lors, quoi que l'on nous propose à croire, si 
grand, si élevé qu'il soit, la raison humaine y donnera sans 
peine son assentiment. S'agit-il de bien à espérer? Jamais 
la grandeur de la chose n'ébranlera la confiance de l'es­
prit ; au contraire, nous sentirons nos désirs et nos espé­
rances s'affermir par cette pensée qu'il faut se rappeler 
souvent : Rien n'est impossible à un Dieu tout-puissant. 
Ayons donc soin de fortifier notre foi en la toute-puissance 
de notre Père, lorsque nous aurons à faire pour l'utilité 
du prochain quelque chose de difficile ou que nous vou­
drons obtenir quelque chose par la prière. 

Le Sauveur lui-même, pour animer notre courage, nous 
dit cette admirable parole : Si vous avez de la foi comme 
un grain de sénevé, vous direz à cette montagne de passer 
d'un lieu à un autre, et elle y passera et rien ne vous sera 
impossible1. Et, pour exciter notre confiance dans la prière, 
il nous dit par la bouche de l'Apôtre saint Jacques : De­
mandez avec foi sans hésiter; car celui qui hésite est sem­
blable au flot de la mer qui est poussé par le vent de tous 



DE PERSÉVÉRANCE. 267 

les côtés : que cet homme-là donc ri imagine pas qu'il rece­
vra quelque chose du Seîgtieur 1 . 

Les autres avantages de cette foi à la toute-puissance de 
Dieu sont 1° d'écraser notre orgueil et de nous porter à 
l'humilité, en nous faisant sentir notre faiblesse. C'est ainsi 
que, dans la Religion, tout, jusqu'à un mot, tend à gué­
rir l'homme des suites du péché et à le rendre conforme 
au second Adam. 2° De nous faire craindre Dieu. Je vous 
montrerai Celui que vous devez craindre, nous dit le Sau-
vaur ; craignez Celui qui, après avoir tué le corps, peut 
vous précipiter dans Venfer; en vérité, je vous le dis, c'est 
Celui-là qu'il faut craindre s . 3" De nous rappeler l 'im­
mensité des bienfaits du Seigneur à notre égard. Quicon­
que pense à la toute-puissance de Dieu serait d'une trop 
grande ingratitude s'il ne s'écriait souvent : Celui qui est 
tout-puissant a fait pour moi de grandes choses *. 

Créateur. Ce mot signifie que Dieu a fait toutes choses 
de rien et qu'il peut les anéantir. Les Anges, les hommes, 
et même les démons, peuvent bien faire et défaire certai­
nes choses ; mais ils ne peuvent les faire sans quelque ma­
tière préexistante, ni les défaire, si ce n'est pour les réduire 
à quelque autre chose. Ainsi l'architecte ne peut faire une 
maison de rien, il lui faut des pierres, de la chaux, du 
bois ; ni la détruire de manière à l'anéantir, mais simple­
ment la réduire en pierres et en poussière. Dieu seul est 
appelé créateur, et il l'est réellement, parce que lui seul 
n'a pas besoin de matière pour faire ses ouvrages. 

Créateur. Ce mot ne désigne pas seulement le Père, car 
l'œuvre de la Création est commune aux trois personnes 
de la sainte et indivisible Trinité. En effet, si dans le 

» JJC, i, G. — 1 Luc, M I , 5. — s Id., i, 19. 



268 CATÉCHISME 

» Joan., i, 3. — 1 Gen., tu — » Psal. n . 

Symbole nous apprenons que le Père a créé le Ciel et la 
terre, nous lisons du Fils, dans l'Écriture : Que toutes cho­
ses ont été faites par lui *; et du Saint-Esprit : U esprit du 
Seigneur était porté sur les eaux a . Les Cieux ont été affer­
mis par la parole du Seigneur, dit le Psalmiste, et toute 
leur beauté est l'effet du souffle de sa bouche8. 

Du Ciel et de la terre. Par ces mots on entend non-seu­
lement le Ciel et la terre, mais tout ce qu'ils renferment : 
les minéraux, les végétaux, les animaux, l'homme, les 
Anges, toutes les créatures visibles et invisibles. On se 
contente de dire Créateur du Ciel et de la terre, parce que 
le Ciel et la terre sont les deux principales parties du 
monde : l'une supérieure, où habitent les Anges ; l'autre 
inférieure, où habitent les hommes. Or, les Anges et les 
hommes sont les plus nobles des créatures, auxquelles tou­
tes les autres obéissent et se rapportent, comme les Anges 
et les hommes eux-mêmes sont obligés d'obéir et de se 
rapporter à Dieu. 

Telle est l'explication simple et littérale du premier ar­
ticle de notre foi. Peut-être ne vous doutez-vous pas de 
tout ce qu'il renferme de profondeur. Eh bien ! cette lu­
mineuse parole : Un seul Dieu Créateur et conservateur de 
tout l'univers, qui rayonne en tête du Symbole catholique, 
est, dans le monde des esprits, ce que le soleil est dans le 
inonde des corps. 

Nations de l'Europe, sachez-le bien, à ce premier dogme 
vous êtes redevables de vos lumières et de votre supério­
rité. Qui a dissipé, dites-moi, cette nuée de divinités absur­
des qui recevaient l'encens des Païens dégradés, sur les 
trente mille autels de la Rome des Césars ? Qui vous a 



DE PERSÉVÉRANCE. 269 

délivrées du dogme barbare de la fatalité, qui, courbant 
les philosophes de la Grèce et de l'Italie sous le sceptre de 
fer d'un aveugle destin, étouffait en eux le sentiment de 
la liberté morale, et les condamnait ou à l'insensibilité 
stoïque ou aux horreurs du désespoir ? 

Et vous, savants modernes, si fiers de vos découvertes, 
dites-moi à votre tour qui a délivré la science de la na­
ture, des interminables cosmogonies de la Grèce et de 
l'Inde antiques ? Qui a mis fin à ces tâtonnements éternels 
sur l'origine des choses, dans lesquels se consuma si long­
temps et si vainement le feu sacré du génie ? L'histoire à 
la main, remontez la chaîne des siècles, et vous verrez que 
la science fut émancipée, le jour où pour la première fois 
retentit dans le monde le Symbole catholique. Son pre­
mier mot est le piédestal de la science de la nature, aussi 
bien que de la science de Dieu. Et, pour que vous ne l'ou­
bliiez pas, souvenez-vous que le dernier siècle ne tomba 
dans les erreurs qui vous font pitié, que pour avoir voulu 
briser cette base nécessaire, ce point de départ de toutes 
les investigations. 

Et vous, hommes, qui que vous soyez, qui souffrez, qui 
gémissez sur cette terre, que vous dirai-je ? A qui devez-
vous le dogme consolateur d'une Providence maternelle, 
attentive à vos vœux et sensible à toutes vos infortunes ? 
Qui a rétabli pour vous dans la langue humaine ce mot 
si doux : espérance ? C'est encore le premier article du 
Symbole catholique. Si vous en doutez, souvenez-vous des 
peuples païens de l'antiquité et voyez les peuplades ido­
lâtres des temps modernes. Qu'un concert unanime de 
bénédictions s'élève donc du milieu des peuples chrétiens, 
vers le Dieu créateur et père qui, se révélant à eux, daigna 
leur procurer de si grands biens. Honneur au cœur fidèle 



270 CATÉCHISME 

au Symbole catholique ; honte à l'homme qui en rougit ; 
malheur à celui qui le dédaigne ; anathème à celui qui 
l'attaque. 

Le second article du Symbole est ainsi conçu : Et en 
Jésus-Christ, son Fils unique notre Seigneur. Nous disons : 
Je crois en Jésus-Christ, comme nous disons : Je crois en 
Dieu le Père ; parce que le Fils de Dieu, Jésus-Christ, est 
Dieu comme le Père. Ainsi, il ne faut pas nous contenter 
de tenir pour certain ce que la foi nous enseigne sur Jésus-
Christ, il faut accompagner cette conviction des sentiments 
âe la piété. Il faut que notre cœur s'attache à Jésus-Christ, 
se complaise en lui, réponde à l'amour qu'il nous a té­
moigné. De cette manière, la foi, animée par la charité, 
tnnira notre esprit à l'esprit du second Adam, nous fera 
vivre de sa vie et participer aux fruits de sa Rédemption. 

En Jésus-Christ. Le mot de Jésus veut dire Sauveur. Ce 
n'est ni par hasard, ni par le jugement et la volonté des 
hommes qu'il a été donné au Verbe fait chair ; mais par 
Tordre et la disposition de Dieu même ; car l'Ange, en 
annonçant à Marie qu'elle serait mère de Dieu, lui dit ces 
paroles : Voilà que vous concevrez dans votre sein et que 
vous enfanterez un Fils, et vous rappellerez du nom de 
Jésus *. 

A la vérité, plusieurs ont porté ce nom dans l'Écriture, 
parce qu'ils étaient les figures du véritable Sauveur ; mais 
nul autre que Notre-Seigneur ne l'a vérifié dans toute son 
étendue. C'est lui et lui seul qui a sauvé le monde du 
péché, du démon et de la mort éternelle. Le nom de Jésus, 
prononcé avec une foi vive, a la vertu de rendre inu­
tiles tous les efforts des ennemis de notre salut. Souvent 

• Luc, i, 31. — Sur le respect dû au nom de Jésus, voir la Fête de la Cir­
concision, t. VIII. 



DE PERSÉVÉRANCE. 271 

' Lev., viii, 3 0 ; III llcg., x, î j . 

il doit être sur nos lèvres et toujours dans notre cœur. 
Le nom de Christ, ajouté à celui de Jésus, signifie oint 

ou sacré. Chez les Hébreux, c'était une loi et une cou­
tume de consacrer, avec de l'huile sainte, les Rois, les Prê­
tres et les Prophètes. Voilà pourquoi on les appelait les 
christs, ou les oints du Seigneur. Cette consécration était le 
symbole de la grâce particulière que Dieu leur commu­
niquait, pour exercer dignement leurs fonctions. Or, les 
Prêtres ont pour fonction de recommander le peuple à 
Dieu par des prières assidues, d'offrir des sacrifices et de 
se rendre médiateurs entre Dieu et les hommes. Les Rois 
sont chargés de gouverner les peuples, d'établir et de faire 
observer les lois, de protéger la vie des innocents et de 
punir les crimes des méchants. 

Comme ces deux ministères semblent représenter sur la 
terre quelque chose de la majesté de Dieu, ceux que l'on 
choisissait pour la royauté et le sacerdoce devaient être 
oints et sacrés par l'huile sainte i . La coutume fut aussi 
de donner l'onction aux Prophètes, parce qu'ils étaient les 
interprètes du Dieu immortel et ses ambassadeurs, char­
gés de corriger les mœurs et d'annoncer l'avenir. Or, nul 
ne méritait mieux le nom de Christ que Notre-Seigneur. 
Car il est tout à la fois Roi, Prêtre et Prophète, et l'onc­
tion dont il est consacré n'est pas une simple participa­
tion de la grâce divine, c'est la divinité même qui habite 
en lui. 

D'abord, il est Roi, non-seulement comme Dieu, mais 
comme homme revêtu de notre nature. C'est sous cette 
qualité que son Père le fit annoncer au monde : / / sera le 
Roi éternel de la maison de Jacob, et son règne n'aura 



272 CATÉCHISME 

point de fin l . Il lui a donné toute puissance au Ciel et sur 
la terre, et le Sauveur lui-même a brisé l'empire du dé­
mon, qui était l'idolâtrie, sauvé les élus et fait la conquête 
du genre humain, en rachetant tous les hommes par l'ef­
fusion de son précieux sang. Qu'elles le veuillent ou ne le 
veuillent pas, qu'elles le sachent ou qu'elles l'ignorent, 
c'est encore lui qui règne sur les nations. Son règne est 
spirituel et éternel; commencé sur la terre, il sera con­
sommé dans le Ciel. 

En second lieu, il est Prêtre. Il a offert un sacrifice au­
quel nul autre ne peut être comparé ; un sacrifice dont 
tous ceux de l'ancienne Loi n'étaient que la figure, et il 
continue de l'offrir chaque jour sur les autels du monde 
entier. A proprement parler, Notre-Seigneur est le 
seul Prêtre, tous les autres ne sont que ,ses représen­
tants et ses ministres. De plus, il est Prêtre selon 
l'ordre de Melchisédech, comme l'avaient annoncé les 
Prophètes, puisqu'il s'est offert une fois de ses propres 
mains à Dieu son Père, dans la dernière Cène, sous les 
symboles du pain et du vin, et qu'il s'offre encore tous 
les jours de la même manière à l'autel par les mains des 
Prêtres. 

En troisième lieu, il est Prophète. Il avait reçu de sou 
Père la science de toutes choses. Tous ceux qui ont été 
honorés du nom de Prophètes n'étaient que ses disciples, 
envoyés devant lui pour annoncer Celui qui devait donner 
aux hommes la véritable connaissance des mystères de 
Dieu. De plus, il a exercé lui-même la fonction de Pro­
phète. U a montré en bien des circonstances qu'il connais­
sait parfaitement les plus secrètes pensées de l'esprit et 



DE PERSÉVÉRANCE. 273 

les sentiments les plus cachés du cœur. Il a prédit avec 
certitude des événements qui se sont vérifiés à la lettre : 
sa passion et ses principales circonstances, sa mort et son 
genre de mort, la ruine de Jérusalem et du Temple. 
Tous ces événements, exactement accomplis, sont le gage 
de l'accomplissement de ceux qui ne le sont pas encore, 
tels que son retour sur la terre à la fin des siècles, 
pour juger tous les hommes et rendre à chacun selon ses 
œuvres. 

Son Fils unique. Ces paroles nous apprennent que le 
Père tout-puissant, dont nous avons parlé dans le premier 
article du Symbole, a un Fils vrai, un Fils par nature, 
qui s'appelle Jésus-Christ, vrai Dieu comme son Père qui 
l'a engendré de toute éternité. Or, quand nous entendons 
prononcer que Jésus est Fils de Dieu, gardons-nous de 
nous représenter sa naissance d'une manière matérielle et 
terrestre. Si nous voulons en avoir quelque idée, recou­
rons à la comparaison suivante : lorsqu'une personne se 
regarde dans un miroir, aussitôt elle produit une image 
d'elle-même si parfaitement semblable, qu'on ne peut 
trouver aucune différence entre elle et la personne. Eu 
effet, non-seulement elle lui est semblable dans les traits 
et dans les couleurs, mais encore dans les attitudes et les 
mouvements. Cette image si parfaitement semblable se 
produit sans fatigue, sans intervalle de temps, sans ins­
trument, mais subitement et par un seul regard. 

Ainsi, vous devez penser que Dieu, se contemplant lui-
même avec l'œil de l'intelligence dans le miroir de sa 
divinité, produit une image parfaitement semblable à lui-
même. Or, Dieu ayant donné à cette image la réalité 
de tout son être, ce que nous ne pouvons faire en nous re­
gardant dans un miroir, il en résulte que cette image est 

m. i s 



274 CATÉCHISME 

» Builar., Dottr. erist., p. 22. — 1 Isa., L U I , 3. 

vraiment Fils de Dieu, tandis que les images de nous-
mêmes que nous produisons dans un miroir ne sont pas 
nos enfants. 

On voit par là comment le Fils de Dieu est Dieu comme 
le Père et un même Dieu avec le Père, puisqu'il a la même 
substance que le Père. On voit encore que le Fils de Dieu 
n'est pas plus jeune que le Père, mais qu'il a toujours été, 
aussi bien que le Père, puisqu'il a été engendré par la 
seule contemplation que Dieu fait de lui-même, contem­
plation qui est éternelle comme l u i 1 . 

Croyons donc d'une foi ferme et honorons avec une 
piété profonde le mystère par lequel Dieu le Père engendre 
son Fils de toute éternité ; mystère qui, malgré toutes les 
similitudes, reste au-dessus de la raison, et qui doit nous 
ravir d'admiration comme le Prophète : Qui pourra, 
s'écriait-il, raconter sa génération a ? Croyons avec bon­
heur, et sur le témoignage de Dieu même, que le Fils est 
de même nature que le Père, qu'il a la même puissance, 
la même sagesse, la même éternité, suivant cette explica­
tion plus étendue du concile de Nicée : Et en Jésus-Christ 
son Fils unique, né du Père avant tous les siècles, Dieu 
de Dieu, lumière de lumière, vrai Dieu de vrai Dieu, 
engendré et non créé, consubstantiel au Père, par gui 
toutes choses ont été faites. 

Jésus-Christ est appelé Fils unique de Dieu, parce qu'il 
est le seul vrai fils de Dieu par nature. Nous sommes en­
fants de Dieu : mais ce n'est que par adoption, c'est-à-dire 
par l'élection de Dieu et par grâce, tandis que Jésus-
Christ est vrai Fils de Dieu par nature, et il est le seul qui 
le soit ainsi. 



DE PERSÉVÉRANCE. 275 

Notre Seigneur. Jésus-Christ est notre Seigneur ou no­
tre Maître : i° en tant que Dieu, parce qu'il nous a créés 
et qu'il nous conserve ; 2" en tant qu'homme, parce qu'il 
nous a rachetés, et rachetés à grand prix, et que son Père 
lui a donné toute puissance au Ciel et sur la terre ; 3* en 
tant qu'Homme-Dieu. Cette union admirable de la nature 
divine et de la nature humaine en une seule personne 
le rendrait notre Maître, lors même qu'il ne fût point mort 
pour nous, puisqu'il est par là Maître souverain de toutes 
les créatures en général, et spécialement des fidèles qui 
lui sont unis comme les membres à leur chef, comme 
les enfants à leur père, comme les disciples à leur maître; 
car c'est de Jésus-Christ que nous avons pris notre nom 
de Chrétiens. Nous nous sommes rangés sous ses lois au 
jour de notre baptême, et nous lui avons juré une éter­
nelle fidélité. 

Ainsi, nous appartenons à Jésus-Christ bien plus qu'un 
serviteur, qu'un esclave n'appartient à son maître, un 
enfant à son père. Toutefois, ce Seigneur si puissant nous 
traite avec tant de charité, qu'il daigne nous donner, non 
pas le nom d'esclaves, mais les doux noms de frères et 
d'amis. Voilà une des raisons les plus justes, et je ne sais 
même s'il y en a de plus justes, pour nous engager à le 
reconnaître, à le respecter et à l'honorer comme notre 
Seigneur. 

Les deux premiers articles du Symbole nous appren­
nent que nous venons de Dieu et que nous appartenons à 
Dieu d'une manière toute spéciale. A quelle haute vertu, 
ce seul mot bien compris n'est-il pas capable de nous 
élever! Un empereur romain avait un cerf magnifique 
qu'on était venu à bout d'apprivoiser. Objet des caresses et 
de l'affection de son maître, ce bel animal était nourri au 



276 CATÉCHISME 

palais, et y revenait tous les jours après avoir visité les 
forêts voisines. Craignant que, dans les courses qu'il fai­
sait au dehors, quelqu'un ne le poursuivît ou ne le blessât, 
l'empereur fit graver, sur un collier d'or qu'on lui mit, 
ces paroles : Ne me touchez pas, /appartiens à César. 

Nous venons de Dieu, nous appartenons à Dieu, nous 
sommes le bien de Dieu, il nous a marqués de son 
sceau. Notre âme et ses facultés, notre corps et ses organes, 
portent l'empreinte delà Divinité; en un mot, sur notre être 
tout entier brille cette inscription sacrée : iVe me touchez 
2)a$, j'appartiens à Dieu. Sachons la respecter dans les 
autres et la faire respecter en nous-mêmes, en ne nous 
laissant ni séduire par les mauvais exemples, ni entraîner 
par les passions, ni réduire en servitude par l'esprit de 
malice, qui est l'ennemi de Dieu et notre grand en­
nemi. 

Comment dire maintenant les avantages que le monde 
doit au second article du Symbole? En ne les considérant 
que sous le rapport intellectuel, il faudrait des volumes en­
tiers pour les exprimer. C'est à la foi à ce second article, 
c'est-à-dire à la révélation que Dieu nous a faite de Jésus-
Christ, que les sociétés chrétiennes doivent leurs notions si 
justes sur Dieu, sur l 'homme, sur le monde, sur les rap­
ports des supérieurs et des inférieurs. En effet, Jésus-Christ 
est le dernier mot de la science de Dieu, de la science de 
l 'homme, delà science delà société et de la science du monde. 
Ces seuls mots : Jésus-Christ ou le Fils de Dieu fait homme 
pour sauver le genre humain nous en disent plus sur l'in­
finie justice, sur l'infinie miséricorde, sur l'infinie sa­
gesse de Dieu, sur l'immense dignité de l'âme humaine, 
sur l'immensité du mal, sur la dégradation et la réhabili­
tation des créatures, que tous les Prophètes anciens, que 



DE PERSÉVÉRANCE. 277 

» l Cor., u, ?. 

toutes les traditions des peuples et que tous les livres des 

philosophes. 

Jésus-Christ ! mais c'est le sublime résumé de l'his­
toire du monde. Les quarante siècles qui précèdent sa 
venue conduisent à lui, et tous les siècles qui la suivent 
se rapportent encore à lui, c'est-à-dire à la formation de 
son corps mystique, qui est l'Eglise. A cela, sont coor­
donnés tous les événements. Tous les peuples avec leurs 
révolutions gravitent vers ce centre unique, comme tous 
les astres vers le soleil. Qui ne sait pas cela ne com­
prendra jamais rien à l'histoire, je dis à l'histoire pro­
fane. Mais aussi, avec cette donnée si simple et si haute, 
tout s'explique, le génie s'agrandit et se féconde, chaque 
peuple, chaque événement, se voit dans sa destinée, et se 
classe suivant l'importance qu'il a dans le plan général. 

Ne nous étonnons plus d'entendre le grand Apôtre, si 
profondément instruit de toutes choses, s'écrier avec un 
saint enthousiasme : Pour moi, je me glorifie de ne rien sa­
voir que Jésus et Jésus crucifié1. Je ne m'étonne plus d'en­
tendre un des plus beaux génies, et peut-être la plus 
forte tête qui ait jamais paru sur la terre, saint Thomas, 
avouer hautement : Qiiil avait puisé toute sa science au 
pied de son crucifix. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui a éclairé notre esprit 
des vives et sûres lumières de la foi. De combien d'erreurs 
il nous a guéris ; de combien de désordres il nous a r e -



278 CATÉCHISME DE P E R S É V É R A N C E , 

tirés, en nous apprenant à vous connaître, à nous con­

naître nous-mêmes et les créatures ! Faites-nous la grâce 

de bien profiter de tant de lumières, car on demandera 

beaucoup à celui à qui on aura beaucoup donné. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 

choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 

de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, j'écouterai 

avec attention les instructions du Catéchisme. 



X I X « L E Ç O N 

D E NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, 
PAR LA FOI (SCITE). 

Troisième article du Symbole. — Mystère de l'Incarnation. — Divinité, hu­
manité de Notre-Seigneur : avantage social de cet article. — Quatrième 
article du Symbole. — Mystère de la mort et passion. — Actes de Pilate. 
— Témoignage de saint Justin, de Tertullien, d'Eusebe de Césarée ; avan­
tage social de cet article. — Cinquième article du Symbole. — Résurrec­
tion : avantage social de cet article. — Trait d'histoire. 

Le troisième article du Symbole est renfermé dans ces 
mots : Qui a été conçu du Saint-Esprit, est né de la Vierge 
Marie. Il nous enseigne trois grandes vérités. 

La première, que le Verbe, la seconde personne de la 
sainte Trinité, le Fils unique de Dieu de toute éternité, a 
été fait dans le temps Fils de Marie; en sorte que la même 
personne divine, demeurant Dieu, comme elle l'était de 
toute éternité, est devenue homme, ce qu'elle n'était pas 
auparavant. C'est ainsi que l'apôtre saint Jean a expliqué 
ce mystère profond, dont il avait puisé la connaissance 
dans le cœur même du Sauveur. Après avoir déclaré la 
nature du Verbe par ces paroles : Au commencement était 
le Verbe et le Verbe était en Dieu, et le Verbe était Dieu, il 
termine par les suivantes : Et le Verbe s'est fait chair, et il 
a habité parmi nous 1 . De là, le nom si parfaitement juste 
ČL incarnation, donné à ce mystère par les docteurs de 
l'Eglise, et notamment par les Pères du premier concile 
de Nicée, dans leur Symbole : Et incarnatus est de Špi­
ritu sancto ex Maria Virgine. Ajoutons qu'il convenait au 

> Joan., i, 24. 



280 CATÉCHISME 

Fils de s'incarner, afin que toutes choses, au Ciel et sur 
la terre, fussent restaurées par Celui par qui elles avaient 
été faites au commencement. 

Qui a été conçu du Saint-Esprit. Ces mots expriment la 
manière nouvelle et miraculeuse dont s'accomplit l'incar­
nation. Le Saint-Esprit, qui est la troisième personne de 
la sainte Trinité, et un même Dieu avec le Père et le Fils, 
forma, par sa puissance infinie, du sang très-pur de la 
sainte Vierge, le corps admirablement parfait d'un petit 
enfant dans le sein de Marie. Au même instant, il créa 
une âme très-noble, qu'il unit au corps de ce petit en­
fant. Le Verbe divin unit l'une et l'autre à sa divinité, en 
sorte qu'en un clin d'œil Jésus-Christ fut Dieu parfait et 
homme parfait ; et la très-sainte Vierge, vraiment et pro­
prement la mère d'un Dieu-homme, puisqu'au même 
moment elle conçut un Homme-Dieu, dont le corps était 
formé de sa propre substance. 

Quant au Saint-Esprit, il ne peut être appelé le Père 
de Notre-Seigneur parce que, pour être père, il ne suffit 
pas de faire une chose, il faut la faire de sa propre sub­
stance. Ainsi, nous ne disons pas que le maçon est père 
de la maison qu'il bâtit, parce qu'il la fait avec de la 
pierre, du bois, etc., et non de sa propre chair. Or, le 
Saint-Esprit a fait, il est vrai, le corps du Fils de Dieu : 
mais il l'a fait de la chair et du sang de Marie, et non de 
sa propre substance à lui-même. Voilà pourquoi Notre-
Seigneur n'est pas fils du Saint-Esprit. En tant que Dieu, 
il est Fils de Dieu le Père, de qui il tient sa divinité, et, en 
tant qu'homme, Fils de Marie, de qui il tient sa chair. 

En disant que le Fils de Dieu a été conçu par la vertu 
du Saint-Esprit, ce n'est pas à dire que cette personne 
de la sainte Trinité ait seule concouru à l'incarnation. 



DE PERSÉVÉRANCE. 281 

Quoique le Fils seul ait pris la nature humaine, cepen­
dant les trois personnes divines ont eu part à ce mys­
tère. C'est en effet une règle dans la foi chrétienne que 
tout est commun aux trois personnes, dans les choses 
que Dieu fait hors de lui, sans que l'une fasse plus que 
l'autre, ou que l'une agisse sans l'autre. Or, le mystère 
de l'Incarnation est de ce genre. 

Néanmoins, c'est un usage dans l'Ecriture d'attribuer, 
à une personne en particulier, des choses qui sont com­
munes également aux trois personnes. Au Père, par exem­
ple, le souverain domaine de toutes choses ; au Fils, la 
sagesse ; au Saint-Esprit l'amour. Si donc l'Écriture at­
tribue spécialement au Saint-Esprit, l'œuvre de l'Incar­
nation, c'est d'abord que ce mystère suprême est la 
manifestation 1 de l'amour singulier et infini de Dieu 
envers les hommes. C'est ensuite que toute souillure ou 
corruption est bannie de ce mystère, dans lequel tout est 
saint, et le Saint-Esprit qui l'opère, et Marie qui demeure 
intacte, et l'enfant qui est exempt de toute tache a . 

Mais si les trois personnes divines ont concouru à l'In­
carnation, comment se fait-il que le Fils seul se soit 
incarné? La comparaison suivante employée par les théo­
logiens donne une idée de ce mystère. Lorsqu'un prince se 
revêt de la pourpre royale et que deux autres l'aident à se 
vêtir, trois personnes concourent à l'habillement, et pour­
tant un seul demeure vêtu. De même ici les trois person­
nes divines ont contribué à l'Incarnation, et le Fils seul 
s'est revêtu de la nature humaine 8 . 

1 Catéclu du Concile de Trente, t. I, p. 89, n. 90, et noire Traite du 
Saint-Esprit, t. I. 

» Nat. Aletand., De Symb., eus. 
» Dollar., Uottr. crist., xxix ; Nat. Alexaod., De Syixb., CLXII. 



282 CATÉCHISME 

La seconde vérité qui nous est enseignée par le troi­
sième article du Symbole, c'est que le Verbe éternel, en 
prenant la nature humaine, l'a unie à la nature divine en 
une seule et même personne. D'où il résulte : 1° que dans 
cette union admirable, les deux natures ont conservé 
chacune ses opérations et ses propriétés, sans que la gloire 
de la divinité détruisît f humanité, dit saint Léon, ni que 
Vélévation de l'humanité abaissât la divinité. 2' Que No­
tre-Seigneur Jésus-Christ est Dieu parfait, puisque toute 
la divinité est en lui ; et en même temps homme parfait, 
puisqu'il a un corps et une âme comme nous, et qu'il 
nous est semblable en tout, excepté qu'il est sans péché. 

3" Que, puisqu'il y a en Jésus-Christ deux natures, il y 
a aussi deux volontés : la volonté divine et la volonté hu­
maine ; mais entre ces deux volontés il n'y a jamais op­
position. La volonté humaine étant parfaite dans le 
nouvel Adam, elle veut toujours, quoique très-librement, 
ce que veut la volonté divine. Néanmoins, comme nous 
l'avons déjà dit, il n'y a en Jésus-Christ qu'une seule 
personne, qui est la personne divine. La nature divine et 
la nature humaine sont en Jésus-Christ une seule per­
sonne, à peu près comme l'âme et le corps sont dans nous 
un seul h o m m e 1 . 

Est né de la Vierge Marie. La troisième vérité, c'est la 
maternité divine et la virginité perpétuelle de Marie. 

I. La maternité divine. Concevoir et enfanter consti­
tuent la maternité. Or, Marie a conçu dans son chaste sein 
Notre-Seigneur, Fils unique de Dieu, vrai Dieu et vrai 
homme, réunissant dans la personne du Verbe la nature 
divine et la nature humaine. Elle a, comme toutes les 

> Sicut anima rationalis et caro unns est homo : ita Deus et homo unus 
est Christus. Symbol. S. Athan. 



DE P E R S É V É R A N C E . 283 

mères, formé son corps de sa substance et de son sang 
virginal, elle l'a porté neuf mois ; de plus elle l'a enfanté. 
Marie est donc véritablement et dans toute la propriété 
de l'expression, mère de Dieu. Mère de Dieu, non pas 
qu'elle ait enfanté la divinité, ce qui est trop absurde pour 
s'être jamais présenté à l'esprit d'aucun Chrétien ; non 
pas encore qu'elle soit mère seulement de la chair de 
l'Homme-Dieu, pas plus qu'on ne dit que les autres mères 
ne sont mères que du corps de leurs enfants, bien qu'elles 
n'engendrent pas leur âme; car elles conçoivent et enfan­
tent un homme composé d'un corps et d'une âme *. 

Ainsi la sainte Vierge est vraiment mère de Dieu, parce 
qu'elle a conçu et enfanté un Homme-Dieu, c'est-à-dire 
un homme véritable, formé de sa substance et uni person­
nellement à la divinité. Tel est l'enseignement formel de 
l'Écriture. Vous concevrez dans votre sein, dit l'Archange 
à Marie, et vous enfanterez un Fils, et vous lui donnerez le 
nom de Jésus. Il sera grand, et il sera appelé le Fils du 
Très-Haut. Cest pourquoi ce qui naîtra de vous sera le 
saint par excellence, le Fils de Dieu Instruite par le 
Saint-Esprit du mystère de l'Incarnation, sainte Elisabeth 
s'écrie en voyant Marie : D'où me vient ce bonheur que la 
mère de mon Seigneur vienne me visiter 3 ? Résumant tous 
ces témoignages et d'autres encore, saint Paul dit dans 
son langage énergique : Le Fils de Dieu a été fait de la 
substance de la femme b . 

Telle a toujours été, telle est encore la foi du monde ca-

» Rec MliiM carnis mater est, sed hominii Dei, sicut alias matres solius 
eorporis génitrices nemo recte dixerit, qnamvis animam non pariant : conci-
piunt eoim et pariunt hominem anima coporeque constantem. (S. Cyrill., 
Epitt. admonach.) 

» Lue, i , 2. — » ld . , H . — » Ad Galat. 



284 CATÉCHISME 

tholique solennellement définie au concile d'Éphèse, tenu 
en 431, contre l'impie Nestorius. « Si quelqu'un, dit l 'au­
guste assemblée, ose nier que Notre-Seigneur est vrai-
Dieu et vrai homme, et par conséquent que la sainte 
Vierge est mère de Dieu, qu'il soit anathème 1 ! » Jamais 
anathème ne fut mieux mérité. Nier la maternité divine 
de Marie, c'est nier l'unité de personne en Notre-Seigneur 
Jésus-Christ; c'est saper le Christianisme par le fonde­
ment, car c'est détruire la Rédemption humaine. 

Quant aux raisons pour lesquelles le Fils de Dieu a 
voulu naître d'une femme, les Pères et les théologiens en 
assignent deux principales : la première, afin de réhabi­
liter l'un et l'autre sexe, et montrer qu'il était venu pour 
le salut de tous les deux ; la seconde, parce qu'il conve­
nait que la femme, qui avait été l'auteur du mal, devînt 
l'auteur du bien a . 

2. La virginité perpétuelle de Marie. Il est de foi catho­
lique et apostolique que l'auguste Mère de Dieu est la 
vierge par excellence, qu'elle a toujours été vierge avant, 
pendant et après son divin enfantement. L'Écriture et les 
Pères sont unanimes sur ce point 3 . 

Qu'une vierge conçoive sans perdre sa virginité, ce 
mystère est sans doute au-dessus de la raison et des lois 
de la nature; mais Dieu ne peut-il donc rien faire qui soit 
au-dessus de notre faible raison, au-dessus des lois de la 
nature qu'il a lui-même établies 1 Ne disons-nous pas au 
commencement du Symbole : Je crois en Dieu tout-puis-

1 Si quis non confltetur Emmanuelem vernm Deum esse, et ob id sanctam 
Virginem Doiparam, genuit enim illa incarnatnm Dei Verbum secundum car-
nem, anatliema sit. — Voyez Canisius, De Maria Deip., lib. III, c. xix ; Nat» 
Alexand., Dt Symb,, p. 163, et tons les théologiens. 

* S. Aug. Derlivers. quœst., u ; S. Th.,p. 3, q. 31,art. 4, corp. 
* Mai. Airiaiid , De Sijmb. 



DE PERSÉVÉRANCE. 283 

* Bcllar., Dotir. cmf.,xxvi. 

tant f Toutefois la création du monde nous fournit un 
exemple qui facilite la croyance de ce mystère. 

D'après les lois ordinaires de la nature, la terre ne pro­
duit pas le blé si elle n'est d'abord labourée, ensemencée, 
arrosée par la pluie et réchauffée par le soleil. Néanmoins, 
à l'origine des choses, lorsque le blé fut produit pour la 
première fois, la terre n'avait été ni labourée, ni ense­
mencée, ni arrosée, ni réchauffée, elle était complète­
ment vierge à sa manière. Eh bien ! au seul commande­
ment du Dieu tout-puissant et par la vertu de ce Dieu 
créateur, elle produisit subitement le blé et les autres 
plantes. De même le sein virginal de Marie, sans aucuu 
concours des lois ordinaires, au seul commandement de 
Dieu, par l'opération du Saint-Esprit, produisit le pré­
cieux froment du corps animé du Fils de Dieu *. 

De même qu'une vierge enfante sans perdre sa virginité, 
c'est un autre mystère semblable au premier, mais qui 
n'est pas moins possible à la toute-puissance de Dieu. La 
nature elle-même nous offre aussi des exemples, qui for­
cent notre raison à s'incliner devant l'enseignement de la 
foi. Ne voyons-nous pas tous les jours les rayons du soleil 
traverser la substance solide du verre sans le briser ni l'en­
dommager? 

Ainsi, mais d'une manière infiniment plus incompré­
hensible, Notre-Seigneur naquit de sa divine Mère, sans 
nuire aucunement à sa virginité. Pourquoi refuser le pou­
voir d'opérer ce miracle à Celui qui, plus tard, sortit de 
son tombeau sans en rompre le sceau, qui entra, les por­
tes fermées, dans le lieu où étaient ses Disciples ? Contes­
ter à Dieu la toute-puissance et nier ce que nous ne com-



286 CATÉCHISME 

prenons pas, c'est pour la raison le dernier terme de la 

honte, parce que c'est le signe le plus caractéristique de 

l'extrême faiblesse *. 
C'est donc avec la plus grande vérité que nous procla­

mons, avec la plus complète certitude que nous croyons en 
Marie une virginité perpétuelle, et une intégrité parfaite 
dans la conception et dans l'enfantement de son divin 
Fils. Telle est la foi constante de l'univers, exprimée avant 
l'événement chez les Juifs, par le Prophète Isaïe annonçant 
que le divin Emmanuel, le Dieu-homme, naîtrait d'une 
mère toujours vierge ; chez les Païens eux-mêmes, par le 
respect profond, universel pour la virginité, et par cette 
tradition gravée sur une pierre druidique récemment dé­
couverte : Les Druides à la Vierge gui doit enfanter, Vir-
gini pariturœ Druides; et après l'événement, proclamée 
par tous les docteurs et par tous les conciles, qui n'ont pas 
manqué de faire remarquer, en outre, la nécessité de cette 
virginité perpétuelle dans la mère du Fils de Dieu *. 

Quant au nom de Marie, qui signifie tout à la fois 
dame, reine, illuminatrice, il doit, comme les qualités de 
l'auguste Vierge, exciter en nous tous les sentiments du 
respect le plus profond, joints à une confiance filiale. 
C'est pour nous qu'elle est Marie, notre mère et notre mo­
dèle. En effet, de même que Notre-Seigneur est le second 
Adam, de même Marie est la seconde Eve. Il avait été dit 
à Eve : Vous enfanterez dans la douleur *. Marie, affran-

< Nous parlons ailleurs du lieu, du temps, de l'heure et des circonstances 
du divin enfantement de Marie. 

1 Nova nativitate genitus est, conceptus a virgine, natus ex virgine, sine pa­
terne carnis concupiscentia, sine maternas integritatis injuria : quia futurum 
hominum Salvatorem talis ortus decebat, qui et in se haberet humane sub-
stantise naturam, et liumanaa carnis inquinamenta nescirct. (S. Léo, Serin, u 
Dr Nativ. ; Nat. Alexand., De Symb.). 

*Gen., m, 16. 



DE PERSÉVÉRANCE. 287 

1 Joan., i, 13; Rom., vi , t . 

chie de cette loi, enfante le Verbe incarné, sans douleur 

et sans peine. 
Comme le second Adam s'est uni à la nature humaine, 

comme il est né d'une manière toute surnaturelle, il faut 
aussi, pour nous unir à lui et participer à sa Rédemption, 
que nous naissions, non du sang et de la chair, mais de 
Dieu; que nous vivions, en conséquence, comme des créa­
tures nouvelles animées d'un esprit nouveau l . Tel est le 
moyen que nous avons de retracer en nous-mêmes quel­
que image de la virginité sans tache de Marie et de la nais­
sance toute sainte du Fils de Dieu. 

Cette pensée nous conduit à parler des avantages so­
ciaux du troisième article du symbole. Une conception 
sainte, un Dieu enfant, une Mère Vierge; dans ces trois 
dogmes proposés, il y a dix-huit siècles, à la foi de l'uni­
vers, se trouve le germe fécond de la réhabilitation de la 
famille, et, par elle, de la société. 

Une conception sainte à laquelle l'homme charnel et gros­
sier n'a aucune part. Voilà l'idée modèle qui a changé 
toutes les idées sur les rapports et les devoirs des époux. 
C'est à elle qu'est due la sainteté du mariage chrétien, les 
mœurs angéliques des familles et leur bonheur pendant 
la longue durée des siècles de foi. En voulez-vous la 
preuve? Lisez l'histoire des peuples anciens; pour eux, 
qu'était-ce que le mariage? Quel respect, quelle sainteté, 
quelle frayeur religieuse présidaient à l'accomplissement 
des obligations sacrées des époux ? Regardez ensuite ce 
qui se passe aujourd'hui chez les peuples, assis encore 
dans les ombres de la mort, et même sous vos yeux, dans 
les sociétés et les familles où l'influence de la vérité 



288 CATÉCHISME 

chrétienne diminue. Il est donc vrai, le dogme de la 

conception toute spirituelle d'un Dieu fait homme et mo­

dèle de l'homme, proposé à la foi de l'univers, a tout 

ennobli dans la famille, parce qu'il a contribué à tout 

sanctifier. 
Un Dieu enfant. Dites-nous ce qu'était l'enfant chez les 

nations païennes de l'antiquité ; ce qu'il est encore chez 
les peuples idolâtres des temps actuels, et même ce qu'il 
redevient dans les sociétés et les familles, où le dogme 
chrétien perd son influence. Dites-nous cela, et vous ver­
rez ce que le monde doit à cette seconde partie du troi­
sième article de notre Symbole. Oh ! oui, un Dieu fait en­
fant, un Dieu disant : Malheur à celui qui attente à la vie, 
à l'innocence, à la liberté du moindre de ces petits qui sont 
mes frères; ce Dieu a sauvé l'enfance. C'est lui, et lui seul, 
qui a fait disparaître le droit brutal de tuer l'enfant, de 
l'exposer, de le vendre, de le brûler, d'en faire un engrais. 

Une mère vierge. A ces trois mots la femme doit sa ré­
habilitation. Devenus un dogme de foi, ils ont tout 
changé à son égard : l'histoire est encore là pour le prou­
ver. Qu'était la femme dans le Paganisme ancien? Qu'est-
elle encore dans le Paganisme moderne ? Qui l'a tirée de la 
servitude et de l'abjection ; qui l'empêche d'y retomber ? 
Le dogme catholique : car voyez ce qu'elle redevient dans 
les sociétés et les familles qui perdent le Christianisme. 

Lors donc que ces mots, est né de la Vierge Marie, re­
tentirent dans le monde, il y a dix-huit siècles, l'homme 
étonné changea d'idées et de sentiments à l'égard de la 
femme. A l'Eve ancienne, source de tout mal, succédait 
une Eve nouvelle, source de tout bien. Or, voyant com­
bien Dieu honorait la femme dans Marie, combien la 
femme était sainte dans Marie, combien la femme avait été 



DE PERSÉVÉRANCE. 28fl 

utile au genre humain dans Marie, l'homme commença à 
respecter la femme. Elle cessa d'être une esclave, une 
bête de charge, pour devenir la noble compagne de 
l'homme, environnée d'affection et d'égards. A son tour 
la femme, émancipée par le Christianisme, a retrouvé sa 
dignité morale, et fait profiter la sensibilité de son cœur, 
l'activité et toutes les ressources de son esprit, au bien de 
l'homme et de la société tout entière, et le monde a été 
transformé. 

Voilà cependant le miracle produit par ces quelques 
mots du Symbole catholique, a été conçu du Saint-Esprit, 
est né de la Vierge Marie. 0 hommes ! jusques à quand 
aurez-vous un cœur pour ne point aimer, et un esprit 
pour ne pas comprendre ? 

Le quatrième article du Symbole est ainsi conçu : Qui 
a souffert sous Ponce-Pilate, a été crucifié, est mort, a été 
enseveli. Il nous enseigne que le Fils de Dieu, Notre-
Seigneur Jésus-Christ, après avoir conversé parmi les 
hommesenviron trente-trois ans, fut inj ustement condamné 
à mort par Ponce-Pilate, à la demande des Juifs, et cloué 
sur une croix où il mourut : puis, après sa mort, hono­
rablement enseveli par quelques-uns de ses Disciples. 
Rien n'est plus nécessaire que la connaissance de ces véri­
tés. Elles sont la base et la consommation de notre salut, 
la fin de toutes les figures, de toutes les prophéties et de 
tous les sacrifices ; le terme de la sagesse, de la miséri­
corde et de la toute-puissance de Dieu. 

Pénétrons avec un respect mêlé de frayeur dans les pro­
fondeurs de ce mystère. 1" Quel est celui qui a souffert? 
C'est le Fils de Dieu lui-même, fait homme pour l'amour 
de nous. Les Apôtres mentionnent les souffrances de Notre-
Seigneur, aussitôt après avoir parlé de sa naissance, parce 

in . «9 



290 CATÉCHISME 

> Dolor meus in conspectu meo semper. (Ps. xxxviu) 
» Quis tibi imputabit si pericrint omoes nationes terra ? (San., xn, I I . ) 

qae Notre-Seigneur est né pour souffrir, et qu'il a toujours 
souffert non-seulement les privations, les peines et les fati­
gues de son enfance, de sa vie cachée et de sa vie publique, 
mais encore les douleurs de sa Passion, dont l'image était 
sans cesse devant ses yeux 1 . Il a souffert toutes sortes de 
douleurs, et au plus haut degré, dans son esprit et dans 
son âme. Il n'a pas souffert en tant que Dieu, parce que 
Dieu, étant infiniment parfait, ne peut pas souffrir; mais 
en Notre-Seigneur, la divinité donnait aux souffrances de 
l'humanité une valeur infinie. 

2° Comment a-t-il souffert? il a souffert librement ; 
car Dieu pouvait, sans blesser aucune de ses perfections, 
laisser l'homme dans son péché 8 ; il pouvait encore le 
racheter par mille autres moyens, tels que l'Incarnation 
seule, ou une larme, une prière, une goutte du sang ado­
rable de son Fils, puisque chacune de ces choses, étant 
d'un prix infini, suffisait et au delà pour satisfaire à la jus­
tice divine; enfin, Notre-Seigneur a souffert librement, 
en ce sens que c'est lui-même qui a donné à ses ennemis le 
pouvoir de le faire souffrir; autrement ils n'auraient rien 
pu contre sa personne. 

Ainsi, toutes ces paroles de l'Écriture : Il faut que le 
Fils de l'homme soit crucifié; il faut que le Fils de l'homme 
souffre beaucoup; il fallait que le Christ souffrît pour 
entrer dans sa gloire, n'expriment qu'une nécessité morale. 
Cela veut dire que, supposé le conseil de Dieu, qui avait 
choisi les souffrances de Notre-Seigneur, comme le re­
mède le plus convenable à nos maux et comme le moyen 
le plus propre pour nous racheter, il a fallu que Notre-



DE PERSÉVÉRANCE. 291 

Seigneur souffrît les tourments de la passion et la mort 
comme il l'a fait. 

3" Il a souffert par amour. En poussant jusqu'à l'excès 
les douleurs et les ignominies, il a voulu nous montrer la 
grandeur du péché, la sévérité de la justice divine, le prix 
de notre âme, et par conséquent l'immensité de son 
amour, afin d'obtenir le nôtre, et de nous rendre heureux 
dans le temps et dans l'éternité *. 

4° Pourquoi a-t-il souffert? Notre-Seigneur a souffert 
pour réparer la gloire de son Père, expier le péché, rache­
ter l'homme et lui servir de modèle. Charité envers Dieu; 
et envers nous douceur, patience, humilité, amour des 
ennemis, piété filiale, obéissance : pas une vertu dont il 
ne nous ait donné l'exemple dans sa Passion, et pas un titre 
qu'il n'ait acquis à notre reconnaissance. 

5* Pour qui a-t-il souffert? Il a souffert pour tous les 
hommes sans exception ; à tous sans exception il a mérité 
les grâces nécessaires pour opérer leur salut. Mais, si 
Notre-Seigneur a satisfait pour tous les hommes, s'il leur a 
mérité le salut, d'où vient qu'un si grand nombre se per­
dent, et que nous sommes tous obligés de faire pénitence? 
Sans doute, Notre-Seigneur a satisfait pour tous les hom­
mes, il leur a obtenu à tous les moyens de se sauver; 
mais il faut que cette satisfaction soit appliquée à chacun 
de nous*. Elle ne peut l'être que par la foi, par les sacre­
ments, par les bonnes œuvres, et en particulier par la péni­
tence. Faire pénitence et pratiquer de bonnes œuvres est 
donc une nécessité absolue. C'est pour ne pas remplir cette 
condition qu'un grand nombre se damnent. 

< S. Th., m, p, q. 46, art. G, corp. 
•Etsi Christus pro omnibus mortuus sit, non omnes tamen mortis ejos 

beneficium recipiunt ; sed ii duntaxat quibus meritum Passionis ejuscommu. 
nicatur. (Conc. Trid., sess. vi, c. m.) 



292 CATÉCHISME 

» bellar., Dottr, a-ist., xxw 

En effet, ou ils ne veulent pas avoir la foi, comme les 
Juifs, les Mahométans, les hérétiques; ou ils ne veulent 
pas recevoir les sacrements, se confesser, communier, 
comme les indifférents; ou ils ne veulent pas faire péni­
tence de leurs péchés et se résoudre à vivre conformément 
à la loi de Dieu, comme les mauvais chrétiens. Un exem­
ple va expliquer clairement cette vérité. 

Un homme s'est donné beaucoup de peines, et, par ses 
sueurs etpar ses fatigues, il a gagné assez d'argent pour payer 
toutes les dettes des habitants d'une ville. Il a mis tous ses 
trésors dans une banque, avec ordre de les donner à tcus ceux 
qui présenteraient un mandat de sa part. Sans contredit, 
cet homme aurait, de son côté, satisfait à toutes les dettes 
des habitants. Pourtant, il pourrait se faire que plusieurs 
restassent chargés de leurs dettes, parce qu'ils ne voudraient 
point, soit par orgueil, soit par paresse ou pour toute au­
tre raison, aller chercher un mandat et le présenter à la 
banque *. 

6° Sous qui a-tàl souffert? Il a souffert sous Ponce-Pi-
late. Ce n'est pas sans une raison très-sage que les Apô­
tres ont nommé, dans cet article, le gouverneur romain qui 
condamna le Sauveur à mourir. D'une part, ils ont donné 
une preuve éclatante que Notre-Seigneur était bien le 
Messie, puisqu'il était mort au moment où, suivant la 
prophétie de Jacob, le sceptre avait quitté la tribu de Juda; 
d'autre part, ils ont prouvé leur sincérité et la certitude 
de ce grand événement. 

S'ils en avaient imposé, ils fournissaient eux-mêmes à 
tout le monde le moyen de les convaincre d'imposture. 
Pour cela, il aurait suffi de prouver que Ponce-Pilate, 



DE PERSÉVÉRANCE. 293 

gouverneur de la Judée, n'avait point fait mourir l 'homme 
nommé Jésus de Nazareth. La chose eût été très-facile, 
puisqu'on conservait à Rome, dans les archives du Sénat, 
la relation de tous les événements qui arrivaient dans les 
différentes provinces de l'Empire. C'est même à cette rela­
tion de Pilate que les premiers Apologistes de la Religion 
renvoyaient les Païens, pour les éclairer et les con­
vaincre. 

Aussi la mort du Sauveur, arrivée sous Ponce-Pilate, 
est un fait tellement certain que Tacite, en parlant de l'in­
cendie de Rome, sous Néron, affirme positivement que cet 
empereur en accusa les Chrétiens, ainsi appelés à cause 
du Christ qui avait été mis à mort sous le règne de Tibère, 
pendant que Ponce-Pilate gouvernait la Judée *. Les pre­
miers ennemis de la Religion chrétienne n'ont jamais 
révoqué ce fait en doute : preuve évidente qu'ils le re­
gardaient comme incontestable, puisque, étant plus rap­
prochés des temps et des lieux, ils avaient tous les moyens 
d'en montrer la fausseté. 

Mais nous avons d'autres preuves de la mort de Notre-
Seigneur sous Ponce-Pilate. Il était d'usage dans l'empire 
romain, comme il l'est encore aujourd'hui dans tous les 
royaumes du monde, que les gouverneurs des provinces 
envoyassent à l'empereur une relation de ce qui arrivait 
de remarquable dans leur département, afin que le princo 
et le Sénat fussent informés de tout s . Or, Pilate, obéis­
sant à la loi de l'Empire, écrivit à Tibère tout ce qui s'é­
tait passé au sujet de Jésus de Nazareth. Sa lettre fut dé-

i Annal., lib. XV. 
* C'est la remarque d'Eusèbe de Césarée dans son Hist. ecct., lib. II, c. n. 

Cette remarque est justifiée parles faits. Ainsi nous voyons que Pline lo Jeui.o 
écrivit s Trajan ce qu'il avait fait en Asie contre les Chrétiens, etc. 



294 CATÉCHISME 

posée dans les archives du Sénat romain, comme le prou­
vent les témoignages que nous allons rapporter. 

1° Saint Justin, martyr, qui vivait cent ans après la 
mort de Notre-Seigneur, cite les paroles suivantes des ac­
tes envoyés de Palestine par Pilate à Tibère : « On attacha 
Jésus à la Croix avec des clous aux pieds et aux mains, et, 
après l'avoir crucifié, ceux qui l'avaient mis en croix 
jouèrent ses habits aux dés et les partagèrent entre eux... 
C'est ce que vous pourrez aisément connaître par les actes 
qui ont été écrits sous Ponce-Pilate... Les Prophètes ont 
marqué distinctement que le Christ guérirait toutes sortes 
de maladies et qu'il ressusciterait les morts, et vous pou­
vez vous convaincre que Jésus l'a fait, par la lecture des 
actes qui en ont été écrits sous Ponce-Pilate *. » 

2° Tertullien, qui vivait cinquante ans après saint Justin, 
rapporte en abrégé la vie, les miracles, la passion, la con­
damnation, la mort, la résurrection de Notre-Seigneur, 
puis ilconcluten ces termes : « Pilate, déjà en quelque sorte 
chrétien dans sa conscience, écrivit tout cela, touchant le 
Christ, à Tibère alors empereur. Dès lors les empereurs au­
raient cru en Jésus-Christ, si les Césars n'avaient pas été les 
esclaves du siècle, ou si des Chrétiens avaient pu être des 
Césars s . Quoi qu'il en soit, lorsque Tibère, sous le règne 
duquel le nom de Chrétiens se répandit dans le monde, eut 
appris de la Palestine les faits qui prouvaient la divinité du 
Christ, il proposa au Sénat de le mettre au rang des dieux, 
et lui-même lui accorda son suffrage. Le Sénat, ne l'approu­
vant pas, rejeta sa demande. L'empereur persista dans 
son sentiment et menaça de son courroux ceux qui accu-

> Just., Apo'., n, pro Christian., p. 70, S 4 . 
* Apoi.y c. xvi. 



DE PERSÉVÉRANCE. 295 

seraient les Chrétiens » Puis, en parlant des miracles 
arrivés à la mort de Notre-Seigneur, il ajoute : « Vous en 
avez la relation dans vos archives 2 . » 

3° Eusèbe de Césarée, célèbre historien de l'Église, qui 
vivait au troisième siècle, s'exprime ainsi : « La résur­
rection miraculeuse et l'ascension de Jésus-Christ étant 
devenus célèbres, comme c'était une ancienne coutume 
que les gouverneurs de province envoyassent à l'em­
pereur la relation de tout ce qui arrivait de nouveau dans 
leur gouvernement, afin qu'il ne se passât rien dont il ne 
fût bien informé, Ponce-Pilate fit savoir à Tibère la résur­
rection du Sauveur, qui était connue de tout le monde 
dans la Palestine. Il lui marqua aussi qu'il avait appris 
que Jésus avait fait plusieurs miracles, et que, depuis sa 
résurrection, il était déjà reconnu de plusieurs pour un 
Dieu. 

« Tibère, ayant appris ces choses, en parla au Sénat et 
proposa de mettre Jésus-Christ au rang des dieux. Le 
Sénat s'y opposa, sous prétexte qu'il y avait une an­
cienne loi qui défendait de recevoir personne au rang des 
dieux, sinon par un décret du Sénat ; mais la vraie raison 
de ce refus est que la Religion chrétienne, étant divine, 
ne devait pas être établie par l'autorité des hommes. Le 
Sénat ayant donc rejeté cette proposition, l'empereur ne 
laissa pas de persister dans son sentiment, et il n'entreprit 
rien contre la doctrine de Jésus-Christ 3 . » 

Voilà ce que disaient aux Païens ces grands Apologistes 
de la Religion. S'ils avaient forcé ce témoignage de Pilate, 
auraient-ils osé le donner en preuve aux philosophes païens? 

1 Apol. e. v . — On trouvera sur ce fait important des détails très-curieux 
dans notre ouvrage les Trois Rome. — 1 Ib., c. xxi. - > Eusèbe, Mit. eccl., 
liv. II, c a. 



296 CATÉCHISME 

1 Voyez Sandini, Hist. familial sa:, te, c xv. 

auraient-ils osé, comme fit saint Justin, martyr, défier les 
Païens à disputer avec lui publiquement sur la Religion 
chrétienne, en présence même du Sénat romain, en pre­
nant pour base unique les actes de Pilate? ou bien les 
Païens auraient-ils refusé le défi, s'ils avaient pu triom­
pher en découvrant la fausseté de ces actes? Non, ils répon­
dirent comme répondent les tyrans de tous les siècles, en 
envoyant les défenseurs du Christianisme à la mort. C'est 
assez nous étendre sur un fait, que personne ne saurait 
contester; il est temps de revenir à notre explication. 

Qui a été crucifié. Notre-Seigneur fut attaché à la croix, 
les pieds et les mains percés de quatre gros clous *. Il a 
choisi le supplice de la croix pour plusieurs raisons, éga­
lement dignes de sa sagesse et de son amour. En voici 
quelques-unes : pour accomplir les figures et les pro­
phéties touchant la mort du Messie, comme celle du 
serpent d'airain ; pour que la mort, qui était entrée 
dans le monde par la manducation du fruit de l'arbre 
défendu, en fût chassée par Notre-Seigneur, divin fruit 
de l'arbre de la croix ; pour que sa mort fût d'une no­
toriété incontestable, et par conséquent sa résurrection, 
base de notre foi ; pour que la satisfaction offerte à Dieu 
fût plus abondante et notre reconnaissance plus vive, at­
tendu que le supplice de la croix était le plus cruel et le 
plus ignominieux. 

Qui est mort. Ces mots expriment un fait que nous con­
naissons tous, c'est-à-dire la séparation de l'âme et du 
corps ; mais non la séparation de la divinité qui resta 
toujours unie, même après la mort, au corps et à l'âme 
de Notre-Seigneur. La mort du Sauveur eut lieu pour 



DE PERSÉVÉRANCE. 297 

accomplir les prophéties et pour consommer l'œuvre de 
notre rédemption. 

Qui a été enseveli. Notre-Seigneur fut enveloppé d'un 
suaire avec des aromates, suivant la coutume des Juifs, 
religieusement observée par les premiers Chrétiens, sur­
tout à l'égard des martyrs *. Il fut déposé dans un sé­
pulcre neuf, taillé dans le roc, où personne n'avait jamais 
été mis, afin de bien constater la vérité de la résurrection. 
Du reste, le corps de Notre-Seigneur n'éprouva aucune 
atteinte de la corruption. 

Admirons maintenant la prodigieuse influence du qua­
trième article du Symbole sur le monde entier. Puisse 
notre reconnaissance être proportionnée aux bienfaits ! 
Un Dieu souffrant et mourant sur une croix pour tous les 
hommes, et, à son heure suprême, pardonnant à ses bour­
reaux et priant pour eux : voilà le dogme éternellement 
bienfaisant qui a changé tous les rapports des hommes 
avec Dieu et des hommes entre eux. 

Là, est la confiance en Dieu, l'espoir fondé du pardon, 
la paix de la conscience, la consolation des malheureux, 
pendant la vie et surtout à la mort. Là, est la charte des 
nations chrétiennes, la grande loi de la charité univer­
selle, loi écrite avec le sang d'un Dieu, confirmée par sa 
mort et rendue possible par l'onction delà croix. L'homme 
a cru à un Dieu, mort pour l'amour de tous les hommes ; 
et le droit des gens a été changé ; et l'étranger n'a plus été 
un ennemi, et le prisonnier une victime dévouée à l'es­
clavage ou à la mort ; et la devise atroce : Malheur aux 
vaincus, a cessé d'épouvanter les nations ; car la guerre ne 
s'est plus faite pour avoir du butin et des esclaves : elle 
s'est humanisée. 

» Voyez notre Histoiredet Catacombes, p . ''O-ivo. 



298 CATÉCHISME 

Un Dieu mort pour l'homme ; et les rois ont eu un mo­
dèle sublime de dévouement à leurs peuples ; et les peu­
ples, un exemple sublime d'obéissance aux rois; et les 
sociétés chrétiennes, fondées sur l'esprit de mutuel sa­
crifice, ont produit des miracles de dévouement, comme 
elles ont été des miracles de force par leur durée. 

Un Dieu mort pour l'homme; et la haine, et la ven­
geance, et les atroces machinations de la rancune sont de­
venues des crimes, de vertus qu'elles étaient chez les 
Païens de l'antiquité, et d'actes honorables qu'elles sont 
encore chez les nations idolâtres de nos jours, aussi bien 
que chez les hommes qui ont perdu le sens catholique. 

Le cinquième article du Symbole est exprimé en ces 
termes : Qui est descendu aux enfers et le troisième jour 
est ressuscité des morts. 

Le Sauveur n'interrompit pas un instant l'œuvre de la 
Rédemption, pour laquelle il était venu sur la terre. A 
peine fut-il expiré, c'est-à-dire à peine son âme fut-elle 
séparée de son corps, qu'il fit sentir, dans l'empire de la 
mort, la vertu de son sang réparateur. 

Est descendu. Par ces paroles, nous faisons profession 
de croire que, Notre-Seigneur Jésus-Christ étant mort, et 
son corps étant enseveli dans le tombeau, son âme sainte 
alla visiter les âmes des justes qui avaient vécu avant sa 
venue. Quoique, pendant ce temps-là, l'âme du Sauveur 
fût réellement séparée de son corps, la divinité ne fut ja­
mais, comme nous l'avons déjà dit, séparée ni de son 
corps ni de son âme. 

Aux enfers. Le nom d'enfer a dans cet article quatre 
significations. Il désigne : 1° cette prison noire et obscure 
où les âmes des réprouvés sont tourmentées jour et nuit 
avec les démons, par un feu qui ne s'éteint jamais. Ce 



DE PERSEVERANCE. 299 

lieu, qui est ÏEnfer proprement dit, s'appelle encore 
Géhenne et Abîme. 2° Le lieu où les âmes des justes souf­
frent pendant un certain temps, pour être entièrement 
purifiées avant que l'entrée leur soit ouverte dans la céleste 
patrie, où rien de souillé ne saurait pénétrer jamais ; ce 
lieu s'appelle le Purgatoire. 3° Le lieu où se trouvent les 
âmes des petits enfants morts sans le baptême, qui ne 
souffrent pas la peine du feu, mais seulement la privation 
du bonheur éternel *. 4° Le lieu où étaient reçues les 
âmes des Patriarches, des Prophètes et des autres Saints, 
morts avant la venue de Notre-Seigneur. Ce lieu s'appelle 
vulgairement les Limbes, et dans l'Écriture il est nommé 
le sein d'Abraham. 

Là, entraient au sortir de ce monde les âmes des justes, 
si elles étaient exemptes de toute souillure ; ou bien elles 
allaient se purifier par le feu du Purgatoire, comme au­
jourd'hui encore celles à qui il reste quelques dettes à payer 
pour leurs péchés. Elles n'étaient pas dans le Ciel, parce 
qu'il était fermé au genre humain depuis le péché du pre­
mier Adam, et que le second Adam devait y entrer le pre­
mier pour nous en ouvrir les portes. Les âmes justes qui 
étaient dans les Limbes étaient exemptes de douleurs. 
Elles jouissaient d'un repos tranquille, consolées et sou­
tenues par l'espérance de leur rédemption ; mais elles 
étaient privées du souverain bonheur, la vision intuitive 
de Dieu. 

Ce fut auprès de ces âmes prédestinées que le Sauveur 
descendit pour leur annoncer l'Évangile, c'est-à-dire leur 
rédemption et celle du monde entier *. Ce fut leur prison 

1 Bcllar., Dottr crist., xxvr. 
* Deus conditor ac redemptor noster claustra inférai penetrans, electoram 

exinde animas eduxit ; nos illo ire non patitur, unde Jam alios descendendo 



300 CATÉCHISME 

liberavit. Hi vero qui ante ejns adventom in hune mundrnn vénérant, quan-
tamlibet justitise virtutem haberent, e corpoiibns edueti in sinu ccelestis 
patria statim recipi nnllo modo poterant ; quia nondum i lie venerat qui 
inférai claustra sua descensione solveret et Justorum animas in perpétua jam 
sede collocaret. (Greg. Magn., lib. XIII, Moral, in Job, c. XLIII.) 

Omnia etenim traxitquide electis suis apud inferos nullum reliquit. Omnia 
abstulit, utique electa; neque enim infidèles quosque et pro suis criminibus 
«ternis suppliciis deditos, ad veniam Dominus resurgendo reparavit ; sed illos 
ex inferni claustris rapuit, quos suos in flde et actibus recognovit. TJnde etiam 
recte per Osée diclt : Ero mors tua, o mors ; ero morsus tuus, inferne. [Id., 
Humil. xxn in Evang.) 

In ultimo per novissimnm omnes, qui àb initio Discipuli, emundati et 
abluti quœ sunt mortis, in vitam venient Dei... Sicut Jeremias ait : Rememo-
ratus est Dominus ianctus Israël mortuorum suorum, qui prœdormierunt in 
terra defossionis, et descendit ad eos, uti evangelizaret eis salutare suum 
ad salvandum eos... Passio ejus expergefactio est dormientium Discipulo-
rum, propter quos et descendit in inferiora terra). (Iren., lib. IV, adv. Uœr., 
e. xxn.) 

Priedicavit Dominus iis qnoque qui erant apud inferos... si qui sunt collo-
cati apud inferos, ipsi sunt qui divinam audierunt virtutem et voćem ; nam 
quis sarno mentis, et justorum et peccatorum animas esse existimaverit in 
una condemnatione iojustitiae, maculam inurens Providentiœ 1 Quid vero 1 an 
nonsignificant Dominumannuntiasse Ëvangelium,et iis (/Petr., m,19e t20 \ 
qui perierant in diluvio, vel potius vincti fuerant, et iis qui in prosidlo conti-
nebantur et custodia 1... Dominas nulla alia de causa descendit ad inferos, 
quam ut annuntiaret Ëvangelium... Anima ergo Christi animabus prodicavit 
Ëvangelium. (Glem. Alex., Strom., lib. VI, p. 637.) 

Ob id porro deificata anima ad inferos descendit, ut quemadmodum his 
qui in terra versabantur, juslitia Sol ortus erat, i ta etiam illis qui subius 
terram in lenebris et nmbra mortis sedebant, illuceret. Ac sicut iis qui in 
terra erant, pacem, captivis remissionem, cassis visum evangelizaverat, atque 
illis quidem qui crediderant salntis auctor exstiterat ; incrédule* autem infi-
delitatis arguent ; sic etiam iis qui in inferno erant i ut ipsi omne genu flec-
teretur, coelestium, terrestrium et infernorum. [Phil., n , 10.) Hoc pacto, 
solutis illis qui ab omnl œvo tenebantur, ipso rursus a morte ad vitam rediit, 
viam nobis ad resurrectionem sternens. (Joan. Damage., lib. 111, de Fide 
orthod., c. xxix ; Id., Aug., lib. XX, de Civ. Dei; Id., Tertull., de Anima, 
c. LV; Id., Justinus, in dial. cum Tryphone Jxidmo ; Id., Athanas., in illud < 
Omnia mihi traditasunt, p. 105; Id., Cyril. Hieros., Catech., iv ; Id., Greg. 
Nyssenus, oral, i, in Christi resurrectione ; ld., Ambras., de Incarnat. Do-
x>!iiii,c. v ,n . 40, et omnes sancti Patres.) 

dont il brisa les portes et les verroux. Depuis ce moment 
les Limbes ont cessé d'exister; car, le Ciel nous ayant été 



DE PERSÉVÉRANCE. 301 

ouvert par Notre-Seigneur, il est de foi que les âmes par­
faitement purifiées y sont portées sans délai. La présence 
du Sauveur répandit une joie infinie dans ces âmes sain­
tes et les fit jouir de l'essentielle béatitude, qui est la vi­
sion de Dieu. Alors se vérifia cette promesse faite au bon 
Larron : Aujourd'hui même vous serez avec moi dans le 
Paradisl. Le jour de son ascension, le Sauveur conduisit 
au Ciel avec lui cette multitude d'âmes, glorieuses pré­
mices du genre humain, nobles dépouilles enlevées à la 
mort. Ainsi, non-seulement les justes qui sont venus au 
monde après l'avènement de Jésus-Christ, mais ceux qui 
l'ont précédé depuis Adam, et ceux qui doivent venir en­
core jusqu'à la fin des siècles, ont tous été sauvés par le 
mérite de sa Passion. Voilà pourquoi, avant sa mort et sa 
résurrection, le Ciel n'a été ouvert à personne. 

Dans toutes les autres parties des enfers, le Sauveur se 
montra encore, comme vainqueur, épouvantant les dé­
mons ; comme juge suprême, menaçant les réprouvés ; 
comme libérateur, consolant les âmes du Purgatoire. C'est 
ainsi qu'un monarque descend quelquefois dans les pri­
sons pour les visiter et faire grâce à qui lui p la î t s . Tels 
sont les motifs de la descente de Notre-Seigneur aux en­
fers. Et maintenant qui n'admirera la bonté infinie de Dieu 
envers les hommes et l'étendue de la Rédemption? qui 
ne sera pas étonné de voir le Fils de Dieu, après avoir 
souffert pour nous une mort douloureuse, pénétrer encore 
aux plus basses parties de la terre, pour en arracher des 
âmes qui lui étaient chères et les conduire avec lui dans 
le ciel? 

Le troisième jour il est ressuscité. Comme Notre-Seigneur 

t Luc., XHII, 44. — s Bellar., Doltr. crut 



3 0 2 CÂTËCUISME 

avait vécu parmi les vivants trente-trois ans et quelques 
mois, il voulut rester parmi les morts trente-trois heures 
au moins : une heure pour un an. Dans le fait, le Sauveur 
mourut le vendredi et il ressuscita le dimanche au matin; 
ce qui donne un intervalle d'environ trente-trois à trente-
cinq heures. Ensuite, il voulait rester trois jours dans le 
tombeau, afin de vérifier la figure de Jonas et d'accomplir 
la prophétie qu'il avait faite lu i -même 1 . U n'est donc pas 
resté trois jours pleins dans le tombeau. 

Cependant, pour dire avec vérité qu'il a été trois jours 
dans le sépulcre et le troisième jour il est ressuscité, il 
suffit qu'il y ait été un jour entier, et pendant une partie 
du jour précédent et du jour suivant. Enfin, pour prouver 
qu'il était Dieu, le Sauveur ne voulut pas différer sa résur­
rection jusqu'à la fin des siècles. Comme pour montrer 
qu'il était homme et qu'il était réellement mort, il ne res­
suscita pas immédiatement après avoir expiré, mais le 
troisième jour : cet intervalle de temps étant suffisant 
pour prouver qu'il était véritablement mort. 

Il est ressuscité. En sortant victorieux du tombeau, 
Notre-Seigneur a joui de toutes les qualités que nous par­
tageons nous-mêmes, si nous avons le bonheur de mourir 
saintement. Son corps a été impassible, agile, subtil, lu­
mineux. Néanmoins il a voulu conserver les cicatrices de 
ses plaies, comme nous le voyons dans l'histoire de l'A­
pôtre saint Thomas. Or, il l'a voulu, pour garder éternel­
lement les marques de son triomphe ; pour prouver à ses 
Disciples que c'était vraiment lui qui était ressuscité ; pour 
obtenir plus efficacement de son Père ce qu'il demande, 
en lui rappelant le cruel genre de mort qu'il a souffert ; 
pour montrer aux hommes à quel prix il les a rachetés; 

1 Joan.t IL 



DE PERSÉVÉRANCE. 303 

enfin, pour faire voir aux réprouvés, le jour du jugement, 
et la grandeur de leur ingratitude et la justice de leur 
condamnation. 

Il est ressuscité. Nous avons prouvé ailleurs sa résurrec­
tion. Quant aux causes qui la rendaient nécessaire, en voici 
quelques-unes. Il fallait que Notre-Seigneur ressuscitât, 
afin que son corps, qui avait été sujet à tant de souffran­
ces, devînt participant du bonheur et de la gloire éter­
nelle ; que, sa divinité clairement établie, notre foi devînt à 
jamais inébranlable et que l'espérance de ressusciter nous-
mêmes acquît une force capable de nous consoler dans 
toutes nos peines ; de nous faire accepter tous les sacrifices 
et pratiquer toutes les vertus, même les plus coûteuses à la 
nature. 

Il est ressuscité des morts. Quand on dit que Notre-
Seigneur est ressuscité, il ne faut pas seulement entendre 
qu'il est sorti d'entre les morts, comme il est arrivé à plu­
sieurs ; mais qu'il est ressuscité par sa propre puissance, ce 
qui ne peut convenir qu'à lui seul. En effet, la divinité 
n'ayant été séparée ni du corps de Jésus-Christ dans le 
tombeau, ni de son âme lorsqu'elle descendit aux enfers, 
une vertu divine se trouvait dans son corps et dans son 
âme. Il suit, de là, que le corps pouvait être réuni à l'âme, 
que l'âme pouvait retourner au corps et que Jésus-Christ 
pouvait revivre et ressusciter d'entre les morts, par sa 
propre vertu. 

En ressuscitant de la sorte, le Sauveur accomplissait en 
sa personne, jusqu'au sein même du tombeau, une pro­
phétie qui regardait le Messie. David avait prédit : C'est sa 
droite, c'est son bras-saint, c'est-à-dire sa toute puissance, 
gui l'a sauvé1. Si nous disons quelquefois que Jésus-Christ 

l Pi. XCV1I, la 



3 U 4 CATÉCHISME 

a été ressuscité par le Père, cela a rapport à son humanité, 
comme on doit rapporter à sa divinité, qu'il est ressuscité 
par sa propre vertu l . 

Ici, se présentent plusieurs remarques d'une grande 
importance. La première, que la résurrection de Notre-
Seigneur a été une résurrection parfaite, qui ôte toute né­
cessité de mourir, en donnant une vie immortelle.. Notre-
Seigneur est le premier qui soit ressuscité de la sorte. 
D'où vient que l'Écriture l'appelle le premier-né d'entre 
les morts De là encore, ce mot de l'Apôtre : Le Christ 
ressuscité des morts ne meurt plus ; la mort n'aura plus 
d'empire sur lui *. 

La seconde, que la résurrection du Sauveur a été le 
principe de la résurrection de tous les hommes, ce qui en 
fait une résurrection tout à fait à part. La mort est venue 
par un homme, dit l'Apôtre, et la résurrection des morts 
par un homme. De même que tous meurent en Adam, ainsi 
tous sont rendus à la vie en Jésus-Christ *. 

La troisième, que la résurrection du second Adam avance 
admirablement l'œuvre de notre rédemption. En mou­
rant, le Sauveur nous avait délivrés de nos péchés ; mais, 
en ressuscitant, il nous a rendu tous les biens que le péché 
nous avait fait perdre. Afin qu'il ne manquât rien au salut 
des hommes, il était nécessaire que le Christ ressuscitât, 
comme il avait été nécessaire qu'il mourût. Voulons-nous 
participer à sa résurrection? Unissons-nous à ce nouvel 
Adam comme nous avons été unis au premier ; croyons 

1 Quamvis autem in Scripturis interdum legamus Clufctum Dominum a 
Pâtresuaeitatumesse; hoc ad eum ut ad hominem referendum est; queraad-
modum illa rursus ad eumdem ut Deum spectant quitus significatur dum 
sua virtute resurrexîsse. {Catech. Concil. Trirf., 1. I.) 

s .tyoc., I. — » Rum , vi, 9. — * / Cor., xv, 20. 



DE PERSEVERANCE. 303 

en lni, aimons-le, vivons saints comme lui sur la terre, 

pour vivre glorieux dans le Ciel. 

A l'explication du cinquième article du symbole, faisons 
succéder quelques réflexions sur les lumières et les avan­
tages qu'il procure à la société. La descente de Jésus-
Christ aux enfers, c'est-à-dire l'universalité de sa rédemp­
tion, suivie de sa résurrection d'entre les morts : telles 
sont les deux vérités fondamentales, dont le cinquième 
article du Symbole a enrichi le monde. 

La première nous dit que tous les hommes, depuis l'o­
rigine jusqu'à la consommation des siècles, sont enfants 
de Dieu ; qu'à ce titre ils sont chers à son cœur ; que le 
sang divin a coulé pour effacer leurs souillures et leur ou­
vrir les portes de la cité des élus. Est-ce là proclamer 
magnifiquement la loi de la fraternité universelle ? Est-ce 
là dire efficacement à tous les hommes et à tous les peu­
ples : Sous tel climat que vous habitiez, quelle que soit la 
race à laquelle vous appartenez, aimez-vous, puisque 
Dieu vous a tant aimés ? Publier ainsi la grande loi de la 
charité, montrer notre maître et notre modèle l'accom­
plissant le premier dans toute son étendue, n'est-ce pas 
là un vif rayon de lumière, une réponse sans réplique aux 
objections de l'égoïsme, un immense bienfait social? 

Et puis ces mots, est descendu aux enfers, en nous ré­
vélant l'universalité de la rédemption de Jésus-Christ, ne 
sont-ils pas la preuve que ce divin Sauveur est bien le Désiré 
des nations, l'attente et le libérateur de tout ce qui avait 
péri? Or, n'est-ce rien d'affermir notre foi en lui ? N'est-
ce pas sur la foi en Jésus-Christ, que repose tout l'édifice 
social chez les.peuples modernes? 

La seconde vérité contenue dans le cinquième article 
du Symbole, est ressuscité le troisième jour, confirme en-

m. «o 



306 CATÉCHISME 

core, par un fait aussi certain que l'existence du soleil, la 
foi de l'univers à la divinité de Notre-Seigneur. Cet ar­
ticle nous montre que Jésus-Christ est bien le Messie 
promis au genre humain, puisqu'il accomplit en sa per­
sonne les caractères et les faits annoncés du futur Messie: 
Ainsi, dilater la charité, affermir la foi : tels sont les prin­
cipaux avantages que le cinquième article du Symbole 
procure à la société. 

Pour en faire comprendre toute l'étendue, il suffit de de­
mander de quoi vivent les sociétés, sinon de foi et d'a­
mour? Rois et peuples, riches et pauvres, tombez donc à 
genoux devant les vérités du Symbole catholique, source 
de toute foi et de toute charité, par conséquent principe de 
toutes les actions nobles, généreuses et vraiment sociales. 
Souffrir, mourir, délivrer les âmes des anciens justes, 
ressusciter pour affermir notre foi : voilà une partie des 
travaux auxquels le Fils de Dieu s'est dévoué, afin de 
nous témoigner son amour. Se peut-il qu'il y ait des 
hommes qui ne l'aiment pas? Que dis-je, des hommes 
qui rougissent de lui? Le trait suivant nous fera sentir 
toute l'indignité de leur conduite. 

Un poète fameux du dernier siècle devait le jour à un 
honnête artisan. Au prix de ses sueurs, de ses privations 
et de ses veilles prolongées, ce tendre père avait donné à 
son fils une éducation distinguée. A tant de bontés, le 
jeune homme répondit par un travail soutenu. De bril­
lants succès vinrent bientôt couronner ses efforts et révéler 
son talent : une pièce de vers surtout lui valut des applau­
dissements universels. Jaloux d'en connaître l'auteur, un 
seigneur de la cour pria le jeune poëte de venir réciter ses 
vers dans une réunion, composée de ce qu'il y avait de 
plus distingué dans la capitale. La proposition était trop 



DE PERSEVERANCE. 307 

flatteuse pour être refusée. A l'insu de son fils, le père sol­
licita et obtint la faveur d'être admis. 

Avec une grande assurance, le jeune poète commence 
sa récitation : des applaudissements viennent bientôt l'in­
terrompre. Il continue, et des couronnes lui pleuvent sur 
la tête. Il achève, et le noble seigneur qui l'avait invité 
s'avance, et, en témoignage de son contentement, l'em­
brasse en présence de toute cette illustre assemblée. Au 
même instant, on voit venir, du fond de la salle, un vieil­
lard à cheveux blancs, couvert des vêtements d'une hon­
nête indigence; les yeux mouillés de pleurs, et les bras 
ouverts, il veut aussi embrasser le jeune lauréat. Celui-ci 
détourne la tête et refuse de le reconnaître, et ce vieillard 
c'était... son père !!! Une explosion de cris d'indignation 
part de toutes les parties de la salle, et toutes les bouches 
répètent ces paroles flétrissantes: Fils ingrat l... enfant 
dénaturé I... 

Fils ingrat, enfant dénaturé : voilà, dites-vous, les seuls 
noms qui conviennent au fils qui rougit de son père; 
quel nom mérite, je vous prie, celui qui rougit de son 
Dieu? 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir envoyé un Sauveur qui nous a enseigné tous 
les moyens de nous unir à lui, afin de participer aux mé­
rites de sa Rédemption. Je crois en lui, je l'aime, je veux 
l'imiter ici-bas, afin de lui devenir semblable dans le 
Ciel. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je ne rougirai 
jamais de ma Religion. 



X X e LEÇON 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 

PAR L A FOI (SUITE). — DU PURGATOIRE. 

Exposé de la croyance catholique. — Preuves de cette croyance. — L'Ancien 
Testament. —Le Nouveau Testament. — Tradition de l'Église. — Tradition 
des sectes séparées. — Tradition des Païens. — La raison. — Avantage 
social de ce dogme. — Motifs de prier pour les morts. — La gloire de Dieu. 
— La charité. —La justice. — Notre intérêt personnel. 

Dans la leçon précédente, nous avons vu que le Purga­
toire est le lieu où les âmes des Justes, sorties de ce monde 
sans avoir suffisamment satisfait à la justice divine pour 
leurs fautes, achèvent de les expier avant d'être admises à 
jouir du bonheur éternel; car il est de foi que rien de 
souillé ne saurait entrer dans le Ciel. Le dogme du Pur­
gatoire est une des plus consolantes vérités de la Religion. 
Pour s'unir au second Adam, notre esprit doit la croire 
comme toutes celles qu'il nous a révélées. Nous sommes 
naturellement portés à l'admettre. Il est si doux de penser 
que la mort ne brise point les liens qui nous unissent à 
nos frères, et que nous pouvons encore leur être utiles 
après qu'ils ont quitté la vie 1 Aussi les preuves que nous 
allons donner n'ont pas pour but de vaincre notre répu­
gnance à croire cette vérité, mais d'affermir et de consoler 
notre foi en montrant qu'elle est bien fondée. 

Commençons par exposer ce que nous devons croire sur 
le Purgatoire. 

L'Église catholique, assemblée au concile de Trente, 
nous enseigne à ce sujet quatre vérités. La première, 
qu'après la rémission de la coulpe du péché et de la peine 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 309 

éternelle, obtenue de Dieu dans le sacrement de Pénitence, 
il reste encore, ordinairement parlant, une peine tempo­
relle à subir. La seconde, que, quand on n'y a pas satisfait 
en ce monde, on peut et on doit la subir après la mort 
dans le Purgatoire. La troisième, que les prières et les 
bonnes œuvres des vivants peuvent être utiles aux morts, 
soulager et abréger leurs peines. La quatrième, que le 
sacrifice de la Messe est propitiatoire, qu'il a, par consé­
quent, la vertu d'effacer les péchés et de satisfaire à la 
justice divine pour les vivants et pour les morts *. 

C'est donc un article de foi qu'il y a un Purgatoire, et 
que nous pouvons, par nos prières, nos bonnes œuvres et 
le saint sacrifice de la Messe, soulager les âmes qui achè-

i Si quis post acceptant justificationis gratiam, cuilibet peccatori pœnitenti 
ita culpam remitti et reatum seternae pœna deleri dixerit, ut nullus remaneat 
reatus pcente temporalis exsolvends vel in hoc saeculo, vel in futuro in Pur-
gatorio, antequam ad régna Cœlorum aditus patere posait, anathema sit, 
(Sess. vi, can. xxx.) 

Si quis dixerit totam poanam simul cum culpa remitti semper a Deo, satis-
factionemque pcenitentium non esse aliam quam fidem, qua appréhendant 
Cbristam pro eo satisfecisse, anathema sit. (Sess. xiv, can. xu.) 

Si quis dixerit missœ sacrificium tantum esse laudis, et gratiarum actionis, 
aut nudam commemorationem sacrifiai in cruce peracti, uon autem propitia-
torium ; vel soli prodesse sumenti ; neque pro vivis et defunctis, pro peccatis, 
pœnis, satisfactiouibus et aliis necessitatibus offerri debere, anathema sit. 
(Sess. xxii, can. m.) 

Rien de plus sage que ces décrets. Le Concile ne décide point si le Purga­
toire est un lieu particulier dans lequel les âmes sont renfermées ; de quelle 
manière elles sont purifiées ; si c'est par un feu ou autrement ; quelle est la 
rigueur de leurs peines, ni quelle en est la durée ; jusqu'à quel point elles sont 
soulagées par les prières, par les bonnes œuvres des vivants ou par le saint 
sacrifice de la messe ; si ce sacrifice opère leur délivrance ex opere operato, ou 
autrement : s'il profite à toutes en général, ou seulement à celles pour qui il 
est nommément offert, etc. Les théologiens peuvent avoir chacun son opinion 
sur cei différentes questions ; mais elles ne sont ni des dogmes de foi u' 
d'une certitude absolue, et personne n'est obligé d'y souscrire. (Holden, de 
Retol. fid., lib. il, c. vi, §§ 1 et 2 ; Veron, Regul. fid. Cathol., c. u, § 3, 
a. 5, et § 5 j Bossuet, Exposit. de la Foi, art. 8 ; Bergier, art. Purgatoire. 



310 CATECHISME 

vent de s'y purifier. Or, en professant cette touchante vé­
rité, nous associons notre foi à la foi de tous les siècles, foi 
invariable parce qu'elle est fondée sur la parole même de 
Dieu, qui ne change point. 

PREMIÈRE PREUVE DU PTJBGATOIRE. —L'Ancien Testament. 

Plusieurs soldats, appartenant à l'armée de Judas Macha-
bée, avaient, contre la défense de Dieu, enlevé dans les 
temples de Samnia des objets consacrés aux idoles, et les 
avaient cachés sous leurs habits au moment d'une bataille, 
où tous ces soldats perdirent la vie. Leur faute, qu'on re­
garda comme la cause de leur mort, fut découverte à l'in­
stant où l'on allait les enterrer. Judas Machabée, croyant 
avoir lieu de penser ou qu'ils n'avaient pas assez connu la 
loi pour comprendre la grièveté de leur transgression, ou 
qu'ils s'en étaient repentis devant Dieu avant d'expirer, fit 
faire une quête et passer l'argent à Jérusalem, afin qu'on 
y offrît des sacrifices pour leurs péchés. / / considéra, dit 
l'Écriture, qu'une grande miséricorde est réservée à ceux qui 

meurent dans la piété. Cest donc une sainte et salutaire 

pensée de prier pour les morts, afin qu'ils soient délivrés de 

leurs péchés *. 

Ainsi, on croyait chez les Juifs qu'il était pieux et salu­
taire d'offrir des sacrifices pour les morts, afin qu'ils fus­
sent délivrés de leurs péchés. L'historien Josèphe nous 
indique assez que cette croyance se maintenait de son 
temps, lorsqu'il témoigne que les Juifs ne priaient point 
pour ceux qui s'étaient eux-mêmes privés de la vie 1 . Or, 
ils ne priaient pas sans doute pour ceux qui étaient déjà 
dans le sein d'Abraham, où l'on n'avait nul besoin de 

i II Mach., xii. 
* Guerre des Juifs, c. xci. — M. D'acli, de la Prière pour les morts chet 

Us Juifs. 



DE PERSÉVÉRANCE. 311 

prières, ni pour ceux qui seraient en Enfer, où les prières 

sont inutiles. Ils croyaient donc à un état mitoyen entre 

l'un et l'autre ; et cet état mitoyen nous l'appelons Purga­

toire. 
DEUXIÈME PREUVE. — Le Nouveau Testament. Si l'usage 

d'offrir des sacrifices et de prier pour les morts, qui sup­
pose la croyance du Purgatoire, n'était, comme le pré­
tend Calvin, qu'une invention de Satan, comment se fait-il 
que Notre-Seigneur, le trouvant établi, n'en ait jamais 
désabusé les Juifs? Comment n'a-t- il pas prémuni ses 
Disciples contre cette tradition illusoire, fausse et supersti­
tieuse? Bien plus, il savait que tous les Chrétiens la sui­
vraient religieusement pendant des siècles ; qu'en renou­
velant tous les jours le sacrifice de son corps et de son 
sang, ils en demanderaient ardemment l'application aux 
âmes souffrantes de leurs frères décédés ; il le savait et ne 
les prévient pas ! 

Que dis-je? il a lui-même recommandé cette pratique à 
ses Disciples et de sa parole infaillible confirmé leur foi 
au Purgatoire. Un jour il leur d i t : Si quelqu'un blasphème 
contre le Fils de l'homme, il pourra en obtenir le pardon ; 
mais s'il blasphème contre le Saint-Esprit, ce péché ne lui 
sera remis ni dans le siècle présent, ni dans le siècle futur1. 
Il y a donc des péchés qui sont remis dans le siècle futur, 
autrement l'expression du Sauveur ne signifierait rien. Or, 
comme le péché ne peut être remis dans le siècle futur, 
quant à la coulpe et à la peine éternelle, il peut donc y être 
remis quant à la peine temporelle. Mais cette rémission 
n'a pas lieu dans le Ciel, où rien de souillé ne saurait 
pénétrer, ni dans l'Enfer, où iY n'y a plus de Rédemption. 

iMatthn xii, 32. 



312 CATECHISME 

1 Liv. vi, c. XXX. — * De Coron., m . — • Epist., i x . 

H y a donc entre le Ciel et l'Enfer un lieu mitoyen où 
cette rémission s'accomplit. Ce lieu, nous l'appelons Pur­
gatoire. 

TROISIÈME PREUVE. — La Tradition de l'Église catho­
lique. Non-seulement Notre-Seigneur a confirmé la foi des 
Apôtres au Purgatoire, approuvé et recommandé la pra­
tique de prier pour les morts, il leur a ordonné de prêcher 
la même vérité, d'établir le même usage. Il le faut bien de 
toute nécessité, s'il est prouvé que les Apôtres aient in­
struit l'Église à prier pour les morts. Or, il en est ainsi. 
C'est un fait certain comme l'existence du soleil, que, de­
puis les Apôtres, l'Église n'a pas cessé d'offrir des prières 
et des sacrifices pour ses enfants décédés. Il serait long de 
rapporter ici tous les témoignages des Pères et des auteurs 
ecclésiastiques, qui établissent la perpétuité de ce tou­
chant usage. Nous nous bornerons à quelques-uns. a As­
semblez-vous, disent les Constitutions apostoliques, dans 
les cimetières, faites-y la lecture des livres sacrés, chantez-y 
des psaumes en l'honneur des martyrs et de tous les Saints 
et pour vos frères qui sont morts dans le Seigneur, et offrez 
ensuite l'Eucharistie 

Tertullien, qui touchait de si près aux Apôtres, parle 
fréquemment de la prière pour les morts, et il dit que cet 
usage est fondé sur la tradition 3 . Saint Cyprien, faisant 
allusion aux prières pour les morts, écrivit ces paroles re­
marquables : « Les Évêques, nos prédécesseurs, avaient 
déjà ordonné que nul de nos frères ne nommât, par tes­
tament, un ecclésiastique pour tuteur ou curateur, et que 
si quelqu'un le faisait, on ne priât point pour lui, et ou 
ne célébrât point le sacrifice pour le repos de son âme 3 . » 



DE PERSEVERANCE. 313 

La décision des Évêques antérieurs à saint Cyprien sup­
pose la pratique établie de prier pour les morts, et par là 
nous indique l'apostolicité de son origine. 

La voici en toutes lettres dans saint Ghrysostome : a Ce 
ne fut pas sans raison que les Apôtres ordonnèrent que, 
dans la célébration des mystères redoutables, il fût fait 
mémoire des défunts, car ils savaient combien il en re­
vient aux morts d'utilité et de profit *. Saint Augustin, qui 
a composé un traité sur nos devoirs envers les morts, où 
les prières pour eux reviennent sans cesse, s'exprime 
ainsi : « Les pompes funèbres, l'éclat qui les environne, 
la recherche somptueuse dans la structure des mauso­
lées, sans être de la moindre ressource pour les défunts, 
peuvent bien offrir quelque sorte de consolation aux vi­
vants. Mais ce dont il ne faut pas douter, c'est que les 
prières de l'Eglise, le saint sacrifice, les aumônes, ne 
leur portent du soulagement, et ne leur obtiennent d'être 
traités plus miséricordieusement qu'ils ne l'avaient mé­
rité. L'Église universelle, instruite par la tradition de ses 
Pères, observe qu'à l'endroit du sacrifice où l'on fait men­
tion des morts, on prie et on offre pour tous ceux qui 
sont décédés dans la communion du corps de Jésus-
Christ*. » 

Dans son ouvrage contre les hérésies 3 , le même Père 
range Aérius parmi les hérétiques, ainsi qu'avait fait 
avant lui saint Épiphane, pour avoir nié, contre la doc­
trine et la tradition de tous les temps, l'utilité de la prière 
pour les morts. L'un et l'autre nous témoignent ainsi 
qu'elle était regardée, dans l'Église, comme une des 
vérités révélées et connues par tradition apostolique. 

* Homtf. Lix, ad popul. Anfioch. 
* Strm. C L X X I I . — ' Uœrcs. L U I . I A X Y . 



3 1 4 CATECHISME 

Saint Isidore nous l'apprend en ces termes : « Parce 
que l'obïation du sacrifice et la prière pour le repos des 
fidèles qui sont morts, se font dans l'Eglise par toute la 
terre, nous croyons que ce sont les Apôtres qui nous ont 
laissé cette coutume par tradition. Or, l'Eglise l'observe 
en tout lieu. Il est certain que, si elle ne croyait pas que 
les fidèles pussent obtenir le pardon de leurs péchés, elle 
ne ferait pas des aumônes pour le soulagement de leurs 
âmes, et n'offrirait pas à Dieu le sacrifice pour eux 1 . 

Enfin, saint Cyrille de Jérusalem, expliquant aux Fi­
dèles l'usage de prier pour les morts, dit : « Nous prions 
pour nos pères et pour nos Évêques, et en général pour 
tous ceux d'entre nous qui sont sortis de cette vie, dans 
la ferme espérance qu'ils reçoivent un très-grand soulage­
ment des prières qu'on offre pour eux dans le saint et re­
doutable sacrifice *. » 

Il serait inutile de multiplier les témoignages, puisque 
les chefs de la prétendue réforme avouent l'existence du 
Purgatoire et la perpétuité de la prière pour les morts. 
« Il y a plus de treize cents ans, disait Calvin, qu'il est 
passé en usage de prier pour les morts 8 . » « Pour moi 
qui crois fortement, disait Luther, j'oserais même dire 
plus, moi qui sais que le Purgatoire existe, je suis facile à 
me persuader que l'Écriture en fait mention. Tout ce 
que je sais du Purgatoire, c'est que les âmes y souffrent 
et peuvent être soulagées par nos œuvres et par nos 
prières *. » 

QUATRIÈME PREUVE. — Tradition des sectes séparées de 
F Église. Les liturgies de la plupart des sectes que nous 

' Liv. des Offices divins, c. cccxv. 
* Catech., v. — » Inst., liv. III, c. v, § 70. — * Dispute à Leipsik, C juil­

let 1 5 1 9 . 



DE PERSÉVÉRANCE. 315 

allons citer, bien qu'elles n'aient été écrites qu'au qua­
trième siècle, datent cependant du • temps des Apôtres *. 
Voici de quelle manière s'exprime la liturgie a des Nes-
toriens du Malabar : « Souvenons-nous de nos pères, de 
nos frères, des fidèles qui sont sortis de ce monde dans la 
foi orthodoxe ; prions le Seigneur de les absoudre, de leur 
remettre leurs péchés, leurs prévarications, de les rendre 
dignes de partager la félicité éternelle avec les justes qui 
se sont conformés à la volonté divine. » 

La liturgie des Nestoriens chaldéens : « Recevez cette 
oblation, ô mon Dieu !... pour tous ceux qui pleurent, 
qui sont malades, qui souffrent dans l'oppression, les ca­
lamités, les infirmités, et pour tous les trépassés que la 
mort a séparés de nous... Pardonnez les délits et les pé­
chés de ceux qui sont morts ; nous vous le demandons par 
votre grâce et vos miséricordes éternelles. » 

La liturgie des Arméniens offre de très-belles prières 
pour les vivants et pour les morts en général. Le Diacre, 
s'adressant à tous les Fidèles, s'écrie : <c Nous demandons 
qu'il soit fait mention, dans ce sacrifice, de tous les Fi­
dèles en général, hommes et femmes, jeunes et vieux, qui 
sont morts avec la foi en Jésus-Christ. — Souvenez-vous, 
Seigneur, et ayez pitié d'eux, » répond le chœur. — Le 
Prêtre seul : « Donnez-leur le repos, la lumière et une 
place parmi vos Saints dans votre règne céleste, et faites 
qu'ils soient dignes de votre miséricorde. » 

La liturgie des Grecs contient cette recommandation 
pour les morts : « Nous vous offrons aussi, pour le repos 
et la délivrance de l'âme de votre serviteur N , afin 

> Voyez Bergier, art. Liturgie. 
* La liturgie, c'est l'ensemble des prières, des rites et des cérémonies qui 

composent le culte divin. 



316 CATÉCHISME 

qu'elle soit dans le lieu lumineux où il n'y a ni douleur 

ni gémissement, et que vous la fassiez reposer, ô Seigneur 

notre Dieu ! au lieu où brille la lumière de votre face. t> 
La liturgie d'Alexandrie, ou des Cophtes jacobites, fait 

commémoration des morts en ces termes : « Souvenez-
vous, Seigneur, de tous ceux qui se sont endormis et ont 
fini leurs jours dans le sacerdoce, comme aussi de tout 
l'ordre des laïques. Daignez, Seigneur, accorder le repos 
à leurs âmes, dans le sein d'Abraham, Isaac et Jacob ; in­
troduisez-les dans le Paradis de délices, dans ce séjour d'où 
sont bannis la douleur, la tristesse et les soupirs du cœur, 
et où brille la lumière de vos Saints. » Les mêmes vœux, 
les mêmes prières se trouvent dans les liturgies des autres 
sectes séparées de l'Eglise, telles que les sectes des Abyssins, 
des Syriens *, etc. 

C'est donc un fait évident, et toutes les liturgies de la 
terre en font foi, que, depuis les temps apostoliques, non-
seulement les Chrétiens de l'Église catholique, mais aussi 
ceux des communions séparées, ont récité, et qu'ils réci­
tent encore des prières pour les morts dans la célébration 
des saints mystères. Or, ce concours unanime de tous 
les Chrétiens, cette uniformité de toutes les liturgies, sup­
posent nécessairement une origine commune, également 
reconnue des amis et des ennemis, des Catholiques et des 
Dissidents ; une autorité plus sacrée, aux yeux des héré­
tiques, que celle de l'Église à laquelle ils refusaient de 
se soumettre; une autorité enfin qu'il est impossible de 
concevoir et de trouver ailleurs que dans l'enseignement 
des Apôtres. C'est donc à leur enseignement et à celui de 

» Perpétuité de la Foi, t . V. p. CIO ; Discussion amicale, t. II, p. 257 ; 
Morin, Prièrepour les morts; Histoire de l'Acad. des inscrip., t. H, p . 121. 



DE PERSÉVÉRANCE. 317 

leur diviu Maître, qu'il faut rapporter l'usage universel 
de prier pour les morts, la croyance de l'utilité de ces 
prières, et celle du Purgatoire qui en est inséparable. 

CINQUIÈME PREUVE. — La tradition des Païens. Le dogme 
du Purgatoire est une de ces vérités essentielles qui ap­
partiennent à la révélation primitive, et que la tradition 
de nos premiers parents a fait passer chez tous les peuples 
de la terre. P la ton 1 distingue parmi les morts les justes 
qui jouissent d'un bonheur éternel, les méchants qui 
subissent des supplices également éternels, et les malheu­
reux dont les péchés sont guérissables, et qui ne sont 
punis que pour devenir meilleurs : ce qui est conforme à 
la croyance des Juifs et des Chrétiens catholiques. On 
trouve la même doctrine dans Virgile*. 

Suivant saint Jus t in 3 et Tertullien*, les anciens Païens 
offraient des sacrifices pour les morts, et employaient cer­
tains rites expiatoires pour les rétablir dans leur première 
innocence. Comme on ignorait le sort de chacun de ceux 
qui quittaient la vie, on priait généralement pour tous. 
Dans les billets qu'on envoyait pour annoncer le décès de 
quelqu'un, on ne manquait pas d'y faire son éloge, afin 
d'engager à prier pour l u i B . Il y avait une liturgie et des 
formules de prières pour les morts. On invoquait les 
Saints en leur faveur, comme le prouvent diverses ins­
criptions gravées sur des tombeaux. En voici quelques-
unes : « Ames célestes, venez à son aide ; que les dieux te 
soient propices! » « Mânes très-saints, je vous recom­
mande mou époux ; daignez lui être indulgents 6 . » Tous 

1 Dans le Gorgias. — * /F.ncid., liv. VI, v. 33. — » Apol., u . — 4 De 
Spect., C. xii. 

* Bist. de l'AwL des inscript., t. II. — • M., 1.1, p. 270. et t. II, p. 124. 



3 1 8 CATECHISME 

» II J/ncA., xi, 4G. — 1 Bergier, art. Purgatoire. 

les peuples païens de l'Orient et de l'Occident ont eu des 
usages semblables. 

Ainsi, les Païens, les Juifs et les Chrétiens s'accordent 
à reconnaître le dogme du Purgatoire : toutes les nations 
de la terre et tous les siècles répètent à leur manière : 
« C'est une sainte et salutaire pensée de prier pour les 
morts, afin qu'ils soient délivrés de leurs péchés 1 . » Or, 
nous le demandons au protestant et à l'impie : Qui êtes-
vous pour rejeter une croyance aussi générale et aussi 
constante ? Qu'avez-vous à opposer à la foi du monde 
entier? 

SIXIÈME PREUVE. — La raison. Si, à tant d'autorités, il 
n'était pas superflu d'ajouter une nouvelle preuve, nous 
la tirerions de l'idée que l'Ecriture nous donne de la jus­
tice de Dieu, en nous disant que Dieu rendra à chacun 
selon ses œuvres. Nous demandons s'il est juste qu'un pé­
cheur, qui a vécu dans le désordre pendant toute sa vie, 
qui se convertit cependant à la mort, et qui est rétabli 
dans l'état de grâce par une pénitence sincère, soit aussi 
abondamment récompensé et jouisse aussi promptement 
du bonheur éternel, qu'un juste, qui a persévéré toute sa 
vie dans la pratique de la vertu et qui meurt dans les 
sentiments d'un parfait amour pour Dieu. Jamais ce plan 
de justice divine n'entra dans un esprit sensé 3 . 

Ajoutons que, si l'erreur ne fut jamais utile, le dogme 
du Purgatoire est certainement une grande vérité. En 
effet, le Sauveur, en confirmant, et l'Eglise, en conser­
vant avec tant de soin ce dogme précieux et le touchant 
usage de prier pour les morts, a contribué plus qu'on ne 
pense à entretenir parmi les vivants la charité, garantie de 



DE PERSÉVÉRANCE. 319 

toutes les vertus et hase de la paix publique, fi est bien 
digne de remarque que la charité, qui est l'âme du Chris­
tianisme, diminue parmi les vivants à mesure qu'elle s'é­
teint à l'égard des morts. 

L'usage de prier pour eux nous rappelle un tendre sou­
venir de nos parents et de nos bienfaiteurs, nous inspire 
du respect pour leurs dernières volontés. Il contribue à 
l'union des familles, il en rappelle les membres dispersés 
sur le tombeau de leurs pères, leur remet en mémoire des 
faits et des leçons qui intéressent leur bonheur. Souvent il 
les réconcilie, on est bien près de s'aimer quand on pleure 
ensemble ; enfin, il amortit en nous la fièvre des passions, 
en nous rappelant le néant de tout ce qui n'est pas Dieu. 
Résister au penchant le plus sacré de la nature, mécon­
naître l'esprit du Christianisme, fouler aux pieds la tra­
dition la plus universelle et la plus respectable : voilà ce 
qu'ont fait les hérétiques et les impies, en combattant, en 
détruisant ce pieux usage. 

MOTIFS DE PRIER POUR LES MORTS. — 1* La gloire de Dieu. 
Sommes-nous sensibles à la gloire de notre Père céleste ? 
Sommes-nous touchés des outrages, de l'ingratitude don. 
il est l'objet, de la part d'un si grand nombre d'hommes 
et même de Chrétiens? Soulageons les âmes du Purga­
toire, hâtons leur délivrance, envoyons dans le Ciel autant 
que nous pourrons de ces adorateurs, dont le moins par­
fait surpasse en perfection tous les Saints de la terre. Ils 
dédommageront le Seigneur de la perte de tant d'âmes qui, 
chaque jour, le déshonorent et se perdent; ils lui rendront 
pour nous et en notre nom la gloire que nous lui avons 
trop souvent ravie : ils consoleront le nouvel Adam, en 
s'unissant inséparablement à lui comme des membres à 
leur chef. Lui-même ne les châtie qu'à regret, il attend 



320 CATÉCHISME 

qu'on désarme sa justice, il le désire. Pouvons-nous en 
douter, puisque dans les divines Ecritures il se plaint de 
ce qu'on ne le désarme pas, lorsqu'il veut punir les pé­
cheurs qui sont ses ennemis ? 

2° La Charité. Ces morts n'appartiennent pas seulement 
au Seigneur, ils nous appartiennent aussi à nous-mêmes. 
Ils sont nos frères dans la foi ; la même vocation les a sé­
parés des infidèles, le même signe d'adoption leur a été 
imprimé ; ils ont été lavés du même sang, nourris du 
même pain, sanctifiés par la même parole et par les mêmes 
sacrements. Bien qu'entrés avant nous dans la maison de 
l'éternité, ils n'ont pas cessé de faire partie de la même 
Eglise. Le lien sacré de la charité chrétienne continue 
de nous unir à eux. C'est pourquoi la tendre Mère dont 
nous sommes tous les enfants, les recommande chaque 
jour au Seigneur dans l'auguste sacrifice et leur fait l 'ap­
plication des prières et des bonnes œuvres qui se prati­
quent sur la terre. 

Us sont nos frères selon la chair, nos parents, nos frères, 
sœurs, nos amis ; peut-être nos pasteurs, pères spirituels, 
qui ont formé notre enfance à la piété, qui nous ont rompu 
si souvent le pain de l'âme, qui, peut-être, ont abrégé leurs 
jours par l'activité de leur zèle et de leur sollicitude pour 
nous. Voilà ceux qui souffrent, qui souffrent beaucoup, qui 
peut-être ne souffrent que pour nous avoir trop aimés, qui 
souffrent pendant que nous jouissons de la vie qu'ils nous 
ont donnée, des biens qu'ils nous ont laissés. Voilà ceux 
qui, du milieu des flammes, élèvent vers nous leurs mains 
suppliantes, et qui nous crient : Ayez pitié de nous I ayez pitié 
de nous ! vous du moins qui fûtes nos parents et nos amis. 

3° La justice. Descendons au fond de notre conscience 
et demandons-nous sérieusement : Parmi ce grand nom-



DE PERSÉVÉRANCE. 321 

bre d'âmes, n'en est-il aucune qui soit dans le Purgatoire 
par ma faute? Par mes défauts n'ai-je point donné lieu 
aux impatiences, aux paroles, aux démarches répréhensi-
bles que mon père, ma mère, mon frère, ma sœur, mon 
ami expient si cruellement ? Songeons à toutes les lé­
gèretés, à tous les scandales plus ou moins graves de no­
tre vie, et, si nous en avons le courage, disons : Nul, dans 
le Purgatoire, ne souffre à cause de moi. 

4° Notre propre intérêt. Ces âmes n'ont fait que nous 
précéder ; c'est nous avertir assez que nous les suivrons. 
Nous les suivrons, et notre piété est-elle assez solide, notre 
charité assez ardente, notre vie assez pure; notre mort 
sera-t-elle assez précieuse devant Dieu, pour nous permet­
tre d'espérer que rien ne retardera notre bonheur éternel? 
Hélas ! un long et rigoureux Purgatoire est peut-être le 
sort le plus favorable, que la plupart d'entre nous puissent 
attendre. Ayons donc pitié de nous-mêmes, et hâtons-nous 
de nous faire, des âmes du Purgatoire, autant de protec­
teurs auprès de Dieu. 

Délivrées par nos tendres soins, ces âmes bienheureuses 
garderont fidèlement nos places dans le Ciel, et, par la 
puissance de leurs prières, hâteront notre entrée dans les 
tabernacles éternels. Ne craignons de leur part ni oubli 
ni ingratitude; ces vices sont bannis du Ciel, séjour même 
de la charité. Voulons-nous donc qu'après la mort les 
âmes du Purgatoire viennent à notre rencontre et nous 
présentent une main victorieuse? présentons-leur main­
tenant une main secourable. Souvenons-nous de cette pa­
role du divin Maître : On vous traitera comme vous aurez 
traité les autres. 

Mais ces âmes n'attendront pas jusqu'après notre mort 
de nous témoigner leur reconnaissance. Durant la vie, 

m. t i 



322 CATÉCHISME 

dans nos tentations, dans nos peines, à notre dernière 
heure, elles nous obtiendront des secours proportionnés à 
nos besoins. Dès ce moment, quelle consolation n'éprou­
verons-nous pas ! Ah ! si l'effet des prières et des sacri­
fices de l'Église pouvait tomber sous nos sens, quelle joie 
serait la nôtre en voyant chaque jour sortir de leur brû­
lante prison, quelques-unes de ces âmes bienheureuses ! 
Et quelle consolation si Dieu daignait nous révéler que 
c'est à notre piété, à nos bonnes œuvres, qu'elles sont re­
devables de leur délivrance ! 

La prière pour les morts est, avec la confession, une des 
choses que les Protestants regrettent le plus. « J'ai connu 
un Luthérien que notre croyance du Purgatoire a rendu 
catholique. Il avait perdu un frère chéri au milieu d'une 
fête ; et il se souvenait sans cesse, pour tourmenter son 
cœur, de ce pas si brusque d'un festin au cercueil. Son 
âme avait besoin d'être rassurée. Il savait toute la pureté 
qu'il faut pour le Ciel, et, dans son culte, il ne trouvait 
pas de lieu intermédiaire entre les parvis célestes et les 
profondeurs de l'abîme. 

Ses frayeurs devenaient de déchirantes angoisses, il n'a­
vait plus de repos ; ses jours étaient sans distraction, ses 
nuits sans sommeil, ses pensées sans espérance. Il dépé­
rissait à vue d'œil, et lui aussi penchait vers la tombe, 
vers la tombe de son frère qu'il devait partager comme un 
lit de famille. On lui ordonna de voyager. Mais lui se di­
sait : Je n'aurai pas le temps d'aller loin, je mourrai dans 
une hôtellerie, soigné par des mercenaires étrangers... et, 
quand j 'aurai fermé les yeux, on sera obligé de chercher 
dans mes papiers pour savoir le nom du voyageur qui 
vient de s'arrêter pour toujours, et qui n'a plus besoin que 
d'un gîte au cimetière. 



DE PERSÉVÉRANCE. 323 

« Ses amis se joignirent au médecin, et le jeune Écos­
sais vint sur le continent. Je me trouvais sur le même 
vaisseau que lui, et bientôt nous eûmes lié conversation 
ensemble, et bien des points de contact nous unirent. 

« Quand nous fûmes débarqués, nous logeâmes dans 
le même hôtel. Au bout de quelques jours il me révéla ce 
qui avait répandu tant de tristesse sur ses jeunes années, 
la mort de son frère et ses inquiétudes sur les destinées 
éternelles d'un être qu'il avait tant aimé !... Ah ! me dit-il 
un Jour des Morts, par amour pour mon frère, je vais 
adopter votre rite ! Oh ! quand je pourrai prier pour mon 
frère, je respirerai, je vivrai pour demander chaque jour 
du bonheur dans le Ciel, pour celui que j ' a i tant chéri 
sur la terre!.. . Votre culte fait qu'on peut encore s'en-
tr'aider après la mort; vos prières ôtentau sépulcre son 
terrible silence; vous, vous conversez encore avec ceux qui 
sont partis de la vie ; vous, vous avez connu la faiblesse 
humaine, cette faiblesse qui n'est pas le crime, mais qui 
n'est pas la pureté; et, entre les limites du Ciel et de la 
terre, Dieu vous a révélé un lieu d'expiation. Mon frère y 
est peut-être, je me fais catholique pour l'en délivrer, 
pour me consoler ici-bas, me soulager de ce poids qui 
m'oppresse ; ce poids, je ne l'aurai plus quand je pourrai 
prier. Et il se fit Catholique 4. » 

PRIÈRE 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
nous avoir révélé le dogme consolant du Purgatoire ; don­
nez-moi une grande compassion pour les âmes que votre 
justice y purifie 

» Fêtes chrét. 



324 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu, et, en témoignage de cet amour, je veux faire 

chaque jour une prière pour les âmes du Purgatoire. 



X X I e LEÇON 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 
PAR LA FOI ( S U I T E ) . 

Sixième article du Symbole. — Ascension. — Ses causes. — Le nouvel Adam 
monte au Ciel pour l'ouvrir et en prendre possession en notre nom, envoyer 
le Saint-Esprit, être notre Avocat, jouir de sa gloire. — Avantage social 
de cet article. — Septième article du Symbole. — Jugement particulier. — 
Sa nécessité. — Jugement général. — Sa nécessité. — Ses signes précur­
seurs. — Avantage social de cet article. 

Après avoir accompagné le Sauveur jusque dans les 
plus basses parties de la terre, nous allons le suivre au 
plus haut des Gieux, et partout nous le verrons accom­
plissant le grand œuvre de la Rédemption. C'est la tou­
chante vérité qui est contenue dans le sixième article du 
Symbole : Il est monté aux deux; il est assis à la droite 
de Dieu le Père tout-puissant. Devant raconter plus tard 
l'nistoire de l'Ascension, nous nous contenterons d'expli­
quer ici la partie dogmatique de ce mystère. 

Or, la foi nous enseigne que, après sa glorieuse sortie 
du tombeau, Notre-Seigneur resta quarante jours sur la 
terre. En cela il avait un double but, instruire parfaite­
ment les Apôtres des vérités de la Religion et les confirmer 
pleinement, par des apparitions multipliées, dans la foi à 
sa résurrection. Pour peu qu'on y réfléchisse, il est facile 
de pénétrer la- sagesse de cette conduite. D'une part, les 
Apôtres devaient être les premiers martyrs de leur prédi­
cation; d'autre part, le mystère de la résurrection est le 
fondement du Christianisme et comme l'anneau puissant 
auquel viennent se rattacher tous les autres : pour qui 
l'admet la foi n'a plus de difficultés. En effet, si je crois 



326 CATÉCHISME 

que Notre-Seigneur est ressuscité, je suis forcé d'admettre 
qu'il est mort et qu'il est né. De plus, comme la terre ne 
peut être le séjour des corps glorieux, si je crois à la résur­
rection de Notre-Seigneur, je dois croire à son ascension 
dans le Ciel. 

// est monté aux deux. Nous devons donc croire fer­
mement, et sans hésiter, que Notre-Seigneur, après avoir 
achevé l'œuvre de notre Rédemption, monta au Ciel 
comme homme, en corps et en âme. Comme Dieu, jamais 
il n'avait cessé d'y être, puisque par sa divinité il est par­
tout et remplit tous les lieux. Il y est monté par sa propre 
vertu, et non par le secours d'une force étrangère, comme 
Élie, qui fut transporté dans le Ciel sur un char de feu ; 
comme le prophète Habacuc, ou le diacre Philippe, qui 
furent portés en l'air par une vertu divine, jusqu'à des 
distances très-éloignées; comme la sainte Vierge, qui fut 
élevée dans la bienheureuse Jérusalem par la puissance de 
son divin Fils. 

Ce n'est pas seulement en tant que Dieu, que Jésus-
Christ est monté au Ciel par sa propre vertu, c'est encore 
en tant qu'homme. Il est vrai que cela n'eut pas lieu par 
des forces naturelles à l 'homme; mais la vertu toute-puis­
sante dont était remplie son âme bienheureuse a pu trans­
porter son corps où elle a voulu : car son corps, déjà en 
possession de la gloire, obéissait sans peine aux ordres et 
aux mouvements de l'âme. Voilà pourquoi nous disons et 
croyons que Jésus-Christ est monté au Ciel comme Dieu 
et comme homme 1 . 

Cette expression est monté, demande une nouvelle expli-

i Sic igitur Christus ascendit in Cœlum propria virtute, primo quidem 
virtute divina, secundo virtute animas glorificatœ, moventis cornus prout 
vult. (S. Thom., p. III, q. L V I I , art. 3.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 327 

cation. En parlant du Verbe éternel, on dit qu'il est des­
cendu du Ciel sur la terre pour s'y incarner. Cela est vrai 
dans ce sens qu'il s'est abaissé jusqu'à s'unir à la nature 
humaine; mais cela serait faux si l'on voulait faire en­
tendre qu'en descendant, il a quitté un lieu pour en occu­
per un autre, attendu que Dieu est partout. De même 
quand Notre-Seigneur, en tant que Dieu, monta au Ciel, 
il ne laissa pas pour cela de rester en ce monde comme 
Dieu 1 . Mais le jour où, entant qu'homme, il monta aux 
Cieux, il cessa d'être en ce monde d'une présence visible, 
pour rester avec nous seulement d'une présence visible 
dans l'auguste sacrement de l'autel. 

Nous disons monté aux Cieux et non pas au Ciel, pour 
indiquer que Notre-Seigneur a traversé tous les Cieux infé­
rieurs, toutes les basses régions de l'air, pour aller pren­
dre place au Ciel le plus élevé, au plus haut degré de 
gloire, où réside l'auguste Trinité. Dans ce glorieux 
voyage, il a pris possession de l'air et de tous les Cieux par 
où il a passé, sanctifiant toutes les parties supérieures de 
l'univers, comme il avait sanctifié les inférieures : sem­
blable à un monarque qui, par ses entrées solennelles dans 
ses villes et dans ses domaines, les remplit tous de sa 
puissance et de sa gloire a . 

// est assis à la droite du Père tout-puissant. Ces pa­
roles signifient que Notre-Seigneur est dans le Ciel comme 
dans le lieu de son repos ; qu'il y est comme un roi sur son 

>S. Th., id., ta., art. 2. 
* Qaam miriflco mysterio noster Jésus Christus vel tactu corporis sui, vel 

transitu glorite suas, omnem ad momentum creaturam sanctificat, vivificat et 
'llustrat : aquas enim consecrat dum baptizatur ; terram sanctificat dura se-
pelitur ; mortuos suscitât dum resurgit ; cœlestia gloriScat dum ascendit ad 
Cœlum, et sedet ad deiteram Patris. (Aug., Serai, xvn, de Temp. ; Suares, 
t. III, p. III, dist. T, sect. il.) 



338 CATÉCHISME 

» Ephes., i, 20. 

trône, pour recevoir des hommages et pour faire la joie 
des Anges et des Saints. Être assis n'exprime pas ici la 
position du corps, mais il signifie la possession certaine et 
immuable de la puissance royale et de la gloire infinie 
que Jésus-Christ a reçue de son Père. Cest son Père, dit 
l'Apôtre saint Paul, qui Fa ressuscité d'entre les morts, 
qui l'a fait asseoir à sa droite dans le Ciel, au-dessus de 
toutes les Principautés, des Puissances, des Vertus, des 
Dominations et de toutes les dignités qui peuvent être 
nommées dans le siècle futur, aussi bien que dans le 
siècle présent, et qui a mis toutes choses sous sa puis­
sance. 

A la droite du Père tout-puissant. Le Père éternel, 
étant un pur esprit, n'a ni droite ni gauche ; mais, pour 
s'accommoder à notre langage, l'Écriture se sert de cette 
expression, qui marque que Jésus-Christ, en tant que 
Dieu, est sur un même rang de gloire et de grandeur avec 
son Père. En tant qu'homme, Notre-Seigneur se trouve 
aussi à la droite du Père, non pas au même degré de puis­
sance, parce que Notre-Seigneur comme hemme est infé­
rieur à Dieu, mais au même degré d'élévation, sur le 
même trône, parce qu'en lui la nature humaine est insé­
parablement unie à la nature divine. 

Une comparaison rendra sensible cette vérité. Lorsqu'un 
roi revêtu de la pourpre est assis sur son trône, et que 
tous les princes de la cour occupent des sièges inférieurs, 
la pourpre du roi brille au-dessus de tous les princes. Il 
en est ainsi, non que la pourpre soit égale au roi en di­
gnité, mais parce qu'elle est unie au roi comme son vête­
ment. De même, l'humanité de Notre-Seigneur Jésus-



DE PERSÉVÉRANCE. 329 

Christ est assise au-dessus des Chérubins et des Séraphins, 
à la droite même de Dieu, non par la dignité de sa nature, 
mais parce qu'elle est unie à Dieu, non-seulement comme 
la pourpre au monarque, mais d'une manière beaucoup 
plus étroite, c'est-à-dire d'une union personnelle*. 

Il y a parmi les hommes un usage fort connu, qui con­
siste à donner la droite à celui qu'on veut honorer. On a 
transporté l'idée de cet usage aux choses spirituelles, et, 
pour expliquer la gloire que Jésus-Christ s'est acquise, et 
qui l'élève, comme homme, au-dessus de tout ce qui est 
créé, on a dit qu'il était assis à la droite de son Père. On 
voit par là qu'il s'agit d'une gloire singulière et propre à 
Notre-Seigneur, qui ne peut convenir qu'à lui a . 

Félicitons sincèrement le Sauveur de son glorieux triom­
phe. Aussi bien rien n'est plus propre à faire battre nos 
cœurs de reconnaissance et de joie. C'est pour nous qu'il 
est monté au Ciel; c est nous qui, en sa personne, avons 
pris possession de ce beau royaume ; c'est notre chair, 
c'est notre sang régénéré qui sont à la droite du Père 
tout-puissant. 

En effet, si nous cherchons les causes de l'Ascension du 
Sauveur, la foi nous répond que le second Adam est 
monté au Ciel : i° Pour ouvrir les portes, fermées de­
puis le péché du premier Adam, et en prendre possession 
au nom du genre humain. Vous viendrez un jour là où je 
vais moi-même, disait-il à ses Apôtres, le jour de la Cène 3 . 
Ce fut pour montrer encore mieux la certitude de ses pro­
messes qu'il emmena avec lui, dans le séjour de la béati-

» Bellar., Dottr. aut., XLV. 
«Ad dexteram Dei dicitur honoris et felicitatis inenarrabilis celsitudo. 

(S. Ang., S.-™, ccxiv.) 
*Joan., xiv, 13. 



3 3 0 CATÉCHISME 

* I Joan., u, 1. 

tude étemelle, les âmes des Saints qu'il avait délivrées 
des ténèbres. Quoi de plus propre à affermir l'espérance 
dans nos cœurs? Nous voyons le second Adam, notre 
Père, notre Chef, monter au Ciel comme homme, et pla­
cer la nature humaine à la droite de son Père. Quel plus 
puissant motif d'espérer que nous, qui sommes ses mem­
bres, y monterons aussi, et que nous nous y réunirons à 
notre Chef. Le Sauveur est donc monté au Ciel pour y 
préparer nos places. 

2° Il y est monté, ô bonté admirable ! pour nous les gar­
der. L'Apôtre saint Paul nous le représente debout devant 
le trône de son Père, intercédant en notre faveur, plaidant 
notre cause, nous obtenant, par sa médiation toute-puis­
sante, les grâces nécessaires soit pour ne pas nous écarter 
de la route du Ciel, soit pour nous y ramener quand nous 
avons le malheur de la quitter. De là, ces touchantes pa­
roles du Disciple bien-aimé : Mes petits enfants, je vous 
écris ceci afin que vous ne péchiez point ; mais si quelqu'un 
pèche, nous avons un avocat auprès du Père : c'est Jésus-
Christ qui est la justice même, et qui est la victime de pro-
pitiation pour nos péchés, et non-seulement pour les nôtres, 
mais pour ceux du monde entier 

3° Il y est monté pour exciter en nous le désir d'y aller. 
Par suite du péché du premier Adam, le genre humain 
avait oublié sa véritable patrie. Il n'avait plus pour elle que 
de l'indifférence et du dégoût. En y montant, le nouvel 
Adam a changé notre indifférence en amour, notre dégoût 
en désir. Il est si naturel que des enfants bien nés soupi­
rent après le bonheur de se réunir à un Père chéri ! Pour 
entretenir en nous ce désir surnaturel, il nous a envoyé le 



DE PERSÉVÉRANCE. 331 

Saint-Esprit, qui détache nos affections de la terre et les 
élève sans cesse vers le Ciel. 

4" Le Sauveur est monté au Ciel pour mettre le sceau à 
toutes les prophéties qui regardaient sa personne sacrée, sa 
vie et ses actions. / / s'est élevé au-dessus de tous les deux, 
dit l'Apôtre, pour tout accomplir et pour tout remplir *. 
Voilà pourquoi les Pères de l'Église appellent l'Ascension, 
l'heureux terme du pèlerinage de Notre-Seigneur Jésus-
Christ 8 . 

5° Il est monté au Ciel, parce que son corps, devenu 
glorieux et immortel par sa résurrection, demandait une 
autre demeure que cette terre basse et obscure : il ne de­
vait plus habiter que dans les hauteurs éclatantes des col­
lines éternelles. Ce n'était pas seulement afin d'y jouir de 
la gloire et du royaume qu'il avait conquis, mais encore 
pour nous apprendre que notre corps, rétabli sur le mo­
dèle du sien, participerait un jour au même bonheur. 
Puissions-nous ne jamais oublier que la condition indis­
pensable pour être glorifiés avec lui dans l'éternité, c'est 
de vivre et de souffrir comme lui dans le temps ! 

Et maintenant, qu'est-il besoin de nombreuses paroles 
pour montrer l'influence sociale de ce nouvel article du 
Symbole? Jésus-Christ est monté au Ciel, il y est monté 
pour moi ; j ' y monterai un jour. Voilà certes la consécra­
tion du plus noble et du plus puissant mobile des vertus 
publiques et privées, l'espérance. 

Otez l'espérance du Ciel, et la vertu n'est plus qu'un 
vain mot adopté par les dupes au profit des fripons. 

> Ascendit super omnes Cœlos, ut impleret omoia. (Eph., m.) 
* Solemnitas haec, consummatio et adùnpletio est reliquarum solemnitatum, 

et felixclausulatotius ilinerarii Filii Dei. (S. Bernard, Serm. u de Atcens.) — 
Dominicarum festivatatum omnium complcmeoium. (S. Epipli., OraU, de 
Christi Assumpt.) 



332 CATÉCHISME 

Les biens présents sont tout pour l'homme ; et TOUS avez 
déchaîné l'ambition, la cupidité, la volupté, toutes ces 
bêtes furieuses qui transforment la société en une arène 
sanglante. Ne parlez plus de dévouement, d'esprit de sa­
crifice: l'égoïsme seul règne partout, l'égoïsme dur, impi­
toyable. Le suicide est un acte logique, la société n'a plus 
d'autre base que l'échafaud, d'autre protecteur que les 
geôliers et le bourreau. 

Ramenez au contraire l'espérance du Ciel, et vous voyez 
une multitude d'âmes généreuses donner les biens de la 
terre, en échange de ceux de l'éternité. Mille dévouements 
éclosent de toutes parts; toutes les misères humaines sont 
soulagées et la société repose en paix : la vertu a un mo­
tif, parce qu'elle attend une récompense. Parmi les in­
nombrables prodiges enfantés par l'espérance du Ciel, 
qui brillent dans les annales de l'Église, comme les étoiles 
aux voûtes du Firmament, nous n'en citerons qu'un seul 
d'une date récente et dont l'Allemagne fut vivement 
émue. 

En 1824, l'illustre comtesse de Welsersheim quittait le 
monde dont elle était l'ornement, sa famille dont elle était 
l'idole, et son immense fortune, pour se faire humble et 
pauvre religieuse dans un couvent du Très-Saint-Rédemp­
teur. Aux nombreux désapprobateurs de sa conduite elle ré* 
pondait gaiement : « Je vous trouve étranges. Pourquoi 
vous étonner de ce que je me suis laissé gagner par les 
promesses magnifiques de celui qui donne le centuple, à 
ceux qui quittent tout pour le suivre ? S'étonnerait-on si 
un pauvre quittait pour quelque temps son foyer, afin d'al­
ler dans un pays lointain recueillir le plus riche héri­
tage? » 

Elle n'est pas restée longtemps éloignée de son foyer; 



DE PERSÉVÉRANCE. 333 

car, le 24 mars 1841, Notre-Seigneur vint chercher son 
épouse pour l'introduire aux noces éternelles ». Un instant 
de méditation suffit pour féconder ces rapides aperçus, et 
pour montrer quelle place immense tient, dans le monde, 
le sixième article du Symbole catholique. 

Nous avons dit dans les leçons précédentes s que, de­
puis le péché originel, la vie est un délai accordé à l'homme 
par la justice divine, pour faire pénitence et se régénérer 
en s'unissant au nouvel Adam. Nous avons vu que le nou­
vel Adam n'a rien omis, pour former entre nous et lui 
cette union salutaire et pour la rendre durable. Dans cette 
vue, il s'est fait notre Rédempteur, et il continue d'être 
notre avocat dans le Ciel. Lors donc que la durée de l'é­
preuve sera finie, il viendra discerner ceux qui en auront 
profité, c'est-à-dire qui se seront unis à lui, de ceux qui 
seront restés unis au vieil Adam ; et il rendra à chacun se­
lon ses œuvres. Telle est l'imposante vérité contenue dans 
le septième article du Symbole : D'où il viendra jtiger les 
vivants et les morts. 

Avant d'expliquer la principale vérité exprimée par ces 
paroles, nous devons parler du jugement particulier. Il 
faut donc savoir qu'il y a deux jugements, le jugement 
particulier et le jugement général. 

Le jugement particulier est celui qui a lieu à l'égard de 
chacun de nous, au moment où nous quittons la vie. A 
l'instant même où l'âme est séparée du corps, elle se 
trouve en face de Dieu, qui, illuminant tout à coup son 
entendement, lui montre, comme dans un miroir, toutes 
ses œuvres, bonnes ou mauvaises, et la récompense ou le 
châtiment qu'elles lui ont mérité. On est jugé dans le 

> Mémoires sur saint Alphonse de Liguori, t. III, p . 738. 
* Leçon xv, i. 



334 CATÉCHISME 

lieu même où l'on meurt, car le juge est partout. A ce ju ­
gement, Dieu parait comme juge, l'âme comme accusée, 
l'Ange du Ciel, qui en a été le gardien, comme témoin, et 
le démon comme accusateur. 

On y est jugé, ainsi que nous l'avons dit, sui toutes les 
pensées, toutes les paroles et toutes les actions de la 
vie; sur tout le mal qu'on a commis, sur tout le bien 
qu'on a dû faire qu'on n'a pas fait, et sur tout le bien 
qu'on a mal fait 1 . Quant à la sentence, elle s'exécute sur-
le-champ. L'Enfer, le Purgatoire ou le Ciel deviennent 
immédiatement le séjour de l'âme, suivant son état; et, 
le juge étant infaillible, l'arrêt est irrévocable. Il est 
évident, aux yeux mêmes de la raison, que le jugement 
particulier est nécessaire. 

En effet, Dieu ne serait pas juste, il ne serait pas Dieu, 
s'il traitait de la même manière ceux qui l'offensent et 
ceux qui le servent. Il faut donc que les bons et les mé­
chants lui rendent compte de leur vie, afin qu'il donne à 
chacun selon ses œuvres. De plus, ce jugement doit avoir 
lieu aussitôt après la mort, parce que le temps, c'est-à-dire 
le délai accordé à chaque homme pour gagner le Ciel, 
est fini. L'éternité commence ; et l'éternité est la récom­
pense ou le châtiment immédiat de la vie. 

Passons maintenant à l'explication littérale du sixième 
article du Symbole, et parlons du jugement dernier. 

< In cogitationibus enim impii interrogatio erlt. (Sap., i, 9.) — Perversœ 
enim cogitationes séparant a Deo. (M., 1 , 3 ; MaUh.,\\, 19.)— Omne verbuui 
otiosum quod locuti fuerint bomines, reddent rationem de eo in die judieii. 
Ex verbis enim tais justificaberis, et ex verbis tais condemnaberis. (Itatlh., 
xii, 36, 37.) — Esurivi enim, et non dedistis mihi manducare, etc. (/</., xxv, 
42.) — Maledictus qui facit opus Dei ncgligenter. (Jerem., X L V I I I , 10.) — Om 
nés enim nos manifestan oportet an te tribunal Cliristi, ut referet unusquisque 
propria corporis, prout gessit, sire bouum, sire raalura. {// Cor., v, 10.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 33S 

!' Vérité du jugement dernier. En parlant de la fin du 
monde, Notre-Seigneur a déclaré qu'il y aurait un ju ­
gement général 1 . Tous les faits prédits par le divin Maître 
se sont littéralement vérifiés ; donc celui-ci s'accomplira 
de même. Ces paroles, d'où il viendra, nous enseignent, 
suivant les Écritures, qu'à la fin du monde Notre-Seigneur 
quittera la droite de son Père, pour venir de nouveau sur 
la terre, afin de demander à tous les hommes un compte 
public et rigoureux de leurs œuvres, et prononcer à l'é­
gard des bons et des méchants la sentence qui fixera leur 
sort pendant toute l'éternité. Elles nous avertissent encore 
de ne pas croire à l'Antéchrist, qui viendra de la terre 
et qui cherchera à se faire passer pour Notre-Seigneur; 
car Notre-Seigneur ne viendra pas de la terre, mais du 
Ciel. 

Il viendra en corps et en âme, avec une grande puissance 
et une grande majesté, assis sur les nuées, précédé de sa 
croix et accompagné des Anges et des Saints. Le Père et le 
Saint-Esprit viendront également. Mais parce que Notre-
Seigneur, comme homme, sera le seul juge visible aux yeux 
du corps, on dit de lui seul qu'il viendra juger. Le juge­
ment sera rendu sur la terre, et non pas dans le Ciel. D'une 
part, c'est sur la terre que les hommes ont mérité ou 
démérité, et. que Notre-Seigneur et ses serviteurs fidèles 
ont été persécutés et humiliés ; d'autre part, le jugement 
doit être pour les bons et pour les méchants. Or ni les mé­
chants ni les démons ne peuvent mettre le pied dans le 
Ciel, où rien de souillé ne saurait entrer. Suivant un grand 
nombre de docteurs, fondés sur la prophétie de Joël, le ju­
gement dernier aura lieu dans la vallée de Josaphat, située 

i Mattli., X X V , 3 i . 



3 3 6 CATECHISME 

« Joël., m . — *Joan., v, ÎC. — • Act.,x\m, 40. 

près de Jérusalem, entre la montagne des Oliviers et le 

Calvaire, afin que la vue de ces saints lieux augmente la 

joie des bons et le désespoir des méchants *. 
D'où il viendra juger. C'est Notre-Seigneur qui sera le 

juge : il convient et il est juste qu'il en soit ainsi. Puisqu'il 
s'agit de juger des hommes, n'est-il pas convenable, néces­
saire même, qu'ils puissent voir leur juge des yeux du 
corps, entendre de leurs oreilles la sentence qui sera 
portée; en un mot, connaître leur jugement par leurs 
propres sens? C'est encore une justice qui est due à Jé­
sus-Christ. Il a été sur la terre injustement condamné 
par les méchants, n'est-il pas juste qu'il paraisse à son 
tour, assis sur son trône, pour juger tous les hommes ? 
Or, il jugera non-seulement comme Dieu, mais comme 
homme. C'est lui-même qui nous l'apprend : Le Père, 
dit-il, a donné au Fils le pouvoir de rendre le jugement, 
parce qu'il est le Fils de F homme 2 . Le prince des Apôtres 
enseigne la même vérité : Il nous a ordonné de prêcher 
au peuple et de rendre témoignage que c'est lui, qui a été 
établi de Dieu juge des vivants et des morts3. 

2° Nécessité du jugement dernier. Si le jugement parti­
culier est nécessaire, le jugement général ne l'est pas 
moins. En effet, il faut que justice soit faite : 1° A l'égard 
du Fils de l'homme. Méconnu des Juifs, crucifié par les 
Païens, blasphémé par les hérétiques, insulté par les 
impies, déshonoré par les Chrétiens, il faut qu'une répa­
ration solennelle, éclatante, lui soit faite. Il faut que le 
monde entier tombe une fois à genoux devant celui qui, 
pour l'amour du monde, voulut mourir sur une croix. 

2° Il faut que justice soit faite à l'égard du juste. Traité 



DE PERSÉVÉRANCE. 337 

maintenant comme son divin Maître, méconnu, méprisé, 
persécuté, moqué comme lui, il faut qu'un jour, aux 
yeux de l'univers, sa couronne d'épines se change en cou­
ronne de gloire. Il faut qu'on voie de quel côté fut la 
raison, et que l'ordre publiquement violé à son égard soit 
publiquement rétabli. 

3" Il faut que justice soit faite à l'égard du pécheur. 
Sur la terre, couronné de roses, nageant dans les plaisirs, 
se moquant insolemment de Dieu et de sa loi, il faut qu'il 
reconnaisse un jour, le front dans la poussière, l'empire 
souverain de Celui dont il osa braver et les ordres, et les 
promesses, et les menaces. Il faut qu'aux regards des 
hommes et des Anges, le vice audacieux soit un jour 
couvert de l'ignominie et du mépris, dont il essaya si 
longtemps de flétrir la timide vertu. 

4° Il faut que justice soit faite à l'égard de l'homme 
tout entier. L'âme seule a comparu au jugement parti­
culier; il faut qu'à son tour le corps soit jugé et que 
l'homme reçoive publiquement, dans son corps et dans 
son âme, la récompense ou le châtiment des œuvres, que 
son âme et son corps ont pratiquées de concert pendant 
leur union mortelle. 

5° Il faut que justice soit faite à l'égard de tous les 
hommes, quelle qu'ait été leur vie. En mourant, les 
hommes laissent des enfants, ou des disciples, ou des 
amis, qui imitent leurs exemples et suivent leurs discours, 
ce qui doit nécessairement faire augmenter la récompense 
ou le châtiment longtemps après leur mort; mais cette 
influence funeste ou salutaire qu'ils exercent sur tant de 
monde, ne peut finir qu'avec le monde lui-même. Pour 
que justice soit faite complètement, exactement, il faut 
donc qu'il y ait un examen et une recherche exacte de 

m. as 



338 CATÉCHISME 

toutes les actions et de toutes les paroles bonnes ou mau­
vaises, causées par l'exemple jusqu'à la fin des temps, ce 
qui ne peut avoir lieu que par un jugement général de 
tous les hommes, à la consommation du monde *. 

6° Enfin il faut que justice soit faite à l'égard de la Pro­
vidence. Calomniée, niée par les aveugles mortels, il faut 
qu'un jour le monde entier rende hommage à la sagesse 
de ses conseils, à la douceur de ses voies, à la profonde 
économie de sa conduite ; en un mot, il faut que tout 
rentre un jour dans l'ordre troublé par le péché. Ce n'est 
pas assez, il faut que tout y rentre d'une manière écla­
tante, solennelle, afin de réparer tous les scandales. Or, 
un jugement public, universel, de toutes les nations 
assemblées, est l'unique moyen de réparer publiquement 
l'ordre publiquement violé. Cest pourquoi, dit le Sei­
gneur, j'assemblerai tous les peuples et je les conduirai 

i Cette pensée, que le crime des scandaleux ne finit point avec leur vie et 
qu'ils sont réellement responsables des suites de leurs scandales jusqu'à la fin 
du monde, est une des plus propres à inspirer aux fidèles une vive horreur de 
ce péché diabolique. Le Catéchisme du Concile de Trente, approuvé par 
l'Église, fait entendre positivement que les tourments de ceux qui ont été 
réprouvés pour cause de scandale, augmentent et augmenteront progressive­
ment tous les jours, jusqu'à la fin des siècles, à mesure qu'il se commettra 
dans le monde de nouveaux crimes occasionnés par leurs pernicieux exem­
ples. Ce n'est donc qu'au jugement dernier que, la mesure de leurs crimes 
étant parvenue à son comble, leur condamnation et leur supplice pourront 
être définitivement arrêtés. 

Concluez de là combien doit être malheureux le sort des hérésiarques, des 
auteurs ou fauteurs de schismes, de ceux qui ont inondé la société de livres 
détestables, et de tous les scandaleux en général. 

Au contraire, le bon exemple portera tous les jours de nouveaux fruits de 
mérite et de récompense, pour ceux qui l'auront donné à leurs semblables, et 
ce ne sera qu'au jugement que le degré de leur bonheur et de leur gloire sera 
fixé et définitivement arrêté. Jusque-là il ira toujours croissant. Telle est la 
pensée du Catéchisme du Concile de Trente. Quoi de plus consolant ! (Note 
de monseigneur févcque de Montauban, trad. du Catéch. du Conc. de 
Trente.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 339 

dans la vallée de Josaphat, et là j entrerai en jugement 

avec eux1. 

3° Circonstances du jugement dernier. Dans son infinie 
bonté, le Sauveur ne s'est pas contenté d'annoncer le ju­
gement dernier, il a marqué les signes qui doivent le 
précéder. Son intention a été, d'abord, d'entretenir tous 
les hommes dans une crainte salutaire ; car nous paraî­
trons tous à ce jugement formidable, en un sens, aussi 
rapproché de nous que le jour de notre mor t 8 . Ensuite 
de faire connaître aux Chrétiens des derniers temps, l'ap­
proche de la fin du monde et la nécessité de se tenir prêts. 
Or, les signes du jugement sont de deux sortes : les uns 
qui précéderont de quelque temps l'arrivée du souverain 
juge, les autres qui ne la précéderont que de peu de temps 
ou qui raccompagneront. Voici, d'après l'Ecriture et la 
tradition, les signes précurseurs du jugement et de la fin 
du monde. 

1° La prédication de l'Evangile par toute la terre : 
L'Évangile du royaume sera prêché dans tout lunivers, 
dit le Sauveur, pour servir de témoignage à toutes les na­
tions, et alors viendra la consommation3. Le mot alors 
est bien digne de remarque : il semble indiquer que 
l'Évangile n'aura pas plutôt achevé le tour du monde, que 
la fin des temps viendra. 

2° L'apostasie. Le jugement, dit saint Paul, n'arri-

* Joël, m, 2. 
* Tune veniet unicuique dies ille, cum venerit ille dies, ut talis hinc exeat, 

qualis judicandus est illo die. Ac per hoc vigilare débet cronis Christianus, 
ne imparatum eum inveniat Domini adventus : imparatum invenerit dies ille 
quem imparatum invenerit r i t» liujus ultimus dies. (S. Aug., Serm. X L I X , 

de Temp., et xvi, de Verb. Donu) 
* Et pnedicabitur hoc Evangelium regni in universo orbe, in testimonium 

omnibus gentibus ; et tune veniet consummatio. [Matt/i., xxiv, 14.) 



310 CATÉCHISME 

vera point qu'auparavant l'apostasie ne soit arrivée1. Par 
l'apostasie, on entend la révolte des peuples contre les 
rois et surtout contre le souverain Pontife, et enfin contre 
Jésus-Christ et son Évangile a . Puisque l'apostasie est un 
signe précurseur du dernier jugement, elle sera donc 
publique, éclatante, générale. Non-seulement les particu­
liers, mais la plupart des nations comme nations, seront 
simultanément en révolte contre leurs princes, contre le 
souverain Pontife et contre Notre-Seigneur, et comme 
Dieu et comme roi. 

3° L'Antéchrist. Le jugement dernier, continue l'Apô­
tre, ne viendra point qu'auparavant on n'ait vu paraître 
l'homme de péché, le Fils de perdition, qui combattra et 
qui s'élèvera au-dessus de tout ce qui s'appelle Dieu3. 
Les doctrines antichrétiennes ayant perverti les nations, 
en répandant partout l'esprit d'impiété et de révolte, il 
arrivera un homme qui en sera tout à la fois la personni­
fication et le châtiment, et cet homme par cela même 
sera le plus effroyable tyran que le monde aura jamais 
connu. Cet homme sera l'Antéchrist. U régnera, suivant 
les interprètes, environ trois ans et demi, et il sera mis à 
mort par Notre-Seigneur lorsqu'il viendra. Les persécu­
tions qu'il exercera contre les élus seront la dernière et la 
plus terrible épreuve de l'Église. 

4° La conversion des Juifs. Ce signe est indiqué par 
une tradition constante, fondée sur plusieurs textes de 

< Ne quis vos deducat ullo modo : quoniam nisi venerit discessio primum. 
(II Thess., il, 3.) 

> Discessio sciiicet populorum a suis principibus et prœsertim a roamano 
imperio et a romano Pontiflce... Tune denique a flde et a Cbristo. (Menoch., 
Corn, a Lapid., S. Amb., etc., etc.) 

s Et revelatus fnerit homo peccati, filius perditionis, qui adversatur, 
et extollitur supra omne quod dicitur Deus. (// Thess., u, 4.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 341 

l'Ecriture, et en particulier sur l'épître de saint Paul 
aux Romains 1 . Avant de se convertir, les Juifs commen­
ceront par sortir de l'immobilité dans laquelle ils ont 
vécu depuis la ruine de Jérusalem, ils seront émancipés 
et entreront dans le courant des idées chretienn.es, jusqu'à 
ce qu'ils reconnaissent publiquement Notre-Seigneur pour 
le Messie. 

5° La chute de l'empire romain. Par l'empire romain 
on entend l'empire qui s'est perpétué, en Occident, dans 
la personne de Gharlemagne et des empereurs d'Allema­
gne, qui, jusqu'en 1806, ont toujours porté le titre d'em­
pereurs des Romains, et leur empire celui de saint-empire 
romain ; en Orient, dans les empereurs de Constantinople, 
dont la puissance fut renversée par Mahomet II en 1453; 
puis l'empire temporel et spirituel du souverain Pontife. 
Or, c'est une tradition universelle et, on peut le dire, 
apostolique, que la chute de l'empire romain sera un signe 
précurseur du jugement dernier 2 . 

Quant aux signes qui précéderont immédiatement le 
jugement dernier, ou qui l'accompagneront, voici en 
quels termes le Sauveur lui-même les annonce à ses Apô­
tres : « Lorsque la fin du monde et le jour du jugement 
seront proches, il y aura des signes dans le soleil, dans la 
lune et dans les étoiles; et, sur la terre, les nations seront 
consternées par le trouble, que causera le bruit de la 
mer et des flots ; les hommes sécheront de crainte dans 
l'attente de ce qui doit arriver à tout l'univers. Le soleil 
s'obscurcira, la lune ne donnera plus de clarté, les étoi­
les tomberont du Ciel et les voûtes célestes seront ébran-

* Rom., xi, 23-32. 
* Voyex le» développements et les preuves dans notre Introduction à /77«-

toirt de la Famille, p . 149-190. 

http://chretienn.es


342 CATÉCHISME 

lées. Alors le signe du Fils de l'homme paraîtra dans le 
Ciel. 

A cette vue, toutes les nations de la terre feront éclater 
leur douleur ; et on verra venir le Fils de l'homme sur les 
nues avec une grande puissance et une grande majesté. 
Au même temps, il enverra ses Anges qui sonneront de 
la trompette et diront d'une voix éclatante : Morts, levez-
vous, venez au jugement. Et les sépulcres s'ouvriront, et 
tous ceux qui dorment dans la poussière de la terre, 
entendront la voix du Fils de Dieu. Et ils en sortiront, 
les uns pour la gloire, les autres pour l'opprobre éternel. 
Et les Anges rassembleront les élus de Dieu des quatre 
coins de la terre, depuis un bout du Ciel jusqu'à l'au­
t r e 1 . » 

Au souvenir de ses bien-aimés qu'il vient de nommer, 
le Sauveur adoucit tout à coup ces images terribles. U 
veut que ce qui doit faire sécher les méchants de douleur 
et d'effroi, soit pour les élus un sujet de joie et un motif 
d'assurance. En effet, les signes qui annonceront aux 
premiers l'arrivée imprévue du vengeur de leurs crimes, 
seront aux seconds le présage infaillible de la venue du 
Rémunérateur de leurs vertus. Voilà pourquoi il leur 
adresse, dans la personne des Apôtres, ces consolantes 
paroles : Or, quand ces choses commenceront d'arriver, 
ouvrez les yeux et levez la tète, parce que votre délivrance 
approche s . 

Lorsque tous ces préparatifs du jugement seront ache-

> Matth., xxv, 23. — Sur la place qu'il faudra pour contenir tous les 
hommes, en supposant même qu'ils ressuscitent avec la même quantité de 
matière, voyex Catéch. philosoph. de Fellcr, p. $60. Cette place est moins 
étendue qu'il ne semble au premier coup d'œil. 

* Luc, xxi, 28. 



DE PERSÉVÉRANCE. 3 4 3 

vés, le Fils de l'homme, accompagné de ses Anges *, en­
vironné de tout l'éclat de sa majesté, assis sur une nuée 
lumineuse comme sur son tribunal, ayant à ses côtés ses 
douze Apôtres en qualité d'assesseurs, toutes les nations 
étant rassemblées devant lui, il ouvrira le grand livre des 
consciences, c'est-à-dire qu'il manifestera tous les secrets 
des consciences, publiera toutes les sentences cachées, 
rendues au jugement particulier, et les fera connaître aux 
Anges, aux Saints, à tous les hommes, et l'espérance de 
l'hypocrite périra 8 . 

La cause instruite d'après des pièces si convaincantes, 
que les méchants eux-mêmes seront forcés de se condam­
ner, il ordonnera à ses Anges de procéder à la déchirante 
et dernière séparation des hommes les uns d'avec les 
autres, comme un berger sépare les brebis d'avec les 
boucs. Il fera placer les brebis à sa droite et les boucs à 
sa gauche. Puis viendra l'éternelle sentence que le Roi 
prononcera en ces termes : a Venez, les bénis de mon 
Père, dira-t-il aux Justes, posséder le royaume qui vous a 
été préparé dès la création du monde ; car j 'ai eu faim et 
vous m'avez donné à manger; j 'ai eu soif et vous m'avez 
donné à boire; j'étais étranger et vous m'avez logé; j'étais 
nu et vous m'avez vêtu ; j 'étais malade et vous m'avez visité ; 
j'étais en prison et vous m'y êtes venus voir. 

Les Justes lui répondront : Seigneur, quand est-ce que 
nous vous avons vu avoir faim et que nous vous avons 
donné à manger, ou avoir soif et que nous vous avons 
donné à boire ? Quand est-ce que nous vous avons vu 

» Revêtus, comme on croit, de corps aériens, afin d'être visibles à tous 
les yeux. 

s IUuminabit abscondita tendiranim, et manifestabit consilia cordium. 
(/ Cor., I V , 6 . ) — Speshypocritaî peribit. (Job, vm, 13.) 



344 CATÉCHISME 

étranger et que nous vous avons logé, ou nu et que nous 
vous avons vêtu? et quand est-ce que nous vous avons vu 
malade ou en prison et que nous vous avons été voir? Le 
Roi leur répondra : Je vous le dis en vérité, toutes les 
fois que vous avez fait toutes ces choses à l'un des plus 
petits de mes frères que voilà, vous me les avez faites à 
moi-même. 

Puis, se tournant vers les réprouvés, il leur dira d'une 
voix formidable : Retirez-vous de moi, maudits ! allez au 
feu éternel qui a été préparé pour le diable et pour ses 
Anges : car j 'a i eu faim et vous ne m'avez pas donné à 
manger; j 'a i eu soif et vous ne m'avez pas donné à boire ; 
j'étais étranger et vous ne m'avez point logé; j'étais nu 
et vous ne m'avez point vêtu ; j'étais malade et en prison 
et vous ne m'avez point visité. 

Us lui diront aussi : Seigneur, quand est-ce que nous 
vous avons vu avoir faim ou soif, ou étranger, ou nu, ou 
malade, ou en prison, et que nous ne vous avons point 
assisté? Alors il leur répondra : Je vous le dis en vérité, 
toutes les fois que vous avez manqué de faire ces choses 
au moindre de ces petits que voilà, vous avez manqué de 
me les faire à moi-même ; et ceux-ci iront au supplice 
éternel, et les Justes à la vie éternelle *. 

A ces mots, les élus s'élèveront triomphants vers le 
Ciel en chantant l'hymne éternel de la reconnaissance et 
de l 'amour; et les réprouvés tomberont dans les abîmes 
de l'enfer avec les démons. Un Ange en fermera les por­
tes ; y apposera le sceau de Dieu qui ne sera jamais brisé, 
et l'éternité régnera partout. 

4° Existence de l'Enfer. Aussi clairement qu'il y a un 

> Et ibunt bi in supplicium œtcrmim, justi atitem in vitam «eternam. 
(AfattA., X X V , 35,46.) 



DE PK1ISÉVÉRANCE. 345 

Dieu, aussi clairement les dernières parole» du Juge su­
prême nous enseignent qu'il y a un Enfer, et un Enfer 
éternel, c'est-à-dire un lieu où la justice divine punit et 
punira pendant toute l'éternité ceux qui sont morts en 
état de péché mortel. La croyance d'une vie future, où les 
bons sont récompensés et les méchants punis éternelle­
ment, est aussi ancienne que le monde et aussi étendue 
que la race humaine. On l'a trouvée jusque chez les sau­
vages, qui montraient à peine quelques signes de reli­
gion. Nous savons tous, comment Virgile, écho des tra­
ditions antiques, a professé l'éternité de l'Enfer, comment 
il en a reconnu l'équité et célébré la pleine victoire sur 
le crime : Le malheureux Thésée est fixé immobile dans 
F enfer et il le sera éternellement1. Avant lui Platon avait 
dit en termes exprès : Les méchants sont précipités dans 
le Tartare pour n'en sortir jamais *. « J'en conviens, dit-
il ailleurs, on peut faire peu de cas de ce que je dis ; mais, 
après avoir mûrement réfléchi et tout bien examiné, je 
n'ai rien trouvé qui soit plus selon la sagesse, la raison et 
la vérité 3 . » 

D'où a pu venir cette croyance si contraire à toutes les 
passions, si ce n'est d'une révélation primitive? Toutefois 
ce dogme constamment professé chez les Juifs, les Sadu-
céens cherchaient à l'obscurcir. Il en était de même des 
philosophes païens qui tentaient de l'ébranler, par leurs 

> Sedet œternumque sedebit 
Iufelix. Tlieseus. (/Eneid., lib. VI, v. 345.) 

* In Phedon. 
' In Gorgia. — Rien ne serait plus facile que de multiplier sur ce sujet les 

textes des auteurs profanes. (Voyez toutes les Démons t. évangél.) — II faut 
cependant reconnaître que le dogme de l'éternité des peines est altéré dans 
Platon comme dans Virgile : le second n'a fait que mettre en vers les erreurs 
du premier, sur le panthéisme et la metempsyco.se. 

http://metempsyco.se


346 CATÉCHISME 

faux raisonnements, chez les autres peuples. Il était donc 
très-nécessaire que Notre-Seigneur vînt le confirmer par 
ses leçons. C'est pourquoi il a déclaré en termes exprès 
que les méchants iront dans le feu éternel gui a été pré­
paré au démon et à ses Anges; que le feu qui les brûlera 
ne s'éteindra jamais, et que le ver qui les rongera ne 
mourra point1. 

Qu'on ne dise donc plus : Personne n'a vu l'Enfer; 
nous en parlons sans le connaître. Notre-Seigneur l'a vu ; 
il le connaît, et il nous l'a fait connaître. Parmi les 
hommes vivants, aucun n'a vu Charlemagne, beaucoup 
n'ont pas vu Pékin, cependant sur le rapport de ceux qui 
les ont vus, nous ne doutons nullement de leur existence. 
Aussi, l'existence d'un Enfer, et d'un Enfer éternel, est 
une vérité que l'Église catholique, fondée sur les paroles 
de Notre-Seigneur, a toujours enseignée, condamnant 
comme hérétiques tous ceux qui ont voulu la nier, et que 
nous ne pouvons, sous peine de damnation, révoquer en 
doute. 

En effet, lorsque Notre-Seigneur a dit : Les justes 
iront dans la vie éternelle, personne ne disconvient qu'il 
n'ait voulu parler d'une vie qui ne finira jamais. Donc, 
en disant dans le même passage : Les méchants iront au 
feu éternel, il a entendu parler d'un feu qui n'aura pas 
de fin. Autrement le Fils de Dieu nous aurait induits en 
erreur, en donnant dans le même endroit, et sans nous 
avertir, un double sens au même terme. 

A la pensée d'un Enfer éternel, la raison confondue 
est tentée de se récrier ; mais, quand elle revient à elle-
même, elle rend hommage à la justice de ce châtiment. 

Elle dit : 1° Au tribunal de Dieu qui est la justice 

* Matth., xv, 41 ; Marc, vu, 43. 



DE PERSÉVÉRANCE. 347 

même, il faut de toute nécessité qu'il y ait une proportion 
entre le crime et le châtiment. Or, le péché est tout à la 
fois fini et infini. Fini, parce qu'il est l'œuvre d'une 
créature finie et bornée ; infini, parce qu'il outrage une 
majesté infinie et que l'injure croît en proportion de la 
personne offensée. Il faut donc que le châtiment du pé­
ché, pour être juste, soit tout à la fois fini et infini. 
Mais il ne peut être infini dans sa rigueur, puisque c'est 
une créature finie qui doit le subir, il doit donc être in­
fini dans sa durée. C'est ainsi que la raison, lorsqu'elle 
est impartiale, se démontre à elle-même la rigoureuse 
nécessité d'un Enfer éternel. 

D'ailleurs, qu'est-ce qu'un réprouvé ? C'est un homme 
qui n'a pas profité du délai que Dieu lui avait donné, 
c'est-à-dire de l'épreuve du temps. Que dis-je? c'est un 
homme qui en sort plus souillé qu'il n'y était entré, qui 
en sort avec la volonté de pécher, d'outrager Dieu. La 
mort le surprend dans cette disposition, elle l'y fixe. En 
cet état, il tombe entre les mains de Dieu, il n'y a plus 
de temps pour lui; donc, tant qu'il aura la volonté du 
crime, il doit en subir le châtiment. Or, il l'aura tou­
jours ; donc il doit être toujours puni. C'est le raisonne­
ment sans réplique de saint Grégoire le Grand *. Ajou­
tons, avec la philosophie catholique, que les damnés 

> « Iniqui vomissent utique, si potnissent, sine fine vivere, ut potuissent 
sine fine peccare. Ostendunt ennu quia in peccato semper vivere eupiunt, qui 
nunquam desinunt peccare dum vivunt. Ad magnam ergo justitlam judicantis 
pertinet ut nunquam careant supplicio, qui in hac vita nunquam voluissent 
carere peccato... Omnipotens Deus quia pius est, miserorum cruciatus non 
lascitur; quia vero justus est, ab iniquorum ultione in perpetuum non seda-
tur. » (Lib. IV Dialog., c. m v . ) — Angeli mali in nibil moventur, nisi in 
ordine ad flnem peccati superbise ipsorum ; et ideo in omnibus peccant mor-
taliter, quecumque propria voluntate agunt. (S. Th., 2« 2«, q. LXXMÎL, 

a r t 4.} — Il faut en dire autant des réprouvés. 



348 CATÉCHISME 

eux-mêmes, restant ce qu'ils sont, ne voudraient pas 
sortir de l'Enfer, tant ils ont la conscience d'être dans 
l'ordre. 

Elle dit : 2" Si l'Enfer n'existait pas ou s'il n'était 
pas éternel, l'homme serait maître de Dieu, la société 
serait impossible et la terre deviendrait un coupe-gorge. 
Le dogme de l'Enfer éternel est, au premier chef, un 
bienfait social. Eh quoi ! malgré cette formidable croyance, 
appuyée sur le double témoignage de la révélation divine 
et de la tradition unanime des peuples, la terre se cou­
vre d'iniquités ; les méchants menacent jour et nuit l'or­
dre, la propriété, l'honneur, l'innocence, la paix, l'exis­
tence même de la famille et de la société ! Que serait-ce, 
grand Dieu, si vous leur ôtiez complètement la crainte 
salutaire d'un Enfer éternel? que serait-ce si vous l'étiez 
à tous les hommes ? si vous leur disiez que l'Enfer n'aura 
qu'un temps limité et que le néant ou le bonheur succé­
deront à des supplices de quelques années ou même de 
quelques siècles ? Veut-on savoir ce que deviendrait alors 
la société? Voyez ce que deviennent, voyez ce que font 
les hommes qui disent, sans toutefois en être convain­
cus : « Il n'y a point d'Enfer. » 

Mais c'est le cri des bagnes, c'est la devise de tous les 
scélérats, de tous les assassins, de tous les voleurs, de 
tous les empoisonneurs, de tous les corrupteurs et de 
tous les tyrans. Que ce blasphème antisocial devienne 
une vérité, et, l'homme étant ce qu'il est, le monde ne 
sera plus qu'un repaire de bêtes féroces, le théâtre san­
glant d'une guerre à mort de tous contre tous. 

Faut-il rappeler ce qui s'est passé en France à la fin 
du siècle dernier? N'est-ce pas au cri : A bas T enfer! 
vive rEnfer! qu'ont marché au pillage, au nreurtre, à la 



DE PERSÉVÉRANCE. 349 

destraction, tous ces monstres à face humaine dont le 
nom est celui de tous les crimes et la honte éternelle de 
l'humanité? De nos jours encore, quelle autre devise 
portent, inscrite sur leur sinistre étendard, les hommes 
qui menacent de ramener le monde à la barbarie? Du 
reste, gardons-nous de prendre le change : les déclama­
tions haineuses des méchants contre l'Enfer, prouvent 
tout le contraire de ce qu'ils prétendent. Elles prouvent 
que l'Enfer les importune. On ne hait que ce qu'on craint 
et on ne craint que ce qu'on croit. Mais c'est assez. Au lieu 
de perdre le temps à raisonner sur l'Enfer, nous ferons 
beaucoup mieux de songer à vivre chrétiennement, afin de 
ne pas y tomber. 

5" Peines de FEnfer. — La foi ne nous apprend pas 
seulement qu'il y a un Enfer, que cet Enfer est éternel; 
elle nous révèle encore les tourments qu'on y endure. 
Ces tourments sont de deux sortes : la peine du dam, ou 
le regret d'avoir perdu Dieu et le bonheur éternel ; et la 
peine du sens, ou la douleur causée par les ardeurs d'un 
feu qui ne s'éteindra jamais. Ces deux espèces de tour­
ments sont clairement distinguées dans les paroles du 
Sauveur : Le ver qui ne meurt point désigne la peine du 
dam, et le feu qui ne s'éteint point est la peine du sens. 
Ce ver rongeur, c'est la conscience *. La conscience du ré­
prouvé, ce sont ses souvenirs, et tous ses souvenirs sont 
tristes. Ils se résument en quatre mots : J'ai perdu Dieu ! 
je l'ai perdu par ma faute! je l'ai perdu pour une ba­
gatelle! je l'ai perdu sans ressource! Cette peine est la 

1 Vernis qui in damnatis ponitur non débet intelligi esse corporalis, sed 
splritnalis, qui est conscientice remortus, qui dicitur verrais, in quantum, 
oritur es putredine peccati, et animam affligit, sicut corporalis vermis ex pu-
tredine ortus affligit pungendo. (S. Thom., Suppi., q. 97, art. 2.) 



350 CATÉCHISME 

plus sensible que puisse éprouver une créature raison­
nable. 

Rien de plus juste que ces deux sortes de tourments, 
car ils répondent à deux sortes de désordres renfermés 
dans le péché : l'un est le mépris insolent du Créateur; 
l'autre l'amour déréglé de la créature. Tous les damnés 
éprouvent ce double tourment, et leurs souffrances seront 
les mêmes quant à la nature et quant à la durée, mais 
la rigueur en sera proportionnée au nombre et à l'énor-
mité des fautes. Ainsi, toutes choses égales d'ailleurs, 
l'Enfer du Chrétien sera bien plus insupportable que celui 
du Païen. 

De plus, il est de foi que les réprouvés souffriront jour 
et nuit pendant toute l'éternité. Enfin, il est certain que le 
feu qui les brûlera sans les consumer est un feu matériel, 
mais un feu intelligent, dit Tertullien, qui augmentera 
ou diminuera ses ardeurs, suivant la culpabilité de cha­
que réprouvé. Ce peu de mots suffisent pour nous glacer 
d'effroi et nous faire craindre, et craindre uniquement, et 
craindre tous les jours de notre vie, Celui qui a le pouvoir 
de faire mourir le corps et de nous précipiter dans l'En­
fer. Oh! oui, dit le Sauveur, c'est celui-là et celui-là 
seul qu'il faut craindre. Souvenez-vous donc bien que 
craindre Dieu et vivre chrétiennement est l'unique moyen 
d'éviter l'Enfer. 

Les termes dans lesquels Notre-Seigneur prononcera 
son éternelle sentence, donnent encore lieu à une remar­
que bien importante pour notre conduite. Quoique, dans 
les motifs de son double arrêt, le Sauveur ne parle pas 
de la pratique ou de l'omission de tous les devoirs que 
la Religion nous impose, il n'en est pas moins certain 
qu'ils seront, comme nous l'avons vu en parlant du juge-



DE PERSÉVÉRANCE. 351 

ment particulier, l'objet de son examen et de son juge­
ment public. S'il attache le bonheur ou le malheur éter­
nel à la pratique ou à l'omission d'une seule vertu, la 
charité, c'est pour nous apprendre, d'une part, que la 
charité est l'abrégé de tous les commandements et de 
quelle ressource elle est pour obtenir toutes les vertus 
nécessaires au salut; d'autre part, c'est afin que nous ne 
puissions pas ignorer quelle sera la sévérité de ses juge­
ments, car si des supplices éternels sont préparés à ceux 
qui n'auront pas fait le bien, à quoi doivent s'attendre 
ceux qui auront fait le mal? 

Le sixième article du Symbole finit par ces mots : Les 
vivants et les morts. Ces paroles ont plusieurs signi­
fications. Dans leur généralité, elles désignent tous les 
hommes sans exception : ceux qui seront morts plus ou 
moins longtemps avant la fin du monde et ceux qui mour­
ront immédiatement avant le jugement dernier. Par les 
vivants, on entend les justes qui auront vécu sur la terre 
de la véritable vie, qui est la vie de la grâce, et qui vi­
vront éternellement dans le Ciel, de la vie de la gloire ; 
par les morts, ceux qui auront vécu et qui seront sortis de 
ce monde dans l'état de péché mortel. La véritable mort, 
c'est la séparation de l'âme d'avec Dieu, et les méchants 
ne ressusciteront que pour continuer cette séparation ou 
cette mort éternelle dans les feux de l'Enfer. 

Dans ce sens, on peut encore entendre par les vivants 
et les morts tous les Anges, les bons et les mauvais, qui 
seront également jugés dans ce grand jour ; car les Anges 
font partie de l'Église dont Notre-Seigneur est le chef. Ils 
seront jugés tout à la fois par Notre-Seigneur, par les 
Apôtres et par les principaux Saints; tel est l'excès d'hon­
neur et de puissance que Dieu réserve à ses amis : Au jour 



3 5 2 CATÉCHISME 

du jugement, dit le Sauveur à ses Apôtres, vous serez 
assis sur douze trônes pour juger les douze tribus d'Israël, 
c'est-à-dire toutes les nat ions 1 . Ne savez-vous pas, dit 
saint Paul, que nous jugerons les Anges 2 ? Ce jugement 
sera un acte véritable d'un pouvoir judiciaire, un juge­
ment proprement dit, jugement d'approbation, de louan­
ges et de glorification à l'égard des bons Anges ; juge­
ment de condamnation et de reproche à l'égard des 
mauvais 8 . 

Que dirons-nous maintenant de l'influence du sixième 
article du Symbole? Le dogme d'un jugement de Dieu 
pour chaque homme en particulier au moment de la 
mort, et pour tous les hommes réunis à la fin des temps, 
suivi d'un Enfer éternel pour les méchants, est tellement 
social, que la société périrait le jour même, où l'on par­
viendrait à effacer de la croyance humaine cette vérité 
fondamentale. Quel frein resterait aux passions sans cesse 
conjurées contre l'ordre, contre les propriétés, contre 
l'honneur des familles, contre le pouvoir des supérieurs, 
contre la vie et les intérêts des petits et des faibles, si 
vous ôtiez la croyance d'un Dieu qui connaît tout, qui 
jugera tout avec une souveraine indépendance et une par­
faite équité, et qui punira tout avec une inflexible ri­
gueur? 

Ils sont donc bien coupables et bien aveugles, ceux 
qui osent dire que Dieu ne se mêle pas des actions 
des hommes ! Coupables, ils encouragent tous les crimes 
en ôtant au méchant la seule crainte qui puisse l'arrêter 

> Matth.,x\\, 28. 
» / Cor., vi, 3. 
* Voyez les teites des Pères dans Corn, à Lapid. (Matlh., xis, 28. — in 

Epist. 1 ad Cor,, vi, 3.) 



DE PERSEVERANCE. 3 5 3 

dans ses funestes projets, ou lui inspirer de salutaires 
remords après l'exécution. Aveugles, ils ne voient pas que 
leurs doctrines insensées retombent en calamités sur leurs 
têtes. Si je n'ai rien à craindre d'un jugement de Dieu, 
si l'Enfer est une chimère, pourquoi hésiterais-je à me 
satisfaire à vos dépens, lorsque je n'ai rien à craindre de 
la justice humaine? Pas un scélérat qui n'adopte un pareil 
principe. Rois, peuples, particuliers, impies même, qui 
attaquez le dogme protecteur de tous les intérêts, jamais 
vous ne saurez tout ce que vous devez à la croyance d'un 
jugement de Dieu, où chacun recevra selon ses œuvres. 
Pour nous, laissons peser de tout son poids sur notre con­
duite cette grande vérité, et nous vivrons non-seulement 
en bons chrétiens, mais aussi en bons citoyens. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie 
de m'avoir annoncé vos redoutables jugements ; pénétrez* 
moi d'une crainte filiale et d'un tendre amour pour 
vous, afin que, me tenant uni au nouvel Adam pendant 
ma vie, je mérite de lui être uni pendant toute l'éternité. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veux respec~ 
ter et assister les pauvres autant qi:eje le pourrai. 



XXII« LEÇON 

IU NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, 

PAR LA FOI (su"*). 

Huitième article du Symbole. — Avantage social. — Saint-Esprit. — Sa di­
vinité. — Ses apparitions. — Histoire. — Ses œuvres. — Ses sept dons. 
— Ses douze fruits. — Béatitudes. — Avantage social du huitième article 
du Symbole. 

Le péché avait séparé l'homme de Dieu. Or, en Dieu il 
y a trois personnes ; le nouvel Adam devait donc, pour 
réparer les suites du péché, nous réunir à ces trois per­
sonnes adorables. Déjà nous avons vu ce que nous devons 
croire des deux premières, afin de nous unir à elles par la 
foi. Il reste à exposer ce que nous devons croire pour 
nous unir à la troisième. Le huitième article du Symbole 
renferme sur ce point l'objet de notre foi. Il est conçu en 
ces termes : Je crois au Saint-Esprit. 

Par ces mots, nous faisons profession de croire au Saint-
Esprit, comme nous croyons au Père et au Fils. Nous 
confessons qu'il leur est égal en toutes choses ; qu'il a la 
même puissance, la même éternité, la même divinité ; en 
un mot, qu'il est Dieu comme le Père et le Fils, et qu'il a 
droit aux mêmes hommages et aux mêmes adorations. 

La divinité du Saint-Esprit nous est clairement révélée 
dans un grand nombre de passages de l'Ecriture : il suffira 
d'en rapporter quelques-uns. Notre-Seigneur, envoyant 
ses Apôtres prêcher l'Évangile, leur dit : Allez, enseignez 
toutes les nations, les baptisant au nom du Père, et du 
Fils, et du Saint-Espritl. Évidemment il reconnaît au 

< Mati/I., xxvin, 19. 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 355 

Saint-Esprit la même puissance qu'aux deux autres per­
sonnes de la sainte Trinité. Il le met sur le même rang. 
H proclame donc qu'il est Dieu comme le Père et le Fils. 
Saint Pierre, ayant dit à Ananie : Pourquoi Satan a-t-il 
tenté votre cœur et vous a-t-il porté à mentir au Saint-
Esprit? ajoute aussitôt : Ce n'est pas aux hommes que 
vous avez menti, mais à Dieu1. Dans la même phrase le 
Vicaire de Notre-Seigneur, l'oracle infaillible de la vérité, 
donne le nom incommunicable de Dieuà ce lui qu'il vient 
d'appeler Saint-Esprit. La divinité du Saint-Esprit peut-
elle être marquée plus clairement ? De son côté, saint Jean 
nous dit : Il y en a trois qui rendent témoignage dans le 
Ciel à la divinité de Notre-Seigneur : le Père, le Verbe et 
le Saint-Esprit; et ces trois sont un". 

Ainsi, même séjour, mêmes attributions, même unité de 
nature : voilà ce que saint Jean nous dit appartenir au 
Saint-Esprit, avec le Fils et le Père. Trouvez encore, s'il 
est possible, une preuve plus claire de la divinité du Saint-
Esprit. La même vérité est exprimée avec une égale certi­
tude dans cette formule qui, depuis les Apôtres jusqu'à 
nous, passe de bouche en bouche et se répète des millions 
de fois le jour, comme pour rendre incessante la profes­
sion de foi du monde catholique à la divinité du Saint-
Esprit : Gloire au Père et au Fils et au Saint-Esprit, etc. 
Mais qu'est-il besoin de nous étendre davantage, puis­
que nous avons le Symbole des Apôtres, celui de Nicée et 
de Constantinople, qui tous nous enseignent le même 
dogme ? 

Nous ne croyons pas seulement que le Saint-Esprit est 
Dieu, nous croyons encore qu'il procède du Père et du Fiis. 

» Act., v, 4. — * / Joan., v, 7. — Sur tout ce qui regarde le Saint-Esprit, 
voir notre Traité du Saint-Esprit. 2 vol. in-8. 



356 CATÉCHISME 

Procéder veut dire recevoir l'être, ce qui ne signifie nulle­
ment que le Saint-Esprit a été fait, créé ou engendré; 
mais qu'il procède du Père et du Fils nécessairement et de 
toute éternité, non par voie de génération, mais par spi-
ration, suivant le langage de la théologie. Eternellement 
le Père se contemple, et éternellement il produit son 
Verbe en se contemplant. Éternellement le Père et le Fils 
s'aiment et produisent éternellement le Saint-Esprit, qui 
est leur amour consubstantiel et comme eux une personne 
divine *. La foi catholique sur ce point est clairement 
exprimée par les Pères et par les conciles de l'Orient et de 
l'Occident, entre autres par le concile général de Lyon, 
qui s'exprime en ces termes : Nous confessons fidèlement 
et avec piété que le Saint-Esprit procède éternellement du 
Père et du Fils, non comme de deux principes, mais comme 
d'un principe; non par deux spirations, mais par une seule 
spiration 8 . 

On donne à la troisième personne de l'auguste Trinité 
le nom de Saint-Esprit, bien que le Père et le Fils soient 
aussi des esprits et des esprits saints, bien que tous les 
Anges du Ciel et toutes les âmes bienheureuses le soient 
également. D'où vient cela? et comment ce nom commun 
à plusieurs peut-il convenir à un seul ? Voici la réponse : 
Il est vrai, la Trinité dans sa nature et dans ses person­
nes est saint esprit ; néanmoins, comme la première per­
sonne a un nom propre qui est celui de Père et la seconde 
celui de Fils, on a laissé à la troisième personne le nom 
commun de Saint-Esprit, pour la distinguer des deux au­
tres, et pour faire entendre ses opérations. Il est vrai en-

» Voyez saint Thomas, p . I, q. xxxvi, art. 1, 2, 3, 4; Hist. de l'Ëgl., Con­
cile de Florence, p. 547. — » Labbe, Act. CUIK / . ,etc. 



DE PERSÉVÉRANCE. 357 

core que les Anges et les âmes bienheureuses sont des 
esprits saints ; mais, étant de simples créatures, ils ne sont 
saints que par grâce, tandis que le Saint-Esprit est saint 
par nature et la source même de toute sainteté. C'est 
donc très-justement qu'on l'appelle par excellence le Saint-
Esprit. 

Comme celui du Père et du Fils, le nom du Saint-Esprit 
vient, non pas des hommes, mais de Dieu même. Nous 
en devons la connaissance à l'Écriture, qui le répète plus 
de trois cents fois, tant dans l'Ancien que dans le Nouveau 
Testament. D'ailleurs, ce nom, ainsi que nous venons de 
l'indiquer, convient admirablement pour exprimer les 
opérations du Saint-Esprit. La foi nous enseigne que 
toutes les opérations extérieures de Dieu, l'Incarnation 
exceptée, sont communes aux trois personnes de la sainte 
Trinité. Ainsi le Père et le Fils et le Saint-Esprit sont éga­
lement créateurs, conservateurs du monde, sanctificateurs 
et rémunérateurs des hommes. Toutefois on attribue par­
ticulièrement au Père les œuvres de la puissance, au Fils 
celles de la sagesse, au Saint-Esprit celles de l'amour. 

Or, comme la sanctification des âmes et l'Église, qui 
en est l'instrument visible, sont les œuvres par excellence 
de l'amour de Dieu pour nous, on les attribue au Saint-
Esprit, amour éternel du Père et du Fils. En effet, si vous 
parcourez l'Écriture, vous verrez dans l'ancienne alliance, 
aussi bien que dans la nouvelle, le Saint-Esprit présider 
à toutes les œuvres de sanctification, aussi bien qu'à la for­
mation et au gouvernement de l'Église. Pour nous en tenir 
àla loi de grâce, c'est le Saint-Esprit qui forme l'Église, qui 
change les Apôtres en des hommes nouveaux, qui remplit 
les fidèles de lumières et de dons surnaturels. C'est lui 
qui dirige les Apôtres dans leurs courses, qui préside aux 



358 CATÉCHISME 

conciles, qui soutient les martyrs et leur inspire ces ré­
ponses étonnantes qui ferment la bouche aux tyrans. C'est 
lui qui vivifie les âmes par les sacrements, et les sanctifie 
par les grâces intérieures qu'il leur communique. Voilà 
pourquoi l'Eglise, et, dans l'Église, toutes les nations et 
toutes les associations chrétiennes ne manquent jamais 
d'invoquer le Saint-Esprit dans les grandes circonstances, 
où il s'agit de dissiper les ténèbres répandues dans nos 
âmes par le démon et par le péché, ou de triompher des 
difficultés qui s'opposent aux œuvres de notre sancti­
fication. 

Le Saint-Esprit a plusieurs fois apparu sur la terre sous 
divers symboles, selon la nature du mystère pour lequel il 
descendait. Au Baptême de Notre-Seigneur il se montra en 
forme de colombe, pour nous faire connaître l'innocence 
et la douceur infinies du divin Maître; à la Transfigura­
tion, en forme de nuée, pour nous manifester que, quoi­
que le Sauveur parût semblable à nous, il était néanmoins 
le Fils de Dieu, et que sa diviuité était cachée sous le voile 
de son humanité ; enfin, le jour de la Pentecôte, en forme 
de langues de feu, pour annoncer l'unité d'amour, de 
croyance et de langage qui distinguerait désormais l'Église 
et réparerait, avec éclat, un des plus palpables effets du 
péché, la division des cœurs et la confusion des idées et 
des langues *. 

Les notions qui précèdent et celles qui vont suivre sont 
de la plus grande importance. En effet, il importe souve­
rainement à chacun de nous de bien connaître le Saint-
Esprit, afin de l'aimer vivement et de l'invoquer souvent. 

* On sait qu'il est défendu de représenter le Saint-Esprit autrement que 
sous la forme de colombe ou de langue de feu. (Voyez Ferraris, verh. Spirii. 
tanctus.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 359 

D'abord, il est Dieu comme le Père et le Fils : de plus, il 
est particulièrement l'auteur de notre sanctification, dont 
nous ne pouvons opérer la moindre partie, pas même in­
voquer le nom de Jésus, sans le secours du Saint-Esprit 1 ; 
enfin, de toute nécessité, il faut que nous évitions le péché 
contre le Saint-Esprit ; péché tellement grave, que Notre-
Seigneur a déclaré que les péchés commis contre le Fils 
de l'homme seraient pardonnes, mais que le péché contre 
le Saint-Esprit ne serait pardonné ni en ce monde ni en 
l'autre a . 

Rien de plus terrible que les vengeances que Dieu a ti­
rées et qu'il tire encore tous les jours, même ici-bas, des 
péchés contre le Saint-Esprit. Entre une foule d'exemples, 
nous n'en citerons qu'un seul : celui des Grecs. Depuis l'o­
rigine de l'Église, les Grecs, poussés par l'esprit mauvais, 
n'avaient cessé d'attaquer la troisième personne delà sainte 
Trinité. Macédonius, patriarche de Gonstantinople, osa 
nier sa divinité. Plus tard son hérésie, bien que condam­
née par l'Église, reparut sous différentes formes et attaqua 
la procession du Saint-Esprit. L'Église latine ne négligea 
rien pour ramener les Grecs à la vraie foi. Après une foule 
de tentatives infructueuses, ils signèrent à Florence le 
Symbole catholique ; mais, à peine de retour dans leur 
patrie, il se rétractèrent et reprirent le cours de leurs 
blasphèmes contre le Saint-Esprit. 

Ce dernier crime comble la mesure, et le nouveau déi­
cide sera puni comme le premier. Ici commence entre la 

i Nemo potest dicere Dominus Jésus, nisi in Špiritu sancto. (/ Cor., xn, 3. ) 
* Omnis qui dicit verbum in Fiiium bominis, remittetur illi ; pi autem qui 

in Spiritum sanctnm blasphemaverit, non remittetur. (Luc., xu, 10 ; Mat th., 
xn, 33 ; More., ni, 29.) — En parlant du péché en général, nous explique­
rons le péché contre le Saint-Esprit et ce qu'il faut entendre par l'impossibi­
lité d'en obtenir le pardon. 



360 CATÉCHISME 

ruine de Jérusalem et le sac de Constantinople un terrible 
rapprochement qui n'a point échappé aux observateurs 
chrétiens Les Juifs blasphèment pendant trois ans contre 
Notre-Seigneur; les Grecs, depuis la fin du concile de 
Florence, blasphèment pendant treize ans contre le Saint-
Esprit. Des prédictions sinistres annoncent à Jérusalem le 
châtiment qui va bientôt fondre sur elle ; des prédictions 
non moins sinistres annoncent le même sort à Constanti­
nople. Les Grecs comme les Juifs demeurent obstinés. 
Titus, prince étranger de pays et de religion, vientassiéger 
Jérusalem à la tête de ses légions victorieuses; Maho­
met 11, prince étranger de pays et de religion, paraît sous 
les murs de Constantinople à la tête d'une armée formi­
dable. 

Les Juifs, enfermés dans Jérusalem, se divisent et s'é­
gorgent entre eux ; les Grecs, enfermés dans Constantinople, 
se livrent aux mêmes divisions et aux mêmes excès les 
uns contre les autres. Tombée au pouvoir de Titus, Jéru­
salem est ruinée de fond en comble, et l'empire des Juifs 
détruit : eux-mêmes sont emmenés en esclavage. Prise par 
Mahomet, Constantinople est livrée à des horreurs et à des 
profanations plus grandes que celles dont Jérusalem fut 
le théâtre : l'empire des Grecs est détruit ; eux-mêmes, 
vendus comme un vil bétail, sont réduits au plus dur es­
clavage. Pour que rien ne manque au rapprochement, 
Titus enveloppe Jérusalem vers les fêtes de Pâques, époque 
anniversaire du déicide ; Mahomet envelope Constantino­
ple à la même époque, et il s'empare de la ville le 29 mai 
1483, aune heure du matin, second jour de la fête de la 
Pentecôte. 

> Voyez saint Anton., In Chron., p. III, lit. II, c. x m ; Bellarm.,lib. II, 
De Christ., I , 30. 



DE PERSÉVÉRANCE. 361 

Ainsi, tandis que l'Église latine, religieusement assem­
blée dans ses temples, célébrait l'anniversaire solennel de 
la descente du Saint-Esprit et proclamait hautement sa 
divinité, l'Église d'Orient, qui la niait en blasphémant, 
tombait sous le joug de la barbarie. Quelle conclusion res­
sort de là, sinon que des deux plus effroyables catastrophes 
dont l'histoire fasse mention, la ruine de Jérusalem et le 
sac de Constantinople, la première est l'éclatante punition 
du crime commis contre la seconde personne de la sainte 
Trinité; la seconde, la punition non moins éclatante d'un 
crime analogue commis contre la troisième *? 

Après avoir expliqué ce qui regarde la personne du 
Saint-Esprit, il nous reste à parler de ses dom et de ses 
fruits, c'est-à-dire de quelques-uns de ses bienfaits et de 
ses opérations dans les âmes. 

On distingue sept dons et douze fruits du Saint-Esprit. 
Les premiers, marqués par le prophète Isaïe, sont la sa­
gesse, l'entendement, le conseil, la force, la science, 
la piété et la crainte de Dieu *. Pour bien com­
prendre l'ordre que nous allons suivre dans l'explication 
des dons du Saint-Esprit et l'importance extrême de ces 
dons précieux, il faut remarquer quatre choses essen­
tielles. 

La première, que le prophète Isaïe énumère les dons 
du Saint-Esprit en commençant par le plus noble et des­
cendant jusqu'au moins élevé ; de sorte que les sept dons 
du Saint-Esprit sont comme les degrés d'une échelle 
dont le plus bas est la crainte de Dieu, par lequel on 

• Hist. univ. de l'Eglise, quinzième siècle. ; Traité du Saint-Esprit. II, 
ad fin. 

1 Spiritus sapientie et intellectus, Spiritus consilii et rortitudinis, Spiritus 
scientiœ et pietatis... Spiritus timoiis Domini. [Isa., xi, 2, 3.) 



362 CATÉCHISME 

commence de monter pour arriver au plus haut, qui est 
la sagesse 

La seconde, que les dons du Saint-Esprit sont tous 
nécessaires au salut, qu'ils sont inséparables, qu'on les 
perd par le péché mortel et qu'on les recouvre par la pé­
nitence. Voilà, pour le dire en passant, la raison du 
nombre sept si souvent reproduit dans les pénitences cano­
niques et dans les indulgences accordées par l'Eglise 3 . 

1 S. Cyp., de Lntpsis; S. Aug., Serm. de Tim. Damini; S. Greg., Homil. 
s i s , in Ezech. 

> Quantum ad secnndum, scilicet quod dona ista sint necessaria ad salutem, 
probatur, quia supremum donorura et inflmum sunt necessaria, ergo et in-
termedia. Nam dicitur de sapientia : Neminem diligit Dcus, nisi qui cum 
sapientia habitat tel graditur (Sap., ni); et de timore đicitur : Sine timore 
Domininemo poterit justificari. (Eccles., i, 28.) Ergo et alia necessaria. (/</., 
uot supra.) — Saint Thomas développe admirablement ce raisonnement. 
Voici ses dernières paroles : In ordine ad finem ultimum snpersaturalem, ad 
quem ratio movet, secundum qnod est aliqualiter et imperfecte informata 
per virtutes theologicas, non sufflcit ipsa motio rationis, nisi semper adsit 
instinctus et motio Spiritus sancti, secundum illud [Rom., v m , H) : Qui 
Špiritu Deiaguntur, hi filii Dei sunt... et hœredes, et in Ps. C S L I I , 10, 
dicitur : Spiritus tuus bonus deducet me in terrant rectam ; quia scilicet in 
hœreditatem illius terre beatorura nullus potest pervenire, nisi moveatur et 
deducatur a Špiritu sancto, et ideo ad illum flnem consequendum necessarium 
est homini habere donum Spiritus sancti. (1* î « , q . L S v m , art. 2, de Donis.) 

Sunt autem ipsa septem dona connexa ad invicem, ut unum non possit 
haberi sine altero. (S. Ant., id., id., § 5.) — Sicut vires appetitiv» disponuntnr 
per virtutes morales in comparatione ad regimen rationis, ita omnes vires 
anim» disponuntur per dona in comparatione ad Spiritum sanctum moven-
tem. Spiritus autem sanctus habitat in nobis per charitatem secundum illud 
(Rom., y, 6) : Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum 
sanctum, qui datus est nobis ; rient et ratio nostra perficitur per prudentiam. 
Unde sicut virtutes morales connectuntur sibi invicem in prndentia, ita dona 
Spiritus sancti connectuntur sibi invicem in charitate ; ita scilicet quod qui 
charitatem habet, omnia dona Spiritus saneU habet, quorum nullum sine 
charitate haberi potest. (1» 2 " , q. L X V W , art. 5.) 

Gratia ista septiformis, id est septem donorum, amlttitur per quoalibet 
mort aie peccatum. Et ideo statutum fuit antiquitus, ut pro quolibet mortali 
imponeretur pœnitentia septennis ut patet. (2« 2**, q. t.) Prœdicandum est 
scilicet , sicut per peccatum abjicit a se septiformem gratiam Spiritus 
sancti ; ita per septennem pœnitentiam satisfaciat et recuperet eam. (S. Ant. 
tit. X, c. i.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 363 

La troisième, que les dons du Saint-Esprit sont, non 
pas des mouvements passagers, mais des habitudes surna­
turelles qui nous perfectionnent et nous rendent dociles aux 
inspirations de la grâce. « Or, notre âme, dit saint Tho­
mas, n'est conduite par le Saint-Esprit qu'autant qu'elle 
lui est unie de quelque manière : comme l'instrument 
n'est mis en mouvement par l'ouvrier qu'autant que, par 
le contact, il est en quelque façon uni à l'ouvrier. La 
première union de l'homme avec Dieu se fait par la foi, 
par l'espérance et par la charité ; en sorte que ces vertus 
sont comme les racines des dons du Saint-Esprit. Voilà 
pourquoi ils appartiennent tous à ces trois vertus, dont 
ils sont comme un écoulement ou une dérivation » 

La quatrième, que les sept dons du Saint-Esprit sont 
opposés aux sept péchés capitaux. « Les sept dons du 
Saint-Esprit, dit saint Antonin, sont les sept esprits en­
voyés dans le monde contre les sept esprits mauvais dont 
parle l'Évangile. Le don de crainte est opposé à l'orgueil; 
le don de conseil, à l'avarice ; le don de sagesse, à la 
luxure ; le don d'intelligence, à la gourmandise ; le don 
de piété, à l'envie ; le don de science, à la colère ; le don 
de force, à la paresse a . » 

1 Dona surit quidam habitus perfleientes hominem ad hoc quod prompte 
sequatur instinctum Spiritus sancti... Animus hominis non movetur a Špiritu 
sancto, nisi ei secundum aliquem modum uniatur : sicut instrumentum non 
movetur ab artifice nisi per contactutn aut per aliquam unionem. Prima 
autera unio hominis est per fldem, spem et charitatem. Unde istœ virtutes 
pnesupponuntur ad dona, sicut radices qutedam donorum. Unde omnia dona 
pertinent ad bas tres virtutes, sicut qusedam derivationes prœdictarum virtu-
tum. (!• 2 " , q. u v m , art. *.) 

* H«ec dona sunt septem Spiritus missi in omnein terrant contra septem 
Spiritus nequam de quibus dicitur {Matlh., xu) ! — Vadit Spiritus immundus 
et assumit septem Spiritus nequiores se et ingressi habitant ibi. Doniim ti-
moris espellitsuperbiam... Donu m pietatis expeilit Spiritum invidise... Spi­
ritus scientite repellit Spiritum iras... Spiritus cousilii fugat Spiritum avari-



364 CATÉCHISME 

Ce lumineux aperçu du grand docteur nous découvre 
aussitôt la raison profonde des sept dons du Saint-Esprit, 
et nous montre la place immense qu'ils occupent dans le 
plan général de la rédemption humaine. Ecoutez : Depuis 
la chute primitive deux esprits planent sur le monde et sur 
chaque homme venant en ce monde *. Ces deux esprits 
sont : d'une part, le Saint-Esprit, l'esprit de Dieu, l'es­
prit du bien; d'autre part, le mauvais esprit, l'esprit du 
mal, le démon lui-même. Bon gré, malgré nous, il faut 
nécessairement que nous vivions sous l'influence de l'un 
ou de l'autre. Selon que nous sommes conduits par le 
Saint-Esprit ou par l'esprit mauvais, nous devenons des 
saints ou des réprouvés. 

Suivant la révélation de Notre-Seigneur lui-même, le 
mauvais esprit marche accompagné de sept autres esprits 
plus méchants que lui. Ces esprits, nous les connaissons 
et par leurs noms et par leurs œuvres. Par leurs noms, 
la langue humaine les appelle : l'esprit d'orgueil, l'esprit 
d'avarice, l'esprit de luxure, l'esprit de gourmandise, l'es­
prit d'envie, l'esprit de colère, l'esprit de paresse. Par 
leurs œuvres, ils sont les inspirateurs, les fauteurs de tous 
les péchés, de tous les désordres publics et privés, par 
conséquent la cause incessante de tous les maux du monde. 
Qui d'entre nous n'a pas été en butte à leurs tentations ? 
Qui n'a pas plus d'une fois senti leur maligne influence ? 

liœ... Spiritus fortitndinis illuminât Spiritum tristem inertie, que propter 
tedium laboris subterfugit militer bona operari... Spiritus intelleetus removet 
Spiritum gule . . . Spiritus sapientie obruit Spiritum luxurie... (Summ. 
Iheol., tit.X, cap. i, § 4; de Donis Spir. sanct., edit, Venet., 1681.) — Voyei 
aussi S. Bernard, 1.1, p . 23,48, edit. Paris, 1843. 

1 Ce n'est pas à dire que ces deux esprits sont égaux. Loin de là ; une 
inégalité infinie les sépare. L'un est Dieu, c'est le Saint-Esprit ; l'autre est 
une simple créature, c'est le démon, à qui Dieu, dans son adorable sagesse, a 
aissé une grande puissance. 



DE PERSÉVÉRANCE. 365 

Quel est le crime qui ne puisse, qui ne doive être rap­
porté à l'un de ces sept esprits corrupteurs de la race hu­
maine? Voilà pour l'esprit du mal qui plane sur le monde 
et sur chacun de nous. Il est évident que l'homme aban­
donné à lui-même est trop faible pour lui résister : témoin 
la conduite des particuliers et des peuples qui se soustraient 
à l'influence du Saint-Esprit. 

Aussi la révélation nous montre le Saint-Esprit ve­
nant au secours de l'homme, avec sept puissances opposées 
aux sept forces de l'esprit du mal. Ces sept esprits auxi­
liaires nous sont également connus par leurs noms et par 
leurs œuvres. Par leurs noms, la langue catholique les 
appelle : l'esprit de crainte de Dieu, l'esprit de conseil, 
l'esprit de sagesse, l'esprit d'intelligence, l'esprit de piété, 
l'esprit de science et l'esprit de force. Par leurs œuvres, 
ils sont les inspirateurs, les promoteurs de toutes les 
vertus publiques et privées, la cause incessante de tous 
les biens du monde, en sorte qu'il n'en est aucun, qui ne 
doive leur être attribué l . Voilà pour le Saint-Esprit qui 
plane sur le monde et sur chacun de nous. 

Pour tout redire en deux mots : l'homme déchu est un 
grand malade frappé de sept blessures mortelles, un sol­
dat débile continuellement aux prises avec sept ennemis 
formidables. L'Esprit aux sept dons devient le suprême 
médecin du grand malade, en lui apportant les sept re­
mèdes, exigés par ses plaies ; le puissant auxiliaire du 
soldat, en mettant à ses ordres sept forces opposées aux 
sept forces ennemies. Est-il possible de donner une in­
telligence plus claire des sept dons du Saint-Esprit, d'en 
inspirer une plus haute estime, de faire concevoir au 

1 Neque enim est ullum oninino donum absque Špiritu sancto ad creaturam 
perrenieus. (S. Basil., De Špirit, sanct. oper., t. III, p . 66.) 



366 CATÉCHISME 

monde et à chacun de nous un désir plus ardent de les 
recevoir, une crainte plus vive de les perdre ? 

Expliquons maintenant ces sept dons si merveilleux et 
faisons voir leur opposition aux sept péchés capitaux. 

La crainte est un don du Saint-Esprit qui imprime à 
notre âme un grand respect pour Dieu, une grande 
frayeur de ses jugements et une grande horreur du péché. 
U est facile de reconnaître que cette crainte salutaire est 
opposée à l'orgueil, dont elle est le remède. Que fait l'or­
gueil? Il nous enfle, nous élève, nous conduit à l'idolâtrie 
de nous-mêmes, nous rend présomptueux, arrogants, et, 
en affaiblissant en nous la crainte de Dieu, nous rend ac­
cessibles à toutes les autres craintes. Le don de crainte, 
au contraire, nous rend petits sous la main de Dieu, hum­
bles, modestes, doux à l'égard du prochain. 

En ne laissant dans notre âme que la crainte de Dieu 
seul, il nous délivre de la crainte mondaine, qui nous en­
traîne souvent à offenser Dieu plutôt que de perdre notre 
fortune, nos emplois, notre argent ; de la crainte char­
nelle qui nous fait tomber dans le péché pour éviter les in­
commodités, les maladies, la mort ; de la crainte servile, 
qui nous rend les tristes esclaves du Sinaï, au lieu que 
nous devons être les joyeux enfants du Calvaire. Enfin, 
il règle la crainte naturelle, c'est-à-dire la timidité, la 
pusillanimité, la honte, la lâcheté, et donne au Chrétien 
ce beau caractère d'indépendance qui en fait le roi du 
monde, en lui permettant de dire en vérité : Je crains 
Dieu et n'ai point d'autre crainte. 

Le conseil est un don du Saint-Esprit qui nous fait 
discerner le chemin du Ciel, prendre et indiquer les 
moyens les plus propres d'y marcher sûrement. Le don de 
conseil est opposé à l'avarice, dont il est le remède. Que 



DE PERSÉVÉRANCE. 367 

fait l'avarice? Elle nous fausse l'esprit en nous faisant pré­
férer le moins au plus. Elle nous aveugle, nous ensorcelle 
au point de nous faire sacrifier les biens éternels aux 
biens temporels, chercher notre Dieu dans l'or, notre 
bonheur sur la terre, et nous consumer pour bâtir des 
châteaux de cartes et tisser des toiles d'araignée. 

Le don de conseil, au contraire, rend l'esprit droit, en 
nous faisant préférer le plus au moins. Il nous fait voir, 
avec une évidence particulière, que les biens du temps 
sont indignes d'une âme immortelle ; qu'au lieu d'être un 
moyen, ils sont souvent un obstacle pour le salut ; qu'il 
faut toujours, dans nos calculs, leur préférer les biens 
éternels ; ne pas chercher notre Dieu sur la terre, ni le 
bonheur dans les richesses. En dégageant l'âme de toutes 
les préoccupations matérielles, il lui donne une grande 
fermeté de regard pour juger sainement, pour se décider 
et décider les autres dans leurs doutes. Enfin, il ennoblit 
le cœur, en le délivrant de la tyrannie de l'avarice que la 
langue de tous les peuples appelle basse et sordide. 

La sagesse est un don du Saint-Esprit, qui nous fait 
connaître et goûter les choses de Dieu, c'est-à-dire Dieu, 
et tout ce qui nous conduit à le posséder. Le don de sa­
gesse est opposé à la luxure, dont il est le remède. Que fait 
la luxure? Elle répand je ne sais quel charme perfide sur 
les plaisirs des sens, auxquels elle nous entraîne et dans 
lesquels elle nous fait chercher le bonheur. Elle rend 
l'àine esclave du corps ; elle obscurcit l'intelligence, en­
durcit le cœur et ravale l'homme au niveau de la bête. 

Le don de sagesse, au contraire, dégoûte des plaisirs 
des sens, et, répandant je ne sais quelle suavité sur les 
biens d'un ordre supérieur, il nous donne de l'attrait pour 
tout ce qui est digne d'une âme immortelle. Il affranchit 



3G8 CATÉCHISME 

le cœur de l'empire des sens, et nous élève au niveau des 
Anges, dont il nous fait partager les inclinations et les 
joies. Non-seulement il nous délivre de la sagesse ani­
male, il règle encore la sagesse naturelle, c'est-à-dire qu'il 
ne nous permet de goûter les plaisirs d'ici-bas que dans 
de justes limites. 

L'intelligence est un don du Saint-Esprit qui nous fait 
saisir avec facilité et comprendre, autant qu'un esprit 
borné en est capable, les vérités de la Religion. Le don 
d'intelligence est opposé à la gourmandise, dont il est le 
remède. Que fait la gourmandise? Elle tend à faire prédo­
miner la vie physique sur la vie morale et à rendre l'àme 
esclave du corps. Elle l'appesantit et la rend inhabile à 
l'étude. Elle émousse la pointe de l'esprit et le rend pares­
seux. Plus on mange, moins on pense ; plus on mange dé­
licatement, moins on pense sensément *. Mais surtout la 
gourmandise éloigne de l'homme la vraie lumière et l'em­
pêche de comprendre les choses de l'ordre spirituel a . 
N'est-ce pas ce qui se manifeste aujourd'hui sur une 
grande échelle ? Depuis que le goût des choses matérielles, 
l'amour du confortable, comme on dit, domine la so­
ciété, l'intelligence des vérités de l'ordre supérieur baisse 
à vue d'œil. L'homme perd sa faculté de lire l'idée dans 
les faits. Bientôt il ne verra plus, même dans l'ordre na­
turel, que la cause immédiate ou, ce que voit l'animal, la 
manifestation plastique. 

Le don d'intelligence, au contraire, fait prédominer 
l'âme sur le corps, et porte à la sobriété, vertu nécessaire 
de tous les hommes d'étude. Il nous donne une grande 
pénétration pour comprendre l'Écriture sainte, les ser-

» Sapientia non babitabit in terra suaviter viventium. (Job, zxviu, 13.) 
* Animalis aatem homo non percipit ea qiue Dei sunt. (/ Cor., n, 14.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 369 

mons, l'explication des vérités de la religion, nous mon­
tre le faible des erreurs des impies, des hérétiques et des 
objections. Par là, il fortifie et sauve notre foi, le plus pré­
cieux de tous les trésors. 

La piété est un don du Saint-Esprit qui nous fait rendre 
à Dieu un culte filial. Le don de piété est opposé à l'en­
vie, dont il est le remède. Que fait l'envie ? L'envie res­
serre, dégrade, endurcit le cœur; le rend méchant et in­
juste, le remplit du fiel du démon et de Gain, et le porte 
à toutes les iniquités de l'égoïsme, qui n'est que la haine 
des autres. La piété, au contraire, communique au cœur 
un délicieux sentiment d'affection qui l'ennoblit, qui l'at­
tendrit, qui le dilate, qui le rend respectueusement filial 
envers Dieu et tout ce qui appartient à Dieu : son Église, 
sa parole, ses temples, ses prêtres, ses membres souffrants ; 
et qui lui fait prodiguer à tous les hommes l'amour d'un 
frère pour son frère, la compassion d'un ami pour son 
ami. 

La science est un don du Saint-Esprit qui nous commu­
nique une connaissance certaine des vérités de la Religion 
et nous fait faire un saint usage des connaissances humai­
nes. Le don de science est opposé à la colère, dont il est le 
remède. Que fait la colère ? La colère aveugle. Gela est 
tellement vrai, que l'épithète d'aveugle lui est donnée dans 
toutes les langues. Elle empêche l'homme de raisonner, 
de voir la lumière de la vérité, de discerner le vrai du 
faux, ce qui est vraiment et gravement mal de ce qui ne 
l'est que légèrement et en apparence, et ne laisse sur le 
visage que les traits de l'insensé ou de l'animal furieux. 
Dans l'homme en colère la lumière de la raison disparaît, 
pour faire place à la force brutale. La vie est au bout du 
pied qui frappe, et du poignet qui renverse. 

III. «4 



370 CATÉCHISME 

La science, au contraire, éclaire l'âme, et, en réglant 
notre estime par une juste appréciation des choses, nous 
empêche de nous irriter pour des maux qui n'en méritent 
pas la peine, ou nous arrête devant le droit de la vengeance, 
réservé à Dieu seul. Elle nous donne la simplicité de la 
colombe et la prudence du serpent. Elle nous met en garde 
contre la science purement humaine, ou du moins elle 
l'ennoblit et forme dans les âmes cette fermeté de coup 
d'œil, cette rectitude de jugement et ce bon sens pratique, 
tout à la fois si précieux et malheureusement si rare au­
jourd'hui. 

La force est un don du Saint-Esprit qui, nous élevant 
au-dessus de notre faiblesse naturelle, nous fait opérer de 
grandes choses pour Dieu et pour le prochain, et vaincre 
les obstacles qui s'opposent à l'accomplissement de nos 
devoirs. Le don de force est opposé à la paresse, dont il 
est le remède. Que fait la paresse? La paresse énerve 
l'âme, l'enchaîne dans les liens des passions et l'endort dans 
les souillures du péché. Elle la rend incapable de tout bien 
et capable de tout mal, car l'oisiveté est la mère de tous les 
vices *. 

La force, au contraire, donne du ressort à l'âme et à 
toutes ses puissances. Elle nous fait entreprendre avec 
courage et continuer avec persévérance de grandes choses 
pour Dieu, pour le prochain, pour nous-mêmes, comme 
nous le voyons dans Notre-Seigneur, dans les Apôtres, 
dans les Saints, dans les martyrs, dans les missionnaires. 
Elle nous fait repousser avec indignation les sollicitations 
de la chair et du démon, les scandales et les maximes du 
monde; fouler aux pieds le respect humain ; supporter avec 

* Prov., xxvi, l i .— Eccli., xxxiu, 28. 



DE P E R S É V É R A N C E . 371 

une résignation douce et calme les maladies du corps et 

les peines de l'âme, les contrariétés, les revers de fortune, 

la mort de nos proches et la nôtre même. 
Tels sont les sept grands remèdes que le Saint-Esprit 

applique à nos âmes, pour les guérir des sept grandes bles­
sures que le péché leur a faites ; ou plutôt telles sont les 
sept puissances avec lesquelles le Saint-Esprit vient à notre 
secours pour combattre les sept puissances ennemies qui 
nous attaquent. 

Lorsque l'âme, secondée par les sept dons du Saint-
Esprit, ou mieux par l'Esprit septiforme, a combattu 
victorieusement, il est juste qu'elle recueille les bénéfices 
de ses victoires. Le premier, c'est l'ordre. L'ordre est le 
père de la paix : paix avec Dieu, paix avec le prochain, 
paix avec elle-même. De là naissent les sept béati­
tudes. Autant que le permet l'épreuve de la vie, elles ban­
nissent de l'âme les peines intérieures et extérieures, 
qui font le tourment de la plupart des hommes 1 . 

Le second, c'est la jouissance des fruits du Saint-Es­
prit. Des bons travaux glorieux est le fruit, suivant le mot 

< Nous les avons expliquées dans la vie publique du Messie en expliquant 
le sermon sur la montagne. Beatitudo est ultimus finis humaine vitœ... ; ad 
finem autem beatitudinis movetur aliquis, et appropinquat per operationcs 
virtutum, et prcecipue per operationes donorum, si loquamur de beatitudine 
«eterna, ad quam ratio non sufficit, sed in eam inducit Spiritus sanci us, ad 
cujus obedientiam et sequelam per dona perficiuntur. Et ideo beatitudines 
distinguuntur quidem a viitutibus etdonis, non sicut habitus ab eis distinct!', 
sed sicut actus distinguuntuur ab habitibus. (S. Tliora., I« 2 " , q . 69. art. (. 
corp.) — Plus requiritur ad rationem beatitudinis quam ad rationem fructus. 
Nam ad rationem fructus sufficit quod sit aiiquid habens rationem ultimi et 
deleetabilis. Sed ad rationem beatitudinis uHerius requiritur quod si aiiquid 
perfectum et excellens. Unde omnes beatitudines possunt dici fructus, sed non 
convertitur. Sunt enim fructus quœcumque virtuosa opera in quibus homo 
delectatur ; sed beatitudines dicuntur solum perfecta opera, quœ etiam ra-
tione suas perfectionis magis attribuuntur donis quam virtutibus. (I* 2 " , 
q. 70, art. 2, corp.) 



372 CATECHISME 

de l'Ecriture *. Or, comme il n'y a pas de meilleurs tra­
vaux que ceux qui s'accomplissent dans le vaste champ 
de la vie spirituelle, à ces nobles labeurs correspondent les 
fruits du Saint-Esprit. On leur donne ce nom, parce qu'ils 
apportent au cœur de l'homme la même douceur, que le 
fruit d'un bon arbre apporte à la bouche. Les fruits du 
Saint-Esprit sont au nombre de douze, et nous sont indi­
qués par l'Apôtre saint Paul : la charité, la joie, la paix, 
la patience, la bénignité, la bonté, la longanimité, la man­
suétude, la fou la modestie, la continence, la chasteté 8 . 

Ces fruits délicieux donnent à l'âme qui s'en nourrit, 
un avant-goût de celui qui les renferme tous, le fruit de la 
vie éternelle. Vienne la fin du temps, et le chrétien, déifié 
par le Saint-Esprit, entre en possession de ce fruit in­
comparable, dont la vue, le goût, la jouissance l'inondera 
de délices indicibles ; car ce fruit sera Dieu lui-même, vu, 
goûté, possédé sans crainte, par un amour sans limites. 
Tel est le merveilleux enchaînement des vertus, des dons, 
des béatitudes et des fruits, dont le but est la déification 
de l'homme. 

Comprend-on maintenant la perfection et le bonheur 
d'une âme, d'une nation, d'une société en qui repose et 
opère le Saint-Esprit ? Comprend-on de quelle importance 
il est pour les particuliers et pour les peuples de con­
naître le Saint-Esprit, de l'aimer, de se placer sous son 
influence, de se livrer à son action et de ne jamais le 
contrister ? 

La nécessité et la gravité de ces devoirs ressortent 
mieux encore, si l'on réfléchit aux effets produits dans les 
âmes, dans les nations, dans les sociétés, par le mauvais 

'Bonorum enim iaborumgloriosus est fructus. (Sap., m, 15.) 
» Ad Galat.,v, 22,23. 



DE PERSÉVÉRANCE. 373 

*Ad Galat., v. 19-2J. — Voyez S. Thom. ;1« 2»', q. 70, art. 4, corp.) 

esprit, qui plane sur le monde et qui le domine aussitôt 
qu'il cesse de vivre sous l'influence du Saint-Esprit. 
Lorsqu'une âme, une famille, une société quelconque 
s'est laissé vaincre par les sept puissances du mauvais es­
prit, elle ne tarde pas à recueillir les fruits de sa lâcheté 
et de ses défaites. Ces fruits de mort, appelés par saint 
Paul les œuvres de la chair, sont directement le contraire 
des fruits du Saint-Esprit. En voici, d'après le même 
Apôtre, l'effrayante énumération : la fornication, les im­
modesties, rimpudicité, la luxure, l'idolâtrie, les em­
poisonnements, lesinimitiés, les querelles, les dénigrements, 
les colères, les rixes, les dissensions, les sectes, les jalou­
sies, les homicides, Fivrognerie, les débauches et autres 
semblables ». 

Que peut devenir une âme en qui habitent, comme 
dans leur repaire, toutes ces bêtes féroces ? Que devien­
nent les nations au milieu desquelles elles se déchaînent? 
Ce que nous savons, parce que nous le voyons de nos 
yeux, c'est que l'habitude de ces œuvres d'iniquité con­
duit les âmes, les familles, les sociétés coupables, à diffé­
rents états d'un malaise indicible, source de révolutions 
et d'attentats monstrueux, où les passions trouvent leurs 
sanglantes et ignobles jouissances. Or, ces espèces de 
béatitudes infernales constituent le malheur de ce monde 
et préparent le malheur suprême de l'autre. Telle est 
la double ligne sur laquelle marchent les hommes et les 
peuples, selon qu'ils vivent sous l'influence du Saint-Es­
prit ou du mauvais esprit. 

Pour résumer toute la doctrine de notre sanctification 
par le Saint-Esprit, et en montrer la parfaite harmonie 



3 7 ï CATÉCHISME 

avec le plan du Catéchisme, nous dirons, en nous servant 
des pensées de saint Thomas : Loin de détruire la nature, 
la grâce la perfectionne, en lui communiquant la foi, 
l'espérance et la charité. Cette séve divine est mise en 
mouvement par l'action des dons du Saint-Esprit, comme 
la séve d'un arbre par la chaleur des rayons du soleil. 
Le terme de cette action surnaturelle, ce sont les fruits du 
Saint-Esprit. La possession des fruits du Saint-Esprit 
conduit aux béatitudes, avant-goût de l'éternité bien­
heureuse, où l'homme déifié se trouve heureux et par­
fait du bonheur et de la perfection de Dieu même. C'est 
ainsi que dans l'arbre le mouvement de la séve a pour 
terme le fruit, et je dirais, s'il en était capable, le bon­
heur de l'arbre, puisqu'il atteint le but pour lequel il a 
été créé 1 . Que cette divine végétation est belle! Mais 
quelles graves pensées elle inspire ! Quels arbres sommes-
nous ? Quelle séve circule dans nos âmes ? Quels fruits 
portons-nous ? Et la société, et le monde actuel ? 

Si aux différents dons du Saint-Esprit, nous ajoutons 
celui qui les renferme tous, la grâce ; la grâce, ce quelque 
chose de divin, qui nous rend justes, qui nous marque 
du sceau de l'adoption, et qui est le gage de notre hé­
ritage ; la grâce qui nous unit étroitement à Dieu par 
les liens de l'amour, qui excite en nous les sentiments 
de la vraie piété, qui nous fait embrasser une vie nou­
velle, qui nous rend participants de la nature divine, et 
enfants de Dieu : comment ne pas reconnaître qu'il est de 
toute justice d'attribuer au Saint-Esprit l'œuvre de notre 
sanctification a ? 

' S Tliom., 1» 2»« C9, 70. 
* // Petr., i, 4 ; Joan., m, 1 ; Ephes., i, 13. 



DE PERSÉVÉRANCE. 375 

Que dire maintenant de l'influence salutaire de ce dogme 
de notre foi ? Les précédents articles du Symbole nous 
ont fait connaître un Dieu créateur et conservateur du 
monde; un Dieu réparateur de son ouvrage, mourant 
pour rendre à l'homme, avec l'innocence perdue, ses 
titres à la gloire éternelle. Pour compléter ces enseigne­
ments qui auraient ravi d'admiration tous les philosophes 
de l'antiquité, le Symbole vous présente dans ses derniers 
articles un Dieu sanctificateur et glorificateur de l'homme. 

Otez le huitième article, Je crois au Saint-Esprit, et 
la doctrine catholique sur Dieu, cette doctrine, principe 
de la civilisation des peuples modernes, parce qu'elle est 
la source de leurs lumières et la règle de leurs actions, est 
mutilée, incomplète et pour ainsi dire sans action. 
C'est le Saint-Esprit qui, par son influence salutaire, 
nous fait voir, goûter, pratiquer les vérités enseignées 
par le Verbe et émanées du Père. Un Saint-Esprit, Dieu 
comme les autres personnes de l'adorable Trinité, père de 
nos âmes, lumière de notre esprit, soutien de notre 
cœur, consolateur de nos peines; oh ! il y a dans cette foi 
un fonds inépuisable de courage, de vertu, de dévoue­
ment. 

En effet, le Saint-Esprit, sanctificateur universel, est un 
modèle obligé pour chacun de nous, aussi bien que le 
Père et le Fils. Nous devons donc être, à l'égard de nos 
frères, autant de sanctificateurs. Et dans cette pensée, 
dans cette obligation sacrée, combien d'âmes saintes, 
mille fois plus utiles à la société que tous nos législateurs 
et nos académiciens, ont puisé et puisent encore le prin­
cipe et la règle de cette vie de sacrifices et de bons exem­
ples, que le monde admire, mais dont il ne connaît 
pas le secret ! Que tous les hommes croient à cet article de 



370 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

notre Symbole et que, conséquents à leur foi, il s'efforcent 
de se laisser conduire par l'influence du • Saint-Esprit, 
et le monde, et la société, et les familles sont sauvés ; car 
alors la droite raison, l'équité, les jugements saints, la 
dureté des mœurs, remplaceront les désordres contraires ; 
parce que l'esprit de Dieu aura remplacé partout l'esprit 
du mal. 

PRIÈRE 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
m'avoir sanctifié par le Saint-Esprit ; faites-moi la grâce 
d'être toujours docile aux inspirations de cet Esprit de lu­
mière et de charité. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je ne contris-
ferai jamais le Saint-Esprit. 



X X I I I e L E Ç O N 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 
PAR LA FOI ( S U I T E ) . 

Neuvième article du Symbole. — Définition de l'Eglise. — Étendue de VEglise. 
— l'Eglise triomphante, souffrante, militante. — Autorité souveraine du 
Pontife romain. — Quels sont ceux qui ne sont pas membres de l'Église ? — 
Différentes manières d'appartenir à l'Église. — Hors de l'Église point de 
salut. — Vérité de cette maxime. — Charité de la faire connaître. 

Nous venons de voir que toute sainteté vient du Saint-
Esprit, comme l'eau de la source. Ainsi l'Église, qui est à 
notre égard la mère, l'organe, la dispensatrice de la 
sainteté, ne peut venir que du Saint-Esprit. Voilà pourquoi 
le Symbole, après avoir parlé du Saint-Esprit, ajoute 
aussitôt : Je crois FÊglise catholique, la communion des 
Saints. Ces paroles expriment le neuvième article du Sym­
bole. 

Ici commence, suivant la division de Bellarmin et de 
saint Augustin, la seconde partie du Symbole. La pre­
mière, composée de huit articles, nous a fait connaître 
Dieu, notre Père ; la seconde, composée de quatre articles, 
va nous faire connaître l'Église, notre mère 1 . 

Nous disons : Je crois l'Église, et non pas : Je crois en 
PÉglise, comme nous le faisons en parlant des trois per­
sonnes de la sainte Trinité. La raison de cette différence 
vient de ce que Dieu est notre fin dernière et l'objet fonda-

i Qui comincia la seconda parte dei Credo : perché la prima parte appar-
liene a Dio, la seconda alla Chiesa, pposa di Dio. (Dotlr. crist, p. 53.) — 
Rcctus confessionis ordo poscebat, ut Trinatati subjnngcretur Ecclesia, tan-
quam habitatori domus sua, et Deo templum suum, et conditori civitas sua. 
(S. Ang., In Enchirid., c. L V I . ) 



3-iS CATÉCHISME 

mental de notre foi, tandis que l'Église ne l'est pas. En 
nous entendant dire : Je crois l'Église, on peut demander 
comment l'existence de l'Église peut être un article de foi, 
puisqu'on ne croit pas ce qu'on voit, et que nous voyons 
l'Église de nos yeux. 

Il est facile de répondre qu'il y a, dans l'Église, une 
chose qu'on voit et une qu'on ne voit pas. Ce qu'on 
voit, c'est le corps de l'Église, je veux dire la société ex­
térieure de tous les fidèles soumis au Saint-Père. Ce qu'on 
croit parce qu'on ne le voit pas, c'est l'origine divine de 
l'Église, l'âme de l'Église qui est le Saint-Esprit, les dons, 
la puissance, les prérogatives, les vertus des sacrements 
de l'Église, les grâces qu'elle communique à ses enfants, 
sa stabilité, son immortalité, sa sainteté, sa fin surnatu­
relle. 

Toutes ces choses, ne pouvant se voir des yeux du corps, 
sont l'objet de la foi. C'est ainsi qu'en Notre-Seigneur les 
Apôtres voyaient l 'humanité; mais ce qu'ils croyaient 
parce qu'ils ne le voyaient pas, c'est la divinité qui résidait 
en lui *. Nous disons encore : Je crois lÉglise, et non pas 
les Églises, parce que, de même qu'il n'y a qu'un seul 
Dieu, de même il n'y a qu'une seule Eglise, répandue par 
toute la terre 

Suivant la définition des Pères et des Docteurs, FÉglise 

» Nat. Alex., rfe Symb., p . 310. 
* Erunt duo in carne una, non in duobus, nec in tribus. Propterea relin-

quet homo putrem et matrem suam et adhœrebit uxori sue, certe non uxori-
bus. Quod testimonium Paulus edisserens refert ad Cliristum et Ecclesiam, 
ut primus Adam in carne, secundns in Špiritu monogaraus sit. Et una Eva 
mater cunctorum viventium, et una Ecclesia parens omnium Cbristianorum ; 
sicut illam maledictus Lamech in duas divisit uxores, sic hane heretici et 
plures lacérant Ecclesias, qute, juxta Apocalypsim Joannis, Synagoga magis 
diaboli appellandœ sunt, quam Christi conciliabnla. (S. Hier., Epist. u, ad 
Gerunc, c. iv.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 379 

est ta société de tous les nommes qui sont baptisés et qui 
font profession de la foi et de la loi de Jésus-Christ sous 
Tobéissance du souverain Pontife romain ; ou, en d'autres 
termes, l'Église est la société de tous les fidèles, gouvernée 
nar notre Saint-Père le Pape i , ou enfin la société de tous 
les fidèles réunis par la profession d'une même foi, par la 
participation aux mêmes Sacrements et par la soumission à 
notre Saint-Père le Pape. 

Le mot Église signifie convocation, parce que nous ne 
naissons pas Chrétiens, comme nous naissons Français, 
Espagnols, etc. ; mais nous sommes appelés de Dieu à 
l'Église par le baptême. Il signifie encore, assemblée, 
parce qu'il désigne le peuple fidèle, répandu dans tout l'u­
nivers et réuni par les liens sacrés de la même foi et de la 
même obéissance. On appelle aussi l'Église la maison de 
Dieu, la colonne et l'appui de la vérité9, soit parce qu'elle 
est la demeure de Notre-Seigneur, qui en est le fondateur 
et l'architecte ; soit parce qu'elle est une grande famille, 
gouvernée par un seul Père, et dans laquelle tous les biens 
sont communs entre les enfants ; soit parce qu'elle est 
affermie dans la vérité par l'assistance du Saint-Esprit, 
comme une colonne sur son piédestal ; et qu'elle-même 
confirme les fidèles dans la vérité par son enseignement 

1 Congregazione d'uomini, I quali si battezzano, e fanno profcssione délia 
fede e legge di Cristo, sotto l'ubbidienza dei somme Ponteflce Romano. (Bel-
ar., Dottr. crist,, L I V . ) — A cette définition reviennent les suivantes des Pères 

et des théologiens : Ecclesia plebs sacerdoti adunata; pastori suo grex ad-
hcerens. (S. Cyp., Epist. L X I X , ad Florent. Pupian.) —Ecclesia est popnhig 
Dei toto orbe terrarum diffusus. (S. Aug.,de Catechiz. rud., cm.) — Ec­
clesia est catholicorum congregatio. (Nicol., i, Dist. iv, de Consecrat.) — Ec. 
elesia est congregatio fidelium. (S. Thom., passim.) 

s Ut scias quomodo oporteat te in domo Dei conversai-!, qu« est E"c!r-ia 
Dei vivi, columna et firmamentum veritatis. (I ad Tim., m, 15.) 

* Cor. à Lapid., In hune loc. 



380 CATÉCHISME 

Elle porte encore l'auguste nom d'épouse de Jésus-Christ », 
parce que Notre-Seigneur a fait une alliance indisso­
luble avec elle, qu'il l'a purifiée et lavée de son sang ; qu'il 
l'aime comme un époux aime son épouse, la gouverne, 
la protège, la conduit au Ciel ; et qu'elle-même aime son 
divin Epoux, lui demeure toujours fidèle, et lui donne 
seule les véritables enfants de Dieu. Enfin, on l'appelle le 
corps de Jésus-Christ *, parce qu'en effet elle est, non pas 
physiquement et naturellement, mais pourtant réellement 
et proprement, le corps de Notre-Seigneur, d'une manière 
mystérieuse et surnaturelle. 

Ce n'est donc pas seulement par métaphore que l 'É­
glise est le corps de Notre-Seigneur, comme nous appe­
lons une république, une armée, un seul corps, à cause 
de l'unité de gouvernement, d'esprit et de but ; mais elle 
est réellement et proprement le corps de Jésus-Christ 8 . 
U en est le chef, tous les fidèles sont ses membres, ils 
sont animés de son esprit, ils vivent de sa vie, obéissent 
à sa volonté. 

• / /Co r . , n . 
* Ephes., i ; Coloss., i. 
> Ecclcsia enim non metaphorice duntaxat Christi corpus est, quomodoter-

rena civitas, respublica, aut exercitus corpus unum dicuntur, propter unita-
teni regiminis, consiliorumque in eumdem finem conspirantium communio-
nem ; vere namque, realiter et proprie Christi corpus est, ut colligitur ex 
Apostolo, / ad Cor., xn : Sicut enim, inquit, corpus unum est, et membra 
habet multa, unum tamen corpus sunt : ita et Christus. Que verba S. Au-
gustinus exponens, lib. I, de Peccator. merit., c. xxxi, ait : « Non dixit, ita 
et Christi, sed ita est Christus : unum Christum appellanscaput et corpus. » 
Quod qnidem incredibile videri non débet : « Si enim divina substantia longe 
dislantior atque iucomparabili diversitate sublimior, potuit propter nos ita 
suscipere humanam substantiam, ut una persona fieret, quanto credibilius 
alii homines sancti et lideles ejus fiunt cum homine Christo unus Christus! » 
Quod principium centies repetit Augustinus, presertim in Enarrat. in Pral. : 
« Totus Christus caput et corpus est. Caput et membra unus Christus. » 
(Nat. Alex., de Symb.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 381 

Nous disons de tous les fidèles. Entendu dans le sens le 
plus général, ce mot de fidèles comprend tous ceux qui 
composent l'Église. Or, l'Eglise, considérée dans son ma­
gnifique ensemble, embrasse tous les temps et tous les 
lieux, le Ciel, le Purgatoire et la terre. Sa durée se par­
tage en deux grandes époques : depuis le péché d'Adam 
jusqu'à Jésus-Christ, et depuis Jésus-Christ jusqu'à la fin 
des siècles *. 

Le péché originel fut à peine commis, que Dieu fit mi­
séricorde à nos premiers parents en leur promettant un 
Rédempteur. Par les mérites futurs de ce Rédempteur les 
hommes ont pu, depuis la chute primitive, rentrer en 
grâce avec Dieu et recouvrer le bonheur éternel, à la con­
dition de recevoir saintement l'espérance de ce divin Mes­
sie. Ainsi, avant Jésus-Christ tous ceux qui faisaient pro­
fession de vivre suivant les préceptes de la loi naturelle, 
et qui attendaient avec une foi vive la Rédemption du 
genre humain, étaient de vrais Fidèles, et par conséquent 
appartenaient à l'Église de Jésus-Christ 2 . Le premier Ca­
tholique fut Adam. 

Depuis Moïse, les Israélites furent obligés de pratiquer 

1 Abbraccia tutti I fedeli, che sono sparsi per tutto il monde-, e non sola-
mente quelli che ora vivono, ma ancora quelli che furono dal principio 
dei mondo, e quelli che saranno sin alla fine dei mondo. (Bellar., Dotlr. 
crist., L V i . ; 

> Per varia tempora, per varias sstates, quasi per septem dies magne beb-
domada? totius temporis in prœsenti militât lEcclesia). Ita ut primus dies sit 
actus ab Adam usque ad Noe ; secundus a Noe usque ad Abraham ; tertius ah 
Abraham usque ad David ; quartus a David usque ad traosmigrationem Ba-
bylonis ; quintus a trausmigratione usque ad Christum ; sextus a Christo 
usque ad Antichristum ; septimus ab Antichristo usque ad flnem mundi. Hœc 
Ecclesia per vineam designataest in parabola a Christo dicta. [Matth., xx.) Ab 
Abel justo usque ad ultimum electum qui nasciturus est in fine mundi, quot 
eanctos protulit tôt quasi pal mites misit, inquit. (S. Gregorius, in homil. 
S. Ant , Sum. theolog. prolog., 111, p. 4. Voyez aussi S. Aug., Epist. en, 
quœst. m : S. Thomas, etc. Nat. Alex., de Symb.) 



382 CATÉCHISME 

tout ce qui était prescrit par la Loi. L'Eglise se trouvait 
alors composée de deux sortes de personnes : les Juifs, qui 
faisaient profession de vivre selon la loi de Moïse, et qui 
seuls formaient l'Église judaïque, qu'on nomme la Syna­
gogue ; les Gentils, qui attendaient un Rédempteur, et qui 
se conduisaient selon les principes de la loi naturelle. 
Lorsque ces derniers embrassaient le Judaïsme, ils étaient 
obligés d'observer toute la Loi de Moïse et devenaient 
membres de l'Église judaïque. Mais ceux qui ne faisaient 
pas profession de la loi de Moïse ne laissaient pas d'être 
de vrais Fidèles et d'appartenir à l'Église universelle. C'est 
pour cela que, dans le temple de Jérusalem, il y avait un 
lieu destiné pour les Gentils qui venaient y faire leurs 
prières, et ce lieu était séparé par une muraille de l'en­
droit où s'assemblaient les Juifs. Tel était l'état de l'Église 
militante avant la venue du Sauveur. 

A partir de cette heureuse époque, il n'y a plus de diffé­
rence, par rapport à Dieu, entre les Juifs et les Gentils 
Ces deux peuples ont été réunis en Jésus-Christ, qui a ôté, 
comme dit saint Paul, la muraille de séparation, et qui, 
des Juifs et des Gentils, n'a fait qu'un seul peuple, sur­
nommé le peuple chrétien. Ainsi, l'Église embrasse toute 
la durée des âges. C'est dans son sein éternellement fé­
cond que tous les élus ont pris naissance ; c'est de son lait 
virginal qu'ils ont tous été nourris. Quand donc on fait 
dater sa fondation du jour de la Pentecôte, on veut faire 
entendre qu'à cette époque mémorable remonte, non pas 
son origine, mais son merveilleux développement par 
toute la terre, sa foi explicite aux vérités cachées sous le 
voile de l'ancienne alliance, et la diffusion plus abondante 
des grâces divines dans le cœur de ses enfants i . 

» Dicitur etiam Ecclesia incboasse aliquando ab adventu Spiritus sancti In 



DE PERSÉVÉRANCE. 383 

Son étendue embrasse le Ciel, le Purgatoire et la terre. 
De là trois Églises, je dis mal ; trois branches d'un arbre 
unique. La première est l'Église du Ciel, appelée l'Église 
triomphante, parce que les Anges et les Bienheureux qui 
la composent y triomphent avec le Sauveur, après avoir, 
par sa grâce, remporté la victoire sur le monde, la chair et 
le démon. Délivrés de tous les dangers et de toutes les mi­
sères de cette vie, ils jouissent de la béatitude éternelle. 

La seconde, l'Église du Purgatoire, appelée l'Église 
souffrante, parce que les âmes souillées de quelques taches 
légères vont les y effacer par des souffrances, dont la du­
rée est déterminée par la souveraine justice. L'expiation 
finie, elles vont prendre place parmi les bienheureux pour 
partager leur félicité. La troisième, l'Église de la terre, 
appelée l'Église militante, parce qu'elle est toujours en 
guerre contre des ennemis implacables, le monde, la chair 
et le démon. 

Ces trois Églises ne font qu'une seule et même Église 
composée de trois parties, existant dans des états et des 
lieux différents. La première précède la seconde et la troi­
sième dans la céleste patrie, tandis que les autres y ten­
dent tous les jours, jusqu'au moment fortuné où ces trois 
sœurs, s'embrassant dans les Cieux, ne formeront plus 
qu'une même Église éternellement triomphante. 

Dans le sens le plus restreint, le mot fidèles s'applique 
à l'Eglise dans son état actuel. U désigne tous ceux qui ont 
été baptisés ; car, depuis Notre-Seigneur, le Baptême est 
le moyen nécessaire pour devenir membre de l'Église. 

discipulos in die Pentecostes ; et hoc non simpliciter, sed quantum ad pleni-
tudinem in discipulorum personis et gratiis, et quantum ad dilatationem ejus 
per orbem et fidem explicitam articulorum quœ in Veteri Testamento fuerat 
implicita,eadem tamen substantia, ut ait Aug. (S. Anton., Sum. theol., p. III, 
prolog., p. 4 . ) 



S U CATÉCHISME 

Nous rappellerons seulement ici, ce que nous explique­
rons ailleurs, qu'il y a trois sortes de Baptême : le bap­
tême d'eau, qui est le sacrement de Baptême ; le baptême 
de feu et le baptême de sang, qui, dans certains cas, tien­
nent lieu de sacrement. 

Réunis par la profession d'une même foi; c'est-à-dire qui 
croient de la même manière et pour les mêmes motifs, 
toutes les mêmes vérités enseignées par Jésus-Christ. 

Par la participation aux mêmes sacrements; c'est par là 
que les Fidèles sont incorporés à Jésus-Christ, qu'ils sont 
réunis entre eux et qu'ils forment une société extérieure. 

Par la soumission à notre Saint-Père le Pape. Point de 
société sans autorité d'une part, et sans obéissance de 
l'autre. L'Église étant la société la plus parfaite, elle 
réunit ces deux conditions au plus haut degré. Aussi un 
protestant célèbre de nos jours l'appelle la plus grande 
école de respect qui ait jamais existé. Nous disons à notre 
Saint-Père le Pape, parce qu'il est le chef suprême de 
l'Église. L'Église a deux chefs, l'un invisible, qui réside 
au Ciel, c'est Notre-Seigneur Jésus-Christ; l'autre visible, 
qui réside à Rome, c'est notre Saint-Père le Pape. Pour 
cette raison, et aussi parce que le Souverain Pontife est 
le successeur de saint Pierre, premier Évêque de Rome, 
l'Église catholique est appelée romaine. De ce que saint 
Pierre est le vicaire de Notre-Seigneur sur la terre, il 
s'ensuit d'abord que l'Église de Rome est, comme le re­
connaissent tous les siècles, la mère et la maîtresse de 
toutes les autres Églises ; il s'ensuit encore que les Pon­
tifes romains, successeurs de saint Pierre, ont reçu 
comme lui la pleine et entière autorité pour gouverner, 
enseigner, régir l'Eglise universelle. Tel est encore l'en­
seignement unanime des siècles chrétiens. 



DE PERSÉVÉRANCE. 385 

i° Pleine autorité pour gouverner. Tous les Pasteurs 
particuliers, c'est-à-dire tous les Évêques et tous les 
Fidèles, doivent respect et obéissance 1 au Pontife romain. 
La puissance souveraine dont il est revêtu, lui a été con­
férée par le Sauveur lui-même. Saint Pierre ayant con­
fessé la divinité de son Maître, Jésus-Christ lui répon­
dit : Et moi, je te dis que tu es Pierre et que sur cette 
pierre je bâtirai mon Église, et les portes de l'Enfer ne 
prévaudront point contre elle. Je te donnerai les clefs du 
royaume des deux; tout ce que tu lieras ou délieras sur 
la terre sera lié ou délié dans le Ciel 

On entend par les portes de l'Enfer les puissances in­
fernales, les schismes, les hérésies, les scandales. Les 
clefs sont le symbole de l'autorité et du gouvernement : 
le pouvoir de lier et de délier est le caractère de la ma­
gistrature. Tout cela est donné sans restriction à saint 
Pierre, par conséquent aux Pontifes romains, ses succes­
seurs; car tout cela est nécessaire pour assurer l'unité, 
la solidité et la perpétuité de l'Église jusqu'à la fin des 
temps. 

2° Pleine autorité pour enseigner. Saint Pierre a reçu 
de Notre-Seigneur lui-même la pleine autorité pour en­
seigner et les pasteurs particuliers et toutes les brebis du 
bercail. Établi pour confirmer ses frères, sa foi ne fail­
lira jamais; sa parole sera toujours l'oracle de la vérité: 
Cette magnifique prérogative est encore fondée sur les pa­
roles du Sauveur : Pais mes agneaux, dit-il à Pierre, pais 
mes brebis3. 

Ailleurs, parlant à ses Apôtres du royaume qu'il leur 

• Conc. Flor., 1438 ; Conc. Trid., sess. vi, de Reform.,c. î jsess. xv, de 
Partit., c. r u . 

» Matlli., xvr, 18, 10. — * Joan., xxi, 15. 

III. «S 



386 CATÉCHISME 

> Luc., xxii, 29. 

laisse et dans lequel ils seront établis pour juger les 
fidèles, il s'adresse particulièrement à Pierre et lui dit : 
Simon, Simon, Satan a désiré, de vous cribler tous comme 
le froment ; mais j'ai prié pour toi afin que ta foi ne dé­
faille point ; ainsi, un jour, tourné vers tes frères, aie 
soin de les confirmer et de les affermir*. Comment les 
confirmerait-il, s'il était lui-même faillible dans sa foi? 
La pleine autorité, c'est-à-dire l'infaillibilité, pour ensei­
gner a donc été donnée à saint Pierre, par conséquent aux 
Pontifes romains, ses successeurs; car elle est nécessaire 
pour assurer l'unité, la solidité et la perpétuité de l'Église 
jusqu'à la fin des temps. 

3° Pleine autorité pour régir l'Église. Saint Pierre a 
reçu de Jésus-Christ lui-même la pleine autorité de régir 
l'Église, c'est-à-dire de lier et de délier, de faire toutes 
les lois nécessaires au gouvernement de l'Église. Cette 
puissance est exprimée par les paroles déjà citées : Pais 
mes agneaux, pais mes brebis. Tout ce que tu lieras ou 
délieras sur la terre sera lié ou délié dans le Ciel. Ce pou­
voir de juridiction suprême, ainsi que les autres, Pierre 
les exerce sans contestation. Après l'ascension de Notre-
Seigneur, que voyons-nous? Pierre paraît le premier en 
toutes manières. C'est lui qui, à la tète du Collège aposto­
lique, prend la parole et fait élire un Apôtre à la place de 
Judas ; c'est lui qui prêche le premier et annonce aux Juifs 
la résurrection de Jésus-Christ. 

S'il est le premier à convertir les Juifs, il est aussi le 
premier à recevoir les Gentils. C'est lui qui est envoyé 
par Tordre du Ciel pour baptiser Corneille, le centurion; 
c'est lui qui le premier confirme la foi par un miracle; 



DE PERSÉVÉRANCE. 387 

c'est lui qui, au concile de Jérusalem, porte la parole et 
dit son avis le premier. La pleine autorité pour régir 
l'Église universelle a donc été donnée à saint Pierre, par 
conséquent aux Pontifes romains, ses successeurs; car 
elle est nécessaire pour assurer l'unité, la solidité et la per­
pétuité de l'Église jusqu'à la fin des temps. 

Aussi tous les siècles chrétiens l'ont reconnue dans les 
successeurs de Pierre. Tous les Pères de l'Église exaltent 
à l'envi le Pontife romain, et l'appellent le chef de FÉpis-
eopat, d'où part le rayon du gouvernement; et son siège, 
le siège de Rome, la principauté de la chaire apostoli­
que, la principauté principale, la source de Funité, la 
chaire unique, en laquelle seule tous gardent Funité. Vous 
entendez dans ces mots saint Optât, saint Augustin, saint 
Cyprien, saint Irénée, saint Prosper, saint Avit, Théodoret, 
le Concile de Chalcédoine et les autres, l'Afrique, les Gaules, 
la Grèce, l'Asie, l'Orient et l'Occident unis ensemble J . 

C'est en vertu de ce droit souverain de gouverner, 
d'enseigner et de régir l'Église de Dieu, que les Papes ont 
présidé aux conciles généraux et les ont confirmés. De là 
vient qu'aucun concile n'a été regardé comme œcuméni­
que, et par conséquent infaillible, à moins qu'il n'ait été 
ou présidé par le souverain Pontife en personne ou par ses 
envoyés, ou approuvé ou confirmé par lui. Aucun autre 
Évêque du monde n'a joui, comme le successeur de saint 
Pierre, du privilège de s'y faire représenter par des légats. 
A partir du premier concile général jusqu'à nous, il n'en 
est pas un seul dans lequel nous ne trouvions des remar­
ques de la primauté et de la juridiction universelle du 
Saint-Siège. 

» Bossuet, Strm. sur f unité de l'Eglise. 



3 8 3 CATÉCHISME: 

> Malih., u w m , 19, 20. 

C'est en vertu du même droit, que les grandes causes, 
les grandes questions de mœurs ou de discipline ont tou­
jours été portées, depuis les premiers siècles, au tribunal 
des souverains Pontifes; qu'ils ont toujours institué les 
Evêques, approuvé leur élection, déterminé leur juridic­
tion, en leur assignant la portion du bercail qu'ils doivent 
conduire; en sorte que les Évêques ne sont de vrais Pas­
teurs que parce qu'ils sont en communion avec le Pasteur 
universel. 

Après avoir établi le chef suprême de son Église, le 
nouvel Adam lui associe des coopérateurs. S'approchant 
de ses Apôtres, il leur dit, avec la majesté que deman­
dait la grandeur de l'action : Toute puissance m'a été 
donnée au Ciel et sur la terre. Tel est le sens de ces divines 
paroles : La grande monarchie de l'univers qui m'appar­
tient comme Dieu et homme tout ensemble, m'appar­
tient encore plus par droit de conquête, elle est le prix 
de mes souffrances et de ma mort. Allez donc, enseignez 
toutes les nations, les baptisant au nom du Père, et du 
Fils, et du Saint-Esprit. Apprenez-leur à garder, sans 
exception, tout ce que je vous ai confié ; et voilà que je 
suis avec vous tous les jours jusqu'à la consommation des 
siècles1. Promesse divine qui nous répond que Notre-
Seigneur, le Fils de Dieu, la vérité même, parle, et qu'il 
parle toujours par l'organe de l'Église. Quel repos pour 
l'esprit du chrétien ! quelle assurance pour sa foi ! quelle 
noblesse dans sa soumission ! quelle facilité pour son 
obéissance ! 

Le Fils de Dieu donne à tous les apôtres, aussi bien 
qu'à Pierre, la même mission de prêcher l'Évangile, de 



DE PERSÉVÉRANCE. 389 

fonder des Églises par toute la terre et de les gouverner; 
mais il ne suit pas de là que toutes les chaires épiscopales 
qu'ils fondaient, devaient être le centre de l'unité catholi­
que comme celle de saint Pierre; comme lui ils n'avaient 
pas été établis la pierre angulaire de l'Église. La puis­
sance des évêques, successeurs des Apôtres, et établis par 
le Saint-Esprit lui-même pour régir l'Église, reconnaît 
des limites, tandis que celle du souverain Pontife s'étend 
même à ceux qui ont pouvoir sur les autres. U a le droit, 
pour une cause légitime, de déposer un Évêque de son 
siège. 

D'après la définition que nous venons de donner de 
l'Église, il est facile de distinguer ceux qui appartiennent 
à cette sainte société et ceux qui ne lui appartiennent pas. 
Pour être membre de l'Église, il faut 1° être baptisé. 
Ainsi, les infidèles et les Juifs n'appartiennent pas à 
l'Église, car ils ne sont pas baptisés. 2° Il faut croire tout 
ce que l'Église nous enseigne. Ainsi, les hérétiques, c'est-
à-dire ceux qui demeurent opiniâtrement attachés à une 
erreur condamnée par l'Église, et qui refusent de croire 
ce qu'elle a décidé comme article de foi, n'appartiennent 
pas à l'Église, car ils n'ont pas la foi. 3° Il faut obéir au 
souverain Pontife et aux Pasteurs légitimes. Ainsi, les 
schismatiques, c'est-à-dire ceux qui se séparent ou refu­
sent de reconnaître l'autorité suprême de notre Saint-
Père le Pape sur l'Église universelle, n'appartiennent pas 
à l'Église, car ils renient l'autorité légitime. 

4° Il faut rester dans l'Église. Ainsi, les apostats, c'est* 
à-dire ceux qui renoncent extérieurement à la foi catholi­
que, après en avoir fait profession, pour embrasser l'in­
fidélité, le mahométisme, par exemple, n'appartiennent 
pas à l'Église, car ils ne restent pas dans son sein. 5" Il 



390 CATÉCHISME 

* Voyez f i laSï .c i - , p. o O i . 

ne faut pas se faire exclure de l'Église. Ainsi, les excom­
muniés, c'est-à-dire ceux que l'Église retranche de son 
corps, cessent de lui appartenir, tant qu'ils restent dans 
l'excommunication ; car ils sont comme des membres 
coupés. 

Suit-il de là que tous les membres de l'Église sont jus­
tes et saints, en sorte qu'on ne puisse être en même temps 
pécheur et enfant de l'Église ? Nullement. D'après la 
comparaison du Sauveur lui-même, l'Église de la terre 
est une aire où la paille est mêlée avec le bon grain ; un 
filet qui rassemble des poissons bons et mauvais, eu 
attendant la séparation qui se fera au jour du jugement 
dernier. Ainsi, quelque grand pécheur que soit un Catho­
lique, il appartient au corps de l'Église tant qu'il n'en 
est point retranché par l'excommunication. Mais, hélas ! 
il est semblable à une branche morte qui, tenant encore à 
l'arbre, ne prend plus de nourriture, et n'a plus de part à 
la séve ni au suc, qui se communiquent de la racine aux 
branches vivantes. 

Il y a cependant une différence très-considérable, et qui 
laisse une ressource consolante aux plus grands crimi­
nels. Une branche morte ne peut plus revivre, au lieu 
qu'un membre de l'Église, mort par le péché, peut recou­
vrer la vie, et recevoir de nouveau les influences de la 
vertu divine que Jésus-Christ répand dans les Justes, 
comme le chef dans ses membres 1 . Combien donc nous 
devons craindre les péchés qui entraînent l'excommunica­
tion! Combien nous devons plaindre les infortunés qui 
n'appartiennent pas à l'Église ! Combien nous devons 
prier et travailler pour les faire entrer dans son sein ! Ils 



DE PERSÉVÉRANCE. 391 

*Matt/i., XXII. — » C. xvi. —*31arc., xvi. 

sont plus à plaindre que les hommes qui, au moment 
du déluge, ne purent entrer dans FArche. En effet, 
hors de VÉglise point de salut. Rien n'est plus vrai que 
cette maxime ; rien n'est plus charitable que de la pro­
fesser. 

Rien n'est plus vrai. Notre-Seigneur compare le royaume 
des Gieux, qui est l'Eglise, à un roi qui célèbre les noces 
de son fils, et qui, voyant les invités refuser d'y venir, s'ir­
rite et jure que pas un de ceux qu'il avait invités ne goûtera 
les mets de sa table Donc ceux qui repoussent la grâce 
offerte par le Sauveur, ne peuvent prétendre régner avec 
lui dans le Ciel. Donc ceux qui n'entrent pas dans l'Église 
à laquelle ils sont appelés, restent étrangers à Jésus-Christ *. 
Ailleurs, le Fils de Dieu dit aux Apôtres : Prêchez l'Évan­
gile à toute créature ; celui qui croira et qui sera baptisé 
sera sauvé ; celui qui ne croira pas sera condamné3. Notre-
Seigneur a donc voulu, de la volonté la plus formelle, que 
tous les hommes crussent à l'Évangile, et qu'ils y crussent 
dans l'Église, dont ils deviennent membres par le Bap­
tême. En effet, si tous les hommes sont tenus, comme on 
n'en saurait douter, d'embrasser la Religion chrétienne, 
tous aussi sont tenus d'entrer dans l'Église de Jésus-Christ. 
La raison de cette conséquence est que l'Église n'a été éta­
blie qu'en vue de la Religion. 

Or, qui veut la fin veut les moyens : Donc 1° Notre-
Seigneur, qui veut que par la Religion tous arrivent au sa­
lut, a dû vouloir nécessairement que tous fissent partie de 
la société, qu'il a fondée lui-même pour conserver et pour 
enseigner cette Religion. Donc 2° tous les hommes, étant 
tenus d'embrasser la Religion de Jésus-Christ, sont tenus 



392 CATÉCHISME 

par là même de prendre le moyen que Notre-Seigneur a 
établi pour arriver à la vraie connaissance de la Religion 
et rendre à Dieu un culte légitime. 

Donc 3° l'Église est une société nécessaire, de laquelle, 
en vertu du droit naturel et divin, tous sont tenus de faire 
partie. Par conséquent, celui qui, sciemment et volon­
tairement, demeure hors de son sein ne peut espérer le 
salut. Les portes de la vie éternelle, dit le Sauveur, ne s'ou­
vriront que pour ceux qui auront gardé les commandements; 
celui donc qui aura connu le commandement et qui refusera 
de l'accomplir sera condamné1. 

Héritiers de la doctrine du Sauveur et des Apôtres, les 
Pères professent hautement la même vérité. « Celui-là 
n'aura pas Dieu pour père, dit saint Cyprien, qui n'a pas 
l'Église pour mère. Si quelqu'un a pu échapper aux eaux 
du déluge sans être dans l'Arche, celui qui aura vécu hors 
de l'Église pourra échappera la damnation éternelle*. » 
« Personne n'arrive au salut, dit de son côté saint Augustin, 
s'il n'a Jésus-Christ pour chef ; mais personne n'aura Jé­
sus-Christ pour chef, s'il n'a pas appartenu à son corps qui 
est l'Église » 

Chose remarquable ! il n'est pas jusqu'aux protestants 
qui ne professent la même maxime. Que dis-je? cette 
maxime est la raison même de leur prétendue réformation. 
Pourquoi se sont-ils séparés de l'Église romaine, sinon 
parce qu'ils ne la regardaient pas comme la véritable 
Église, c'est-à-dire comme la société dans laquelle on de­
vait être pour se sauver ? Pourquoi ont-ils formé de nou­
velles Églises, sinon pour être dans des sociétés où l'on 
pouvait faire son salut ? Pourquoi se sont-ils anathématisés 

1 /.tic, i, 7. — 1 De Unit. Eccles. 
1 Voyez les textes dans Nat. Aicx., de Syin'i , p . 3.0, 



DE P E R S É V É R A N C E . 303 

entre eux, sinon parce que chacun a dit : Je suis la véri­
table Église, hors de mon sein point de salut ? Être dans 
la vraie Église et dans la voie du salut est donc pour eux 
une seule et même chose. Or, cela veut dire en termes ca­
tholiques : Hors de l'Église point de salut. 

Non-seulement les protestants, mais encore les sectateurs 
de toutes les religions admettent le même principe, et le 
plus simple bon sens dit hautement qu'ils ont raison. En 
effet, si vous supprimez cette maxime, Hors de ÏÉglise 
point de salut, il faut admettre la maxime contraire et dire : 
Hors de r Église le salut est possible. Dès lors il n'y a plus 
de différence entre la vérité et l'erreur: l'hérétique, le schis­
matique, le Turc, l'infidèle,le Juif, le déiste, l'athée, seront 
sur la même ligne, et pourront se sauver en professant les 
doctrines les plus contradictoires et les plus funestes *. 

Rien de plus charitable de la part des catholiques que de 
professer cette maxime. Convaincus, d'une part, jusqu'à 
l'effusion de leur sang, qu'il existe une Religion vraie et 
obligatoire, ainsi qu'une société chargée de la conserver 
et de l'expliquer ; convaincus, d'autre part, que cette Re­
ligion est la Religion catholique, que cette société est 
l'Église romaine, peuvent-ils faire un plus grand acte de 
charité que de dire aux hommes : Entrez dans cette so­
ciété, afin de connaître et de pratiquer la Religion qui 
seule peut vous rendre heureux en ce monde et en l'autre ; 
prenez garde, ce que nous vous disons de faire est indis­
pensable ; hors de l'Église point de salut ! 

i Dans l'ordre social, la même maxime est aussi la raison d'être de tous les 
paitis politiques. Qui la professe plus hautement, qui la sanctionne plus terri­
blement que les sectes socialistes, communistes, fouriérlstes ! Chacune ne 
crie-t-elle pas plus fort que les autres : C'est moi seule qui possède la Térité. 
Hors de mon enseignement, de ma philosophie, de ma politique ; c'est-a-diro 
hors de mon sein, point de salut pour la société I 



394 CATÉCHISME 

Répéter cette maxime, la publier partout, est-ce donc 
là, comme on le prétend, montrer de la cruauté envers les 
hommes ? n'est-ce pas, au contraire, leur rendre le plus 
grand de tous les services ? Noé était-il cruel lorsqu'en 
construisant son arche, il disait aux pécheurs pour les con­
vertir : Hors de l'arche il n'y a point de salut? Notre-Sei­
gneur Jésus-Christ manque-t-il de charité lorsqu'il dit que 
quiconque n'entrera pas dans l'Eglise par la foi et par le 
baptême sera condamné ? Le médecin manque-t-il de cha­
rité lorsqu'il dit au malade : Si vous ne prenez telle pré­
caution, il n'y a point de guérison pour vous ? Je sais qu'on 
doit mettre le feu à votre habitation et vous faire périr 
dans l'incendie avec toute votre famille ; je connais le seul 
moyen de déjouer les projets des malfaiteurs, et je vous 
dis : Prenez garde ; à moins de prendre le moyen que je 
vous indique, vous périrez. Suis-je coupable de cruauté en 
vous donnant cet avis ? n'est-ce pas au contraire un service 
signalé que je vous rends ? 

Eh bien, nous, catholiques, nous savons de science cer­
taine, et tous les hommes peuvent le savoir comme nous, 
parce que le Fils de Dieu, la vérité même, le juge suprême 
des vivants et des morts, l'a dit, que hors de la société 
qu'il a établie il n'y a point de salut. Nous vous répétons 
ce qu'il dit ; nous vous prévenons de ce qui vous attend, 
nous vous prions de faire ce qu'il vous commande. Nous 
faisons ce qu'ont fait les Apôtres, les martyrs, les mission­
naires, tous les Saints qui se sont sacrifiés pour redire à 
toutes les nations : Devenez chrétiennes, entrez dans le 
bercail de Jésus-Christ. Hors de l'Eglise point de salut. 
Leur zèle n'eut pas d'autre mobile : où est la cruauté ? 

Rien n'est donc plus vrai que cette maxime ; rien n'est 
plus charitable que de la publier, pourvu toutefois qu'on 



DE P E R S É V É R A N C E . 395 

i Catéchisme du Concile de Trente. 

la comprenne bien. Il faut donc savoir qu'il y a plusieurs 

manières d'appartenir à l'Église. 
i" On appartient au corps de l'Église, lorsqu'on vit dans 

la société visible de tous les Fidèles, soumis extérieurement 
à son Chef, à sa doctrine, et qu'en même temps on demeure 
dans le péché mortel ; mais en cet état on est un membre 
mort, une branche sèche. 

2° On appartient au corps et à l'âme de l'Église, lorsqu'à 
la profession extérieure de la Religion catholique, on joint 
la grâce sanctifiante. 

3" Enfin, on appartient à lame de l'Église sans appar­
tenir à son corps, lorsqu'on se trouve excusé devant Dieu, 
par la bonne foi ou par une ignorance invincible, d'être 
et de persévérer dans une société étrangère à l'Église. Dans 
cet état, on peut parvenir au salut par une véritable cha­
rité, par un désir sincère de connaître la volonté de Dieu 
et par la pratique fidèle de tous les devoirs, qu'on connaît 
ou qu'on a pu et dû connaître *. 

Ainsi, parmi les hérétiques et les schismatiques, tous 
les enfants, qui sont baptisés et qui n'ont pas encore at­
teint l'usage de la raison, aussi bien que plusieurs person­
nes simples qui vivent dans la bonne foi, et dont Dieu seul 
sait le nombre, tous ces enfants, toutes ces personnes de bonne 
foi ne participent ni à l'hérésie ni au schisme. Ils en sont 
excusés par leur ignorance invincible de l'état des choses, 
et l'on ne doit pas les regarder comme n'appartenant pas à 
l'Église, hors de laquelle il n'y a point de salut. 

D'abord, les enfants ; n'ayant pas encore pu perdre la 
grâce qu'ils ont reçue dans le Baptême, ils sont indubita­
blement de l'âme de l'Église, c'est-à-dire qu'ils lui sont 



396 CATÉCHISME 

> Voyez Iacensuic d'Emile par la Sorbonne. 

unis par la foi, l'espérance et la charité habituelles. 
Ensuite, les gens simples ou les ignorants : ils peuvent 

avoir conservé la même grâce. Ils peuvent, dans plusieurs 
de ces sectes, être instruits de certaines vérités de la foi 
qu'on y a retenues, et qui suffisent absolument au salut; 
ils peuvent les croire sincèrement, et, avec le secours de la 
grâce, mener une vie pure et innocente. Dieu ne leur 
impute pas les erreurs auxquelles ils sont attachés par 
une ignorance invincible. Bien qu'aux yeux du corps ils 
soient membres d'une secte, ils peuvent donc appartenir 
à l'âme de l'Église, avoir la foi, l'espérance et la charité. 

Au reste, tous ces enfants et ces personnes de bonne foi 
doivent leur salut à l'Église catholique, qu'ils ne connais­
saient pas. C'est d'elle que viennent les vérités salutaires, 
aussi bien que le Baptême, que les sectes ont conservés 
en se séparant. Eux-mêmes, il est vrai, les ont reçus im­
médiatement de ces sectes ; mais ces sectes les tenaient 
de l'Église à qui le Fils de Dieu a confié l'administration 
des Sacrements et le dépôt de la foi Ainsi, on peut être 
sauvé, quoiqu'on appartienne extérieurement à une reli­
gion étrangère, mais non parce qu'on lui appartient : ce 
qui est bien différent. 

Voici donc le sens précis de cette maxime, si parfaite­
ment irréprochable et pourtant si souvent reprochée aux 
catholiques : Hors de l'Église point de salut; point de salut 
pour tout homme qui, connaissant ou devant connaître la 
véritable Église, refuse d'y entrer ; point de salut pour 
tout homme qui, étant dans la véritable Église, s'en sépare 
pour embrasser une secte étrangère. Tous ces gens-là se 
mettent évidemment hors de la voie du salut; car ils se 



OE PERSEVERANCE. 397 

rendent coupables d'une opiniâtreté condamnable. Jésus-
Christ ne promet la vie éternelle qu'aux brebis qui écou­
tent sa voix. Celles qui fuient son bercail ou qui refusent 
d'y entrer seront la proie des loups dévorants. 

Quant à nous, enfants de l'Église, élevons nos senti­
ments de reconnaissance pour Dieu, notre Père, et pour 
l'Église, notre Mère, de manière à correspondre en quel­
que sorte aux bienfaits immenses dont nous leur sommes 
redevables. D'où vient que, comme tant d'autres, nous ne 
sommes pas nés au sein de l'hérésie, de l'infidélité et de 
l'idolâtrie? D'où vient que nous avons eu le bonheur 
d'être nourris et élevés, avec une tendresse maternelle, dans 
la véritable Église? Aimons-la donc, cette Église si bonne 
et malheureusement si peu aimée, si persécutée. 

Témoignons-lui notre amour : 1° en recevant ses déci­
sions avec un respect filial, en observant ses lois avec une 
scrupuleuse fidélité ; 2° en partageant ses douleurs et ses 
joies, en nous intéressant à tout ce qui l'intéresse ; 3" en 
nous montrant toujours prêts à sacrifier au maintien de 
sa foi, de son unité, de sa discipline, de son autorité, nos 
intérêts, notre liberté, notre repos, notre honneur devant 
les hommes et même notre vie ; 4° en ne négligeant aucun 
moyen de la faire connaître de ceux qui ne la connaissent 
pas, de la faire aimer de ceux qui ne l'aiment pas, afin 
d'être les véritables imitateurs de Notre-Seigneur Jésus-
Christ, qui lui-même a aimé l'Église, jusqu'à se livrer à 
la mort pour elle 

1 Cliristus dilexit Kcclrsiam et seipsum tradidit pro ea. [Eph., v, 2, 5. 
Voyez Nat. Alex., de Synib., cccxxix.) 



398 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie de 
toute l'étendue de mon cœur d'avoir établi votre Eglise 
pour perpétuer votre sainte Religion et notre union avec 
vous ; faites que je sois toujours une brebis docile de votre 
bercail. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je prierai sou­
vent pour V Église. 



X X I V e LEÇON 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 
PAR LA FOI ( S U I T E ) . 

Neuvième article du Symbole (suite). — Nécessité de l'Église. — Visibilité 
et infaillibilité de l'Église. — Notes de l'Église. — Unité. — Sainteté. — 
Apostolicité. — Catholicité. — Vérité de l'Église romaine. — Premier avan­
tage de l'Église. — Communion des Saints. — Excommunication. 

Dieu veut que tous les hommes parviennent au salut. 
Ils ne peuvent y parvenir que par Jésus-Christ, c'est-à-dire 
par la connaissance et la pratique de la vraie Religion, 
dont Jésus-Christ est l'âme et le fondateur l . Jésus-Christ 
et la vraie Religion ne se trouvent que dans la véritable 
Eglise. C'est là seulement que Jésus-Christ enseigne, qu'il 
répand ses grâces et communique son esprit. Dès lors, il 
est évident qu'il existe nécessairement une véritable Église, 
c'est ce que démontrent de concert la foi et la raison. 

L'Nécessité de l'Église. Notre-Seigneur a solennellement 
promis d'établir une Église avec laquelle il serait, tous les 
jours, jusqu'à la fin du monde. Il a ordonné de regarder 
comme des païens et des publicains ceux qui refuseraient 
d'écouter cette Église. Il est mort pour former cette Église 
et lui communiquer la sainteté dont elle devait être l'uni­
que canal jusqu'à la fin des temps. A moins de soutenir 
cet affreux blasphème que le Fils de Dieu nous a trompés, 
en n'établissant pas, ou en n'établissant que pour un temps, 
l'Eglise qu'il a promis d'établir et d'établir pour toujours, 

i Omnes homines vult salvos fleri et ad agnitionem veritatis venire. {Tim., 
u, 4.) Non est in alio aliquo salus. Nec enim aliud nomen est sub cœlo datum 
hominibus, in quo oporteat nos salvos fier i. (Ad., iv, 12.' 



400 CATÉCHISME 

' .Wi'c/i., iv; /««*., LK. 

en nous menaçant de l'Enfer si nous n'écoutons pas une 
Eglise qui n'existe point ou qui n'existe plus : il faut ad­
mettre l'existence et l'existence perpétuelle d'une seule et 
véritable Église. 

Confirmant les enseignements de la Foi, la raison nous 
dit que Notre-Seigneur, ne devant pas rester toujours vi­
siblement sur la terre, devait pourvoir à la perpétuité de 
sa Religion. Or, il ne suffisait pas pour cela de nous laisser 
sa loi par écrit. Un livre, et surtout un code de lois, a be­
soin d'être interprété. Notre-Seigneur a donc dû évidem­
ment établir une autorité, c'est-à-dire une Église chargée 
d'expliquer authentiquement sa Religion et de la faire pra­
tiquer. Ainsi encore, à moins d'accorder au Fils de Dieu 
moins de bons sens qu'au dernier des hommes, il faut 
admettre qu'il a établi une Église, et une Église infailli­
ble, pour conserver intact le dépôt de sa doctrine. 

2° Visibilité de l'Église. Cette Église doit être toujours 
visible. D'abord, par la raison que nous venons d'indiquer, 
savoir : que Dieu veut le salut de tous les hommes, et que 
le salut n'est possible que dans l'Église. Il faut donc de 
toute nécessité que l'Église soit toujours visible, afin que 
tous puissent la connaître et en devenir membres ; ensuite, 
parce que Dieu a formellement déclaré qu'elle serait visi­
ble à tous les peuples. 

Par l'organe des Prophètes, il la compare à une ville 
immense, bâtie sur la cime d'une haute montagne, expo­
sée aux regards de toutes les nations, resplendissante des 
rayons de la vérité, en sorte que toutes les tribus de la 
terre pourront marcher à sa lumière, comme elles mar­
chent à la lumière du soleil *. Enfin, parce que, l'Église 



DE PERSÉVÉRANCE. 401 

1 In nulliim quippe nomen religionis, seu verum, geu falsum, coagulari 
homlnes possunt, nisi aliquo signaculorum vel sacramentorum visibilium 
consortio colligantur. (S. Aug., lib. XIX, contr. Faust.,c. H . ) — Nulla sécu­
rités nnitatis, nisi ex promissis Dei Ecdesia declarata, quss super montent 
constituta, abscondi non potest ; et ideo necesse est ut omnibus rerrarum 
partibus nota sit. (Id., lib. III, contr. epist. Parmen., c. v.) — Ecclesiavera 
neminem latet. (Id., lib. II, contr. epist. Petit., c. xxxii.) 

III. »6 

étant une société d'hommes réunis par la profession exté­
rieure de la même foi, par la participation aux mêmes sa­
crements, aux mêmes cérémonies publiques, et par la sou­
mission aux mêmes chefs, il est impossible qu'elle ne soit 
pas visible. Ainsi l'ont entendu tous les Pères *; ainsi 
l'entend le plus vulgaire bon sens. 

3° Infaillibilité de l'Église. L'Église véritable doit être 
infaillible. On entend par infaillibilité le privilège de ne 
pouvoir se tromper soi-même, ni tromper les autres en 
les enseignant. Rien de plus facile à prouver que la véri­
table Église est infaillible et qu'elle doit l'être. Quatre 
questions seulement: 1" Notre-Seigneur est-il infaillible? 
Personne n'en doute. 2° A-t-il pu communiquer son infail­
libilité, à ceux qu'il a envoyés pour enseigner les hommes ? 
Personne n'en doute; car, étant Dieu, il peut tout. 3° A-t-il 
communiqué son infaillibilité à ses Apôtres et à ses suc­
cesseurs? Oui, car il leur a dit : Allez, enseignez, je serai 
avec vous tous les jours jusqu'à la fin des siècles. 

4° Devait-il communiquer son infaillibilité à ses Apôtres 
et à ses successeurs? Oui, il le devait; sans cela il n'y 
aurait eu pour nous aucun moyen de connaître avec certi­
tude la vraie Religion. Pourtant Dieu veut que nous connais­
sions avec certitude la vraie Religion, puisqu'il veut, sous 
peine de l'Enfer, que nous la pratiquions et que nous 
soyons prêts à mourir plutôt que de révoquer en doute au­
cune des vérités qu'elle enseigne. La véritable Église est 



402 CATÉCHISME 

donc infaillible. Elle l'a toujours été, elle le sera toujours. 
Si elle ne l'était pas, voyez les conséquences monstrueu­

ses qu'il faudrait admettre : 1° Il n'y aurait plus aucun 
moyen de connaître la vraie Religion, nous flotterions 
comme des enfants à tout vent de doctrine, et ce serait en 
vain que le Fils de Dieu serait venu sur la terre pour en­
seigner aux hommes le chemin du Ciel. Nos frères séparés 
en sont un exemple frappant. Chez eux plus rien de cer­
tain. Autant de têtes, autant de doctrines : preuve manifeste 
que la Bible ne suffit pas. La Bible est un livre qui veut 
être expliqué, et expliqué par une autorité infaillible, 
pour devenir règle obligatoire de foi et de conduite. 

2° Notre-Seigneur lui-même, ce qui est horrible à dire, 
serait moins qu'un honnête homme, car il aurait man­
qué à sa parole. 11 aurait promis de parler toujours par 
l'organe de ses Apôtres et de leurs successeurs, et il n'en 
ferait rien, il leur laisserait débiter des mensonges. 3° Jé­
sus-Christ serait le plus injuste et le plus barbare de tous 
les tyrans. Il nous ordonnerait, sous peine de l'Enfer, d'é­
couter des hommes qui pourraient nous enseigner l'erreur 
et nous conduire au précipice. Voyez combien de blas­
phèmes sont forcés de soutenir, et combien de conséquences 
affreuses sont forcés de dévorer ceux qui osent nier l'in­
faillibilité de l'Église ! 

Dire, comme les protestants, que l'Église fut infaillible 
dans les premiers siècles, mais qu'elle a cessé de l'être, 
c'est proférer implicitement les mêmes blasphèmes, c'est 
prétendre que Notre-Seigneur, contrairement à ses promes­
ses, a retiré son assistance à l'Église. C'est l'accuser de 
mensonge et, par conséquent, nier sa divinité. Or nier la 
divinité de Notre-Seigneur, c'est l'athéisme. Telle est la 
conséquence logique du principe protestant. 



DE PERSÉVÉRANCE. 403 

l Si qui* autem videtur contentiosiis esse : nos talent consuetudinem non 
aabemus, neque Ecclesia Dei. (/ Cor., u , 16.) 

Pour nous, brebis dociles du divin bercail, suivons fi­
dèlement nos pasteurs. Aujourd'hui plus que jamais, pro­
fessons pour eux la plus parfaite soumission. Croyons ce 
qu'ils croient, approuvons ce qu'ils approuvent, rejetons 
ce qu'ils rejettent, condamnons ce qu'ils condamnent. En­
fants de l'Église, disons comme nos pères : Tout ce que 
nous savons, c'est d'écouter l'Église, de croire et de mourir 
même pour sa foi; mais nous ne savons pas disputer l . 
C'est en s'écartant de cette règle que tant d'hérétiques ont 
fait naufrage dans la foi ; que tant d'esprits présomptueux, 
se croyant capables de discuter les vérités de la Religion, 
ont préféré leur jugement au jugement des premiers Pas­
teurs de l'Église, et, suivant leur esprit particulier, sont 
enfin tombés dans le précipice qu'ils se sont eux-même 
creusé. 

4° Notes de la véritable Église. Reste maintenant à con­
naître la véritable Église. Or, pour la distinguer des fausses 
Églises, il ne suffit pas qu'elle soit visible, bien d'autres 
sociétés religieuses le sont ; il ne suffit pas qu'elle soit in­
faillible, l'infaillibilité est une prérogative que les autres 
sectes s'attribuent ou qu'elles attribuent à chacun de leurs 
membres. Que faut-il donc ? Il faut que la véritable Église, 
la légitime épouse de l'Homme-Dieu, porte sur son front 
des signes si éclatants, des caractères si parfaitement ini­
mitables, qu'aucune secte ne puisse ni les contrefaire, ni 
se les arroger. Or, ces marques ne peuvent être que celles 
de la vérité même. On en compte quatre principales : 
i* l 'unité; 2° la sainteté; 3° l'apostolicité; 4° la catho­
licité. 

L'UNITÉ. L 'unité est le caractère essentiel de la vérité, 



-504 CATÉCHISME 

car Dieu est un, et la vérité, c'est Dieu révélé à l'homme. 
Le Sauveur a demandé que son Eglise fût une. Il la re­
présente sous la forme d'un bercail qui n'a qu'un seul 
Pasteur, d'une maison où demeure un seul chef, d'un 
corps dont tous les membres sont parfaitement unis *. 
Ainsi la véritable Église doit être une : une dans sa foi, 
une dans ses lois, une dans ses espérances, une dans 
son chef*. 

La SAINTETÉ. La sainteté est le caractère essentiel, la per­
fection par excellence de Dieu ; cette sainteté en Dieu 
exclut l'ombre même du mal et de l'erreur. L'Église vé­
ritable doit donc être sainte ; sainte dans ses maximes, 
sainte dans ses dogmes, sainte dans ses Sacrements, sainte 
dans ses préceptes, sainte dans le but qu'elle se propose 
d'atteindre, sainte dans ses membres, et d'une sainteté 
rendue visible par des miracles, afin que tous, savants et 
ignorants, puissent la connaître. C'est pour obtenir une 
Église semblable, que Notre-Seigneur a donné sa vie. / / 
est mort, dit saint Paul, afin de se former une Église sans 
tache et sans ride3. 

L'APOSTOMCITÉ. Venir des Apôtres, avoir été prêchée par 
eux: voilà le caractère de la vérité. C'est à eux que le Sau­
veur confia toutes les vérités qu'il avait puisées lui-même 
dans le sein de son Père, vérités qui développaient, confir­
maient et complétaient toutes celles que Dieu avait révé­
lées depuis le commencement du monde *. C'est à eux 
qu'il donna commission de les annoncer par tout l 'uni­
vers. La véritable Église doit donc venir des Apôtres, re­
monter jusqu'aux Apôtres. 

t Joan., i, 12. —»/</., x v i i , 10,11,16. 
*MaUh., xwm, 19 ; Ephts., v, 26. 

4 Onraia quœcumque audivi a Pâtre, etc. (Joan., xv,) 



DE PERSÉVÉRANCE. 405 

LA CATHOLICITÉ. La vérité est une, et la même dans tous 
les temps et dans tous les pays. Ce qui est vrai en Europe 
ne peut pas être faux en Asie; ce qui est vrai aujourd'hui 
ne peut pas avoir été faux hier. De plus, tous les hommes 
étant faits pour la vérité, la vérité doit être accessible à 
tous les hommes, se trouver partout où il y a des hom­
mes. Donc la véritable Église, en qui seule réside la vérité, 
doit embrasser tous les temps, tous les lieux, toutes les 
vérités enseignées par Notre-Seigneur Jésus-Christ. Telles 
sont les notes que doit nécessairement avoir la véritable 
Église. Il faut tout cela pour que nous puissions la recon­
naître; mais aussi avec cela il est impossible de ne pas la 
reconnaître et de ne pas la distingner de toutes les autres 
sociétés. 

5° Vérité de l'Église romaine. Faites maintenant le tour 
du monde, étudiez toutes les sociétés religieuses qui exis­
tent chez les différents peuples, et cherchez quelle est, 
entre toutes, celle qui vous présentera ces quatre carac­
tères ; celle-là, et celle-là seule, est la véritable Église. Or, 
ce voyage a été fait, non pas une fois, mais des milliers de 
fois ; non par un homme, mais par des millions d'hommes ; 
et toujours il a donné le résultat suivant : les quatre 
marques de la véritable Église conviennent à l'Église ro­
maine, et ne conviennent qu'à elle seule. 

1° L'unité. L'Église romaine est une dans sa foi et dans 
son ministère. D'abord, une dans sa foi : supposez que 
nous puissions, à l'heure même, appeler du tombeau un 
Catholique de chacun des dix-huit siècles qui nous ont 
précédés, un Catholique de l'Orient, un de l'Occident, un 
de l'Asie, un de l'Europe, et que nous demandions à tous 
ces fidèles qui vécurent sans se connaître, sans se voir, dont 
les uns moururent il y a cent ans, les autres mille ans, 



406 CATÉCHISME 

» Ado. A a v c î . , 1 , c. \ , n. 2. 

quinze cents ans, dix-huit cents ans : Quelle est votre foi? 
Chacun en particulier réciterait le même Symbole, le 
Symbole que nous récitons tous les jours, et qui se récite 
le même aux quatre coins du monde. 

Cet accord parfait, cette unité perpétuelle, ravissaient 
déjà d'admiration les premiers Pères de l'Eglise. Ils s'en 
servaient comme d'une preuve évidente, pour montrer à 
tous les hérétiques qu'ils étaient dans l'erreur. « Quoique 
répandue sur toute la terre, disait saint Irénée, l'Église 
conserve la foi apostolique avec un zèle extrême, comme 
si elle n'habitait qu'une seule et même maison. Elle la 
croit de la même manière, comme n'ayant qu'un même 
esprit et qu'un même cœur ; et, par un consentement ad­
mirable, elle professe et enseigne la même foi, comme si 
elle n'avait qu'une seule bouche. Car, quoique les langues 
du monde soient différentes, la foi est partout une et la 
même. Les Églises de Germanie, des Gaules, de l'Orient, 
de l'Egypte, ne pensent pas, n'enseignent pas de différentes 
manières » Que nous devons être fiers de professer la foi 
de tant de générations, l'élite de l'humanité, la foi des 
Apôtres, des martyrs, des plus grands génies que le monde 
ait connus ! Quelle consolation ! quelle sécurité ! 

Il n'en est pas ainsi des sociétés séparées de l'Église : 
là, des variations sans cesse renaissantes, des contra­
dictions infinies. Les professions de foi s'y succèdent, 
les sectes particulières s'y multiplient comme les feuilles 
sur les arbres. Dans la seule ville de Londres et les en­
virons, on compte, à l'heure qu'il est, cent neuf religions 
différentes. La même division se trouve en Allemagne, en 
Suisse, en Amérique, dans tous les pays prétendus évan-



DE PERSÉVÉRANCE. 407 

géliques. Aujourd'hui elle est parvenue à ce point, qu'un 
ministre protestant disait naguère qu'il se faisait fort 
d'écrire, sur l'ongle de son pouce, tout ce qui était encore 
l'objet d'une croyance commune parmi les réformés *. 
Le protestantisme n'est donc pas la véritable Église, 
puisqu'il n'a pas l'unité de doctrine 2 . Il en est de même 
du mahométisme, du judaïsme et de toutes les autres 
sociétés religieuses qui se partagent le monde. 

L'Église catholique est une dans son ministère et dans ses 
Sacrements. Cela veut dire que tous ses enfants, soumis à la 
même autorité, sont unis par la participation auxmêmesSa-
crements, au même sacrifice, aux mêmes prières, au même 
culte. Parcourez toutes les régions de l'univers, interrogez 
les Catholiques qui les habitent, vous trouverez sur tout cela 
la plus parfaite harmonie. Pour maintenir cette divine 
unité, Notre-Seigneur a institué un ministère répandu 
dans toutes les parties de son Église, le même partout, 
chargé de prêcher et d'enseigner la foi, d'administrer les 
Sacrements, de célébrer les saints rites, en un mot, de 
régir tout le bercail. Il a divisé ce ministère en divers 
ordres qui forment une hiérarchie. 

Dans chaque lieu habité, ville, bourgade ou autre, il a 
voulu qu'il y eût un ministre d'un ordre inférieur, et dans 
chaque province un ministre de la classe supérieure qu'on 
appelle Évêque, auquel sont soumis les Pasteurs infé­
rieurs, et qui communique avec les Évêques des autres ré­
gions. Tousles Évêques sont en rapport de soumission avec 
le souverain Pontife, chef suprême de l'Église. Revêtu 
d'une primauté d'honneur, il est élevé au-dessus de tous, 

« C'est ce que disait, en 1820, Harm> de Kiel. 
1 Vovess Bossuet, Variations; Cobbett, Réforme d'Angleterre ; Lettres du 

P. Scheffmacber, etc., etc. 



408 CATÉCHISME: 

afin d'être aperçu de tous comme le centre d'unité auquel 
on se rattache de toutes parts ; revêtu d'une primauté de 
juridiction, il peut par son autorité séparer les errants de 
l'unité, ou y ramener les égarés. Ainsi, ce ministère 
forme, entre tous les Catholiques répandus sur la terre, 
un magnifique lien d'union. Tous, étant unis à leurs 
Pasteurs, qui le sont entre eux avec le Pasteur des pasteurs, 
le sont nécessairement les uns aux autres. 

Rien de semblable dans les sectes séparées. Point de 
subordination générale entre leurs ministres; point 
d'autre centre d'unité que le pouvoir temporel qui les 
tient sous sa main. Ainsi, la hiérarchie, qui dans l'Église 
catholique se termine au Pape, vicaire de Notre-Seigneur 
Jésus-Christ, se termine dans les pays protestants à un roi, 
quelquefois même à une reine, étrangers à la science di­
vine, et néanmoins arbitres souverains de l'Église de Dieu 
et de la conscience humaine. 

Plus divisés entre eux qu'ils ne le sont avec l'Église, 
ils se décrient, s'accusent, se condamnent; toujours en 
guerre, ils ne sont unis que par une haine commune 
contre la véritable Église, parce qu'elle les frappe tous 
du même anathème. De là, point d'unité de culte. Les uns 
admettent deux sacrements, les autres trois: les uns ont un 
culte sans symboles; ceux-là un culte différent : si bien 
que le Protestant, sorti du coin de terre où règne la secte 
à laquelle il appartient, est étranger au reste du monde. 

2° La sainteté. L'Église romaine est sainte dans ses 
dogmes, sainte dans sa morale, dans ses Sacrements, dans 
son culte. On peut défier l'adversaire le plus hostile, pourvu 
qu'il soit impartial, de trouver dans toutes ces choses un 
iota qui ne soit éminemment propre à éclairer l'esprit, à 
purifier le cœur et à élever l'homme à Dieu. Pas une secte 



DE PERSÉVÉRANCE. 409 

ancienne ou moderne qui ait ce premier genre de sain­
teté. Toutes ont flatté, toutes flattent encore par certains 
endroits quelqu'une des trois grandes passions humaines : 
l'orgueil, l'ambition et la volupté. 

L'Église romaine est sainte dans son Chef, qui est 
Jésus-Christ; sainte dans ses fondateurs, qui sont les 
Apôtres : il n'en est ainsi des fondateurs d'aucune hérésie. 
On sait quelle fut, dans les premiers siècles, la sainteté 
d'Arius, de Manès et des autres hérésiarques. Dans les 
temps modernes, quels furent les chefs du Protestantisme? 
Luther, Calvin, Zwingle, trois ecclésiastiques apostats et 
les trois hommes les plus scandaleusement impudiques 
du seizième siècle : et vous croyez que Dieu a choisi de 
tels hommes pour réformer son Église ! 

L'Église romaine est sainte dans une grande partie des 
Papes et des Évêques leurs successeurs; sainte, enfin, 
dans un bon nombre de ses enfants. Il suffit de jeter les 
yeux sur un martyrologe ou sur un calendrier, pour voir 
la multitude de Saints qui se sont formés dans l'Église» 
même depuis les derniers siècles. Outre ce nombre incal­
culable de Saints, qui ont ravi l'admiration générale par 
des vertus héroïques, et auxquels les peuples n'ont pu 
refuser leurs hommages solennels, il en est une plus 
grande multitude qui se sont sanctifiés par des vertus 
obscures et cachées aux yeux des hommes. 

La sainteté des enfants de l'Église est véritable, puisque 
Dieu a fait des miracles éclatants pour la manifester. Or, 
les miracles opérés par les Saints ont eu lieu dans tous les 
siècles. Ils ont encore lieu aujourd'hui, et ils n'ont lieu 
que dans l'Eglise catholique. Les sectes séparées ne peu­
vent donc donner la conduite régulière de leurs sectateurs 
comme une marque de la sainteté de leur doctrine. Dieu 



410 CATÉCHISME 

» Voyez L1 célèbre voyageur prote-t.int Tavcinior 

n'a jamais confirmé leurs vertus, moins encore leurs doc­
trine par aucun miracle, tandis que les Protestants eux-
mêmes conviennent de la vérité des miracles opérés par 
les Saints de l'Église catholique, nommément par saint 
François-Xavier *. 

Pour que l'Église romaine soit sainte, la Mère des Saints, 
et qu'elle soit en droit de présenter sa sainteté comme une 
marque de sa vérité, il n'est pas nécessaire que tous ses 
membres soient saints. Notre-Seigneur lui-même compare 
son Église à un filet dans lequel il y a de bons et de mau­
vais poissons, à une aire dans laquelle on trouve la paille 
mêlée au froment. U suffit que tous les membres de l'É­
glise aient été saints, et tous l'ont été le jour de leur 
Baptême ; qu'un bon nombre ait continué de l'être, et que 
Dieu ait manifesté leur sainteté par des miracles. 

3° La catholicité. L'Église romaine est catholique d'une 
triple catholicité: d'abord catholicité de doctrine. Héritière 
de toutes les vérités révélées, l'Église romaine, conformé­
ment à l'ordre du divin Maître, enseigne sans distinction, 
sans exception, sans augmentation, sans diminution, 
tout ce que Notre-Seigneur a daigné lui apprendre. Elle 
ne se permet pas, comme les hérétiques, de porter une 
main sacrilège sur les Écritures, de choisir parmi les vérités 
dont le dépôt lui est confié, de rejeter les unes, d'admettre 
les autres. Elle reçoit, conserve et enseigne avec une égale 
sollicitude les dogmes et les préceptes de son divin Époux. 
Malgré tous leurs efforts, les hérétiques anciens et mo­
dernes, renforcés des philosophes et des impies, n'ont 
jamais pu prouver que l'Église catholique ait altéré, 
augmenté, diminué, à plus forte raison inventé une seule 



DE PERSÉVÉRANCE. 411 

des vérités qu'elle propose à la foi de l'univers. Les Pères 
apostoliques parlent comme nos Prêtres d'aujourd'hui *. 

Ensuite, catholicité de temps. Révélées à nos premiers 
Pères, transmises par les Patriarches, développées sous la 
Loi, complétées sous l'Évangile, confiées aux Apôtres par 
l'Homme-Dieu lui-même, par eux propagées dans toutes 
les parties de l'univers, transmises jusqu'à nous par une 
tradition constante, les vérités enseignées par l'Église ro­
maine remontent jusqu'aux premiers jours du monde, et 
seront par elle annoncées à toutes les générations futures 
jusqu'à la consommation des siècles. Son Symbole est le 
symbole du genre humain, en ce sens que tout ce qu'on 
rencontre de vrai chez tous les peuples lui appartient 
comme la branche appartient à l'arbre, le membre au 
corps, le rayon au soleil. 

Enfin catholicité de lieux. Parcourez l'univers, visitez 
les quatre ou cinq parties du monde ; passez de la Chine 
au nord de l'Amérique, de l'Afrique aux contrées septen­
trionales de l'Europe, partout vous trouverez des Catholi­
ques. Par une disposition admirable de sa providence, 
Dieu l'a ainsi voulu, afin qu'à chaque heure du jour et de 
la nuit il y eût quelque part une bouche qui récitât le 
Symbole catholique. 

Cette récitation n'est pas plus interrompue que le Sacri­
fice de nos autels, en vertu duquel le sang divin n'a pas 
cessé un instant, depuis dix-huit siècles, de couler sur 
quelque point du globe. Quand, dans une partie du 
monde, la nuit est venue, que le Prêtre descend de l'autel, 
que le Fidèle cesse de répéter le Symbole, le jour brille 
pour d'autres lieux, et des Prêtres montent à l'autel, et 

1 Voyesle Développement de la doctrine chrétienne, par le célèbre docteur 
Newman, ministre anglican récemment converti. 



412 CATÉCHISME 

» Voyez Jauûïct, p. 2SS. 

des Catholiques récitent la profession de notre foi. Ainsi, 
par une succession invariable jusqu'à la fin des temps ' . 
Mais partout vous ne rencontrerez pas des hérétiques ou 
des membres d'une société séparée. 

Catholicité de lieux : comme le soleil, l'Eglise romaine 
a parcouru l'horizon de l'univers ; sa lumière s'est levée 
successivement sur les différentes contrées de la terre ; 
l'hérésie, jamais. Catholicité de lieux : de toutes les so­
ciétés prises à part, l'Église catholique est la plus nom­
breuse. Le Mahométisme, l'Idolâtrie, le Protestantisme, 
se divisent en une infinité de sectes dont chacune en par­
ticulier est bien loin d'avoir autant de partisans, que l'É­
glise catholique compte de Fidèles. Catholicité de lieux: 
être comme Dieu est un ; être partout comme Dieu est 
partout, sans cesser d'être un : telle est l'Église romaine. 
L'unité dans l'universalité même : voilà le caractère écla­
tant qui la distingue et qu'on nomme la catholicité. 

« Comme il n'y a qu'un épiscopat, disait, il y a dix-sept 
siècles, saint Cyprien, ainsi il n'y a qu'une seule Église, 
répandue dans la vaste multitude des membres qui la 
composent. De même que l'on voit sortir du soleil une 
foule de rayons, mais qu'il n'y a qu'un seul centre de lu­
mière; que du corps d'un arbre sortent des rameaux en 
grand nombre, mais que le corps tout entier tient à un 
tronc fortement attaché à la terre par sa racine ; que d'une 
même source s'épanchent divers courants qui remontent à 
leur commune origine, malgré l'abondance des eaux qui 
la diversifient : telle est l'image de l'Église. La divine lu­
mière qui la pénètre embrasse dans son rayon le monde 
entier ; mais elle vient d'un point unique qui distribue sa 



DE PERSÉVÉRANCE. 413 

clarté dans tous les lieux, sans que l'unité de principe soit 
divisée. Son inépuisable fécondité propage ses rameaux 
sur toute la terre. Elle épanche au loin ses eaux abondan­
tes. C'est partout le même principe, partout la même ori­
gine, la même mère, manifestant sa force par le nombre 
de ses enfants 1 . » 

4° Vapostolicité. L'Église romaine est apostolique, c'est-
à-dire qu'elle remonte aux Apôtres; ils sont ses maîtres, ses 
fondateurs. On distingue deux sortes d'apostolicité: l'apos-
tolicité de doctrine et l'apostolicitéde ministère. L'Église 
romaine est apostolique dans sa doctrine, c'est-à-dire 
qu'elle croit et enseigne, qu'elle a toujours cru et enseigné 
la doctrine qu'elle a reçue des Apôtres. Remontez d'âge en 
âge jusqu'au jour, où le Fils de Dieu dit aux douze Mis­
sionnaires évangéliques : Allez, enseignez toutes les na­
tions; vous trouverez le même enseignement, la même 
croyance, le même Symbole que nous chantons. Vous 
l'entendrez retentir dans les vastes basiliques de Nicée et 
de Constantinople. On le murmura sous les voûtes illu­
minées des Catacombes. Là, on administra le même Bap­
tême, la même Eucharistie, les mêmes Sacrements. Là, 
on crut au même Dieu, au même Jésus-Christ son Fils ; 
on espéra le même Ciel, on craignit le même Enfer *. 

Cette vénérable antiquité, cette suite non interrompue 
est l'éternelle confusion des hérétiques. Pour les convain­
cre d'erreur, il suffit de leur demander : Que croyait-on 
quand vous êtes venus ? Il n'y eut jamais d'hérésie qui 
n'ait trouvé l'Église actuellement en possession de la doc­
trine contraire à la vôtre : c'est un fait constant, public, 

* De Unit. Eccl. 
* Voyez les preuves monumentales de tout cela dans notre Histoire des 

Catacombes, io-8». 



414 CATÉCHISME 

universel et sans exception. Ainsi la décision est aisée; il 
n'y a qu'à voir en quelle foi on était, quand les hérétiques 
ont paru; en quelle foi ils avaient été élevés eux-mêmes 
dans l'Eglise et à prononcer leur condamnaticn sur ce 
fait qui ne peut être ni caché ni douteux *. 

0 nos frères ! 6 vous qui êtes séparés de l'unité catholi­
que Ivous n'avez donc pas la marque essentielle delà vérita­
ble doctrine, l'apostolicité ! Quelle est donc votre anti­
quité ? Trois cents ans peut-être ? Vous vous trompez, vous 
n'avez que l'antiquité de votre opinion. Hier vous l'avez 
écrite sur le papier ; aujourd'hui, ce matin, vous l'avez 
changée : voilà votre antiquité. 

L'Église romaine est apostolique dans son ministère. C'est 
un fait clair comme l'existence du soleil et la preuve la plus 
palpable qu'elle est la véritable Église. Notre-Seigneur 
dit à saint Pierre : Tu es Pierre, et sur cette pierre je bâ­
tirai mon Église. Pour trouver la véritable Église, il suffit 
donc de chercher celle qui remonte jusqu'à Notre-Seigneur, 
et dont saint Pierre est le fondement. Or, ce glorieux 
privilège ne peut être revendiqué par aucune secte an­
cienne ou moderne. Nulle ne remonte jusqu'à Notre-Sei­
gneur, nulle n'a saint Pierre pour fondement. L 'Église 
romaine seule et les Églises qui sont sorties de son sein, 

1 Bofeiuet, Prem. instr. past. sur les promesses de F Église, n. 35. « Il y a 
toujours, continue le même Évêque, un fait malheureux pour eux, qu'ils n'ont 
pu couvrir : c'est celui de leur nouveauté. Nul ne peut changer les siècles 
pusses ni se donner des prédécesseurs, ou faire qu'il les ait trouvés en pos­
session. La seule Église catholique remplit tous les siècles précédents, par 
une suite qui ne peut lni être contestée. La loi vient au-devant de l'Évangile; 
la succession de Moïse et des Patriarches ne fait qu'une même suite avec celle 
de Jésus-Christ. Être attendu, venir, être reconnu par une postérité qui dure 
autant que le monde, c'est le caractère du Messie en qui nous croyons ; il 
était hier, il est aujourd'hui et il sera aux siècles des siècles. > (Disc, sur 
VIlisU universelle, p . II, vers la fin.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 415 

peuvent montrer l'ordre de la succession de leurs Évêques 
jusqu'aux Apôtres, ou jusqu'à l'un des hommes apostoli­
ques envoyés par les Apôtres. C'est ainsi que les Églises 
vraiment apostoliques justifient qu'elles le sont. 

En partant de notre Saint-Père le pape Pie IX, actuel­
lement régnant, vous remontez, par une succession non 
interrompue de 2S8 Papes, jusqu'à saint Pierre, fondateur 
de l'Église de Rome. Arrivé à saint Pierre, vous touchez à 
Jésus-Christ. Ainsi des autres Églises catholiques. Toutes 
également nous montrent à leur tête un Apôtre ou un en­
voyé des Apôtres, qui les a établies et qui commence la 
chaîne de la tradition. C'est des Églises primitives que les 
autres ont emprunté la semence de la doctrine, et qu'elles 
l'empruntent tous les jours à mesure qu'elles se forment. 

Aussi on les compte avec raison parmi les Églises catho­
liques dont elles sont les filles. Toutes sont apostoliques 
et toutes ensemble ne font qu'une seule et même Église. 
Le souverain Pontife et les Évêques sont donc les suc­
cesseurs des Apôtres. C'est d'eux qu'ils tiennent leur ori­
gine et le pouvoir de prêcher la doctrine de Jésus-Christ. 

Il n'en est pas de même des hérétiques. Bien qu'au com­
mencement l'Évangile ait été prêché dans leur pays par 
des Apôtres ou des hommes apostoliques, ils ne peuvent 
pas pour cela se prétendre apostoliques. En se séparant, 
ils ont coupé la chaîne de la succession. Nul ne les a en­
voyés, ils se sont envoyés eux-mêmes. 

a Qui êtes-vous? peut dire l'Église à tous ces novateurs, 
aux Protestants, par exemple. Depuis quand et d'où êtes-
vous venus ? où étiez-vous avant le seizième siècle ? Il y 
a quatre cents ans, personne ne parlait de vous, on ne vous 
connaissait pas même de nom. Que faites-vous chez moi, 
n'étant pas des miens ? A quel titre, Luther, coupez-vous 



416 CATÉCHISME 

ma forêt ? Qui vous a permis, Calvin, de détourner mes 
canaux ? Qui vous autorise, Zwingle, à ébranler mes bor­
nes? comment osez-vous penser et vivre ici à discrétion? 
C'est mon bien ; je suis en possession depuis longtemps ; 
je suis en possession la première ; je descends des anciens 
possesseurs, et je prouve ma descendance par des titres 
authentiques. Je suis héritière des Apôtres et je jouis con­
formément aux dispositions de leur testament et au ser­
ment que j 'ai prêté. Pour vous, ils vous ont renonces 
et déshérités comme étrangers et comme ennemis. Mais 
pourquoi êtes-vous étrangers et ennemis des Apôtres? 
Parce qu'ils ne vous ont pas envoyés, parce que la doc­
trine que chacun de vous a inventée ou adoptée suivant 
son caprice, est directement opposée à la doctrine des 
Apôtres 1. 

Ainsi, l'Église romaine seule est une, sainte, catholique, 
apostolique. Elle porte donc seule les marques de la vé­
ritable Église ; elle est donc seule, à l'exclusion de toute 
autre, la véritable épouse de Jésus-Christ, la colonne et 
l'appui de la vérité. 

Il est encore une autre marque de la véritable Église, 
prédite par le Sauveur lui-même quand il disait : Vous 
serez en butte à la haine et à lapersécution continuelle des 
hommes %. Cherchez donc parmi toutes les sociétés reli­
gieuses celle qui est en butte à la haine de toutes les au­
tres, à la haine du monde, et vous aurez trouvé la véritable 
épouse de l'Homme-Dieu. C'est à la couronne d'épines, 
constamment placée sur sa tête, qu'on la reconnaît. Or, 
cette couronne, nulle secte ne l'a portée, nulle même ne 

» Tertull., Prœsaïpt. — Voyez les textes des Pères sur les notes de l'Eglise 
dans Nat. Alex., de Symb. 

» Maitli., x, 22; Marc, x i i ) , 13; Luc, xxi, 17, 



DE PERSÉVÉRANCE. ** 7 

l'ambitionne. C'est un diadème qui orne le front de l'É­
glise romaine toute seule. 

Catholiques mes frères, vous tremblez quelquefois au 
bruit du craquement de ce monde qui se disloque. Ce­
pendant, loin de vous troubler, les tempêtes qui assaillent 
aujourd'hui l'Église sont merveilleusement propres à af­
fermir votre foi. Que prouvent ces nouvelles persécutions 
venues à la suite de tant d'autres, sinon que l'Église ro­
maine, votre mère, n'a pas cessé d'être fidèle épouse du 
Dieu du Calvaire ? Tant que le diadème douloureux cein­
dra son auguste front, soyez-en sûrs, elle n'aura fait ni 
avec le monde, ni avec le vice, ni avec l'erreur, aucune 
alliance adultère. Plus la persécution sera vive, plus vif 
aussi sera le rayonnement de son inviolable fidélité, plus 
elle sera digne de votre confiance et de votre amour : 
Ecclesia pressa, Ecclesia victrix. 

Le neuvième article du Symbole se termine par ces 
mots : Je crois la communion des Saints. Explication de 
ce qui précède, ces paroles ne forment pas un article 
particulier. Toutefois elles sont d'une grande importance. 
D'une part, elles nous font connaître l'Église dans sa 
vie intime ; et, d'autre part, elles expriment le premier 
des quatre grands avantages que l'Église nous procure. 

En prononçant ces mots, Je crois la communion, notre 
bouche révèle la plus magnifique fraternité, le commu­
nisme le plus beau, le seul vrai, le seul possible, le seul 
désirable ; car nous faisons profession de croire, avec la 
même assurance, et le même bonheur que nous croyons 
à l'existence et à la bonté infinie de Dieu : 

1" Que tous les membres de l'Église, et ceux qui sont 
au Ciel, et ceux qui sont sur la terre, et ceux qui sont 
dans le Purgatoire, sont unis entre eux et avec les trois 

III. 1 7 



4 ( 8 CATÉCHISME 

personnes de la sainte Trinité d'une manière intime, 
efficace et permanente 1 ; 

2° Que cette union consiste non-seulement dans la com­
munauté de foi, d'espérance, de charité ; mais encore 
dans la participation aux mêmes Sacrements, par lesquels 
Notre-Seigneur, le Saint des saints, répand les mérites 
de sa vie et de sa passion dans tous les membres de l'Église 
qui les reçoivent dignement ; que cette union fraternelle 
prend son origine dans le Baptême, où nous naissons 
enfants de Dieu, et s'entretient surtout par la sainte 
Eucharistie, où la manducation du même pain, l'usage 
du même vin fait de nous tous un même corps 2 ; 

3° Qu'en vertu de cette union, tous les biens spirituels 
de l'Église sont communs entres les Fidèles, comme 
les biens d'une famille entre les enfants; de telle sorte que 
les grâces intérieures et les dons extérieurs que chacun 
reçoit, les bonnes œuvres que chacun pratique, profitent 
à tout le corps et à chaque membre de l'Église ; 

4° Qu'en vertu de l'union que tous les fidèles de la 
terre ont entre eux toutes les grâces dont ils sont favo­
risés, toutes les bonnes œuvres qu'ils font, comme l'as­
sistance au saint sacrifice de la Messe, les confessions, 
communions, les méditations, les lectures pieuses, les 
aumônes, les mortifications, les prières, servent, dans 
une certaine mesure, à tous ceux qui sont en état de 
grâce. Nous disons dans une certaine mesure, car les 
fruits des bonnes œuvres ne peuvent pas tous se commu­
niquer. 

Pour comprendre cette vérité, il faut savoir que les 

1 Uoan.,e. i. 
* Unus panis et unum corpus muhi sumus, qui de uuo p.me et do uuo 

calice participamus. (/ Cor., x, 17.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 419 

bonnes œuvres du juste ont trois effets : le mérite, la sa­
tisfaction et Vimpétration. 

Le mérite, c'est l'effet de la bonne œuvre en tant 
qu'elle produit une augmentation de grâce, et un droit à 
un plus haut degré de gloire dans le Ciel. Le mérite est 
personnel à celui qui fait la bonne œuvre et ne peut être 
communiqué aux autres. Il ne peut être acquis que par 
l'homme voyageur et en état de grâce. Il n'y a que celui 
qui possède la grâce, chez qui elle puisse être augmentée. 
N'étant plus voyageur, l'habitant du Ciel ou du Purga­
toire ne peut plus mériter, bien qu'il soit en état de 
grâce. 

La satisfaction, c'est l'effet de la bonne œuvre en tant 
qu'elle obtient la rémission des peines temporelles dues 
au péché. L'homme seul sur la terre et en état de grâce 
peut satisfaire. Les saints n'ont plus besoin de satisfac­
tion. Les âmes du Purgatoire, à proprement parler, ne sa­
tisfont pas : il serait plus exact de dire qu'elles satis-
souffrent. Les hommes en état de péché mortel, ne 
peuvent non plus satisfaire, attendu qu'on ne peut obtenir 
la rémission de la peine due au péché, avant d'avoir 
obtenu la rémission du péché lui-même. La satisfaction ne 
peut donc leur être appliquée ; mais elle peut l'être 
auxjustesenétat de grâce et aux âmes du Purgatoire. Cela 
se fait en offrant la satisfaction ou le mérite satisfactoire 
des bonnes œuvres, à la décharge de celui dont on désire 
diminuer la dette. 

L'impétration, c'est l'effet de la bonne œuvre en tant 
qu'elle obtient de Dieu quelques biens. En rigueur, les 
justes seuls peuvent impétrer, parce qu'il n'y a que les jus­
tes qui aient quelque droit à être écoutés, attendu qu'il 
est convenable et fondé en raison que Dieu fasse, comme 



420 CATÉCHISME 

il l'a promis, la volonté de ses serviteurs qui, de leur 
côté, s'efforcent d'accomplir celle de leur Maître *. Quant 
aux pécheurs, bien que Dieu ait déclaré qu'il ne les écoute 
pas*, ils peuvent cependant obtenir d'une impétration 
moins rigoureuse. Ainsi, par des mouvements imparfaits 
de foi et d'espérance, ils se disposent à la grâce et à 
l'amitié de Dieu, et lui demandent quelque bien. Leur 
impétration n'a d'autre fondement que l'infinie miséri­
corde de Dieu. 

Ce troisième effet de bonnes œuvres, l'impétration, peut 
se communiquer non-seulement à tous les membres de 
l'Eglise, justes et pécheurs, mais encore à tous ceux qui 
ne sont pas membres de l'Église, comme les Juifs, les 
hérétiques, les schismatiques, les infidèles, les excom­
muniés. On peut demander leur conversion et faire des 
bonnes œuvres pour l'obtenir. 

Quelle différence, direz-vous peut-être, y a-t-il donc, 
sous ce rapport, entre les Fidèles et ceux qui ne le sont 
pas? Il y a cette différence que les derniers sont privés 
des prières publiques de l'Église, excepté le Vendredi 
saint, et qu'ils ne profitent des bonnes œuvres privées 
qu'autant qu'on les fait expressément pour eux ; tandis 
que les Fidèles jouissent des prières publiques et profitent 
naturellement des bonnes œuvres particulières de tous 
les membres de l'Église, même lorsqu'on ne pense pas à 
les leur appliquer : la raison en est qu'ils sont membres 
vivants d'un même corps. Ainsi, lorsque la bouche 
mange et que l'estomac digère, tous les autres membres 

i Voluntatem timentium se faciet et deprecationem eorum exaudiet. iPs. 
C X L I V . ) 

* Peccatores Deus non exaudit. (Joan., ix, 31. D. Th., 2», i», q. L W X U I , 

art. 16.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 421 

s'en ressentent ; de même, lorsqu'un juste fait une bonne 
œuvre, tous les autres justes s'en trouvent enrichis 1 . 

Nous avons dit une bonne œuvre, car toutes celles qui 
en ont l'apparence ne le sont pas réellement. En effet, on 
distingue trois sortes d'œuvres : les œuvres vivantes, 
qui sont celle* de l'homme en état de grâce, et qui pro­
fitent à tous les membres vivants de l'Église. Les œuvres 
mortes, qui sont celles de l'homme en état de péché 
mortel et qui ne servent ni à mériter ni à satisfaire, mais 
seulement à obtenir de Dieu qu'il use de miséricorde, et 
convertisse celui qui les fait. Enfin, les œmres amorties, 
c'est-à-dire qui avaient été faites en état de grâce, mais 
dont le mérite est couvert et comme éteint par le péché 
mortel qui les suit. Elles revivent lorsque celui qui les a 
faites rentre en état de grâce 

Pour compléter les explications précédentes, nous ajou­
terons que Notre-Seigneur, en qualité de chef, distribue le 
fruit précieux des bonnes œuvres aux différents membres 
vivants de son corps mystique, en proportion de leurs be­
soins et de leurs mérites. Quant aux pécheurs, ils tiennent 
encore à l'Église par la foi et par l'espérance ; mais, 
n'ayant pas la charité, ils sont des membres morts et ils ne 
participent à ses biens spirituels qu'en ce sens que Dieu, 
ayant égard aux prières des Justes, accorde quelquefois 
aux pécheurs des grâces de conversion ou suspend les châ­
timents qu'ils méritent 

5° Nous professons qu'en vertu de l'union que les Fi-

* Montagne, Tract, de Gratta; Ferraris, art. Merit. et Peccat. ; D. Th., 
I», 2, q. cxill, etc. 

* Voyez le célèbre Catéchisme espagnol du P. Cnjetan, des Écoles pies. 
* S. Aug., de Ver. Relig., c. v et vi ; Id., Tract, xxxu, in Joan.; S. Ambr., 

Mb. I, deO,rfic.,c. xxix. 



422 CATÉCHISME 

dèles de la terre ont avec les Saints du Ciel, les premiers 
obtiennent de Dieu, par l'entremise des seconds, beaucoup 
de grâces pour eux-mêmes et pour les autres Fidèles, 
lorsqu'ils les invoquent, les honorent et s'efforcent de les 
imiter. 

6° Qu'en vertu de l'union que les Saints de la terre et 
du Ciel ont avec les Saints du Purgatoire, ces âmes souf­
frantes sont soulagées par les prières, les aumônes, les in­
dulgences, le sacrifice de la Messe offert à leur intention *. 

Une comparaison admirable, employée par le Saint-
Esprit lu i -même 3 , nous donne l'idée la plus magnifique 
et la plus touchante de cette union de tous les membres 
de l'Eglise, comme elle fait comprendre aux enfants eux-
mêmes cette entière communication de biens entre les Fi­
dèles : la similitude est tirée du corps humain. 

Dans le corps humain il y a plusieurs membres, et néan­
moins ils ne forment qu'un seul corps. Tous n'ont pas la 
même fonction, chacun a la sienne. Le pied marche, l'œil 
voit, l'oreille entend. Chaque fonction particulière ne se 
rapporte pas directement au bien du membre qui l'exerce, 
mais à l'harmonie et au bien général du corps et de 
tous les autres membres. Ainsi, c'est pour tout le corps 
que le pied marche, que l'œil voit, que l'oreille entend. 

De même dans le corps de l'Église, il y a plusieurs mem­
bres. Les Fidèles qui sont sur la terre, les âmes du Pur­
gatoire, les Saints du Ciel, les Catholiques de l'Europe, 
ceux de l'Asie, de l'Afrique, de l'Amérique, de l'Océanie, 
de toutes les parties du monde, si éloignées qu'elles soient, 
sont membres de l'Église et ne forment qu'un même 
corps. Tous n'ont pas la même fonction. Les uns sont 

1 S. Aug., de Cur. gerend. promort. 
* I Cor., xn, 2; Epli., IV, 7 : /!<)»., xn, 6. 



DE PERSÉVÉRANCE. 423 

évêques, les autres prêtres, religieux ou religieuses ; ceux-
là sont docteurs, prédicateurs, consolateurs ; ceux-ci sont 
maîtres ou serviteurs. Chacun a son état et ses fonctions, 
qui toutes se rapportent au bien général du corps et de 
tous les membres. Ainsi, c'est pour toute l'Église que le 
prêtre prêche et administre les Sacrements, que le doc­
teur enseigne, que la religieuse prie et se dévoue, que les 
simples Fidèles s'acquittent des devoirs attachés par la 
Providence à leur condition particulière. 

Dans le corps humain, les membres sont tellement 
unis, que, du moment où l'un d'eux, même le plus faible, 
vient à éprouver quelque sensation de douleur ou de 
plaisir, aussitôt les autres ressentent les effets de cette 
douleur ou de ce plaisir, à cause de l'union et de la sym­
pathie que la nature a mises entre eux. 

De même dans le corps de l'Église, comme nous profi­
tons des bien accordés à chacun de nos frères, nous de­
vons ressentir la douleur qui les afflige, nous réjouir avec 
ceux qui sont dans la joie, pleurer avec ceux qui pleurent. 
Se pourrait-il que l'union établie entre nous par la grâce, 
fût moins puissante pour nous rendre sensibles aux dou­
leurs et aux joies de nos frères, que la sympathie natu­
relle pour faire ressentir à tous les membres du corps le 
plaisir ou la souffrance de chacun d'eux ? 

Dans le corps humain, il y a une tête qui régit tous les 
membres, qui influe sur chacun d'eux par les émanations 
qu'elle lui envoie ; un cœur d'où le sang part et où il re­
vient pour se purifier et se réchauffer et repartir encore ; 
de plus, le corps est animé, vivifié par une âme qui lui 
communique le mouvement, la beauté, la vigueur. 

De même dans le corps de l'Église il y a un chef, No­
tre-Seigneur Jésus-Christ, qui régit tous les membres, qui 



424 CATÉCHISME 

i H a ; c c 5 t enim voluntas Dei sanctificatio vestra. [I T/iess., u, 13.) 

influe sur chacun d'eux par ses grâces; un cœur, qui est 
la sainte Eucharistie, d'où l'amour part et où il revient 
pour se purifier, se réchauffer et repartir encore ; enfin 
une âme, c'est le Saint-Esprit, qui, se répandant dans 
toutes les parties de ce corps admirable, lui communique 
la beauté, la force, la vie, la vie de la grâce sur la terre, 
et la vie delà gloire dans l'éternité. 

A la vue de ce corps magnifique il ne peut y avoir dans 
l'âme que trois sentiments : un sentiment d'ineffable re­
connaissance d'en faire partie ; un sentiment de crainte 
excessive d'en être retranché ou de n'en être qu'un mem­
bre mort; un sentiment de tendre et active compassion 
pour les infidèles, les hérétiques, les schismatiques et tous 
ceux qui lui sont étrangers. 

Il ne reste, pour achever l'explication du neuvième ar­
ticle du Symbole, qu'à donner le sens et la raison de ces 
mots, la communion des Saints. Tous les membres de 
l'Église sont appelés Saints : d'abord, parce que la sain­
teté est le but de notre vocation à la foi et l'obligation 
rigoureuse qui nous est imposée à tous par le Baptême 1 ; 
ensuite, parce que les justes participent plus particulière­
ment à l'admirable communion que nous venons de dé­
crire ; de plus, parce que les pécheurs eux-mêmes y trou­
vent de puissants moyens de sanctification ; enfin, parce 
que cette communion des Saints de la terre nous conduit 
à la communion générale et éternelle des Saints, des 
Anges et de Dieu même dans le Ciel. 

Malheur donc à ceux qui se font retrancher de cette so­
ciété, hors de laquelle il n'y a point de salut ! L'Église le 
fait à regret ; mais elle peut le faire, investie qu'elle est 



DE PERSÉVÉRANCE. 125 

< / Cor., v ; Baron., art. 55,998, etc., etc. 

du pouvoir d'excommunier. Rien n'est mieux établi que 
la légitimité de ce pouvoir formidable. Les Apôtres en ont 
fait usage; les conciles, les souverains Pontifes et les 
Évoques ont suivi leur exemple, dans la suite des siècles, 
toutes les fois qu'ils l'ont jugé nécessaire ». Est-ce que le 
père de famille n'a pas le droit de renvoyer de sa maison 
l'enfant scandaleux et rebelle ? Est-ce que le berger n'a 
pas le droit de chasser de sa bergerie la brebis galeuse 
et indocile ? Est-ce que chaque jour les juges, les ma­
gistrats ne retranchent pas de la société les coupables 
dangereux et obstinés ? Comment donc l'Église, qui est 
la société la plus parfaite, n'aurait-elle pas le même 
droit? 

Après la sentence de Notre-Seigneur, au dernier juge­
ment, rien ne doit nous inspirer plus de crainte que l'ex­
communication. Ceux qui en sont frappés se trouvent privés 
de tous les biens spirituels qui sont dans l'Église. Ils ne 
peuvent rentrer dans son giron maternel qu'après avoir 
fait leur soumission, donné satisfaction à ceux qu'ils ont 
offensés ou dépouillés, et obtenu l'absolution du supérieur 
qui a le pouvoir de la leur accorder. S'ils meurent sans 
s'être réconciliés avec l'Église, ils sont privés de la sépul­
ture ecclésiastique et de tous les suffrages de l'Église en 
faveur des trépassés. Très-souvent on a vu l'excommuni­
cation produire des effets sensibles sur les coupables. 
Aussi jamais, dans les siècles de foi, les rois, les puissants 
et les peuples n'ont-ils rien redouté à l'égal de cette foudre 
spirituelle. 

Napoléon lui-même, quf affectait de mépriser celle dont 
il avait été frappé, en était visiblement tourmenté : quel-



4 2 6 CATÉCHISME 

quefois même son exaspération ne connaissait point de 
mesure. Dans son dépit il s'écriait : Après tout le Pape 
croit-il que son excommunication fera tomber les armes 
des mains de mes soldats f Or, tout le monde sait que 
c'est à partir de l'excommunication que l'étoile de Napo­
léon a pâli, et que sa vie est devenue une suite continuelle 
de désastres. De plus, les historiens de la campagne de 
Russie disent tous en propres termes, en racontant l'ef­
froyable catastrophe : Les armes tombaient des mains des 
soldats *. 

Les philosophes ne manqueront pas de dire que c'est 
le froid, et non pas l'excommunication, qui faisait tomber 
les armes des mains des soldats ! A merveille ; mais le 
froid, qui l'avait envoyé ? qui avait abaissé le thermomètre 
à un degré si désastreux?Est-ce vous? N'est-ce pas celui 
qui commande aux éléments avec une autorité plus abso­
lue que Napoléon à la grande armée ? Or, celui qui com­
mande ainsi aux éléments est le même qui a dit à l 'É­
glise et au Pape : Celui qui vous méprise me méprise ; je 
briserai comme un verre celui qui osera vous résister. Il 
n'y a ni révolution, ni civilisation, ni puissance qui puisse 
le faire abdiquer ni limiter son pouvoir *. 

Nous parlerons des avantages sociaux du neuvième ar­
ticle du Symbole en expliquant les commandements de 
l'Église. 

P R I È R E . 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 

m'avoir rendu participant de tous les biens spirituels de 

'DcSegur; de la Ban me, etc., etc. 
* t t nuiic, reges, lntelligite, erudimini, qui judicatis terram. (Ps. u . ) 



DE PERSÉVÉRANCE. 427 

votre sainte Église; ne permettez pas que jamais je mérite 
d'en être privé. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, j'aimerai l'É­
glise comme un enfant aime sa mère. 



X X V e LEÇON 

riK NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, 

PAR LA FOI (SUITE). 

Dixième article du Symbole. — Rémission des péchés, — Certaine, perma­
nente, illimitée. — Moyens de l'obtenir. — Sacrements, sacramentaux. — 
Bonnes œuvres. — Second avantage de l'Église. 

Nous mettre en communion avec Notre-Seigneur, le 
Saint des saints, avec les Anges et les bienheureux habi­
tants du Ciel, avec les «âmes saintes du Purgatoire, avec 
tous les justes qui sont répandus aux quatre coins de la 
terre ; nous faire participer à leurs mérites, à leurs prières, 
à leur vie spirituelle, de la même manière que tous les 
membres de notre corps participent à la vie, à la santé, à 
la beauté du corps entier : voilà, comme nous l'avons vu, le 
premier des quatre grands avantages que nous trouvons 
dans l'Église. 

Le second n'est pas moins précieux. Le dixième article 
du Symbole l'exprime en ces termes : Je crois la rémission 
des péchés. Par ces paroles nous proclamons que dans 
l'Église catholique se trouve la rémission des péchés, 
qu'elle ne se trouve que là, et qu'elle s'y trouve en vertu 
du pouvoir que Notre-Seigneur a donné à son Église de 
délier les consciences. Ce pouvoir est-il certain? est-il 
permanent? est-il limité ? par qui s'exerce-t-il ? comment 
s'exerce-t-il ? par quels moyens les Fidèles peuvent-
ils en profiter? Telles sont les questions dont le dé­
veloppement servira d'explication au dixième article du 
Symbole. 

i* Le pouvoir de remettre les péchés, que nous recon-



CATÉCDISHE DE PERSÉVÉRANCE. 42» 

naissons à l'Église catholique, est-il certain? — Pour 
répondre à cette première question, j 'en fais trois autres : 
Je demande d'abord : Dieu peut-il remettre les péchés? 
Tout le monde reconnaît aux princes le droit de faire 
grâce aux criminels; au père le droit de pardonner à 
son enfant coupable ; au créancier le droit de remettre la 
dette à son débiteur; au dernier des hommes le droit de 
pardonner l'injure qu'il a reçue. 

Refuser à Dieu le pouvoir de remettre les offenses qu'on 
lui a faites, serait donc lui refuser un droit analogue à 
celui que tout le monde reconnaît au prince dans son 
royaume, au père dans sa famille, au créancier vis-à-vis 
de son débiteur, au dernier des hommes à l'égard de ceux 
qui l'ont outragé. Évidemment Dieu a donc le pouvoir de 
remettre les péchés. Lui-même revendique cette sublime 
prérogative : C est moi, dit-il, c'est moi-même qui efface 
les iniquitésl. Voilà pourquoi il veut que nous lui di­
sions tous les jours : Pardonnez-nous nos offenses. 

Je demande ensuite : Dieu peut-il confier à des hommes 
le pouvoir de remettre les péchés en son nom? Tout le 
monde reconnaît encore aux rois de la terre le pouvoir 
de faire administrer la justice en leur nom, c'est-à-dire 
de confier à des magistrats le droit d'absoudre et de con­
damner les coupables. Par quel motif refuserait-on à Dieu 
le même droit? Le souverain Maître serait-il moins puis­
sant que ses créatures? Évidemment encore Dieu peut 
confier à des hommes le pouvoir de remettre les péchés 
en son nom. 

Je demande enfin : Dieu a-t-il réellement confié ce 
pouvoir à certains hommes? Le pouvoir de remettre les 

1 Ego sum, egosum ipso qui delo iniquitate; tuas. \Isa., v.) 



430 CATÉCHISME 

péchés, c'est-à-dire de faire du coupable un innocent, de 
rendre la vie à une âme morte par le péché, n'est pas 
moins grand que le pouvoir de créer le monde, de ressus­
citer les morts. Aussi, pendant quatre mille ans, Dieu se 
le réserva pour lui seul : nulle créature ne fut admise à le 
partager. Enfin, la plénitude des temps de grâce et de 
miséricorde arriva, et Notre-Seigneur, comme homme, 
fut le premier qui reçut de son Père cette magnifique 
prérogative *. 

On connaît l'éclatant miracle qu'il fit pour prouver 
qu'il avait ce pouvoir, non pas en tant que Dieu, il est 
inhérent à sa nature, mais en tant qu'homme. Les Phari­
siens, se scandalisant de l'entendre s'attribuer le pouvoir 
de remettre les péchés, disaient : / / blasphème; Dieu seul 
peut remettre les péchés. Lequel des deux est le plus fa­
cile, reprit le Sauveur, de guérir un paralytique ou de 
remettre les péchés ? L'un et l'autre surpassent également 
la puissance de l'homme. Eh bien, pour que vous sachiez 
que ce double pouvoir surnaturel de guérir les malades 
et de remettre les péchés a été également donné au Fils 
de l'homme, écoutez-moi. Puis, s'adressant au paralyti­
que, il lui dit : Levez-vous, prenez votre grabat et retour­
nez dans votre maison*. Et le paralytique fut guéri à 
l'heure même. Notre-Seigneur, en tant qu'homme, avait 

1 Non minor potestas necessaria est ad hominem ex impio justum îedden-
diun, et animant a morte peccati suscitandam, quam ad mundi creationem, 
et corpora a morte suscitanda ; ad hœc autem inflnitam et immensam Dei 
vim requiri certum est, potestas dimittendi peccata, antequam Deus homo 
fleret, nulli créât» nature a Deo concessa est. Primus omnium Cnristos Sat-
vator noster, ut homo, cum idem verus Deus esset, hoc munus a Pâtre ac-
cepit. (Nat. Alex., De Symb., p. 339.) 

* Ut sciatis quia Filius hominis habet potestatem in terra dimittendi pec­
cata, ait paralytico : Surge, toile grabatum tuum, et vade in domum tuam. 
[Malih., ix,6.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 431 

donc évidemment le pouvoir de remettre les péchés. 
Or, ce pouvoir, il l'a confié à son Église dans la per­

sonne des Apôtres et de leurs successeurs par ces paroles, 
qui ne laissent rien à répliquer : Recevez le Saint-Esprit; 
comme mon Père m'a envoyé, je vous envoie : ceux à qui 
vous remettrez les péchés, ils leur seront remis; ceux à qui 
vous les retiendrez, ils leur seront retenus1. C'est donc 
avec juste raison que nous reconnaissons et que tous les 
siècles ont reconnu à l'Église le pouvoir de remettre les 
péchés. Nous ne sommes pas moins fondés, et tous les 
siècles avec nous, à n'attribuer cette magnifique préroga­
tive qu'à l'Église notre mère. « Seule, en effet, dit saint 
Augustin, elle a reçu le Saint-Esprit, sans lequel nul 
péché ne peut être remis de manière à nous ouvrir les 
portes de la vie éternelle ; car seule elle était représentée 
dans les Apôtres et dans Pierre, son chef et son type, lors­
que le Fils de Dieu donna à l'homme la puissance de bri­
ser les liens des consciences a . » 

2° Le pouvoir de remettre les péchés est-il permanent 
dans l'Église? — Quel but s'est proposé Notre-Seigneur 
en donnant à l'Église la puissance des clefs, sinon de dé­
livrer les hommes des liens du péché et de leur ouvrir 
les portes du Ciel ? Dès lors il est évident que cette puis­
sance doit durer, tant qu'il y aura des péchés à remettre 
et tant que l'Église elle-même durera. 

« Joan., xx, 23. 
* Ipsaproprie Spiritum sanctum pignus accepit, »ine quo non remittunlur 

ulla peccata, ita ut quibus remittuntur consequantur vitam eternam. (BncMr., 
c. L X V . ) — In typo unitatis Petro dédit potestatem, ut id solvetur in terris 
quodille solvisset. Igiturpax Eccleske dimittit peceata, et in Ecclesite pace 
alienatio tenet peccata. Petra tenet, petra dimittit ; columba tenet, columba 
dimittit ; unitas tenet, unitas dimittit. (lie Baptis. contr. Donat., lib. III, 
c. .Wii . ) — Id., S. Fulgent., etc. 



432 CATÉCHISME 

Or, il y aura toujours des péchés à remettre. D'une part» 
tous les hommes qui viendront en ce monde, jusqu'à la 
fin des siècles, y apporteront avec eux le péché originel ; 
d'autre par t , tous contracteront pendant leur carrière 
mortelle des souillures graves ou légères. Le pouvoir 
d'absoudre ne sera donc pas moins nécessaire au dernier 
siècle, qu'il l'était au premier. De plus, l'Eglise a des 
promesses d'immortalité qui garantissent son existence 
jusqu'à la consommation des temps. Ainsi, la puissance 
qu'elle a reçue de remettre les péchés est permanente, et 
ne finira qu'avec le monde 1 . 

3° Ce pouvoir est-il limité? — Ce pouvoir est sans 
limites et sans bornes, comme la miséricorde de Dieu dont 
il est une émanation; car il a pour but de lever tous les 
obstacles que le péché peut opposer à notre entrée dans 
le Ciel. Sans limites quant à la gravité des fautes : Tout, 
absolument tout ce que vous délierez sur la terre, a dit le 
Sauveur, sera délié dans le Ciel3. Ainsi, il est de foi qu'il 
n'y a pas de péché irrémissible, si énorme qu'il soit, 
même le péché contre le Saint-Esprit, le plus grand de 
tous. Les mérites de Notre-Seigneur, que l'Église a reçu 
le pouvoir d'appliquer à la guérison de nos âmes, sur­
passent infiniment les péchés du monde et de mille 
mondes. 

On excepte l'impénitence finale, c'est-à-dire la mort en 
état de péché mortel, sans vouloir se repentir. Mais si 
elle n'est pas remise, la faute ne vient ni des mérites de 
Notre-Seigneur ni du pouvoir de l'Église. Il faut l'attri­
buer à ce que, dans l'impénitence, le péché se mêle avec 

' S. Aug., Enchir., e. uuv. 
* Quodcumque solïeris super terram, erit solutum et in Cœlis. (ilatth., xvi, 

19.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 433 

la mort, après laquelle il n'y a plus lieu au repentir. 
Sans limites quant au nombre des péchés. Notre-Seigneur, 
interrogé par saint Pierre pour savoir combien de fois il 
faudrait pardonner au pécheur repentant : Non-seulement 

sept fois, lui dit-il, mais soixante-dix fois sept fois, c'est-

à-dire toujoursi. 

4" Par qui s'exerce dans l'Église le pouvoir de remettre 
les péchés? — Il s'exerce uniquement par ceux à qui 
Notre-Seigneur en a donné la commission, c'est-à-dire 
les Évêques, successeurs des Apôtres, et les prêtres, leurs 
collaborateurs dans le ministère des âmes. Nul pécheur, 
quels que soient son rang, son âge, sa condition, ne peut 
obtenir le pardon d'aucun péché mortel sans le soumettre 
aux clefs de l'Église, c'est-à-dire au pouvoir du Prêtre 
dans la confession faite réellement, ou du moins en désir, 
si elle est impossible autrement. 

Écoutons saint Augustin résumant sur ce point la foi 
catholique et répondant douze siècles d'avance aux objec­
tions des Protestants : « Que personne ne se dise : Je fais 
pénitence en secret et devant Dieu. Dieu, qui connaît 
tout, sait ce que je fais dans mon cœur. C'est donc en vain 
qu'il a été dit : Ce que vous délierez sur la terre sera dé­
lié dans le Ciel. C'est donc en vain que les clefs ont été 
données à l'Église. Nous rendons illusoire l'Évangile, 
nous rendons illusoires les paroles de Jésus-Christ, nous 
promettons ce qu'il refuse a . » 

Nondicotibiusque septies, sed usqueseptuagies septies. (ATattA.,xvm, 22. 
— Corn. aLapid., In hune toc. — ld., S. Aug., Enchir.,c. LXIV et L X X X I I I . 

» Nemo sibi dicat : Occulte pcenitentiam ago ; apud Deum ago ; novit Deus, 
<jui omnia agnoscit, que in corde ago. Ergo sine causa dictum est : Que; solve-
ritis in terra, sol u ta erunt in Cœlo. Ergo sine causa sunt claves date Ecclesie 
Dei. Frastramus ëvangelium Dei, frustramus verba Christi : promittimus 
<|iiod 111e negat, (Homil, xxix, c. m, lib. L Eomil. ; Conc. Trid., sess. xxiu, 
De Ordine,c. iv, deEccl. hieroreh. et or din.) 

III. 88 



43 i CATECHISME 

5° Comment s'exerce le pouvoir de remettre les péchés? 
— Le pouvoir de remettre les péchés s'exerce par l 'admi­
nistration des Sacrements. Le Baptême efface le péché 
originel; la Pénitence remet tous les péchés actuels, mor­
tels ou véniels; tous les Sacrements remettent, par leur 
propre vertu, ex opere operato, les péchés véniels, pour 
lesquels le pénitent ne conserve aucune affection. 

« Le péché véniel, dit saint Thomas, n'exclut point la 
grâce habituelle, seulement il en retarde l'action, parce 
que l'homme s'attache trop à la créature, sans toutefois 
exclure l'amour de Dieu. C'est pourquoi la rémission du 
péché véniel n'exige pas une nouvelle infusion de la grâce 
habituelle, mais il suffit, pour l'opérer, de quelque mou­
vement de la grâce ou de la charité. C'est ainsi que les 
péchés véniels sont remis par l'Eucharistie, par l'Ex­
trême Onction et par tous les Sacrements de la loi nou­
velle sans exception, dans lesquels la grâce nous est 
conférée *. » 

La raison est que tous les Sacrements de la Loi nouvelle 
sont institués pour sanctifier nos âmes par leur propre 
vertu, ex opere operato, et pour les disposer parfaitement 
à entrer dans le Ciel ; conséquemment pour ôter tous les 
obstacles qui, d'une manière quelconque, peuvent nous 
empêcher d'obtenir la béatitude éternelle. Puisque les pé­
chés véniels retardent pour nous la jouissance de cette 

» Peccatum veniale non contrariatur habituait gratin vel charitatl, sed re-
ardat actum ejns in quantum nimis inheret homo bono creato, licet non 

contra Deum. Et ideo ad hoc quod peccatum veniale lollatur, non requiritur 
quod infundatur aliqua habitualis gratia, sed sufflcit aliquis motus gratin 
vel charitatis ad ejus remissionem... et hoc modo per Eucharistiam et Extre-
mam Dnctionem et universaliter per omnia sacramenta nove legis, in quibus 
coofertur gratia, peccata venialia rcmittentur. (P. III, q. LXXXVII, art. 2 et 3 ; 
Id., Opuse. deSymb.) 



DE P E R S É V É R A N C E . 435 

gloire, ils doivent donc être remis par les Sacrements bien 
reçus 1 . 

6* Par quels moyens les Fidèles peuvent-ils profiter du 
pouvoir accordé à l'Église de remettre les péchés et trou­
ver la rémission de leurs fautes ? — S'il s'agit du péché 
mortel, nous avons vu qu'il n'y a, pour le remettre, que le 
Sacrement de Pénitence reçu réellement, ou du moins en 
désir, dans le cas où il serait impossible de se confesser. 
Quant aux péchés véniels, trois moyens en délivrent: les 
Sacrements, les Sacramentaux et les bonnes œuvres ordi­
naires. 

Le premier est le plus puissant moyen d'obtenir la ré­
mission des péchés véniels, c'est la digne réception des 
Sacrements qui tous l'opèrent par leur propre vertu, ex 
opere operato. Sur quoi il faut remarquer d'abord que le 
Baptême, administré aux adultes, exige pour la rémission 
des péchés actuels la pénitence du cœur; ensuite qu'aucun 
péché véniel n'est remis qu'autant qu'on persévère en état 
de péché mortel a . 

Le second moyen, c'est l'usage des Sacramentaux. On 
donne ce nom à certaines cérémonies, à certaines choses 
et à certaines prières qui s'emploient dans l'administra-

1 Ferrari», Biblioth., art. Peccut., cccv, n. 51. 
1 In pueris non est nisi peccatum originale, quod non consistit in actuati 

deordinatione voluntatis, sed in quadam habituali deordinatione natura ; et 
ideo remittitur eis peccatum per infusionem gratin et virtutum, non antem 
corn actuali. Sed adulto, in quo sunt actualia peccata, quœ consistunt in 
deordinatione actuali voluntatis, non remittuntur peccata, etiam in Baptismo, 
sine actuali immutatione voluntatis, quod fit per Pœnitentiam. (S. Tbom., 
p. UI, q. LXXXVI, art. 2.) — Licet ad remissionem peccati venialis non requi-
ratur nova infusio habitualis gratis;, requiritur tamen aliquis gratis actus, 
qui non potest esse in eo qui subjacet peccato mortali... Sed peccatum m e ­
tale excludit totaliter habituai gratins, sine quo nullum peccatum, mortale 
vel veniale, remittitur. (Id.,q. LXXXVU, art. 4.) 



436 CATÉCHISME 

tion des Sacrements, et dont la vertu imite en quelque 
sorte celle des Sacrements eux-mêmes *. Les Sacramen-
taux remettent les péchés véniels, partie par leur propre 
vertu, partie par les dispositions de celui qui les emploie. 
Ainsi, leur efficacité, quoique très-réelle, n'est ni directe 
ni infaillible, comme celle des Sacrements 3. 

Écoutons à ce sujet l'Ange de l'école : « Pour la rémis­
sion des péchés véniels, il n'est pas besoin de l'infusion 
d'une nouvelle grâce, il suffit d'un acte procédant de la 
grâce par lequel on déteste le péché véniel explicitement 
ou au moins implicitement, comme, par exemple, lors­
qu'on se porte avec ferveur vers Dieu. Ainsi, il y a trois 
manières par lesquelles certaines choses produisent la ré ­
mission des péchés véniels. La première, lorsqu'elles por­
tent en elle l'infusion de la grâce, tels sont les Sacrements. 
La seconde, lorsqu'elles sont accompagnées de quelque 
mouvement de détesta tion des péchés. C'est ainsi que la ré­
citation du Confiteor, l'action de se frapper la poitrine, et 
l'Oraison dominicale, où nous disons : Pardonnez-nous 
nos offenses, remettent les péchés véniels. 

« La troisième, lorsqu'elles sont jointes à un mouve­
ment de respect pour Dieu et pour les choses saintes. 
Ainsi, la bénédiction de l'Évoque, l'aspersion de l'eau bé-

> Sacramentalia sic appellantnr, vel ex eo quod soleant adhiberi ad Sacra-
menta efflcienda, vel minlstranda ; vel ex eo quod aliqualem sequantur et 
imitentur virtutem Sacramentorum. (Ferraris, art. Peccatum, p. 300.) 

i Per sacramentalia remittuntur peccata venialia ex opere operato, remote 
tamen, et médiate, quatenus nempe per preces Ecclesiae junctas rebus sacra-
mentalibus, dum iis pie utimur, movetnr Deus (etsi non infallibiliter), ut in 
nobis excitet pios illos motus, quibus adnexa est remissio venialium, parti m 
ex opere operantis, quatenus borao iis sacramentalibus pie utitur in rerae-
dium ad rcmissionem peccatorum suorum cum plis motibus displicentisa 
peccatorum, conversionis in Deum, amoris, adorationis, et liujusmodi. (Id., 
id., cccv.) 



D E P E R S É V É R A N C E . 4 3 7 

nite, toute espèce d"onction sacramentelle, la prière dans 
une église consacrée, et autres choses semblables, suffisent 
à la rémission des fautes légères *. « Conformément à la 
doctrine de saint Thomas et de la théologie, on compte six 
Sacramentaux exprimés par le vers suivant : Orans, tinc-
tus, edens, confessas, dans, benedicens. 

i° La prière. Elle comprend la prière quotidienne des 
Fidèles, et surtout l'Oraison dominicale. En effet, la 
prière journalière des Fidèles satisfait pour les péchés 
journaliers, légers, de courte durée, qui sont inévitables 
en cette vie ; car c'est aux Fidèles qu'il est recommandé 
de dire : Notre Père qui êtes aux Cieux, etc. Cette prière 
efface entièrement les petits péchés de chaque jour. Elle 
est, dit saint Augustin, le baptême de tous les jours. Puis 
donc que nous péchons tous les jours, baptisons-nous tous 
les jours *. 

2° Uonction. Elle renferme l'aspersion de l'eau bénite, 
toutes les onctions sacramentales et l'imposition des cen­
dres bénites *. 

3° La manducation. Elle indique la manducation pieuse 
du pain bénit et autres choses sanctifiées; l'assistance à la 
messe, et la parole de Dieu entendue avec respect. 

4* La confession. Elle s'entend du Confiteor qui, pour 
cela, se récite, suivant les prescriptions de l'Église, au 
commencement de la Messe et avant de recevoir le sacre­
ment de Pénitence. 

3° La donation. Elle comprend l'aumône et toutes les 
œuvres de miséricorde spirituelle et corporelle. 

6° La bénédiction. Elle renferme la bénédiction donnée 

< Part. III, q. L X X X V U , art. 3. 
»Fcrraris, p . 30G 5 De Parnit., dist. m. — » Id., ij. 



438 CATÉCHISME 

par un Évêque, par un Abbé consacré, par le Prêtre à la 
Messe, surtout avec le Saint-Sacrement 1. 

Il est bien entendu que toutes ces choses demandent de 
la part de celui qui les fait ou qui les reçoit les sentiments 
de contrition, d'amour de Dieu, de respect et de piété. Au 
reste, une seule de ces choses suffit, quand on est bien dis­
posé, pour opérer la rémission des péchés véniels. Les Sa­
crements et les Sacramentaux: tels sont les deux premiers 
et les deux plus puissants moyens d'obtenir la rémission 
des péchés véniels. C'est assez dire que nous ne devons 
rien négliger pour y recourir fréquemment et avec les dis­
positions convenables. 

Le troisième moyen sont les autres bonnes œuvres ordi­
naires, mais qui opèrent seulement en raison des dispo­
sitions de celui qui les fait. Tels sont les actes de con­
trition, les bonnes œuvres faites en vue de Dieu et pour 
la rémission des péchés véniels ou du moins des péchés en 
général, et les actes formels d'amour de Dieu, par lequel 
on préfère Dieu à tout ce qui lui déplaît, soit grave, soit 
léger. Si nous avions la foi, avec quel zèle n'emploierions-
nous pas ces moyens tout ensemble si faciles et si efficaces 
de payer nos dettes à la justice divine et de nous délivrer 
des peines du Purgatoire ! Rappelons-nous ce que nous 
avons dit de la grandeur des tourments des âmes pri­
sonnières dans le lieu des expiations, et cessons enfin 
d'être insensibles à nos propres intérêts s . 

> Ferrari», p. 300, De Pœnit., dist. m. — Voir sur les Sacramentaux notre 
Traité de Veau bénite. 

» Ce n'est pas le lieu de parler des souffrances imposées aux âmes du Pur­
gatoire en punition des fautes vénielles. Saint Augustin nous dit qu'elles sur­
passent tout ce qu'on peut endurer ici-bas : Gravior erit ille ignis, quant 
quidquid homo poie4 pali in hac vila. Disons seulement un mot de la peine 
du péché originel dans les enfants morts sans Baptême. Parmi les différentes 



DE PERSÉVÉRANCE. 439 

7" Gomment la rémission des péchés est-elle un avan­
tage de l'Église? Pour apprécier la réalité et l'étendue du 
bienfait de la rémission des péchés que nous trouvons dans 
l'Église, il faut nous rappeler trois choses. 

La première, que tous les hommes naissent pécheurs et 
ennemis de Dieu, et qu'en avançant dans la vie, ils le de­
viennent encore davantage, tant que la grâce de Dieu ne 
leur remet pas leurs péchés et ne les rend pas amis et en­
fants de Dieu. 

La seconde, qu'il n'y a pas au monde un mal plus grand 
que le péché ; non-seulement parce qu'il produit tous les 
autres maux dans cette vie et dans l'autre, mais encore 
parce qu'il rend l'homme ennemi de Dieu et donne la 
mort à l'âme. Parmi les biens corporels, le plus précieux 
c'est la vie, parce qu'elle est le fondement de tous les 
autres biens ; et la chose la plus redoutée, c'est la mort, 
parce qu'elle est contraire à la vie. Dès lors, puisque le 
péché est la mort spirituelle de l'âme, et que la rémission 
du péché est la vie et la résurrection de l'âme, il est aisé 
de comprendre quel bonheur c'est pour nous d'être en­
fants de l'Église, dans laquelle se trouve la rémission des 
péchés*. 

La troisième, que cette grâce si grande se trouve exclu-
opinions des théologiens, nous adoptons celle de saint Thomas, de saint Dona-
venture, de saint Grégoire de Nysse, de saint Augustin, de Vasquez, de Sua-
rës, de Solas, de Lessius, Bécan, Ariaga, etc., etc. Suivant cette opinion, les 
enfants morts sans Baptême ne souffrent aucune peine du sens, et n'en souf­
friront aucune après le jugement dernier ; ils souffrent seulement, et ils 
souffriront la seule peine du dam, c'est-à-dire la privation de la vision intui­
tive de Dieu, mais sans aucune douleur intérieure ou extérieure ; en d'autres 
termes, sans aucune douleur ou tristesse de la perte de la béatitude. Ce qui 
n'empêche pas que mourir sans Baptême, est pour l'enfant un malheur im­
mense, éternel. (Ferraris, art. l'eccat.,p. £07 ) 

* Bellar., Dottr. crist., p 60. 



440 CATÉCHISME 

sivement dans la sainte Église, où sont les Sacrements, 
surtout le Baptême et la Pénitence, qui, comme des remè­
des divins, guérissent les hommes de toutes leurs maladies 
spirituelles. 

En effet, ni le péché originel, ni le péché mortel, ni le 
péché véniel ne peuvent être remis hors de l'Église. Quant 
au péché originel, cela est évident, puisqu'il n'est effacé 
que par le Baptême. Or le Baptême se trouve seulement 
dans l'Église catholique, à laquelle il ne cesse pas d'ap­
partenir, lors même qu'il est administré par les héréti­
ques. Il n'est pas moins évident que le péché mortel ne 
peut être remis que dans l'Église catholique. Notre-Sei­
gneur l'a dit, le sacrement de Pénitence, reçu réellement 
ou du moins en désir dans le cas d'impossibilité, est le 
seul moyen d'en obtenir le pardon. Comme le Baptême, 
le sacrement de Pénitence ne se trouve que dans l'Église. 

Ce que nous avons dit rdu péché originel et du péché 
mortel, il faut le dire du péché véniel. Pour obtenir la ré­
mission du péché véniel, même du plus léger, il faut être 
en état de grâce. Nul ne peut être en état de grâce s'il 
n'appartient à l'Église ; car il est de foi, comme nous l'ap­
prend le neuvième article du Symbole, que hors l'Église 
point de salut. Ce qui serait faux, si l'on pouvait tout en­
semble être hors de l'Église et en état de grâce, puisque 
l'état de grâce est le gage de l'éternité bienheureuse. Seu­
lement n'oublions pas qu'on peut appartenir à l'Église de 
plusieurs manières, quant au corps et quant à l'âme. 

Enfant de l'Église, avons-nous jamais pensé à notre bon­
heur? Avons-nous jamais déploré comme il convient le 
malheur de tant d'hommes étrangers à cette sainte mère, 
qui seule possède les remèdes aux maladies spirituelles du 
genre humain ? 



DE PERSÉVÉRANCE. 441 

De là, les conclusions suivantes : 1" le dixième article 
du Symbole doit nous inspirer une grande reconnaissance 
pour l'infinie miséricorde de Dieu, quia voulu que tous les 
péchés fussent remis dans la sainte Église, quelque grands 
et quelque multipliés qu'ils soient ; 2° nous devons vivre 
dignement selon la grâce de notre vocation, par laquelle 
nous sommes reçus dans l'Église, où se trouvent exclusi­
vement la rémission des péchés, la sainteté et la justice ; 

3° porter un grand respect aux Prêtres à qui Notre-Sei­
gneur a confié les clefs du Ciel, pour nous l'ouvrir par 
l'administration des Sacrements; 4° mettre au-dessus de 
tout dans notre estime et notre affection les Sacrements de 
l'Église, et nous disposer à les recevoir dignement et fré­
quemment, puisqu'ils nous appliquent toute la force et 
tout le prix du sang de Jésus-Christ; 5° témoigner un 
grand respect pour les Sacramentaux et un grand em­
pressement à y recourir; 6° multiplier nos bonnes œuvres 
ordinaires et les accomplir avec une grande perfection, 
afin de payer chaque jour les dettes que nous contractons 
chaque jour. 

Nous parlerons des avantages sociaux du dixième article 
du Symbole en traitant du Sacrement de Pénitence. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie 
d'avoir donné à votre Église le pouvoir de remettre les pé­
chés ; faites-moi la grâce d'y recourir toujours avec les dis­
positions convenables pour obtenir le pardon de mes fautes. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je prierai sou­
vent pour les ennemis de l'Église. 



X X V I e L E Ç O N 

DE NOTRE UNION AYEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 

PAR LA FOI (SUITE). 

Onzième article du Symbole. — Définition de la résurrection. — Certitude 
de la résurrection. — Troisième avantage de l'Église. — Qualités des corps 
ressuscites, — Avantage social du onzième article du Symbole. 

Le onzième article du Symbole se lie admirablement 
avec le dixième. Quoi de plus naturel, en effet, après avoir 
expliqué la rémission des péchés, qui est la résurrection 
de l'àme, que de parler de la résurrection du corps? Y 
avait-il un moyen plus propre à nous faire connaître la 
plénitude de la rédemption de Notre-Seigneur et le con­
traste qui existe entre le premier et le second Adam? Par 
son péché, le premier Adam nous a attiré une double mort, 
celle de l'âme et celle du corps. Par sa grâce, le nouvel 
Adam nous a mérité d'abord la résurrection de l'âme, 
exposée dans l'article précédent ; puis la résurrection du 
corps, qui est le sujet de cet article. 

Enfin, comment nous manifester plus clairement l'im­
mense bonté du Saint-Esprit, auteur de cette double ré­
surrection, suivant la parole de saint Paul : Si l'Esprit de 
celui qui a ressuscité Jésus-Christ d'entre les morts habite 
avec vous, celui quia ressuscité Jésus-Christ d'entre les morts 
vivifiera aussi vos corps mortels à cause de son Esprit habi­
tant en vous *? 

Expliquons maintenant le onzième article du Symbole, 
et pour cela répondonsauxsixquestionssuivantes : 1° Qu'est-



CATÉCHISME: DE P E R S É V É R A N C E . 443 

ce que la résurrection? 2° La résurrection est-elle certaine ? 
3° Quand et comment se fera-t-elle? 4° Sera-t-elle uni­
verselle? S 0 En quel sens est-elle un avantage de l'Église? 
6° Quelles seront les qualités des corps ressuscites? 

1° Qu'est-ce que la résurrection ? — La résurrection est 
le miracle de la toute-puissance de Dieu, en vertu duquel 
les âmes et les corps des hommes, séparés par la mort, se 
réuniront pour ne plus se séparer jamais. Ainsi, par le on­
zième article du Symbole, la foi nous enseigne qu'au 
jour de la résurrection, l'âme qui se réunira à notre 
corps sera la même âme, notre corps le même corps que 
nous avons ici-bas, avec cette dernière différence que 
notre corps, qui est aujourd'hui corruptible, ne le sera 
plus *. 

La parole de Dieu est formelle sur ce point. Oui, je le 
sais, dit le saint homme Job, au dernier jour du monde, 
je sortiraide la poussière de la tombe, revêtu de ma peau; 
et dans ma propre chair je verrai mon Dieu : je le verrai 
de mes propres yeux, moi-même et non pas un autre*. Il 
faut, ajoute saint Paul, que ce corps soit revêtu d'immor­
talité 

La raison elle-même nous apprend qu'il en doit être 
ainsi ; car, à proprement parler, il n'y aurait pas résurrec­
tion si ce n'était pas le même homme, et quant au corps 
et quant à l'âme, qui fût rétabli *. D'ailleurs, pourquoi la 
résurrection aura-t-elle lieu, sinon afin que l'homme re­
çoive dans son propre corps la récompense ou le châtiment 

* Corpus resurgens erit idem numero, sed alio modo se habens, quia fuit 
mortale, etsurgetin iinmortalitate. (S. Th., p. III, q. L X X I X , art. 1.) 

*Job, xtx, 26, 26. 
» / Cor., xv, 26. 
* Non esset resurrectio proprie, nisi idem homo repararetur. (S. Thomas, 

id., id., art. 2.) 



444 CATÉCHISME 

qu'il aura mérité, ce qui serait impossible s'il ne reprenait 
le même corps qu'il a eu pendant la vie 1 ? 

Les Pères et les Docteurs marquent une seconde diffé­
rence. Ils disent que nous ressusciterons tous dans la per­
fection de la nature humaine, parce que Dieu, l'ayantcréée-
sans défaut, la rétablira de même sans défaut. D'où ils 
concluent : 1° que les hommes ne ressusciteront ni dans 
l'enfance, où la nature n'est pas encore parfaite ; ni dans 
la vieillesse, où elle cesse de l 'être; mais dans la jeunesse, 
où elle a toute sa beauté 2 ; 2° que chaque homme ressus­
citera sans défaut corporel. 

« Alors, dit saint Augustin, il ne restera rien de défec-

1 Les plus habiles philosophes, tels queLeibnitz, Clarkc, Niewentit,etc., re­
marquent avec raison qu'il n'est pas nécessaire, pour qu'on corps ressuscité 
soit le même, qu'il récupère exactement toutes les parties de matière dont il 
a été autrefois composé. La chaîne, disent-ils, le tissu, le moule original 
{stamen originale) qui reçoit par la nutrition les matières étrangères auxquel­
les il donne la forme, est, à proprement parler, le fond et l'essentiel du corps 
humain ; il ne change point en perdant ou en acquérant ces parties de matière 
accessoire. De là vient: 1° que la figure et la physionomie d'un homme ne 
changent point essentiellement en se développant et en croissant ; 2* que le 
corps humain ne peut jamais passer une certaine grandeur, quelque nourri­
ture qu'on lui donne ; 3° qu'il est impossible de réparer par la nutrition un 
membre mutilé. Ainsi, à l'Age de trente ans, au jugement du sens commun, 
un homme est censé avoir le même corps qu'A quinze, parce que le moule in­
térieur et la conformation organique ne sont pas essentiellement changés ; 
chaque corps a son moule propre qui ne peut appartenir A un autre. (Bergier, 
art. Résurrection. Voyez aussi saint Thomas, p. III, q. L X X X I I , art. 5. 

* Et ideo reducetur humana natura per resurrectionem ad statum ultimse 
perfectionis, qui est injuvenili artate, ad qnam terminatur motus augmenti, 
et a qua incipit motus decrementi. (S. Thom., p. III, q. L X X X I , art. 1.) — 
Rationabilius est dicere quod auctor qui naturam condidit, in resurrectione 
naturam corporis intègre reparabit. Unde quidquid defectus vel turpitudinis 
ex corruptione, vel debilitate natura), sive principiorum naturalium in cor-
pore fuit, totum in resurrectione removebitur ; sicut fobris, lippitudo et simi-
lia : defectus autem qui ex naturalibus priucipiis in humano corpore natura 
liter eonsequuntur, sicut ponderositas, passibilitas et similia in corporibus 
damnatorum erunt ; quos defectus ab electorum corporibus gloria résurrec­
tions excludet. (S. Th., p. III, q. LXXXVII , art. 1.) 



DE PERSEVERANCE. 443 

tueux dans le corps. Ceux qui auront eu trop d'embon­
point ne reprendront pas toute cette masse de chair : tout 
ce qui est au delà d'une juste proportion sera réputé su­
perflu. Au contraire, tout ce que la maladie ou la vieil­
lesse aura détruit dans le corps sera réparé par la vertu 
de Jésus-Christ. Il en sera de même des corps naturelle­
ment maigres et décharnés ; non-seulement le Sauveur les 
ressuscitera, mais il leur rendra encore tout ce que les 
maux de la vie leur avaient ôté l . » 

Nous disons : Je crois à la résurrection de la chair, et 
non pas simplement la résurrection. On demandera peut-
être pourquoi la résurrection des morts est appelée, dans 
le Symbole, la résurrection de la chair? En voici la raison : 
elle est digne de la sagesse infinie qui dirigeait les Apô­
tres. Ils ont eu l'intention de nous enseigner par là l'im­
mortalité de l'àme. Comme il était à craindre qu'on ne 
vînt à imaginer qu'elle mourait avec le corps, et qu'en­
suite elle était rappelée à la vie avec lui, nos maîtres ont 
eu soin de ne faire mention, dans cet article, que de la ré­
surrection de la chair. Leur but a été de nous faire en­
tendre que des deux parties qui composent l'homme, l'âme 
e t le corps, le corps seul est sujet à la corruption, et doit 
retourner à la poussière d'où il a été tiré ; mais que l'âme 
est tout à fait incorruptible et impérissable. 

2° La résurrection est-elle certaine? — Par le onzième 
article du Symbole, nous faisons profession de croire 
qu'à la fin des temps nous ressusciterons. Pour montrer 
combien cette foi consolante est bien fondée, nous allons 

* Cité de Dieu, liv. XXII, c. xiv-xx; et S. Thom., p . ID, q. LXXXI etsuiv. 
— S. Augustin pense que les martyrs porteront sur leurs corps les cica­
trices de leurs blessures; ce ne sera pas une difformité, mais des marques 
honorables qui leur donneront encore plus de lustre et d'éclat. (Id., c xix.) 



4 4 6 CATÉCHISME 

» Job, xix, 26. — • Dan., s u , ï . 

répondre aux trois questions suivantes : 1° La résurrection 
des morts a-t-elle toujours été crue? 2" Dieu peut-il nous 
ressusciter? 3° Le veut-il? 

LA RÉSURRECTION DES MORTS A-T-ELLE TOUJOURS ÉTÉ CHUE? 

— Aussitôt après que l'homme eut péché et se fut con­
damné à la mort, Dieu lui annonça, pour le consoler, sa 
résurrection future, en lui promettant un Rédempteur qui, 
écrasant la tète du serpent, réparerait toutes les suites du 
péché, et lui rendrait tous les biens qu'il venait de perdre, 
par conséquent le délivrerait un jour de la mort. Cette 
consolante promesse de la résurrection, sortie de la bou­
che de Dieu même, se conserva dans la mémoire des 
hommes. Nous en avons un illustre témoin dans la per­
sonne de Job. 

Cet homme juste, au milieu même de la gentilité, se 
consolait des calamités sans exemple dont il était accablé, 
en pensant à sa résurrection future. Voici les sublimes pa­
roles par lesquelles il exprimait sa confiance et sa foi : 
Oui, je le sais, mon Rédempteur est vivant, et, au dernier 
jour du monde, je sortirai de la poussière du tombeau; je 
serai de nouveau revêtu de mon corps, et dans ma chair, 
et de mes propres yeux je verrai mon Dieu 

Cinq cents ans avant Jésus-Christ, le prophète Daniel 
annonce la résurrection générale en ces termes : Ceux qui 
dorment dans la poussière de la terre se réveilleront; les 
uns pour une vie éternelle, les autres pour un opprobre 
éternel9. Cette croyance s'était perpétuée sans interruption 
chez les Juifs jusqu'au temps de Notre-Seigneur. En faut-
il d'autre preuve que la réponse de Marthe, sœur de 
Lazare? Le Sauveur lui demandant si elle croyait que son 



DE PERSÉVÉRANCE. 447 

' Juan., x i , ï i . 

frère ressusciterait : Oui, je le sais, répondit-elle, mon frère 
ressuscitera au dernier jour à la résurrection générale *. 

Les Païens eux-mêmes, du moins en certaines contrées, 
avaient conservé une croyance confuse de cette vérité fon­
damentale, comme le montrent divers passages de leurs 
auteurs, et le soin général qu'ils avaient des morts. A ce 
sujet, nous ne saurions résister au plaisir de citer le Zend-
Avesta, c'est-à-dire la Parole vivante ou le livré sacre des 
Parses. On nous pardonnera la longueur de cet extrait en 
faveur de sa beauté. En le lisant, on croit entendre Job 
ou Isaïe. 

« U est dit dans la loi, au sujet de la résurrection des 
morts, qu'à la dernière année du monde, Sosiosch paraî­
tra.. . qu'il fera revivre les morts, comme il est dit : » 
Zoroastre consulta Ormuzd en lui disant : Le vent em­
porte le corps, l'eau l'enlève; comment sera-t-il rétabli? 
comment se fera la résurrection ? Ormuzd répondit : C'est 
par moi' que le Ciel brillant d'étoiles est dans l'espace, 
lui dont l'office est, en montrant son visage, de donner 
au loin la lumière. C'est par moi que la terre existe, la 
terre sur laquelle marche le Maître du monde. C'est par 
moi que le soleil, la lune et les étoiles élèvent dans les 
nuées leurs corps lumineux. C'est moi qui ai donné le 
grain qui, passant dans la terre, croit de nouveau et se 
multiplie abondamment. C'est moi qui ai donné dans les 
arbres, les veines, les racines de différentes espèces. C'est 
moi qui ai mis dans tous les êtres le feu qui ne les brûle 
pas. C'est moi qui mets, selon son espèce, l'enfant dans 
celle qui le porte ; qui donne séparément à tous les êtres la 
peau, les ongles, le sang, l'œil et l'oreille. C'est moi qui 



US CATÉCHISME 

donne l'homme dont l'œil voit, dont la force est dans la 
repiration ; lorsqu'il veut s'élever, on ne peut le vaincre 
avec le bras. C'est moi qui donne chacun de ces êtres. 

<c Que celui qui ne fait que le mal paraisse et essaye 
d'opérer la résurrection. U aurait beau aider ces choses à 
ressusciter, il ne pourrait les faire revivre. Mais on la verra 
certainement, cette résurrection. Tous les morts ressusci­
teront. L'âme reconnaîtra les corps et dira : C'est là mon 
père, c'est là ma mère, c'est là mon frère, c'est là ma 
femme, ce sont là mes proches et tous mes parents. 

« Ensuite, paraîtra sur la terre l'assemblée de tous les 
êtres avec l'homme. Dans cette assemblée chacun verra le 
bien et le mai qu'il aura fait. Ensuite les justes seront 
séparés des darvands. Les justes iront au Gorotman; les 
darvands seront de nouveau précipités dans le Douzakh 
(enfer). Ensuite le père sera séparé de la mère, la 
sœur du frère, l'ami de l 'ami; il sera passé à chacun 
selon ses œuvres. Ceux qui sont purs iront dans l'excellent 
Gorotman. Ormuzd lui-même les enlèvera en haut : ils 
marcheront sous sa protection tant que les être dureront. 
La force d'Ahriman sera brisée; il se précipitera de nou­
veau dans les ténèbres épaisses ; Cette couleuvre voleuse 
sera brûlée dans les métaux coulants *. » 

Il serait facile de multiplier les témoignages qui prou­
vent la même croyance plus ou moins altérée chez les prin­
cipales nations de l'antiquité païenne 2 . 

Dans la plénitude des temps, lorsque la lumière divine 
destinée à éclairer tout l'univers descendit rayonnante du 
haut des collines éternelles, Notre-Seigneur proclama 

i Boun-Dehesch, t . II, p . 411 et suiv. Suivant les érudits, le livre dont ce 
passage est extrait remonte au moins à 500 ans avant l'ère chrétienne. 

' S. Aug., Cité de Dieu, liv. XXII, c. xxvm. 



DE PERSÉVÉRANCE. 449 

hautement cette vérité et dissipa tous les nuages, que 
l'erreur avait rassemblés sur ce point capital. Un jour, 
ayant à confondre les Saducéens qui niaient la résurrec­
tion, il annonce le jugement dernier et dit en propres ter­
mes : Tous les morts ressusciteront Les Apôtres ont en­
seigné la même vérité a ; l'Église catholique, les Juifs, les 
hérétiques, font profession de la croire. Personne ne la nie 
que certains êtres dégradés qui voudraient que l'homme ne 
fût qu'une bête, parce qu'ils en ont tous les penchants. 

Or, cette croyance que nous voyons commencer avec le 
monde et se perpétuer à travers tous les siècles, ne peut 
venir que de Dieu, et Dieu, en la donnant à l'homme pé­
cheur, n'a pas voulu se jouer de lui, maisbien le consoler 3. 
En effet, puisque Dieu a dit qu'il ressusciterait l'homme, 
il le fera ; il le peut et il le veut. 

DIEU PEUT-IL NOUS RESSUSCITER ? — Voici comment Ter-
tullien répond à cette question : « Dieu peut tout ; et si vous 
étiez tentés de douter qu'à sa voix cette chair réduite en 
poudre, dévorée par les bêtes, engloutie par les flots, 
dispersée par les vents, puisse redevenir un corps, repor­
tez-vous à l'instant de la création, et vous n'aurez plus de 
peine à croire. Ce monde, qui la veille n'existait pas, com­
ment a-il été produit?. . . Et vous-mêmes, ô hommes! 
qu'étiez-vous avant d'être hommes ? Rien. 

Pourquoi donc celui qui vous a appelés du néant à l'exis­
tence, ne pourrait-il pas vous y ramener quand il le vou­
dra? qu'y aura-t-il de nouveau? vous n'étiez pas et vous 
êtes. Vous ne serez plus, et vous recommencerez d'ê­
tre. Expliquez-moi, si vous pouvez, le mystère de votre 

> Malt h., xii, 31 ; Joan., v, 25, 28. — « / Cor., xv. 
» / Thess., iv, 13. 

III. 29 



450 CATÉCHISME 

création, et je vous expliquerai celui de votre résur­
rection. Sera-t-il plus difficile de redevenir ce que 
vous étiez déjà, que d'être ce que vous n'aviez pas en­
core été ? Certes, c'est quelque chose de plus grand de pro­
duire que de réparer; de donner l'être que de le rendre ; 
de bâtir une maison que d'en relever les ruines. Pour la 
réparer vous avez des matériaux ; pour la construire vous 
n'aviez rien. Dieu a voulu commencer par ce qu'il y a de 
plus difficile, afin qu'il ne vous en coûtât pas de croire ce 
qui l'est moins » 

Ainsi, Dieu peut nous ressusciter, la chose est évidente ; 
mais le veut-il ? C'est la troisième question à laquelle il 
faut maintenant répondre. 

DIEU VEUT-IL NOUS KESSUSCITER? — Oui, Dieu veut nous 
ressusciter, et il le veut si bien qu'il a promis de le faire. 
Vheure viendra, dit le Verbe fait chair, le Verbe par qui 
tout a été fait, l'heure où tous ceux qui sont dans les tom­
beaux entendront la voix du Fils de l'homme. Et ceux qui 
auront fait de bonnes œuvres ressusciteront à une vie bien­
heureuse; et ceux qui auront fait te mal ressusciteront 
pour leur condamnation*. Écoutons encore le docteur des 
nations, saint Paul, instruit immédiatement par Notre-
Seigneur. Voici, nous dit-il, un mystère que je vous an­
nonce : nous ressusciterons tous, mais nous ne serons pas 
tous changés. En un moment, au son de la dernière trom­
pette, car la trompette sonnera, et les morts ressusciteront 
pour ne plus mourir8. 

Nous allons plus loin et nous disons que Dieu doit à sa 
justice de ressusciter tous les hommes. Cette justice exige 

' Apol., c. XLViii. Voyez aussi l'admirable Traité du même Père, De Rsmr-
reci. carn. 

* Joan., v, 28. — » / Cor., xv, i l . 



DE PERSÉVÉRANCE. 45! 

mie l'homme soit jugé, puni ou récompensé, suivant ses 
œuvres. Mais qu'est-ce que l 'homme? Ce n'est ni l'âme sé­
parée du corps, ni le corps séparé de l'âme, c'est la réunion 
de l'un et de l'autre. Il faut donc que l'homme en corps et 
en âme comparaisse au jugement, d'autant que c'est par la 
chair, avec la chair et dans la chair que l'âme fait le bien 
ou le mal. Il est donc de toute justice que la chair, com­
pagne et instrument de toutes ses œuvres, en partage le 
châtiment ou la récompense pendant l'éternité. Mais pour 
cela il faut qu'elle se réunisse à cette âme. En d'autres 
termes il faut que la chair ressuscite : cela est rigoureuse­
ment exigé par la justice; donc la résurrection aura lieu *. 

Pour nous aider à croire ce mystère, Dieu a multiplié 
sous nos yeux les images de la résurrection. Voyez : tous 
les jours la lumière disparaît comme si elle était dé­
truite, et tous les jours elle se montre de nouveau comme 
si elle ressuscitait. Les plantes perdent leur verdure 
et la reprennent ensuite, comme si elles revenaient à 
la vie. Les semences meurent en se corrompant, puis 
elles ressuscitent en poussant leurs germes. Nous-mêmes 
avons chaque jour en nous l'image sensible delà mort et de 
larésurrection. Qu'est-ce que le sommeil, sinon une image 
de la mort? et qu'est-ce que le réveil, sinon une image 
du retour à la vie ou de la résurrection ? 

Ainsi, nous ressusciterons *. L'orgueil a beau se débat­
tre, il faut, sous peine d'inconséquence et d'absurdité, 

> Voyez le développement de ce raisonnement dans Tertull., De Resurr. 
carn. — Cité de Oteu,liv. XXII, c v. 

• AfoWA., xxvi, 13. — Propria fldes est Christianorum resurrectio roor-
tuorum. Hanc resurrectionem in seipso caput nostrum Christus ostendit, et 
exemplum fldei nobis prsestitit, ut hoc sperent membrain se quod precessit in 
capite. (Serm. CCXLI, alias de Temp., CXLIII. Voyez les passages des Pères 
dans Natal. Alexand., De Symbol. 



452 CATÉCHISME 

qu'il admette ce mystère. « Au sujet de la résurrection, le 
Fils de Dieu, disait saint Augustin à quelques prétendus 
incrédules de son temps, a prédit deux choses incroyables, 
savoir : que les corps ressusciteraient et que le monde 
le croirait; et il les a prédites toutes deux, bien avant que 
l'une des deux arrivât. De ces deux choses incroyables 
nous en voyons déjà une arrivée, savoir : que le monde 
croirait une chose incroyable, la résurrection des corps. 
Donc, nous verrons l'autre, puisque celle qui est arrivée 
n'est pas moins difficile à croire. A ces deux choses incroya­
bles, ajoutez, s'il vous plaît, cette troisième qui ne l'est 
pas moins : que le monde a cru une chose incroyable sur 
la parole de quelques hommes grossiers et ignorants. 

«Voilà donc trois choses également incroyables, qui ce­
pendant sont arrivées: 1° Il est incroyable, que Jésus-Christ 
soit ressuscité dans sa chair ; 2° il est incroyable que le monde 
ait cru une chose si incroyable ; 3° il est incroyable qu'un pe­
tit nombre d'hommes vils, inconnus, aientpu persuaderune 
chose si incroyable au monde et aux savants du monde. De 
ces trois choses incroyables, nos adversaires ne veulent pas 
croire la première. Ils sont contraints de voir la seconde, 
et ils ne la sauraient comprendre à moins de croire la troi­
sième. Quant à la première, qui est la résurrection de 
Jésus-Christ, elle est prêchée et crue du couchant à l'au­
rore. Si elle n'est pas croyable, d'où vient qu'on la croit 
par toute la terre ? Si elle est croyable, pourquoi une 
poignée d'opiniâtres ne croient-ils pas ce que tout le monde 
croit *. » 

3° Quand et comment se fera la résurrection ?— La ré­
surrection aura lieu à la fin du monde, immédiatement 

i Cité Je Dieu, liv. XXVII, c. v . 



DE PERSÉVÉRANCE. 4 5 3 

avant le jugement dernier. Notre-Seigneur nous dit en 
propres termes que les morts passeront de leurs tombeaux 
à son tribunal ». Elle se fera en un clin d'œil. Au commen­
cement du monde, Dieu dit : Que la lumière soit, et la 
lumière fut. Cette même voix, toute-puissante pour tirer 
a l'instant même l'univers du néant, ne le sera pas moins 
pour tirer à l'instant de leur sommeil, toutes les généra­
tions ensevelies dans le silence des tombeaux. 

Que les différentes parties des mêmes corps soient sépa­
rées par de grandes distances, il importe peu : Celui qui 
chaque jour fait franchir en huit minutes trente millions 
de lieues à la lumière du soleil : que dis-je? Celui qui en 
moins de quelques minutes fait faire le tour du monde à 
l'étincelle électrique, ne pourra-t-il transporter en un ins­
tant les éléments des corps, d'un bout de la terre à l'au­
tre? Écoutons, du reste, l'apôtre saint Paul : En un mo­
ment, en un clin d'œil, au son de la dernière trompette, les 
morts ressusciteront pour ne plus mourir *. Alors de tou­
tes parts le genre humain se lèvera comme une immense 
moisson; et les Anges de Dieu transporteront tous ces 
morts, revenus à la vie, dans le lieu où les attendra le sou­
verain Juge, pour prononcer leur sentence 3 . Grand Dieu, 
quel spectacle ! et nous y serons, et vous qui lisez ces lignes 
et moi qui les écris! 

4° La résurrection sera-t-elle universelle ?— Oui, elle 
le sera, c'est-à-dire que tous les hommes, sans en excepter 
un seul, ressusciteront; e t elle doit l'être. Écoutons le Sei­
gneur de toutes choses : En vérité, en vérité, je vous annonce 

» Join., v ,28 . 
« / Cor., x v , 62. 
» Matth., x x i , 31. (Voyez Corn, à Lapid., in / Cor., e. xv, 52 ; et in / Thess., 

c. u, 15.) 



454 CATECHISME 

• Joan , v, 26, 28. — * / Cor., xv, SI. 

que T heure viendra où tous ceux qui sont dans les tombeaux 

entendront la voix du Fils de Dieu, et ceux qui auront fait 

le bien en sortiront pour la résurrection bienheureuse, et 

ceux qui auront fait le mal, pour la résurrection du juge­

ment l . Nous ressusciterons tous, tous sans exception; de 

même que tous meurent en Adam, de même tous ressusci­

teront en Jésus-Christ; la réparation sera aussi universelle 

que la perte, dit nettement le grand Apôtre, commen­

tant les paroles du divin Maître a . D'ailleurs, il faut, 

comme nous l'avons vu, que les Justes reçoivent leur ré­

compense et les méchants leur châtiment. Or, cela ne 

peut avoir lieu que par la résurrection des uns et des 

autres. 

S" En quel sens la résurrection est-elle un avantage de 

F Église ? — Puisque tous les hommes, les bons et les mé­

chants, doivent ressusciter, il semble que c'est à tort qu'on 

donne la résurrectioncomme un avantage de l'Église. Au 

premier coup d'œil, il le semble en effet; mais, dans la 

réalité, il n'en est rien. Sans doute, tous les hommes res­

susciteront à la vie naturelle. Mais les seuls enfants de 

l'Église, morts après avoir reçu la rémission de leurs pé­

chés, ressusciteront pour le bonheur éternel. Les mé­

chants, au contraire, c'est-à-dire ceux qui sortiront de ce 

monde sans avoir été purifiés de leurs péchés, ressuscite­

ront pour être éternellement malheureux. Voilà pourquoi 

leur vie s'appelle plutôt une mort continuelle qu'une véri­

table vie. Ainsi, la vraie résurrection, la seule désirable, 

sera le partage exclusif de ceux qui seront morts purifiés 

de leurs péchés. Or, cette purification du péché, tant ori­

ginel qu'actuel, ne se trouve que dans l'Église. C'est en 



DE PERSÉVÉRANCE. 455 

ce sens et avec toute raison que la résurrection de la chair 
compte parmi les avantages de l'Eglise *. 

6* Quelles seront les qualités des corps ressuscites? — 
La première qualité des corps ressuscites, c'est l'immorta­
lité. Il est de foi que nos corps, qui étaient auparavant 
sujets à la mort, deviendront réellement immortels après 
la résurrection, sans distinction de bons ni de méchants. 
Nous sommes redevables de ce glorieux privilège à la vic­
toire que Notre-Seigneur a remportée sur la mort, comme 
nous le voyons par les témoignages exprès de l'Ecri­
ture. 

// précipitera la mort à jamais, dit Isaïe en parlant du 
Sauveur *. Osée lui fait dire : Je serai ta mort, 6 mort3 ! 
Sur quoi saint Paul nous assure que la mort a été le der­
nier ennemique Jésus-Christa vaincu1; et saintJean, qu'il 
n'y aura plus de mort après cela 5 . Il devait en être ainsi. 
D'une part, il convenait que les mérites de Jésus-Christ, 
qui ont détruit l'empire de la mort, fussent plus efficaces 
et plus puissants que le péché d'Adam ; d'autre part, la 
justice de Dieu demandait que les bons jouissent éternel­
lement de la vie bienheureuse, et que les méchants souf­
frissent éternellement, cherchant la mort sans la trouver, 
et la désirant sans pouvoir l'obtenir. 

Ainsi, la première qualité des corps ressuscites sera l'im­
mortalité. Cette qualité sera commune aux bons et aux 
méchants. Il en est d'autres qui seront exclusivement pro­
pres aux corps des Saints, et qui les rendront infiniment 
plus excellents qu'ils n'étaient sur la terre. Les Pères de 
l'Eglise, fondés sur les paroles de l'Apôtre, en comptent 

» Bellar., Dottr. crist., Cî. 
« Isa.. X X V . 8. — * Osée, xm, 14. — * / Cor., xv, ?C. — 5 Apoc, xxm, 4. 



456 CATÉCHISME 

quatre principales : Y impassibilité, la clarté, Y agilité, la 
subtilité. 

L'impassibilité empêchera les corps des Saints d'être 
sujets aux souffrances, aux douleurs et aux incommodités. 
Ni le chaud, ni le froid, ni aucun accident ne pourra leur 
nuire. Le corps est semé corruptible, dit saint Paul, mais 
il se relèvera incorruptiblel. Or les Théologiens ont ap­
pelé ce don impassibilité plutôt qu'incorruptibilité, afin 
de n'exprimer par là que ce qui convient aux corps des 
bons. Eux seuls seront impassibles, tandis que les corps 
des réprouvés, tout incorruptibles qu'ils seront réellement, 
seront néanmoins sensibles à toutes les impressions du 
chaud, du froid et des autres incommodités. 

La clarté rendra les corps des Saints aussi brillants que 
le soleil. Les justes, dit Notre-Seigneur en saint Matthieu, 
brilleront comme le soleil dans le royaume de mon Père 2 . 
Et, pour confirmer cette promesse, il opéra devant ses 
Apôtres le miracle de sa Transfiguration. Saint Paul, pour 
exprimer cette qualité, se sert tantôt du mot de clarté, tan­
tôt du mot de gloire. Jésus-Christ, dit-il, réformera notre 
corps vil et abject, en le rendant semblable à son corps 
glorieux3. 

Cette clarté sera comme un éclat de lumière qui rejaillira 
de la souveraine félicité de l'âme sur tout le corps. Ainsi le 
corps sera heureux du bonheur même de l'âme qui sera 
parfaitement heureuse par sa participation à la félicité in­
finie de Dieu même. Ce don ne sera pas également distri­
bué à tous, comme l'impassibilité. Entre les Saints ré­
gnera la même différence d'éclat et de lumière que nous 
remarquons entre les astres. Le soleil a son éclat, dit saint 

•* l C-r., xv, i2. — * iUilth., xiii, *:). — » Philip., ni, 21. 



DE PERSÉVÉRANCE. 457 

Paul, la lune a le sien et les étoiles ont le leur; entre les 
étoiles, l'une est plus éclatante que t autre. Il en arrivera 
de même à la résurrection des corps l . 

L'agilité. Cette qualité délivrera le corps du poids qui 
l'accable maintenant, et l'âme pourra le porter partout 
où il lui plaira avec autant de facilité que de vitesse. 
Ainsi l'enseignent clairement saint Augustin et saint 
Jérôme s . 

Enfin, la subtilité sera aussi accordée à nos corps après 
la résurrection. Elle rendra le corps entièrement soumis à 
l a m e qui le trouvera toujours prêt à exécuter ses volontés. 
Merveilleux privilège que saint Paul nous révèle en disant : 
Ce qui est mis en terre est un corps animal, et ce qui res­
suscitera sera un corps spirituel3. 

De longs développements seraient superflus pour mon­
trer l'influence salutaire du onzième article du Symbole. (1 
est évident que rien n'est plus utile à la société que la 
croyance de la résurrection future. Que deviendrait le 
inonde, grand Dieu ! si la vie actuelle était la fin de toutes 
choses, et le néant le lot commun des oppresseurs et des 
opprimés, des bons et des méchants? Au contraire, le 
dogme de la résurrection est si consolant pour les justes, 
et si redoutable aux pécheurs, que nous devons, même en 
vue de nos intérêts temporels, remercier Dieu de tout notre 
cœur de ce qu'il a daigné révéler cette admirable vérité 
aux petits, pendant qu'il l'a laissé ignorer aux sages. 

Si de la société vous descendez aux individus, comment 

» / Coi., xv, 41 . — * Cité de Dieu, 1. II, c. X V I I I , 20; I. XXII, c. u; sur 
Isaïe, LX. 

• / Cur., xv, 44. (Voyez saint Thomas, qui entre sur l'état des corps res­
suscites dans les plus grands détails, p. III, q. L X X X I I , art. 4, et les questions 
suivantes. Voyez aussi le résumé général à la fin du t . VIII du Caté­
chisme. 



458 CATÉCHISME 

> 1 Iness., iv, 12. 

ne pas reconnaître que la certitude de la résurrection est 
le plus solide moyen de consoler les autres et de nous 
consoler nous-mêmes, à la mort de nos parents et de nos 
amis? Pleurez vos morts, nous dit l'Apôtre, mais ne pleu­
rez pas comme ceux gui n'ont point d'espérance *. Est-il 
rien de plus efficace que la pensée de notre résurrection, 
pour nous encourager dans toutes les afflictions et les mi­
sères de la vie? n'est-ce pas ce que nous apprend l'exemple 
du saint homme Job? Qu'il est doux pour le Chrétien, alors 
qu'étendu sur un lit de douleur, il se voit mourir pièce à 
pièce, de pouvoir se dire en toute confiance : Ces mem­
bres que la cruelle maladie tourmente : ces sens qu'elle 
affaiblit et qu'elle m'enlève, me seront un jour rendus 
impassibles et glorieux ! 

Enfin, est-il rien de plus capable que la pensée de la ré­
surrection de porter les Chrétiens à mener une vie pure et 
exempte de tout péché? Est-il rien de plus propre surtout 
à nous inspirer pour nos corps un respect religieux? Sije 
fais de mon corps l'instrument du péché, il reparaîtra 
comme un vase d'ignominie. Si j 'en fais l'instrument de 
la vertu, il reparaîtra comme vaisseau d'honneur, et tout 
le monde le saura ! Comment ne pas s'adonner avec ar­
deur à la pratique des bonnes œuvres, quand on pense sé­
rieusement à la gloire qui doit suivre la résurrection et 
récompenser la vertu? Comment ne pas réprimer ses pas­
sions et fuir le péché, quand on se rappelle souvent les 
supplices et la honte réservés aux méchants, lorsqu'au jour 
de la résurrection ils paraîtront pour être jugés? 

Je ne m'étonne pas que cette pensée ait fait mener à des 
millions de Chrétiens de tout âge et de toute condition uue 



DE PERSÉVÉRANCE. 459 

«.Voyez Nat. Alex., De Symbol., cccxiv et suiv. 

vie angélique dans une chair mortelle? Je ne m'étonne 
pas que, dans la seule pensée de la résurrection, les Mar­
tyrs aient puisé le courage, la joie même qu'ils faisaient 
paraître au milieu des tourments 1 ! 

Entre mille exemples, citons celui des Machabées. Le 
cruel Antiochus, s'étant rendu maître de la Judée, publia 
un édit pour forcer les Juifs à renoncer à leur Religion. 
Ceux qui refusèrent d'obéir furent traités avec la dernière 
cruauté. De ce nombre fut une famille à jamais célèbre 
dans l'histoire des Martyrs, c'est la famille des Machabées, 
composée de la mère et de sept enfants. Menaces, pro­
messes, tout fut employé pour les faire apostasier, mais 
tout fut inutile. 

Alors, le tyran ordonna de les livrer aux plus cruels sup­
plices. Tous les endurèrent avec un héroïque courage, sou­
tenus par la pensée de la résurrection. Le second des sept 
fils, étant sur le point de rendre le dernier soupir, dit au 
roi : Tu nous êtes la vie présente, mais le Roi du monde, 
pour la gloire de qui nous mourons, nous ressuscitera un 
jour pour la vie éternelle. Le troisième ajouta avec une 
confiance admirable : J'ai reçu ces membres du Ciel; mais 
je les sacrifie maintenant pour la défense des lois de Dieu, 
parce que j 'a i l'espérance qu'il me les rendra un jour. Les 
autres tinrent le même langage et firent paraître la même 
constance. 

Leur admirable mère avait exhorté ses pieux enfants à 
mourir avec courage, en leur disant : Le Créateur du 
monde vous rendra l'esprit et la vie par sa miséricorde. 
Elle souffrit elle-même la mort avec une fermeté qui étonna 
le tyran. Heureuse mère de sept martyrs, il était bien juste 



400 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 

qu'elle partageât leur couronne! Souffrir chrétiennement 
est la condition d'une résurrection glorieuse. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie de 
m'avoircômmuniquépar votre sainte grâce le germe d'une 
vie nouvelle; faites, 6 mon Dieu! que je vive et que je 
meure saintement, afin de ressusciter glorieusement. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je demanderai 
chaque jour la grâce đune bonne mort. 



X X V I I e LEÇON 

PB NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 
PAR LA FOI (SUITE). 

Douzième article du Symbole. — Certitude de la vie éternelle. — Définition. 
— Nature. — Bonheur essentiel des Saiuts. — Bonheur accidentel. — Au­
réoles. — Quatrième avantage de l'Église. — Obligation de professer la 
foi. 

Le douzième article du Symbole est la suite naturelle 
du onzième, et le glorieux couronnement de la foi catho­
lique. Après avoir parlé de la résurrection des véritables 
enfants de l'Eglise, il était nécessaire que les Apôtres nous 
fissent connaître ce qui est réservé à ceux qui auront le 
bonheur d'y participer. Ils nous le disent en nommant 
aussitôt la vie éternelle. 

Cette consolante vérité est placée à la fin du Symbole, 
pour rappeler à l'homme 1° que le Ciel est sa fin ; que 
c'est pour cela que Dieu le Père l'a créé, que Dieu le Fils 
l'a racheté, que Dieu le Saint-Esprit l'a sanctifié, que l 'É­
glise le nourrit et le protège comme un enfant bien-aimé ; 
en sorte que toutes les œuvres de la sainte Trinité, expli­
quées dans les articles précédents, se rapportent à cette 
même fin; 2° que le Ciel doit être l'objet de toutes ses pen­
sées, de toutes ses actions, le terme final de sa vie, comme 
il sera la récompense de sa fidélité. Puisse-t-il en être 
ainsi pour moi et pour tout ce qui m'est cher! 

Nous disons : Je crois la vie éternelle, pour marquer que 
nous plaçons au-dessus de toute espèce de doute, qu'après 
la vie présente il y en a une autre qui n'aura jamais de fin, 
qui sera remplie de tous les biens de l'âme et du corps, et 



4C2 CATÉCHISME 

dont les Justes jouiront, chacun suivant ses mérites. 
Comme l'éternité malheureuse, l'éternité bienheureuse a 
été l'objet de la croyance de tous les peuples, de­
puis le commencement du monde. Les preuves en sont 
dans les historiens, dans les poètes, dans les monu­
ments, dans les livres et dans les usages religieux de l 'an­
tiquité. 

Mais, comme toutes les autres, cette vérité avait été 
obscurcie par les passions. Il était nécessaire que Notre-
Seigneur la proclamât de nouveau et la mît à couvert de 
toutes les contradictions humaines. Il l'a fait en déclarant 
en termes formels que les Justes iront dans la vie éter­
nelle 1 . Les Apôtres ont continué son enseignement en 
inscrivant les propres paroles de leur Maître dans le Sym­
bole. 

Ces mots de vie éternelle ne désignent pas seulement l'é­
ternité des Saints, mais encore l'éternité de leur bonheur. 
La raison principale qui a fait appeler ainsi le bonheur 
souverain, c'est d'éloigner tout à fait l'idée qu'il puisse 
consister dans des choses corporelles, fragiles et d'une du­
rée limitée. Le nom de vie éternelle nous avertit encore 
que la félicité, une fois acquise, ne pourra plus se perdre. 
Or, la félicité proprement dite comprend tous les biens 
sans mélange de mal. Puisqu'elle doit combler tous les 
désirs de l 'homme, il est nécessaire qu'elle soit éternelle : 
autrement, la crainte et l'anxiété seraient pour les élus un 
tourment inévitable. 

Enfin, cette même expression de vie éternelle est propre 
à nous faire concevoir combien est grand le bonheur des 

1 Et ibunt hi in supplicium sternum, justi autem in vitam eternam. 
(Malth., xxv, 46.) — Justorum anima: in manu Dei sunt, et non tanget illos 
tormenlum mortis. (Sap., m.) 



DE PERSÉVÉRANCE!. 463 

Saints dans le Ciel. La vie est le plus grand des biens 
que nous puissions naturellement désirer. Le bonheur 
nous est présenté sous cette idée lorsqu'on l'appelle la vie 
éternelle, la vie par excellence, la vie proprement dite. 

« Partout, dit saint Augustin, où vous entendez l'Écri­
ture nommer la vie, éloignez de votre esprit toute idée de 
peine et de tourment. Car être toujours dans les tourments, 
c'est une mort éternelle, et non pas une vie. Les livres sa­
crés appellent cela la seconde mort, la mort qui succédera 
à celle dont nous vivons sur la terre. Elle est appelée 
mort seconde, mort proprement dite, et pourtant per­
sonne n'y meurt. Mieux vaudrait dire que personne n'y 
vit ; car, je le répète, vivre toujours dans les douleurs, ce 
n'est pas vivre. Voilà pourquoi l'Écriture dit : Ceux qui 
auront fait le bien viendront à la résurrection de la vie. 
Elle ne dit pas de la vie bienheureuse, mais seulement de 
la vie ; car le nom seul de vie emporte la béatitude *. » 

Si donc l'on n'aime rien tant que cette vie si courte, si 
calamiteuse, si sujette à tant de misères et si digne d'être 
appelée une véritable mort, avec quel zèle, avec quelle 
ardeur ne devons-nous pas chercher cette vie éternelle 
où, exempts de tous les maux, nous jouirons de l'abon­
dance parfaite de tous les biens ? 

Mais comment expliquer la nature de cette vie ? Nulle 
langue humaine ne le peut. Saint Paul nous assure que 
l'œil de l'homme n'a rien vu, que son oreille n'a rien en­
tendu, que son cœur n'a jamais désiré rien de pareil au 
bonheur, que Dieu réserve à ses justes pendant l'éternité. 
Contentons-nous de bégayer quelques mots et disons en 
général que le bonheur de la vie éternelle comprend, 

< Lib. II, De Civ. Dei, c. xvm. 



464 CATÉCHISME: 

d'une part, la délivrance de tous les maux, et, d'autre 
part, la jouissance de tous les biens. 

1° La délivrance de tous les maux. Il est dit expressé­
ment dans l'Apocalypse que les bienheureux ri auront plus 
ni faim ni soif; que le soleil ni les vents brûlants ne les 
incommoderont plus; que Dieu essuiera les larmes de leurs 
yeux ; que la mort ne sera plus ; que les pleurs et les gé­
missements, les douleurs riaurontplus lieu l . 

2° La jouissance de tous les biens. Notre-Seigneur nous 
la révèle par cette étonnante parole : Courage l dit-il, ser­
viteur bon et fidèle, entrez dans la joie de votre Maître 3 . 
Ainsi, la joie des bienheureux est si grande qu'elle ne peut 
entrer dans les cœurs, mais que les cœurs doivent y entrer, 
et qu'ils en seront environnés et pénétrés ; qu'ils y seront 
perdus et abîmés comme le poisson au milieu de l 'im­
mense Océan ; en un mot, qu'ils y seront heureux et par­
faitement rassasiés. Comment s'accomplira ce délicieux 
mystère ? par la participation aux deux sortes de biens qui 
composent la béatitude éternelle. Ces biens sont essentiels 
ou accessoires. 

La véritable béatitude, celle qu'on peut appeler essen­
tielle, consiste dans la vision de Dieu et la connaissance de 
sa beauté infinie, source de toutes les beautés et de toutes 
les amabilités créées. Nous verrons Dieu face à face, tel 
qu'il est ; nous le posséderons, nous l'aimerons sans au­
cune crainte de le perdre jamais. Nous verrons le Père 
tout-puissant, qui nous a créés ; le Fils infiniment sage, 
qui nous a rachetés ; le Saint-Esprit infiniment bon, qui 
nous a sanctifiés 3 . Non-seulement nous verrons Dieu, 

* Apoc, xxi, 4. — * Mot th., xv. 
' Su r la manière dont nous verrons Dieu, voyez Nat. Alex., de Syml., 

CCC1AN. 



DE PERSÉVÉRANCE. 4t>5 

*1 Joan., IU, 2 . 

III. 30 

mais nous l'aimerons et nous le posséderons sans aucune 
crainte de le perdre jamais. 

Toutefois le bonheur des Saints ne sera pas égal, il sera 
réglé sur le mérite de chacun ; mais cette inégalité ne 
causera aucune jalousie et ne diminuera en rien le bon­
heur de personne. Tous seront contents, car chaque Saint 
connaîtra, de la manière la plus claire, que Dieu le ré­
compense en proportion de ses mérites. Il en sera, dans 
la bienheureuse maison du Père céleste, comme il en est 
parmi nous. Lorsqu'un père donne à deux de ses enfants 
un vêtement de la même étoffe, le plus jeune n'envie pas la 
robe de son frère, bien qu'elle emploie plus d'étoffe que 
la sienne ; car il sait qu'elle n'irait point à sa taille. De 
même, encore, le doigt n'est point jaloux de la tête, parce 
qu'elle porte un diadème ; pas plus que la tête n'est ja­
louse du doigt, parce qu'il porte un anneau. 

Ce n'est pas tout encore. Non-seulement nous verrons 
Dieu, source de toute beauté ; non-seulement nous possé­
derons Dieu, source de tout bien; non-seulement nous 
aimerons Dieu, source de toutes délices, mais nous lui de­
viendrons semblables 1 . Les Saints conservent toujours, 
il est vrai, leur propre substance, mais néanmoins ils re­
çoivent une force admirable et comme divine, qui les fait 
paraître plutôt des dieux que des hommes. Quoique la lan­
gue humaine soit impuissante à expliquer une si grande 
merveille, nous en voyons cependant quelque image dans 
les choses sensibles. Le fer qu'on met au feu prend la 
forme du feu ; et, quoique sa substance ne soit pas chan­
gée, cependant elle paraît changée et réduite en feu. 

Ainsi, les Saints, introduits dans la gloire céleste, sont 



466 CATÉCHISME 

tellement enflammés par l'amour de Dieu, que, quoique 
leur nature ne soit pas changée, ils sont néanmoins beau­
coup plus différents de ceux qui vivent sur la terre, que 
le fer incandescent de celui qui est froid. Pour tout dire, 
en un mot, le bonheur souverain et absolu, que nous appe­
lons essentiel, consiste dans la possession de Dieu. Que 
peut-il manquer au parfait bonheur de celui qui possède 
le Dieu très-bon et très-parfait ? 

Quant aux biens accessoires, les énumérer serait une 
chose infinie. Il est même impossible de les connaître 
tous. Nous devons savoir, en général, que tous les genres 
de biens et de plaisirs qu'il est possible de désirer et de 
goûter sur la terre, soit pour l'esprit, soit même pour le 
corps, nous les posséderons avec une pleine abondance, 
mais d'une manière si élevée et si incompréhensible, que, 
suivant l'Apôtre déjà cité, l'œil n'a rien vu, f oreille n'a 
rien entendu, et le cœur de l'homme n'a jamais rien conçu 
de semblable l . 

Pour en toucher quelque chose, disons que le bonheur 
accidentel des Saints est une conséquence du bonheur 
essentiel dont ils jouiront, et ce bonheur consiste dans la 
satisfaction complète de tous les désirs que l'homme, de­
venu semblable aux Anges, peut avoir pour son corps et 
pour son âme. Ajoutons que l'âme bienheureuse jouira de 
trois dons, ou qualités élevées à leur plus haute perfec­
tion : la vision, la compréhension, ou la possession, et la 
fnàtion, magnifique récompense des trois vertus théolo­
gales. La vision est la faculté de voir Dieu face à face ; elle 
sera la récompense de la Foi. La compréhension est la fa­
culté de posséder Dieu comme souverain bien ; elle sera 

1 / Cor., u, 9. (Voyez de nouveaux développements sur notre état futur 
dans 1» dernière leçon du Catéchisme, t. Vili.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 467 

la récompense de l'Espérance. La fruition est la faculté de 
jouir délicieusement de Dieu, principe et fin de tout 
amour ; elle sera la récompense de la Charité *. Ces trois 
ineffables félicités seront d'autant plus grandes, que nous 
aurons pratiqué avec plus de perfection les trois vertus 
dont elles seront le prix. 

Ajoutons encore que le corps jouira de quatre qualités : 
la clarté, l'agilité, la subtilité, l'impassibilité, comme nous 
l'avons expliqué dans l'article précédent. De plus, le corps 
et l'âme de certaines classes de bienheureux jouiront d'une 
gloire particulière qu'on appelle auréole. « L'auréole, dit 
saint Thomas, est la récompense privilégiée d'une victoire 
privilégiée. Comme il y a trois victoires privilégiées, dans 
les trois grands combats que l'homme doit soutenir sur la 
terre, il y a aussi trois auréoles. Dans les combats contre 
la chair, la victoire privilégiée, c est-à-dire la plus excel­
lente, c'est la virginité. Dans les combats contre le monde, 
la victoire privilégiée, puisqu'elle coûte au vainqueur son 
sang et sa vie, c'est le martyre. Dans les combats contre le 
démon, la victoire privilégiée, puisqu'elle chasse l'esprit 
de ténèbres et de mensonge non-seulement de notre cœur, 
mais encore du cœur des autres, c'est la prédication. 

« Ainsi, trois ordres de Saints dans le Ciel jouiront de 
l'auréole : les vierges, les martyrs et les docteurs. Dans 
cette dernière classe il faut comprendre les Prédicateurs, 
les Catéchistes, en un mot tous ceux qui enseignent par 
leurs paroles ou par leurs écrits les vérités du salut *. » 

i Et sic dotes tres respondent tribus virtutibus tlieologicis : scilicet visio 
fldei; speivero comprehensh; charitati vero fruitio vel delectatio. (S. Thom., 
p. III, q. xcv, art. 5.) 

* Aureola est quoddaro privilegiatum premium piivilegiaUe vietorise re-
spondens, etc. (P. III. q. xcu, art . il.) 



4G8 CATÉCHISME 

.Maintenant que sera cette auréole et quel avantage pro-
curera-t-elle aux Saints qui en seront favorisés ? En elle-
même l'auréole sera un rayonnement plus éclatant de la 
gloire essentielle des Saints. Pour l'âme, elle sera une féli­
cité propre et particulière, en rapport avec la victoire dont 
elle sera la récompense ; pour le corps, elle sera un éclat 
plus vif qui fera reconnaître parmi tous les bienheureux 
les vierges, les martyrs et les docteurs *. 

Ainsi, l'auréole des vierges sera une lumière d'une blan­
cheur éclatante qui les enveloppera comme d'un nuage 
diaphane, au travers duquel on verra la pureté sans tache 
de leur âme. Elle leur attirera l'admiration et le respect 
de toute la Jérusalem céleste, avec l'amour particulier de 
Notre-Seigneur, dont elles formeront l'inséparable cor­
tège, en chantant l'hymne éternel de leur double victoire, 
c'est-à-dire de la double intégrité de leur âme et de leur 
corps s« 

L'auréole des martyrs sera une lumière couleur de 
pourpre et de rose, qui enveloppera leurs corps et fera 
briller d'un éclat plus vif leurs glorieuses cicatrices, les 
fera reconnaître et admirer comme les héros de la foi et 
leur méritera les faveurs spéciales de la part de l'auguste 
Trinité et surtout de Notre-Seigneur Jésus-Christ, le roi 
des martyrs 8 . 

L'auréole des docteurs sera une lumière semblable, 
suivant l'Écriture, par l'éclat et la couleur, à celles des 
étoiles du firmament, qui les fera reconnaître au loin 
pour ces astres bienfaisants dont les rayons dissipèrent 
les ténèbres de l'ignorance et de l'erreur, que le démon 

* Soto. (In iv dist. xux.) 
"* Apoc, xiv, Ghss. in hune toc. 

3 S. Aug., Serm. i, de Sanct. 



DE PERSÉVÉRANCE. 469 

* Dan., x i i , 3. 

amoncelait autour de l'Église militante et s'efforçait de 

faire pénétrer dans chaque homme venant en ce monde *. 

Ajoutons enfin, soit pour montrer l'admirable charité 
qui fera de tous les Saints un cœur et une âme, soit 
pour nous consoler de la mort de nos parents, exciter 
en nous le désir du Ciel, et nous réjouir de la proximité 
de notre mort, que la gloire accidentelle des Saints ira 
chaque jour, chaque heure, en augmentant, depuis leur 
entrée dans le Ciel jusqu'à la fin du monde. Une simple 
comparaison nous fera comprendre cette ravissante 
pensée. 

Supposez qu'un homme entre dans un étang où l'eau 
lui vient jusqu'à la ceinture ; plus il entrera d'hommes 
avec lui, et plus l'eau s'élèvera, sans que pour cela il y 
ait plus d'eau dans l'étang. Ainsi, quoique dans le Ciel 
la gloire essentielle, c'est-à-dire le bonheur de voir et de 
posséder Dieu, soit toujours le même : à mesure qu'il ar ­
rive de nouveaux bienheureux, le plaisir de voir de nou­
veaux compagnons de leur bonheur augmente réellement 
la félicité des Saints. 

La perspective du bonheur du Ciel doit exciter en notre 
âme une reconnaissance d'autant plus grande, que la vie 
éternelle est le quatrième avantage de l'Église dont nous 
sommes les enfants. Le Ciel ne sera que pour les justes. 
Les justes sont ceux qui sont morts après avoir été puri­
fiés du péché originel ou du péché actuel. Or, la rémis­
sion de ces péchés et de tous les autres ne se trouve, 
comme nous l'avons montré, que dans l'Église catholique. 

Le Symbole se termine par ces mots Amen, ainsi soit-if. 
Placé sur nos lèvres à la fin de notre profession de foi, le mot 



470 CATÉCHISME 

amen veut dire : oui, il en est ainsi ; tout ce qui précède 
est vrai ; je le crois sans ombre de doute ni d'hésitation, 
et suis prêt à le signer de mon sang. En effet, nous sommes 
quelquefois obligés de signer la foi de notre sang, ainsi qu'il 
est arrivé aux martyrs de la primitive Eglise, et comme 
il arrive encore aux chrétiens de la Chine ou de Tonkin. 

Quant à nous, il nous est ordonné non-seulement de 
croire dans le fond de notre cœur, mais encore en plu­
sieurs circonstances de montrer notre foi extérieurement *. 
Ce devoir sacré nous est imposé par le Sauveur lui-même 
lorsqu'il dit : Quiconque fera profession de me connaître 
devant les hommes, je le confesserai moi-même devant mon 
Père qui est dans les Cieux; au contraire, celui qui refu­
sera de me connaître devant les hommes, je le renierai 
moi-même devant mon Père qui est dans les Cieux s . 

Il y a trois manières de professer notre foi devant les 
hommes : 1° par nos paroles et par nos œuvres ; 2° par la 
récitation du Symbole, si cela est nécessaire ; 3° par le si­
gne de la Croix, qui est un abrégé du Symbole et de toute 
notre croyance. On est obligé de professer sa foi lorsqu'on 
est interrogé juridiquement sur sa croyance ; lorsque, 
sans être interrogé juridiquement, le silence pourrait passer 
pour une apostasie et scandaliser le prochain ; enfin, 
lorsqu'on est obligé d'accomplir un devoir extérieur de 
la Religion. Dans ce cas, on professe la foi par ses œuvres. 
On la renie au contraire dans un sens, lorsque, par res­
pect humain, on manque au devoir qui nous est imposé 3 . 

Abrégé de ce que nous devons croire pour nous unir 
par la foi au nouvel Adam, et participer aux fruits de 
sa Rédemption dans le temps et dans l'éternité, le Sym-

» Rom., x, 10. — * Matth , x, 32, 33. 
* Confltcntur se nosse Deum, factis auten» negant [TU., i, 10.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 471 

bole est l'admirable moyen par lequel le Messie a délivré 
l'esprit humain de ses erreurs passées, et l'a mis à couvert 
d'erreurs nouvelles. Quiconque croit le Symbole, possède 
la vérité. Quiconque refuse d'y croire, se condamne aux 
doutes et à toutes les incertitudes les plus pénibles et les 
plus humiliantes. 

Salut maintenant, Symbole catholique! source de sa­
gesse, principe de vertu pour les particuliers, vous n'êtes 
ni moins nécessaire, ni moins utile à la société. L'ingrate! 
pourquoi faut-il qu'elle méconnaisse vos bienfaits ? Soleil 
de vérité, c'est vous qui, paraissant, il y a dix-huit siècles, 
sur l'horizon du monde enseveli dans les ombres épaisses 
du Paganisme, avez mis en fuite ces nuées de divinités r i ­
dicules devant lesquelles se courbaient les philosophes, 
les peuples et les rois. C'est vous qui avez délivré le genre 
humain des superstitions grossières qui le dégradaient; 
c'est vous qui l'en délivrez encore. C'est vous qui, rayon­
nant sur chaque intelligence venant en ce monde, lui don­
nez ces notions si justes sur Dieu, l'homme, le monde, 
son origine, ses devoirs, sa destinée et la société auguste 
qui l'unit au Père de tous les êtres. 

Sublime résumé de la doctrine du Législateur descendu 
des Cieux, la société moderne vous doit la civilisation qui 
fait sa gloire. Des idées et des croyances viennent les 
mœurs des peuples, leurs lois, leurs institutions. C'est 
vous qui, en substituant les idées catholiques aux idées 
judaïques et païennes, avez changé la face du monde, et 
donné aux nations chrétiennes la brillante supériorité qui 
les distingue. C'est vous qui avez réformé les idées ancien­
nes sur l'esclave, sur la femme, sur l'enfant, sur le prison­
nier, sur le pauvre, sur le pouvoir des rois et le devoir des 
sujets 



472 CATÉCHISME 

Partie intégrante du Christianisme, vous êtes aussi né­
cessaire à la société que le Christianisme lui-même. Vos 
douze articles sont comme douze colonnes plus brillantes 
que l'or, plus solides que le diamant, qui soutiennent et 
qui élèvent à une si grande hauteur l'édifice social chez les 
nations catholiques : une seule ébranlée, l'édifice tombe en 
ruines. Émanation de l'intelligence divine, c'est vous qui 
avez donné à l'intelligence humaine cette vigueur, cette 
élévation, cette lucidité, principe de ses nobles succès dans 
les sciences. C'est vous qui avez donné à celles-ci leur point 
de départ et qui leur fournissez encore la solution de leurs 
derniers problèmes. 

0 hommes ! ô nations modernes, que le Symbole catho­
lique a élevés si haut, pourquoi donc ne tombez-vous pas 
à genoux devant cet enseignement salutaire? Pourquoi, 
ingrats, le dédaignez-vous? Parcourez les symboles des 
peuples non catholiques, compulsez les systèmes des phi­
losophes, les plans régénérateurs des politiques anciens et 
modernes, qu'oserez-vous lui comparer, qu'oserez-vous 
mettre à sa place ? Ah ! plutôt, abjurez de trop longues et 
trop funestes erreurs, ralliez-vous franchement au Sym­
bole qui a civilisé le monde, c'est-à-dire qui vous a tirés 
de la barbarie et qui vous empêche d'y retomber. 

Pour l'aimer du fond de votre cœur, un instant seule­
ment veuillez réfléchir aux questions suivantes : Qu'étaient 
les plus célèbres nations du globe en Religion, en politi­
que, en civilisation véritable, avant la promulgation du 
Symbole catholique? Que sont encore aujourd'hui les na­
tions qui ne le connaissent pas ? Que redeviennent les peu­
ples qui le dédaignent? Regardez : à toutes ces questions, 
la réponse est sous vos yeux. Et cette réponse, en vous 
montrant la place immense qu'occupe dans la Religion, 



DE PERSÉVÉRANCE. 473 

dans la politique, dans les sciences, le Symbole catholi­
que, vous remplira d'admiration ponr ce bienfait trop mé­
connu, et de reconnaissance pour le Dieu qui daigna vous 
l'accorder. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie de 
m'avoir donné le Symbole pour éclairer mon esprit et me 
montrer la route du Ciel : faites-moi la grâce de ne jamais 
suivre d'autre lumière. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toute 
chose, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je prends la 
résolution de me montrer hautement chrétien. 



X X V I I I e L E Ç O N 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, 

PAR L'ESPÉRANCE. 

Définition de l'espérance. — Ses fondements. — Sa nécessité. — Ses qualités. 
— Péchés opposés à l'espérance. — Objet de l'espérance. — Grâce, gloire. 
— Nécessité de la grace. — Coopération à la grâce. — Différentes espèces 
de la grâce. — Effets de la grâce. 

Par la foi, unissant notre esprit à l'esprit du nouvel 
Adam, nous nous guérissons de nos erreurs et de notre 
ignorance ; sous ce premier rapport, nous participons aux 
fruits de la Rédemption. Néanmoins, toute importante 
qu'elle est, cette union ne suffit pas. Seule, la foi ne peut 
nous sauver. La raison en est simple : par la foi seule, 
notre union avec le Sauveur n'est que commencée. Il faut 
que notre volonté s'unisse à lui. Ce n'est pas seulement 
notre intelligence qui a été dégradée par le péché et qui 
doit être rétablie dans l'ordre surnaturel, c'est aussi notre 
volonté. Si donc la foi réhabilite notre esprit, en le déli­
vrant de l'ignorance et lui communiquant les pensées di­
vines du nouvel Adam, l'espérance réhabilite notre vo­
lonté, en lui communiquant une force surnaturelle et des 
tendances divines. 

Cette seconde manière de nous unir à Jésus-Christ va 
maintenant nous occuper, et l'espérance devenir l'objet 
de nos leçons. Or, l'espérance occupe le milieu entre la 
foi et la charité; et la foi, l'espérance, la charité, sont, 
comme nous l'avons déjà dit, d'après saint Augustin et 
saint Thomas, les trois degrés qui nous élèvent jusqu'à 
l'union avec le nouvel Adam. L'espérance tient de la foi, 



CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE. 475 

parce qu'elle s'appuie sur elle; elle tient de la charité, 
parce que sa perfection est en elle. « La foi, dit Origène, 
est la base de l'édifice, l'espérance en est le corps et la cha­
rité le couronnement l . » Par là, il est facile de voir que 
ces trois vertus, comme trois sœurs, se supposent, s'appel­
lent, se donnent la main et se perfectionnent mutuelle­
ment. 

Ces notions essentielles montrent clairement l'utilité de 
notre plan et l'économie tout à la fois si simple et si fé­
conde de l'œuvre de la Rédemption. Étudions maintenant 
l'espérance en elle-même, et pour cela répondons aux 
questions suivantes : 1° Qu'est-ce que l'espérance? 2° quels 
en sont les fondements ? 3° quelle en est la nécessité ? 
4" quelles en sont les qualités? 5" quels péchés lui sont op­
posés? 6° quel en est l'objet? 7° par quels moyens s'obtientr 
elle? 

1° Qu'est-ce que l'espérance ? — Vespérance est un đon 
de Dieu et une vertu surnaturelle par laquelle nous atten­
dons avec confiance tout ce que Dieu nous a promis. Nous 
disons que l'espérance est un don, c'est-à-dire un bien gra­
tuitement donné ; une vertu, c'est-à-dire une force, une 
aptitude, qui dispose l'âme à attendre avec assurance ; 

1 Puto quod prima salutis initia, et ipsa fundamenta fides est ; profectus 
vero et augmenta «édifiai spes est, perfectio autem et culmen totius operis 
charitas est, eti deo major omnium dicitur charitas. (Orig., lu epist. ad Rom., 
c. iv.) Origene, pas plus que nous, ne veut dire par là que la foi est la pre­
mière grâce : proposition condamnée. — Fides absolute prœceditspem... ob-
jectum enim spei proponitur nobis per fidem, per quam nobis innotescit quod 
ad vitam oeternam possumus pervenire, et quod ad boc paratum est nobis di-
vinum auiilium... In via generationis spes est prior cliaritate... Spes enim 
introducit cbaritatem in quantum aliquis sperans remunerari a Deo, accen-
ditur ad amandum Deum et servandum prœcepta ejus. Sed, secundnm ordi* 
nem perfectionis, charitas prior est naturaliter, et ideo, adveniente charitate, 
spes perfectior redditur, quia de amicis maxime speramus. [S. Tliom., 2« 2 " , 
q. ivu, art. T et 8, corp. 



4 7 6 CATÉCHISME 

surnaturelle, parce qu'elle vient de Dieu, qu'elle a poui 

objet des biens auxquels l'homme ne peut atteindre de lui-

même et auxquels il n'a aucun droit par sa nature. 
Mais, comme nous l'avons expliqué dans la première 

partie du Catéchisme, Dieu ayant gratuitement destiné 
l'homme à une fin surnaturelle, il lui a promis les moyens 
d'y arriver. Tout ce que Dieu nous a promis, c'est-à-dire 
la possession de lui-même dans le Ciel et les moyens d'y 
parvenir; en d'autres termes, la grâce en ce monde et la 
gloire dans l'autre. 

2* Quels sont les fondements de l'espérance? — Les fon­
dements de notre espérance sont la fidélité de Dieu à ses 
promesses et les mérites de Notre-Seigneur. La fidélité de 
Dieu; rien de plus solide que ce premier fondement. Dieu 
ne peut pas plus nous tromper qu'il ne peut cesser d'être 
Dieu. Or Dieu nous tromperait s'il manquait à ses pro­
messes ; car elles sont formelles, mille fois répétées et ac­
compagnées de serment. 

Ajoutons, pour nous rassurer pleinement et faire de 
notre espérance comme une ancre immobile, qu'aux pro­
messes se joignent en Dieu toutes les conditions nécessaires 
pour les tenir : la toute-puissance, la sagesse et la bonté 
infinies. Il est tout-puissant, rien ne saurait l'empêcher de 
tenir ses promesses. Il est infiniment sage, rien ne peut 
ni lui faire oublier ses promesses, ni ignorer nos deman­
des, ni méconnaître nos besoins. Il est infiniment bon, il 
ne peut ni ne veut se jouer de nous. Comme un édifice sur 
sa base, l'espérance repose donc en premier lieu sur la 
toute-puissance, la sagesse, la bonté infinie et la fidélité de 
Dieu : immuables perfections auxquelles elle rend un so­
lennel hommage. 

Elle repose, en second lieu, sur les mérites de Notre-



DE PERSÉVÉRANCE. 477 

* S. Thom. 2» 2 " q. xxn, art. 1, cor p. 

Seigneur. D'une part, ces mérites sont infinis, ils suffisent 
par conséquent pour nous obtenir tout ce qui est nécessaire 
à notre salut ; d'autre part, ces mérites sont à nous, nous 
pouvons donc nous en prévaloir et nous en servir en toute 
confiance. Le prix de toutes les grâces que nous sollicitons 
est payé d'avance, et Dieu lui-même l'a accepté. Il s'est 
engagé à nous accorder tout ce que nous demanderions par 
les mérites de son Fils. 

Une seule chose peut troubler notre sécurité, c'est notre 
indignité et notre inconstance. De là vient que nous ne 
pouvons avoir, tant que nous sommes ici-bas, une certi­
tude absolue. Nous pouvons très-bien avoir une certitude 
morale que nous sommes en état de grâce, et cette assu­
rance suffit pour nous tranquilliser. La preuve qu'on peut 
avoir cette assurance morale, c'est que l'Eglise ordonne 
à tous ses enfants de communier. Or, elle se garderait 
bien de leur faire un pareil commandement s'ils ne pou­
vaient s'assurer, autant que cela est possible dans l'or­
dre actuel de la Providence, qu'ils sont dans l'amitié de 
Dieu. 

3° Quelle est la nécessité de l'espérance? — L'espérance 
est d'une nécessité absolue pour le salut. En effet, nous ne 
pouvons arriver au salut sans accomplir la volonté de Dieu. 
Or, la volonté expresse de Dieu est que nous croyions à 
sa fidélité dans ses promesses, et que nous attendions avec-
assurance la béatitude éternelle avec les moyens d'y par­
venir. Ne pas espérer en Dieu, n'est-ce pas lui faire le plus 
sanglant outrage? Il y a donc un précepte formel, direct, 
qui nous impose à tous le devoir rigoureux d'espérer et 
de produire des actes d'espérance *. 



478 CATÉCHISME 

Chaque page de l'Écriture nous l'intime. Parmi les 
transgressions reprochées à Saùl, Dieu met la violation de 
ce commandement : / / n'a point espéré au Seigneur, dit-il ; 
c'est pourquoi il ta fait mourir *. Saint Paul, écrivant à 
Timothée, lui dit : Ordonnez aux fidèles de ne pas espérer 
dans les richesses incertaines, mais dans le Dieu vivant *. 
Dans son épître aux Hébreux, il s'exprime d'une manière, 
ce semble, encore plus positive : / / faut, dit-il, que celui 
qui veut s'approcher de Dieu croie qu'il est, et qu'il est 
rémunérateur 3 . Il faut, voilà le précepte ; rémunérateur, 
voilà l'obligation d'attendre de Dieu la béatitude éternelle. 

Ce devoir de l'espérance est tellement impérieux qu'il 
est la condition indispensable de notre salut : c'est par 
l'espérance que nous sommes sauvés, ajoute le grand Apô­
tre *. Non-seulement nous sommes obligés de conserver 
l'espérance habituelle que nous avons reçue dans le bap­
tême, mais nous sommes tenus de faire des actes formels 
d'espérance. Les circonstances où nous devons les produire 
sont : 1° lorsque nous arrivons à l'âge de raison; 2° lors­
que nous sommes assaillis par quelque grave tentation de 
désespoir ; 3° lorsque nous sommes à l'article de la mort ; 
et enfin, plusieurs fois dans le cours de la vie, ainsi que 
nous l'avons expliqué en parlant de la foi. 

4° Quelles sont les qualités de l'espérance? — L'espé­
rance doit être surnaturelle, ferme et universelle. Elle doit 
(Ure surnaturelle; c'est sur la bonté, la puissance, la sa'-
gesse de Dieu et sa fidélité dans ses promesses, ainsi que 
sur les mérites infinis de Notre-Seigneur, que nous devons 
compter pour obtenir la béatitude éternelle. Celui qui 
compterait pour son salut sur ses bonnes œuvres ou sur 

» / VaraK, x. — » / Timoth., vi. — » Hebr., xi, 5-
* Spo salvi tacti sumus. (/tom., vin.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 479 

l'appui de quelque créature, en excluant le secours sur­
naturel et gratuit que Dieu nous donne par la grâce, non-
seulement n'aurait pas une espérance véritable, mais 
encore il pécherait mortellement contre la foi et contre 
l'espérance. 

Ce n'est pas que nous ne devions faire des bonnes œu­
vres et compter sur elles ; mais nous ne devons les regarder 
que comme des moyens secondaires, qui tirent toute leur 
force de la grâce. En effet, puisque la vie éternelle nous 
est proposée comme une couronne, et que nul ne sera cou­
ronné que celui qui aura vaillamment combattu, il est 
évident que, pour l'obtenir, nos bonnes œuvres sont exi­
gées, non pas, encore une fois, comme elles sont en elles-
mêmes et séparées de la grâce, mais comme faites par le 
secours de Dieu 1 . 

L'espérance doit être ferme. Nous devons attendre avec 
une assurance inébranlable les biens que Dieu nous a 
promis, parce que rien n'égale ni la fidélité de Dieu à ses 
promesses, ni sa puissance, ni sa volonté de les acomplir, 
ni les mérites de Notre-Seigneur acceptés par lui, comme 
prix du Ciel qui nous est réservé et de la grâce pour 
l'obtenir. Mais si du côté de Dieu notre espérance doit être 
immobile, elle ne saurait l'être du côté de nous-mêmes, 
à cause de notre inconstance. Pour lui donner ce caractère, 
autant qu'il est compatible avec la faiblesse humaine, il 
faut, comme dit saint Pierre, nous efforcer par nos bonnes 
œuvres et la pratique fidèle de nos devoirs, de rendre notre 
vocation au bonheur éternel de plus en plus certaine a . 

L'espérance doit être universelle, c'est-à-dire s'étendre 
à tout ce que Dieu nous a promis sans exception, ni di-

1 Mayol., Prceambul. ad Deçà'., q. u, p . 836. 
» // Petr., i, 10. 



480 CATÉCHISME 

minution. Espérer l'accomplissement d'une promesse et 
ne pas espérer avec la même confiance l'accomplissement 
d'une autre, serait anéantir l'espérance qui repose sur un 
fondement unique. Gomme la foi, l'espérance ne peut se 
diviser. Elle est tout entière, complète et universelle, ou 
elle n'est pas. 

S 0 Quels sont les péchés opposés à l'espérance? — Est-il 
possible de pécher contre une vertu qui doit nous être si 
douce à nous, tristes exilés dans la vallée des larmes ? 
Hélas 1 oui, et on pèche contre l'espérance de deux ma­
nières, par excès et par défaut, par la présomption et par 
le désespoir. 1° Ceux-là pèchent par présomption, qui se 
flattent de pouvoir obtenir le pardon de leurs péchés sans 
y renoncer et sans les détester; de vivre chrétiennement 
sans réprimer leurs passions, sans réfléchir souvent sur 
les vérités du salut, sans fréquenter les sacrements et se 
mettre en état de les recevoir dignement ; de mourir de la 
mort des Saints sans mener la vie des Justes, sans se mor­
tifier et sans observer fidèlement les Commandements de 
Dieu et de l'Église. 

Les présomptueux se mettent dans un très-grand danger 
de perdre leur âme. Témoin ce pécheur qui vivait depuis 
longtemps dans l'oubli de ses devoirs et qui avait coutume 
de dire : J'ai bien le temps de me convertir ; à la fin de ma 
vie, je me sauverai avec trois mots. Un jour, se promenant 
à cheval, il veut passer sur un pont à moitié rompu. Son 
cheval fait le rétif, et, pour le faire avancer, il lui donne un 
coup d'éperon. Mais le cheval se cabre et saute dans l'eau, 
où le malheureux cavalier se noie sans pouvoir dire autre 
chose que ces trois mots de colère et de désespoir : Que le 
diable emporte tout. 

Pour se corriger de la présomption, il faut songer à cet 



DE PERSÉVÉRANCE. 481 

avertissement du Sage : Ne dites point : La miséricorde de 
Dieu est grande, il pardonnera la multitude de mes pé­
chés ; car la miséricorde et la colère viennent de lui, et sa 
colère a F œil ouvert sur le pécheur *. Il faut se souvenir 
que tous les saints ont fait de grands efforts pour se sau­
ver ; que Notre-Seigneur a dit que personne ne serait cou­
ronné s'il n'avait vaillamment combattu ; que, pour être 
glorifié, il faut souffrir ; que le chemin du ciel est resserré, 
la porte étroite ; que le royaume des Cieux souffre violence, 
qu'il faut l'acheter, l'emporter d'assaut. 

2° On pèche contre l'espérance par défaut, lorsqu'on né­
glige de faire en temps convenable des actes de cette vertu ; 
lorsqu'on se laisse aller au désespoir, soit parce qu'on re­
garde ses péchés comme trop énormes ou trop nombreux 
pour en obtenir le pardon ; soit parce qu'«n regarde ses pas­
sions comme trop violentes, ou ses mauvaises habitudes 
comme trop enracinées, pour pouvoir jamais s'en affran­
chir; soit parce qu'on s'afflige et qu'on s'inquiète sans 
mesure pour la moindre imperfection, comme font les 
scrupuleux, qui semblent croire que Dieu est toujours aux 
aguets pour les surprendre; soit, enfin, parce qu'on ne se 
confie pas assez à la Providence, et qu'on s'abandonne à 
de trop grandes inquiétudes pour les choses nécessaires à 
la vie. L'état du désespoir est un état affreux. Le péché, a 
dit un saint, donne la mort à l'âme et le désespoir met 
un obstacle invincible à sa résurrection *. 

Le remède au désespoir est de remettre devant les 
yeux l'infinie bonté avec laquelle Dieu nourrit les oiseaux 
du Ciel et jusqu'au plus petit insecte, mais surtout sa mi-

« Bec/., iv. 
> Perpetrure flagitium aliqtioa, mors anima: est ; sed desperare est descen­

d e s in infernum. [S. Isid., Liu., de serra. Bon., c. xi .) 
III. «1 



482 CATÉCHISME 

séricorde que rien ne lasse ni ne rebute. U faut se rappeler 
qu'il a pardonné à de bien plus grands pécheurs ; qu'il ne 
méprise jamais les cœurs contrits ; qu'il n'y a que le péché 
de l'impénitence finale qui soit irrémissible. Il faut consi 
dérer l'étonnante facilité avec laquelle il a pardonné à D avid, 
à Madeleine, à saint Augustin, à saint Pierre, au bon Lar­
ron 1 : il aurait pardonné à Judas lui-même, si Judas 
était venu lui demander pardon. 

U faut s'encourager en lisant la parabole de la Brebis 
perdue ou de l'Enfant prodigue, ou l'histoire de la Passion 
de Notre-Seigneur. En un mot, il faut se rappeler que nous 
avons en Dieu le plus tendre des Pères, qui veut sincère­
ment que tous ses enfants se convertissent et se sau­
vent; en Jésus-Christ un charitable Sauveur, qui nous 
a aimés jusqu'à mourir pour nous, et qui nous aime 
jusqu'à se donner à nous ; en Marie, une Mèrepleine de 
tendresse, qui est le refuge de tous les pécheurs les plus 
désespérés; dans les Anges et les Saints, de puissants 
protecteurs s . 

6° Quel est l'objet de l'espérance? — Le premier et le 
plus noble objet de l'espérance, c'est la béatitude éternelle, 
ou, en d'autres termes, la possession de Dieu et des biens 
dont il est la source, pendant toute l'éternité. Tel est le 
degré sublime auquel s'élève l'espérance chrétienne. Fran­
chissant tous les espaces, laissant au-dessous d'elle tous 
les biens créés, quelque grands, quelque séduisants qu'ils 
soient, elle pénètre, suivant l'expression de saint Paul, 
jusque dans le sanctuaire où Dieu voile les merveilles de 
son être. Là, s'attachant à l'Etre des êtres, elle le'saisitet 

i Voir notre Histoire du bon Larron, un vol. in-12. 
» Voyez S. Aug., In Psalm. xxxrin, n. 9 



DE PERSÉVÉRANCE. 483 

ne veut plus s'en séparer jusqu'à ce qu'elle en ait fait sa 
conquête et sa possession éternelle ». 

Le second objet de l'espérance, c'est la grâce. Par là il 
faut entendre tous les moyens qui nous sont nécessaires, 
pour arriver à la béatitude éternelle. Or, c'est dans la vie, 
pendant que notre âme est unie à notre corps, que nous 
devons travailler à obtenir la vie éternelle. D'où il résulte 
que tout ce qui est nécessaire à la vie de l'âme et à la vie 
du corps, est l'objet secondaire de l'espérance. Dieu, qui 
veut la fin, veut aussi les moyens. Voilà pourquoi il nous 
ordonne d'attendre de lui et de lui demander chaque jour 
la possession de son royaume, puis le pain, c'est-à-dire tout 
ce qui nous est nécessaire spirituellement et corporelle-
ment pour travailler, pendant les jours de notre vie mor­
telle, à obtenir la béatitude qu'il nous a promise. 

Il est donc permis de demander à Dieu tous les biens 
de l'âme et du corps, mais seulement en vue de notre fin 
dernière. Les demander pour s'y reposer, s'y complaire 
sans les faire servir comme de degrés pour nous élever au 
Ciel, c'est un renversement criminel de l'ordre, c'est la 
dégradation de l'âme *. En résumé, la gloire, c'est-à-dire 
la possession de Dieu pendant l'éternité, et, ici-bas, la grâce, 
qui est le commencement de la gloire : tel est l'objet de 
l'espérance chrétienne 3 . Que sont toutes les autres espé­
rances comparées à celle-là ? 

Dans la leçon précédente nous avons parlé de la gloire 

> S^es incedit usque ad interiora velaminis, [Hebr., vi, 19.) 
*Proprium et principale objectum spei est beatitudo œterna... Quaecum-

que alia bona non debemus a Deo petere nisi in ordine ad beatitudinem seter-
nam. (S. Th., 2» 2«, q. xvn. art. 2.) 

* Quia et divina gratia Dei sit et largitio quodammodo ipsius divinitatis. 
(Cassian., de Incam. Chr., lib. II, c. vi.) — Sic igitur per hoc, quod dicitur 
liomo gratiam Dei habere, significatur quiddam supcrnaturale in homine a 
Dco proveniens. (S. Thom., p. I, q. ex, art. 1.) 



484 CATÉCHISME 

et nous en parlerons encore dans la dernière partie du Ca­
téchisme. U reste à faire connaître la grâce qui doit nous 
y conduire. La réponse aux questions suivantes suffit pour 
nous apprendre ce que nous devons savoir de ce don ines­
timable de Dieu : l'Q'est-ce que la grâce ? 2° La grâce nous 
est-elle nécessaire? 3 e La grâce nous sauve-t-elle toute 
seule? 4° La grâce détruit-elle notre liberté? S 0 Quelles 
sont les différentes espèces de grâces? 6° La grâce est-elle 
toujours à notre disposition? 7" Quels sont les effets de la 
grâce? 8° Quelle est l'excellence de la grâce? 

1° Qu'est-ce que la grâce?—Considérée dans sonessence, 
la grâce est un principe ou élément divin qui nous fait 
réellement enfants de Dieu et héritiers de sa gloire 4 . 
Dans ses rapports avec nous, la grâce se définit : Un secours 
ou don surnaturel que Dieu nous donne gratuitement en 
vue des mérites de Notre-Seigneur Jésus-Christ pour opérer 
notre salut *. La grâce est un don, c'est-à-dire un présent 
que Dieu nous fait; une lumière, une force qu'il répand 
dans notre âme et qui ajoute à sa perfection; un don 
surnaturel c'est-à-dire qui est au-dessus des forces de la 
nature, des exigences de toute créature, en sorte qu'il ne 
peut venir d'aucun être créé ; qui vient par conséquent de 
Dieu seul et qui consiste dans une certaine communica­
tion de lui-même, communication commencée sur la terre 
pour être consommée dans le Ciel 8 . Que Dieu nous donne, 

» Voir notre Traité du Saint-Esprit, t. II. 
* Donum supernaluralc créatures intellectuali gratis a Deo concessum in-

tuitn meritorum Christi Domini, in ordine ad vitam aUernam. (Montag., de 
Graf., art. 2.) 1' 

* Donum gratis excedit omnem facultatem natura, cum nilu'I aliud sit 
quam qutedam participatio divin» naturœ, quia excedit omnem aliam natu­
ram ; et ideo impossibile est quod aliqua creatura gratiaro causet. Sic enim 
necesse est quod solus Deus deiflcet communicando consortium divin» na­
ture, per quamdam similitudinis participutionern, sicut impossibile est quod 



DE PERSÉVÉRANCE. 485 

c'est-à-dire aux hommes et aux Anges, qui, étant les seu­
les créatures intelligentes, sont seuls capables de recevoir 
la grâce; gratuitement, c'est sans aucun mérite person­
nel de notre part et sans aucune exigence de notre nature. 

Il résulte de là que nous ne pouvons mériter la première 
grâce, il faut que Dieu nous la donne dans sa prévenante 
bonté. L'augmentation de grâce que nous méritons par nos» 
bonnes œuvres provient de la grâce primitivement accor • 
dée gratuitement, en sorte que cette augmentation peut 
être appelée tout à la fois une récompense et une grâce : 
récompense, puisqu'elle est le prix du mérite; grâce, parce 
que ce mérite découle de la grâce, qui, dans son principe, 
sa racine et son origine, est absolument gratuite *. 

En vue des mérites de Notre-Seigneur Jésus-Christ. 
Ainsi Dieu est l'auteur ou la cause efficiente de la grâce. 
Notre-Seigneur immolé, satisfaisant et intercédant pour 

aliquid igniat, nisi solus ignis. (S. Th., 1* 20>« q. cxn, art. 1.) — Gratia qna 
est accidens est quasdam similitude- divinitatis participata in lioniine. (Id., 
p. III, q. U, art. 10.) — Assumptio quœ fit per gratiam adoptionis terminât» 
ad quamdam participationem divin» natur» secundum assimilationem ad 
bonitatem illius, secunđum illud II Petr., i : Bivùtœ consortes naturœ. (Id., 
id., q. m , art. 4.) — Ex dictis hucusqne, colliges ex S. Thoma aliisque post 
Ipsum communiter tbeologis, supernaturalitatem primario et essentialiter 
consistere, tum in excellentia supra ordinem, exigentiam et vires activas, tum 
physicas, tum intentionales cujuslibet naturœ tam créât» quam creabilis ; 
id est, quod supernaturale dicitur, a nulla natura creata produci, aut intui-
tione cognosci potest ; tum in mira Dei, ut in se est, communicatione, id est, 
in exiinia quadam cum ipso Deo, qualis in se est spectato, conjunctione 
et unione ; aut realis et physica, qualis est liyposlatica unio; aut inten-
tionali proxima, qualis est visio beatifica, aut intentionali mediata, et mi­
nus proxima, qualia sunt gratia sanctifleans, virtutes théologie», aliaque 
hujusmodi dona, quœ ad assequendam ipsius Dei, sicut in se est, pos-
aessionem ex natura sua ordinantur, ac per se disponunt. (Montag., de 
Graf., art. 2.) 

t Cum omne bonum meritum noslrum non in nobis faciat nisi gratia ; cum 
Deus coronat mérita nostra, nihil aliud coronat quam munera sua. (S. Ang., 
Epist. GXCIV, alias cv, n. 19.) 



4 8 6 C A T E C H I S M E 

nous, est la cause méritoire de la grâce ; c'est de la plé­
nitude de ses mérites que nous sommes enrichis Sur 
quoi il faut remarquer, en passant, combien la grâce de 
Notre-Seigneur mérite d'être appelée surnaturelle et gra­
tuite, puisqu'elle est accordée, non pas à l'homme ami, 
mais à l'homme ennemi de Dieu par le péché. Pour opé­
rer notre salut; ces paroles marquent la cause finale de la 
grâce, je veux dire le but suprême pour lequel Dieu nous 
la donne. « En effet, dit saint Augustin, c'est par la grâce 
qu'étant prédestinés, nous sommes appelés, que nous 
sommes justifiés, que nous sommes glorifiés s . » 

La grâce répandue dans nos âmes est donc le principe 
d'un nouvel être, d'une nouvelle vie qui nous ennoblit, 
qui nous élève en nous communiquant un certain com­
mencement de la substance de Dieu, pour nous conduire 
à la consommation de nous-mêmes en lui, et à notre par­
faite ressemblance avec l u i 3 ; en sorte que, s'il était per­
mis d'employer cette expression, sur la terre l'homme rem­
pli de la grâce est un Dieu commencé, et, dans le Ciel, le 
Saint est un Dieu fini. Quelle noblesse ! mais quelle re­
connaissance et quelle sainteté ! 

La grâce nous est-elle nécessaire ? — Demander si la 
grâce nous est nécessaire pour opérer notre salut, c'est de­
mander, si, avec les seules forces de sa nature, l'homme 
peut faire quelque chose au-dessus des forces de la nature ; 
si l'oiseau peut voler sans ailes ; si l'astronome peut, sans 
télescope, apercevoir les astres qui échappent à l'oeil nu ; 
en un mot, c'est demander si l'homme, créature finie, 

* De plenitudlne ejus omnes nos accepimus. (Joan., i.) 
* Cratia enim est qua predestinati vocamur, justificamur, glorificamur. 

(S. Ang., Epist., « v u . ) 
8 Participes enim Christi effecti sumus, si tamen initium substantiœ ejus 

usque ad flnem lirmura retineamus. {Heb., m, 14.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 487 

peut, par ses seules ressources, arriver à un bonheur infini : 
poser ainsi la question, c'est la résoudre. Voilà pourquoi 
l'Église catholique frappe d'anathème l'homme assez 
orgueilleux, comme Dieu lui-même frappa Lucifer de la 
foudre, pour oser dire que, sans l'inspiration et le secours du 
Saint-Esprit, agissant le premier en nous, on peut croire, 
espérer, aimer ou se repentir comme il faut pour obtenir 
la grâce de la justification 

Ainsi, nous ne pouvons de nous-mêmes avoir la foi, ni le 
commencement de la foi, l'espérance ni le commence­
ment de l'espérance, la charité ni le commencement de la 
charité, la contrition ni le commencement de la contri­
tion, ni prier, ni nous préparer à recevoir la grâce, ni ob­
server les commandements de Dieu, ni faire la moindre 
bonne œuvre, ni même prononcer le nom de Jésus d'une 
manière surnaturelle et méritoire sans le secours de la 
grâce a . Ajoutons qu'il nous faut de plus un secours spé­
cial de Dieu, pour persévérer dans le bien et mourir dans 
l'amitié de Dieu s . Se peut-il une plus grande indigence ? 
se peut-il aussi une obligation plus étroite de nous humi­
lier et de prier * ? 

3° La grâce nous sauve-t-elle toute seule ? — La grâce 
nous est donnée pour agir, c'est-à-dire pour observer les 
commandements que Dieu nous a faits : elle manquerait 

i Si quis dixerit sine prswenientis Spiritus sancti inspiratione atque adju-
torio, hominem credere, sperare, diligere, aut pœnitere posse sicut oportet ut 
ai justificationis gratia conferatur, anathema sit. (Conc. Trid., sess. vi, 
can. ni.) 

* Oratio est gratis certificatio. (S. Aug.,d« Grat. chr., c. xxvi, n. 27.) — 
Deus enim est qui operatur in nobis et velle et perficere. [philipp., n, 13.) — 
Nemo potest dicere, Dominus Jésus, nisi in Špiritu sancto. (/ Cor., xn, 3.) 

* Si quis dixerit justiflcatum sine speciali auxilio Dei in accepta justitia 
perseverare posse, anathema sit. (Conc. Trid., sess. vi, can. xxn.) 

* Conc. Trid., sess. vi, can. xm. 



488 CATÉCHISME 

son but si nous n'agissions pas. Il est donc évident que la 
grâce ne nous sauve pas toute seule, elle exige notre coopé­
ration. Aussi, l'Apôtre saint Paul, en parlant des grandes 
actions qu'il avait faites et des prodiges de miséricorde 
dont il était l'objet ou l'instrument, ne dit pas : C'est la 
grâce seule qui a fait tout cela, ni : C'est moi qui ai fait 
tout cela ; mais il dit : Cest par la grâce de Dieu que je 
suis ce que je suis, et la grâce n'a pas été vaine en moi ; 
mais j'ai travaillé plus qu'eux tous, non pas moi, mais la 
grâce de Dieu avec moil. En un mot, sans la grâce nous 
ne pouvons rien dans l'ordre du salut, avec la grâce nous 
pouvons tout. Dieu ne nous commande rien d'impossible, 
mais, en commandant, il nous avertit de faire ce que nous 
pouvons, et il nous aide afin que nous le puissions *. 

Or, nous coopérons à la grâce lorsque nous agissons 
fidèlement d'après ses inspirations et non d'après les mou­
vements aveugles de nos penchants ou les simples lumières 
de notre esprit, sans rapporter ce que nous faisons à notre 
fin surnaturelle. Rien n'est plus nécessaire que de corres­
pondre à la grâce. De notre fidélité à ce devoir fondamen­
tal, dépendent notre salut et le degré de gloire dont nous 
jouirons dans le Ciel. Le recueillement habituel, la mor­
tification de nos sens intérieurs et extérieurs, sont les 
moyens de sentir les inspirations de la grâce, comme le 
prix inestimable de la grâce est le plus puissant motif 
d'en profiter. 

1 / Cor., xv, 10; Cone. Trid., seu . vi, cap. xi. — Non ego autem, sed 
gratin Dei mecum, id est, non solas, sed gratis Dei mecura, ac per hoc nec 
gratia Dei sola, nec ipse solus, sed gratia Dei cum illo. (S. Aug., de G rat. et 
lib. Arb., c. v, n. 12.) 

1 Non quod sufficientes simus aiiquid cogitare a nobis, quasi ex nobis; sed 
sufficientia nostra ex Dco est. (// Cor., m.) — Deus impossibilia non jubet, 
sed jubendo monet lacère quod possis... et adjuvat ut possis. [Cone. Trid., 
se«s. vi, can. u.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 489 

4* La grâce détruit-elle notre liberté? — Gomme il arrive 
à tous ceux qui abandonnent la boussole infaillible de la 
foi, pour se laisser conduire aux lumières incertaines de 
leur faible raison, les hérétiques sont tombés, sur l'article 
de la grâce, dans deux excès opposés. Les uns, comme les 
Pélagiens, ont exalté l'homme outre mesure et ont nié 
qu'il eût besoin de la grâce ; les autres, comme les Lu­
thériens, l'ont abaissé jusqu'à en faire un automate et nié 
son libre arbitre. Entre ces deux erreurs également fatales, 
puisque l'une nourrit l'orgueil et l'autre conduit au déses­
poir, la vérité se trouve et dit anatkème à ceux qui nient 
la nécessité de la grâce ; anathème aussi à ceux qui nient 
la liberté de l'homme sous l'influence de la grâce. 

Par le péché, le libre arbitre de l'homme a été affaibli. 
L'homme a donc besoin d'un secours et d'un remède, c'est 
la grâce. La grâce ne détruit pas plus la liberté humaine, 
que le remède ne détruit la santé, que le bâton aux mains 
du vieillard ne détruit sa liberté. Au contraire, elle la 
perfectionne et la guérit en nous donnant des lumières et 
des forces, que nous ne pouvons avoir de nous-mêmes 1 . 
L'homme fortifié par la grâce reste libre de sa volonté. Il 
peut agir, il peut résister, il peut faire le bien, il peut faire 
le mal : chacun le sait, chacun le sent : folie de vouloir 
prouver une vérité dont la négation justifierait à l'instant 
tous les crimes, ou plutôt qui anéantirait toute distinction 
entre le crime et la vertu 2 . 

5° Quelles sont les différentes espèces de grâce ? — La 
grâce se divise : 

En grâce extérieure, qui comprend tous les moyens 

» S. Th., 1» 2", q. cix, art. 3 . 
» Vos semper Spiritui sancto resistitis. [Act., v u ; Cone. Trid., sess. iv , 

v, VI.) 



490 CATÉCHISME 

extérieurs que Dieu nous donne, pour opérer notre salut; 
nous l'avons expliquée «n parlant de la Religion 

En grâce intérieure, qui comprend les lumières, les 
inspirations, les forces, les bons mouvements que Dieu 
communique à nos âmes, pour leur faire connaître et ac­
complir le bien ou pour résister au mal. 

En grâce gratuitement donnée, c'est-à-dire dont le but 
principal n'est pas la sanctification personnelle de celui 
qui la reçoit, mais la sanctification du prochain. De ce 
nombre sont les dons de science, de prudence, le pouvoir 
de remettre les péchés et autres semblables faveurs a . 

En grâce qui nous rend agréables à Dieu, c'est-à-dire 
dont le but principal est la sanctification de la personne 
qui la reçoit. Or, la grâce nous rend agréables à Dieu de 
deux manières : soit en nous rendant justes de pécheurs que 
nous sommes, c'est-à-dire en nous faisant passer de l'état 
du péché mortel à l'heureux état de l'amitié de Dieu ; soit 
en nous rendant encore plus justes que nous ne sommes, 
par l'augmentation de la sainteté et de la charité qu'elle 
communique à nos âmes. C'est ce qu'on appelle la pre­
mière et la seconde grâce sanctifiante, le plus précieux de 
tous les biens, puisqu'elle est le gage de la béatitude éter­
nelle. 

La grâce sanctifiante est ou habituelle, ou actuelle. La 
grâce sanctifiante habituelle est celle qui, demeurant en 
nous après y être entrée, soit par le baptême, soit par la 
pénitence, nous rend justes devant Dieu en nous commu­
niquant quelque chose de divin et nous rendant d'une 
certaine façon participants de la nature même de Dieu *. 

< Tome II, leçon i. 
: Unictiique datur manifestatio Spiritus ad utilitatem. (/ Cor., iv, 10.) 
* Gratia habitualis justificans ea est qua bomo formaliter justus evadit. 



DE PERSÉVÉRANCE. 491 

A la grâce sanctifiante habituelle se rapportent les vertus 
infuses, c'est-à-dire que nous ne pouvons avoir par les 
seules forces de notre nature, mais qui sont répandues 
dans nos âmes par la seule bonté de Dieu, et dont nous 
recevons les prémices dans le baptême. On en compte 
sept : les trois vertus théologales : la foi, l'espérance et la 
charité ; et les quatre vertus cardinales : la justice, la 
prudence, la force et la tempérance ; enfin les sept dons du 
Saint-Esprit. 

La grâce sanctifiante actuelle est une lumière passagère 
que Dieu donne à notre esprit, un mouvement passager 
qu'il communique à notre volonté, pour nous faire connaî­
tre et pratiquer le bien *. La grâce actuelle nous est néces­
saire pour faire le bien, car c'est elle qui met en mouve­
ment la grâce habituelle et qui la réduit en acte s . « De 
même, dit saint Augustin, que notre œil, si parfaite­
ment sain qu'il soit, ne peut voir, à moins d'être frappé 
d'un rayon lumineux ; de même l 'homme, si pleine­
ment justifié qu'on le suppose, ne peut vivre, c'est-à-dire 
agir comme il faut, à moins d'être aidé par la grâce de 
Dieu » 

« Gomme la tête influe sur les membres, et la vigne sur 
les branches, ainsi, ajoute le saint Concile de Trente, No­
tre-Seigneur Jésus-Christ répand une vertu sensible sur 
les justes mêmes, et toujours cette vertu précède, accom­
pagne et suit leurs actions, qui sans elle ne peuvent en 

dam el quoddam esse divinum communicalur, et suo modo divine fit parti-
ceps nature. (Montag., de Grat., p . 810.) 

i Momentanea illustratio intellectus, et motio voluntatis, qua Deua in nobia 
aine nobia efficit, ut ccilicet bene velimus et bene agamus. (Montag., de 
Grat., p . 819.) 

» S. Th. 1» 2 " , q. ex, art. 2. 
* DeNatur. et Grat., c. xxvi, n. 29, 



492 CATÉCHISME 

aucune manière être agréables à Dieu ni méritoires *. » 
6° La grâce est-elle toujours à notre disposition ? — D'un 

côté, Dieu veut que chacun de nous arrive au salut. Le 
moyen d'arriver au salut, c'est d'accomplir les commande­
ments de Dieu, qui n'ordonne rien d'impossible. D'autre 
part, il est de foi que sans la grâce nous ne pouvons 
accomplir les commandements de Dieu. Il es* donc de foi 
que la grâce est toujours à notre disposition. Elle y est de 
deux manières : ou immédiatement, en ce sens que nous 
pouvons sur-le-champ, et sans un nouveau secours, vain­
cre la tentation, accomplir la bonne œuvre qui se présente; 
ou médiatement, en ce sens que nous pouvons obtenir la 
grâce nécessaire pour résister à la tentation qui nous 
presse ou faire le bien qui nous est commandé. 11 faut 
seulement remarquer que les justes et les pécheurs ordi­
naires, obtiennent plus facilement la grâce dont ils ont 
besoin, et que la difficulté est plus grande pour les endurcis. 

Disons en finissant que les infidèles eux-mêmes re­
çoivent en temps et lieu les grâces suffisantes pour éviter 
le mal, et s'ouvrir ainsi peu à peu le chemin du salut, 
quelle que soit la nature de ces grâces dont la sagesse in­
finie de Dieu s'est réservé le secret. Nous savons qu'il en 
est ainsi, car Notre-Seigneur Jésus-Christ est mort pour 
tous les hommes 3 ; en sorte que les méchants périssent, 
non parce qu'ils n'ont pas pu être bons, mais parce qu'ils 
ne l'ont pas vou lu 8 . Ajoutons qu'outre la grâce sanctifiante 

1 Christus tanquam caput in membre, et tanqnam vitis in palmites, in 
ipsos justiflcatos Jugiter virtutem induit, quœ virtus bona eornm opera sem-
per prtecedit, et comitatur, et subsequitur, et aine qua nulio pacto Deo grata 
et roentoria esse possunt. (Sess. vi, can. xvi.) 

* H Cor., v. 
s M al os non perire quia boni esse non potuerunt, sed quia boni esse nolue-

runt. (Conc, Valent., m. c. n.) 



DE PERSEVERANCE. 493 

nous avons besoin d'un secours spécial pour persévérer 
jusqu'à la fin ». 

De là, vous conclurez facilement que les Pélagiens, les 
.Semi-Pélagiens, les Protestants, les Jansénistes, étaient 
dans l'erreur, et que l'Église catholique, chargée du dépôt 
de la foi, a eu raison de les commander : les premiers, 
parce qu'ils niaient la nécessité de la grâce ; les seconds, 
parce qu'ils n'admettaient la nécessité de la grâce que 
dans certains cas ; les troisièmes, parce qu'ils nient la li­
berté humaine sous l'influence de la grâce; les quatrièmes 
enfin, parce qu'ils renouvellent une partie des erreurs 
précédentes et qu'ils prétendent que certains commande­
ments de Dieu sont impossibles à accomplir, et que la 
grâce nous manque pour nous rendre ces commandements 
possibles *. 

On voit que toutes ces erreurs, méconnaissant la vé­
ritable condition de l'homme, conduisent à des con­
séquences également affreuses et absurdes : faire de 
l'homme un dieu ou une machine, et de Dieu un 
tyran. 

7° Quels sont les effets de la grâce ? — La grâce produit 
deux grands effets : la justification et le mérite. La justi­
fication est l'effet de la grâce, qui de pécheurs nous rend 
justes. Le pécheur est celui qui, mettant sa volonté à la 
place de la volonté de Dieu, la prend pour règle de ses 
pensées, de ses paroles et de ses actions. Le juste, au con­
traire, est celui qui soumet sa chair à son âme et son âme 
à Dieu, dont il prend la volonté pour règle de ses pensées, 

• Si qui» dixerit justificatum, vel sine speeiali anxilio Dei in accepta justi­
fia perseyerare posse, vel cum eo non posse, anathema sit. {Cone. Trid., scss, 
vi,can. xxii.) 

* Libermann, Theol., t. IV, p. 33 et sniv. 



494 CATÉCHISME 

de ses paroles et de ses actions. Le pécheur est en état de 
révolte, par conséquent de crime et de désordre. Le juste, 
au contraire, est en état de soumission, par conséquent de 
vertu et d'ordre. 

La justification consiste à faire passer le pécheur de son 
état de révolte contre Dieu, d'inimitié avec Dieu, de crime 
par conséquent, et d'esclavage du démon, à l'état d'obéis­
sance à Dieu, d'amitié avec Dieu, de sainteté et de liberté 
des enfants de Dieu. Elle est un renouvellement intérieur 
et une purification de l'âme, un rétablissement de l'ordre 
et un passage de l'injustice à la justice. Ce mystère de mi­
séricorde, plus admirable que la création du monde, 
•s'opère en un instant par l'infusion de la grâce qui efface 
le péché, et qui demeure en nous comme un principe de 
sainteté et de vie surnaturelle. Gomme condition, elle 
suppose de la part du pécheur la foi et le concours de la 
volonté *. 

Le mérite est une œuvre pour laquelle Dieu doit à 

1 Justifia importât rectitudinem quamdam ordinis in ipsa interiori disposi­
tions liominis, prout scilicet supremum hominis subditur Deo, et inférions 
vires anima? subduntur suprême, scilicet rationi... Haec autem justitia... fit 
in bomine secundum rationem motus, qui est de contrario in contrarium, et 
secundum hoc juslificatio importât transmutationem quamdam de statu in-
Justitise ad statum justitie prœdicte. (S. Th., 1* 2*°, q. cxni, art. 1. ) — Effec-
tus divine dilectionis in nobis, qui per peccatum tollitur, est gratia, qua 
homo fit dignus vita eterna, a qua peccatum mortale excluait, et ideo non 
posset intelligi remissio culpœ, si non adesset infusio gratie. (/a*., id., art. 2.) 
— Si quis dixerit bomines justiflcari vel sola imputatione justitie Christi, vel 
sola peecatorum remissione, exclusa gratia et charitate, que in cordibus 
eorum per Spiritum sanctum diffundatur, atque illis inhereat, aut etiam 
gratiam, qua jnstificamur, esse tantum fiivorem Dei, anathema sit. IConc. 
Trid., sess. vi, can. xi, xu, xm ; Montag., de Grat., p . 1066.) — In eo qui 
habet usum liberi arbltrii non fit motio a Deo ad justitiam absque motu liberi 
arbitrii; sed ita infundit donum gratie justificantis quod etiam simul cum 
hoc movet liberum arbitrium ad donum gratis acceptandum in his qui sont 
hujus motionis capaces. (S. Th., i«, 2«, q. n, m, art. 3.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 495 

l'homme une récompense *. Le pécheur une fois justifié 
peut faire des actions qui lui méritent de nouvelles grâces, 
au moyen desquelles il arrive à la béatitude éternelle. Or, 
pour mériter d'un mérite proprement dit, c'est-à-dire au­
quel une récompense éternelle est due en vertu des lois 
de la justice et des promesses de Dieu, il faut 1 ° être sur 
la terre, car les Saints dans le Ciel ne méritent plus; 2" être 
en état de grâce ; 3° faire une action bonne de sa nature ; 
4° la faire pour un bon motif; 5° la faire en parfaite liberté, 
soit intérieure, soit extérieure 2 . 

A l'exemple de tous les Saints, nous devons nous efforcer 
continuellement d'acquérir des mérites; mais, bien que 
nous puissions y placer une certaine confiance, il vaut 
mieux, pour éviter les tentations de l'orgueil et de la vaine 
gloire, mettre toute notre espérance en l'infinie bonté de 
Dieu, de qui viennent, après tout, les mérites que nous 
pouvonsamasser. 

8° Quelle est l'excellence de la grâce ? — Quand je parle­
rais la langue des Anges et des hommes, quand j'aurais la 
connaissance de tous les secrets de la nature et l'intelli­
gence de tous les mystères de la foi, sije n'ai pas la charité, 
je ne suis rien, tout cela ne me sert de rien. Grand Apôtre, 
vous avez raison. Aux yeux de tout homme capable de lier 
deux idées, il est clair comme le jour que la moindre 
grâce, le moindre degré de la grâce sanctifiante, vaut mieux 
que tous les dons naturels, l'esprit, la science, les talents, 

i Opus propter quod Deus homini prsemium rependere débet. (Montag., de 
Grat., p. 110.) 

« Meritum de condigno est opus liberum, bouum, ab homine viatore et 
justo, ex actu vel imperio cbaritatis factum, et ideo in Deum ut summum 
bonum rtualitcrsaltem relatum, coi ex justitia (licet non rigorosa, ut aiunt* 
et ex gratuitaDeipromissionevita aeternaa Deo debetur. (Montag., de tirât*. 
p. 1115.) 



496 CATÉCHISME 

la santé, les richesses, les dignités, les trônes. De là, c? 
beau mot déjà cité du Docteur angélique : « Le bien sur­
naturel d'un seul individu l'emporte sur le bien naturel 
de tout l'univers ». » 

En effet, tous les dons naturels ne sauraient, sans la 
grâce, nous élever au bonheur surnaturel, infini ; tandis 
que le moindre degré de la grâce, sans tous les dons 
naturels, peut nous y conduire. La raison en est simple : 
la grâce est un élément, un principe surnaturel qui nous 
communique quelque chose de divin, et qui nous au­
torise à dire, comme saint Paul : Je vis, mais non ce 
n'est pas moi, c'est Jésus-Christ lui-même gui vit en 
mois. 

Ainsi, pour mesurer l'excellence de la grâce, il faut 
savoir que ces bienfaits ne se bornent pas à la durée fu­
gitive de la vie terrestre, ils embrassent les siècles sans fin 
de l'éternité : ici-bas les prémices, là-haut la plénitude. 
Il s'ensuit que la grâce, par conséquent la religion elle-
même, n'est autre chose qu'un certain commencement 
de la gloire en nous, et la gloire autre chose que la con­
sommation de la grâce. Oh ! quelle estime nous devons 
faire de la grâce ! quel soin de la conserver ! quel em­
pressement à la recouvrer si nous avons le malheur de la 
perdre l 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie 
d'avoir répandu l'espérance dans mon coeur; faites que 

1 Bonum gratin unius maj us est quam bonutu natura totius univers.'. 
(S. Th., l»2",q. CXIII, art. 9.) 

* Galat., il,ÎO. 



DE PERSÉVÉRANCE. 497 

je l'affermisse en correspondant fidèlement à la grâce. 
Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 

choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je serai très-
fidèle à la grâce dans les petites choses. 



X X I X e LEÇON 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 

PAR L'ESPÉRANCE (SUITE). 

Premier moyen d'obtenir la grâce. — La prière. — Nécessité, qualités, effets. 
— Trait historique. — Prière mentale. — Nécessité, facilité, pratique. — 
Prière vocale, particulière et publique. 

La grâce est d'une nécessité absolue pour le salut, et 
nous ne pouvons l'avoir de nous-mêmes. Telles sont les 
deux vérités contenues dans la leçon précédente. Dans sa 
bonté infinie, Dieu nous a donné deux grands moyens de 
l'obtenir : la prière et les Sacrements. Nous allons parler 
de ces immenses bienfaits. 

1° Qu'est-ce que la prière? Dans le sens le plus général, 
la prière se prend pour toute espèce de bonne œuvre. Dans 
le sens plus restreint, elle signifie la louange de Dieu et 
l'action de grâces. Enfin, dans le sens propre : La prière 
c'est la demande faite à Dieu des biens qu'il nous a promis; 
ou bien : L'élévation de l'âme vers Dieu pour lui deman­
der nos besoins et lui rendre nos hommages *. Rien de plus 
noble, rien de plus utile, rien de plus doux que ce com­
merce de l'homme avec Dieu. 

2" La prière est-elle nécessaire?— La prière est néces­
saire de droit naturel, de droit divin et de droit ecclésias­
tique. De droit naturel, c'est-à-dire que, dans l'ordre or­
dinaire de la Providence, nous ne pouvons obtenir la 
grâce nécessaire pour faire le bien et résister au mal, par 

'Ferraris, veib. Urat. 



CATÉCHISME DE P E R S É V É R A N C E . 499 

conséquent opérer notre salut, sans la prière. Cette néces­
sité se déduit très-clairement des paroles de saint Paul 
aux Romains : Quiconque invoquera le nom du Seigneur 
sera sauvé ; mais comment invoquer celui auquel on ne 
croit pas *? L'Apôtre met sur la même ligne la foi et l'in­
vocation du nom de Dieu. Si donc la foi est nécessaire, 
comme nul n'en saurait douter, la prière l'est également 
et d'une nécessité absolue. La même vérité se retrouve 
dans les paroles de Notre-Seigneur lui-même lorsqu'il dit : 
Demandez et vous recevrez 8 ; comme s'il disait : Si vous 
ne demandez pas, vous ne recevrez pas. 

D'où il faut conclure qu'ordinairement parlant, la 
prière est le moyen nécessaire d'obtenir la grâce et d'ar­
river au salut. Bien que le secours divin, pour vaincre les 
tentations et observer les commandements, soit quelque­
fois donné à ceux qui ne le demandent pas, ordinairement 
il n'est donné qu'à ceux qui le demandent. Vous n'obtenez 
pas, dit l'apôtre saint Jacques, parce que vous ne deman­
dez pas3. D'ailleurs, si nous considérons notre faiblesse, 
notre misère, les besoins spirituels et temporels qui nous 
pressent, si nous nous rappelons que nous sommes sem­
blables à des mendiants chargés d'une nombreuse famille, 
sans pain, sans vêtements, sans abri, nous comprendrons, 
sans avoir besoin d'autre preuve, que la prière, et la prière 
continuelle, est pour nous le devoir le plus naturel et le 
plus pressant. 

Ce devoir est tellement enraciné dans la nature hu­
maine, qu'il n'est pas une nation, si barbare qu'elle soit, 

> Rom., x. 
*Luo , xi ; Uutlh., vu, 7 . 
* C. iv. (Voyez les autorités dans Ferraris, art. Oratio.) — S. Th., 2< 

q. LXXX, art. 3. 



BOO CATECHISME 

qui ne le reconnaisse et qui ne l'accomplisse. Depuis que 
le monde existe, la prière s'est élevée vers le Ciel de tous 
les points du globe. Ainsi, les Juifs ont prié ; les Chrétiens 
ont prié ; les Païens ont prié ; les Mahométans, les sauva­
ges eux-mêmes ont prié, ils prient encore, et ils prient 
beaucoup. 

Aux yeux des infidèles, quiconque se dispense de cette 
loi fixe sa place parmi les brutes stupides. « Chien de 
Chrétien, répétait naguère chaque jour, un Bédouin, à un 
de nos officiers français devenu son prisonnier. » — Uu 
matin, cet officier, outré de s'entendre saluer de la sorte 
par un barbare, lui dit avec colère : a Pourquoi m'ap­
pelles-tu un chien ? je suis ton prisonnier ; mais je suis un 
homme comme toi, et plus que toi. — Toi, un homme, 
lui répond froidement l'Arabe ; non, tu es un chien. Il y a six 
mois que tu es mon prisonnier, et je ne t'ai jamais vu 
prier, et tu ne veux pas que je t'appelle un chien !» — Le 
barbare avait raison. Dans toute la nature, il n'y a que 
les bêtes qui ne prient pas. 

La prière est nécessaire de droit divin. Cela veut dire 
que Dieu nous en fait un précepte formel. / / faut tou­
jours prier, nous dit Notre-Seigneur lui-même, et ne ja­
mais cesser *. Il faut, ce n'est pas un conseil, mais un or­
dre et une nécessité. Son fidèle organe, l'Apôtre saint Paul 
ajoute : Persévérez dans la prière, soyez vigilants à prier; 
priez sans interruption, priez en tout temps *. Le même 
commandement revient à chaque page des divines Écri­
tures. Les Pères et les Docteurs de l'Église, interprètes-nés 
de l'Évangile, nous crient d'une voix unanime : Celui qui 
ne prie pas assidûment est mort 3 . Pour corroborer leur 

» Lue., xvili, 1. — * Coloss., iv ; / Thèse., v, 17 ; Eph., vi. 
•» Quisquis non orat Deum assidue, nec divino ej us colloquio cupit assidue 



DE PERSÉVÉRANCE. 501 

avertissement, ils nous montrent Notre-Seigneur, le Saint 
des Saints, priant, et priant beaucoup; les premiers fidè­
les, les Saints et les vrais Chrétiens de tous les temps, 
priant, et priant beaucoup. 

Enfin la prière est nécessaire de droit ecclésiastique; 
mais ce commandement ne regarde que la prière publi­
que, dont nous parlerons plus loin. 

3° Quand faut- il prier? — De savoir maintenant quand 
nous oblige par lui-même le précepte naturel et divin de 
la prière, c'est ce qu'il est difficile de déterminer avec pré­
cision. Toutefois on convient qu'il y aurait péché à rester 
un temps notable sans prier, et que l'obligation directe de 
prier revient aussi souvent que celle de faire les actes des 
vertus théologales, et que la prière est nécessaire pour 
nous maintenir dans une vie chrétienne. Ainsi l'entendent 
la généralité des Fidèles qui se font un devoir de ne lais­
ser passer aucun jour sans prier et même plusieurs fois *. 
Certains hérétiques avaient même prétendu que l'obliga­
tion de prier, dans le sens propre du mot, était conti­
nuelle. Us se fondaient sur le texte de l'Évangile : Il faut 
toujours prier et ne jamais se lasser. 

Mais ils prenaient mal les paroles de Notre-Seigneur. 
Elles signifient d'abord : qu'il faut prier souvent, en 

frai, is mortuus est... Anime mors est non provolvi coram Deo. \S. Chrys., 
lib. I, De orando Deo.) 

1 Hic censeo habere locum doctrinam quam de precepto divino pœnitentisa 
suo loco tradidi, et pro bis divinis preceptis affirmativis, ut charitatis, et si-
milibus censeo esse generalem et necessariam, nimirum obligare bec precepta, 
ut actus eorum non multo tempore differantur, sed aliqnoties in vita fiant, 
qnoties videiicet ad rectam et honestam vitam instituendam prndenti arbitrlo 
judicatum fuerit... Credo tam necessariam esse orationem ad rectitudinem 
vit», nt non ait remittenda dilatio unius anni, nec fortasse unius mensis. 
Quod usus ipse fidelium satis confirmât, etc. (Montag., Tract, de Grat., t. XVII, 
x , 86.) 



502 CATÉCHISME 

temps convenable, selon que le permettent les devoirs ex­
térieurs imposés par la Providence, surtout avec persévé­
rance, sans jamais se rebuter, ni se décourager, si longs 
que puissent nous paraître les délais apportés par Notre-
Seigneur à remplir nos vœux *. 

Elles signifient encore que nous devons, par une grande 
pureté d'intention, tout rapporter à Dieu, en faisant tout 
et en souffrant tout pour sa gloire. « Prier toujours, dit 
saint Augustin, c'est désirer toujours l'accomplissement de 
la volonté de Dieu, et la vie bienheureuse qu'il nous 
promet. Désirons-la donc toujours, et toujours nous 
prierons. Toujours prier, continue le vénérable Bède, 
c'est toujours agir en vue de Dieu. Celui-là prie toujours, 
ajoutent les commentateurs, qui agit toujours bien a . » 

Le précepte de la prière nous oblige indirectement dans 
de nombreuses occasions, c'est-à-dire en tant qu'il se lie au 
précepte de la charité envers nous-mêmes et envers le pro­
chain. En voici quelques-unes : 1° quand il s'agit pour 
nous de recouvrer la grâce ; 2° quand nous sommes ex­
posés à la perdre; 3° quand nous sommes en danger de 
mort ; 4° quand le prochain se trouve dans une grande 
nécessité, à laquelle nous ne pouvons remédier que par la 
prière ; S" quand la société, la famille, la communauté 
dont nous sommes membres est menacée d'un grand 
danger spirituel ou temporel, tel qu'une épidémie, une 
famine, etc. Dans tous ces cas et autres semblables, il y 

< Cor. a Lapid., c. xvm, 1, m Luc 
> Sine intermissione orare quid est aliud quam beatam vitam qute nul la 

quam nisi œterna est.. . ? Sine intermissione desiderate. Semper ergo nanc 
a Domino Deo desideremus, et oramus semper. (S. Aug., Epist., class. m , 
t . II, 581.) — Semper orat, qui semper secundum Deum operatur. Semper 
orat, qui semper bene agit. (Cornel. à Lapid., in Luc., xvm, 2.) — S. Tb., 2* 
2«', q. LXXXIII, art. 14.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 503 

a obligation de prier sous peine de péché plus ou moins 
grave, suivant les circonstances l . 

A côté du droit strict dont nous venons de rapporter les 
prescriptions, il y a une coutume générale dans l'Église, 
et par cela même infiniment respectable, en vertu de la­
quelle les vrais Chrétiens vaquent plusieurs fois le jour au 
grand devoir de la prière. Cette coutume cache son ori­
gine dans la nuit des temps. Mille ans avant Notre-Sei­
gneur, David l'observait au milieu des splendeurs de sa 
cour ; cinq cents ans plus tard, Daniel s'y montre fidèle 
dans les rigueurs de la captivité de Babylone a . Nos pères 
s'en faisaient une loi sous le glaive des persécuteurs. Que 
dis-je? les Mahométans eux-mêmes l'ont inscrite parmi 
les articles de leur code religieux, et ce peuple s'y con­
forme avec une scrupuleuse exactitude 

Le matin, midi et le soir sont les trois époques de la 
journée que cette coutume consacre à la prière, et que 
l'Église a soin de nous rappeler au son de la cloche. Le 
matin, afin de saluer Dieu notre Père, le remercier d'a­
voir veillé sur nous pendant la nuit, et lui demander ses 
bénédictions sur le nouveau jour que nous devons à sa 
bonté. Le midi, afin de reprendre haleine, redresser nos 
intentions, et ranimer notre courage. Le soir, afin d'offrir 
à Dieu avec nos actions de grâces le sommeil de la nuit, 
lui exprimer nos regrets des fautes commises, et nos ré­
solutions de les éviter le lendemain. 

Connaissez-vous quelque chose de plus rationnel et de 
plus beau que cette triple prière, surtout quand elle est 
faite en commun, dans les familles, par les parents, les 
enfants et les serviteurs? A l'exemple de tous les peuples, 

i Ferraris, a r t Orat., n. 10. 
»Dan., vi ; P i . LIV. 



504 CATÉCHISME 

il faut encore se faire un devoir de prier avant et après 
son repas, et cela pour les raisons que nous dirons ailleurs. 

4° Où faut-il prier! — On peut prier partout. Néan­
moins il faut chercher de préférence, suivant le conseil du 
Sauveur, un lieu retiré, éloigné du bruit, dans lequel nous 
puissions plus commodément nous entretenir avec Dieu et 
lui donner les signes extérieurs de respect, demandés par 
sa sainte présence ou inspirés par la vivacité de nos senti­
ments d'amour, de confiance et de contrition. L'Église est 
le lieu qui convient le mieux à la prière. Dieu nous y 
exauce plus facilement, comme il nous en assure en ter­
mes précis *. D'ailleurs, la sainteté même du lieu, les sou­
venirs qu'il rappelle, la vue des autels, des images des 
Saints, sont très-propres à fixer l'attention de l'esprit, à 
exciter la dévotion du cœur, et par conséquent à rendre 
nos prières plus efficaces. 

5 e Qui faut-il prier? — Il faut prier Dieu et les Saints. 
Dieu, comme le Maître absolu de toutes choses, et qui seul 
peut nous accorder nos demandes ; les Saints, comme les 
amis de Dieu et nos protecteurs, afin qu'unissant leurs 
prières aux nôtres, nous obtenions plus sûrement les 
grâces dont nous avons besoin. Parmi les Saints, les plus 
grands et ceux qui pendant la vie se trouvèrent dans une 
position semblable à la nôtre, dans le même état, dans les 
mêmes tentations, et ceux que la piété des peuples invoque 
pour telle ou telle nécessité particulière, doivent être l'ob­
jet de notre dévotion et de notre confiance spéciale. De 
plus, comme il y a des Saints sur la terre, nous pouvons 
encore nous recommander à leurs prières. Les Apôtres 
l'enseignaient aux Chrétiens, soit en les engageant à prier 

1 / / / flej., c. v i n \ II Paralip., v i et v u ; S. Basil., m Ps. x x v m ; S. Chrys., 
Hom, x x w i , in l Cor.; S. Aug., Tract, i in lomu 



DE PERSEVERANCE. 505 

les uns pour les autres, soit en les conjurant de ne pas ou­
blier devant le Seigneur ceux qui leur avaient annoncé 
l'Evangile. 

6" Pour qui faut-il prier! — Il faut prier pour toute 
l'Église. Pour l'Église triomphante, afin d'obtenir l'aug­
mentation de sa gloire extérieure, qui consiste dans la ma­
nifestation plus étendue de la puissance, de la bonté, des 
perfections de Dieu, de Notre-Seigneur Jésus-Christ, de la 
sainte Vierge et des Saints *. Pour l'Église souffrante, afin 
d'obtenir son soulagement ou la fin de ses peines. Pour 
l'Église militante, afin d'obtenir son triomphe sur ses 
ennemis et le salut de ses enfants. 

Quant à l'ordre dans lequel nous devons prier, le voici 
en peu de mots. Il faut prier avant tout : 1" pour notre 
Saint-Père le Pape, chef suprême de l'Église; 2° pour 
tous les Prélats et ceux qui ont charge d'âmes ; 3° pour 
les rois, les princes et les magistrats chrétiens; 4" pour 
nos parents et ceux qui nous sont confiés; 5° pour les 
justes; 6' pour les pécheurs; 7° pour tous ceux qui sont 
hors de l'Église. Ne craignons pas qu'en priant pour plu­
sieurs, nos prières sont moins profitables ; au contraire. Si 
vous priez seulement pour vous, dit saint Ambroise, vous 
serez seul qui prierez pour vous ; tandis que, si vous priez 
pour tous, tous prieront pour vous 3 . 

7° Pourquoi faut-il prier?— 11 faut prier afin d'obte­
nir tout ce qui est utile, soit dans l'ordre spirituel, soit 
dans l'ordre matériel, pour arriver à notre fin dernière. 
Ainsi, tout ce qui se rapporte directement à cette fin su­
prême, qui est la possession et la gloire de Dieu, doit tenir 
le premier rang dans nos prières. Notre-Seigneur lui-

i Ferraiis, art. OraU, c\v, 13 ; Moiitag., Tract, de Grat., p . 1001, 1002. 
* Lib. I, de Cain et Abel, c. vi. 



506 CATÉCHISME 

même l'indique, comme nous le verrons en expliquant 
l'Oraison dominicale. 

Au second rang se placent la grâce, les vertus et les 
autres biens spirituels qui sont les moyens immédiats de 
parvenir à Dieu. Les biens du corps, tels que la santé, la 
réputation, la fortune, étant des moyens plus éloignés, 
ne viennent qu'en troisième lieu. On voit par là qu'il faut 
mettre une grande différence dans la manière de deman­
der ces trois sortes de biens. Nous devons demander d'une 
manière absolue la sanctification du nom de Dieu, l'avé-
nement de son règne, l'accomplissement de sa sainte 
volonté, les biens spirituels qui nous conduisent au bon­
heur de l'éternité. Quant aux biens temporels, nous de­
vons les solliciter, non comme la fin de nos désirs, mais 
comme des moyens d'arriver au Ciel, soit parce qu'ils 
entretiennent notre vie corporelle, soit parce qu'ils ser­
vent à exercer la vertu 

8° Comment faut-il prier? — Pour répondre à cette 
question, il faut parler du maintien du corps et des dis­
positions de l'âme. Tous les peuples ont pris et tous pren­
nent encore en priant une attitude particulière, convena­
ble aux sentiments de respect, d'amour, de douleur qui 
les amènent devant Dieu. Trois attitudes différentes sont 
généralement en usage chez les Chrétiens. Nous prions à 
genoux, comme des criminels et des suppliants qui recon­
naissent devant Dieu leur indignité et leur profonde mi­
sère, mais en même temps sa miséricorde infinie. Ainsi 
priaient Salomon dans le temple de Jérusalem, saint 
Pierre en ressuscitant la bonne veuve Thabita, saint Paul 
en quittant les Prêtres d'Éphèse, Notre-Seigneur lui-même 
au jardin des Olives. 

• S. Th., 2« 2 " , q.Lxxxin, art. i et 6. 



DE PERSÉVÉRANCE. 507 

1 Nicol. Pap., Respons, ad Bulgar. 

Nous prions à genoux, les mains étendues, pour mon­
trer à Dieu et aux hommes qu'elles sont pures et que nous 
sommes les disciples de Notre-Seigneur crucifié, par les 
mérites de qui nous attendons l'effet de nos demandes. 
Ainsi priait Moïse, figure vivante de Notre-Seigneur, lors­
qu'il sollicitait pour Israël la victoire contre les Amalé-
cites ; David, autre figure du Sauveur; les premiers Chré­
tiens, les Prêtres à la Messe, et Notre-Seigneur lui-même 
sur la croix. 

Nous prions debout, particulièrement les dimanches et 
durant le temps pascal, en mémoire de la résurrection 
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, et pour nous rappeler la 
vie toute divine que nous devons mener au milieu du 
monde. Telle était la manière ordinaire de prier dans les 
premiers siècles de l'Église. Ainsi Notre-Seigneur lui-
même a prié bien souvent, comme on le voit dans l'Évan­
gile. Toutefois cette triple attitude n'est point obligatoire, 
en sorte que celui qui ne s'y conforme pas n'offense pas 
Dieu. U suffit que son maintien soit humble et respec­
tueux; car la prière de celui qui s'humilie pénètre au 
Ciel 1 . 

Saint Paul veut que les hommes prient dans l'église la 
tête nue, parce que l'homme est la glorieuse image de 
Dieu qui brille particulièrement sur son front. Ce front 
doit être découvert dans la prière, afin de montrer le plus 
glorieux ouvrage du Créateur, humilié devant lui. Au 
contraire, l'Apôtre veut que les femmes prient la tête cou­
verte. Cela pour trois raisons. La première, parce qu'étant 
la glorieuse image de l'homme, elles doivent voiler cette 
gloire devant Dieu, attendu que l'homme doit cacher, 



508 CATÉCHISME 

• / Cor., xi, 5; Cor. a Lapid., tu hune loc. 

quand il prie, tout ce qui pourrait être pour lui un 
sujet de vanité. La seconde, parce qu'étant inférieures à 
l'homme, elles doivent reconnaître leur infériorité devant 
Dieu, en portant sur leur tête, dans le vêtement qui les 
couvre, le signe de leur dépendance. La troisième, parce 
que, la modestie étant leur plus bel ornement, elles doi­
vent, par respect pour les Anges et pour les ministres du 
Seigneur, éviter, surtout dans le temple, tout ce qui pour­
rait y porter atteinte *. 

Quant aux yeux, ils doivent être ou baissés vers la terre 
par respect pour la divine Majesté et par confusion de 
nos fautes, ou élevés vers le Ciel pour demander secours à 
celui dont il est la demeure, suivant l'exemple du Sau­
veur lui-même. Si on prie dans une église pendant le saint 
sacrifice de la Messe, les regards doivent être tournés vers 
l'autel et principalement vers l'orient. Cet usage repose 
sur plusieurs raisons fort respectées depuis les temps de 
la primitive Église. 

La première, parce que le Paradis terrestre, premier e t 
fortuné séjour de l'homme, était en Orient. Or, il con­
vient en priant de tourner nos regards vers le lieu d'où 
nous avons été bannis, afin de demander avec plus d'ar­
deur la grâce d'entrer dans le véritable Paradis, dont la 
prière et la Pénitence sont la double clef. La seconde, 
parce que, dans l'Écriture, Notre-Seigneur est appelé 
l'Orient et le Soleil de justice, et que rien n'est plus na­
turel que de nous tourner, lorsque nous l'invoquons, vers 
le point du Ciel qui nous rappelle ces augustes titres. La 
troisième, parce que Notre-Seigneur a été crucifié, le vi­
sage tourné vers l'occident, en sorte qu'en priant la face 



DE P E R S É V É R A N C E . ;i09 

tournée vers l'orient, nous regardons en quelque sorte le 
visage de Notre-Seigneur. La quatrième, afin de nous dis­
tinguer des Juifs, qui priaient la face tournée vers l'occi­
dent; car, dans le temple de Jérusalem, le tabernacle 
était placé à ce point du Cie l 1 . 

Rien n'est indifférent dans ces diverses attitudes. D'une 
part, tous les peuples ont regardé comme un devoir de 
s'y conformer ; d'autre part, elles sont éminemment pro­
pres à manifester et à nourrir l'humilité, la confiance, la 
douleur et tous les sentiments commandés à l'homme en 
la présence de Dieu. 

Venons aux dispositions de l'âme. La foi, la confiance, 
la dévotion, la persévérance : telles doivent être les dispo­
sitions de l'âme qui prend au sérieux le devoir de la 
prière, par conséquent les qualités qu'elle doit donner à la 
prière elle-même. 

La foi. La foi est le principe et le fondement du salut. 
Voilà pourquoi rien n'est promis à la prière qui ne pro­
cède pas de la foi. De là vient que cette vertu nous est tant 
recommandée, quand nous prions. Tout ce que vous de­
manderez avec foi dans la prière, dit le Sauveur, vous fob-
tiendreza. Demandez avec foi, et sans hésitation, ajoute 
l'apôtre saint Jacques ; car celui qui hésite ressemble au 
flot de la mer qui va et qui vient3. Dès lors il manque de 
stabilité et ne peut compter sur le succès de la prière. 
Sans foi point de prière, continue saint Augustin *. La foi 
dont il est ici question ne consiste pas seulement dans la 
croyance générale à la puissance, à la bonté, à la fidélité 
de Dieu ; mais encore dans la persuasion particulière que 

« S. Th., 2* 2«*, q. en, art. 4. — * Mallh., xxi. — ' Jacob., i, (i 
•* Si Odes deficit, oratio périt. (S. Aug., Serm. xxxvi, de Verb. Dom.\ 



510 CATECHISME 

Dieu nous accordera ce que nous demandons, si toutefois 
il le juge expédient pour notre salut. 

La confiance. — Elle doit être inébranlable, puisqu'elle 
est fondée sur les promesses de Dieu et sur les mérites de 
Notre-Seigneur. Elle doit être vive, afin d'exclure toute 
tiédeur, toute lâcheté dans la prière. Elle doit être ac­
tuelle, afin de bannir je ne sais quelle hésitation, quelle 
incertitude vague qui peut se rencontrer avec la simple 
confiance habituelle, et toute espèce de crainte fondée soit 
sur la grandeur de la grâce demandée, soit sur l'indignité 
de la personne qui la demande. « Tenez pour assuré, dit 
Gassien, que vous ne serez jamais exaucés, dès que vous 
en douterez. Le signe du futur succès, ajoute-t-il, c'est 
lorsque le Saint-Esprit pousse à demander avec une 
grande confiance et une espèce de certitude d'obtenir 1. » 

La dévotion. — Elle exige d'abord la pureté d'intention 
dans la prière. Nous ne devons rien demander que nous 
n'ayons l'intention de faire servir directement ou indirec­
tement à la gloire de Dieu, à notre salut ou à la sancti­
fication du prochain. G'est uniquement dans ce but que 
Notre-Seigneur a mis sa puissance à notre service. « Com­
ment s'appelle, dit saint Augustin, celui qui a promis de 
nous accorder tout ce que nous demanderions en son nom? 
Il s'appelle Sauveur ; par conséquent tout ce qui est con­
traire au salut, nous ne pouvons le demander au nom du 
Sauveur s . » 

' Pro certo non exaudiendum se aupplicans quisque non dubitet, cum du-
bitaverit se exaudiri ; signum futur» impetrationis esse, quaodo Spiritus 
sanctus movet ad petendum cum magna fiducia, et quasi securitate impe-
trandi. (Cass., Coll. îx, c. xxxn.) 

* Jésus significat Salvatorem... ac per hoc quodcumque petimus advenus 
utilitatem salutis, non petimus in nomine Salvatoris. (JSerm. xxxvi, de 
Verb. Dom.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 5H 

Elle exige l'humilité, qui rend la prière toute-puis­
sante. La prière de celui qui s'humilie, nous dit le Saint-
Esprit, pénétrera les nues et ne redescendra sur la terre 
qu'après avoir obtenu le regard bienveillant du Très-Haut l . 
Elle suppose la disposition sincère à ne rien refuser à Dieu 
de ce qu'il nous demande : soit de sortir du péché, soit de 
nous corriger de nos défauts et d'avancer dans la vertu. 
Elle suppose encore l'attention. « Comment voulez-vous 
que Dieu vous écoute, dit saint Cyprien, quand vous ne 
vous écoutez pas vous-même 8 ? » « Prier de bouche et 
errer en esprit dans les maisons et sur les places publi­
ques ; balbutier des paroles et être occupé d'amusements 
et d'affaires inutiles ou étrangères, qu'est-ce autre chose, 
demande le concile de Trêves, que tromper les hommes et 
se moquer de Dieu 3 ? » 

Quant aux moyens d'avoir l'attention dans la prière, 
en voici quelques-uns : la garde habituelle des sens inté­
rieurs et extérieurs ; la mortification des passions ; le signe 
de la croix fait comme il convient ; le soin de se mettre 
en la présence de Dieu, considérant à qui et de quoi on 
vient parler; demander la grâce de bien prier; désa­
vouer d'avance toutes les distractions et les repouser dou­
cement, mais fidèlement, lorsqu'elles se présentent durant 
la prière. 

La persévérance. — Notre-Seigneur insiste vivement sur 
la nécessité et la puissance de cette condition de la prière. 
En voici trois preuves seulement. La première est l'histoire 
de la Chananéenne, qui ne dut qu'à sa persévérance la 

» Eceli.,xiXV, 8. 
* Quomodo te audiri postulas, cum teipsum non audias ? {De Oral. Dont.) 
* Quid est voce p3allere, mente auiem domum aut forum circuire, nisi uo-

mines fallere et Deum irridere ? (Cap. de Bor.) 



5 1 2 C A T É C H I S M E 

iLuc., xi, xvm, etc 

guérison de sa fille et le glorieux éloge de sa foi. La 
seconde est la parabole de cet homme qui, s'opiniàtrant à 
prier, obtint les trois pains qu'il demandait à son ami et 
que celui-ci ne voulait pas lui donner. La troisième est 
ce précepte formel : Il faut toujours prier et ne jamais se 
lasser1. 

Dieu est le maître de ses dons, il connaît le jour et 
l'heure où il a résolu de nous exaucer : nous conformer 
aux dispositions de sa maternelle Providence, est notre 
devoir. Ces délais salutaires sont une preuve de sa sagesse 
et de sa bonté. Ils nous font estimer ce que nous avons 
obtenu difficilement, nous rendent reconnaissants de l'a­
voir reçu et fidèles à le conserver. Ils nous font pratiquer 
une foule d'actes vertueux auxquels peut-être nous n'au­
rions jamais pensé, mais que nous exerçons volontiers 
dans l'espérance du succès, tels que l'humilité, la vigi­
lance, la mortification, l'aumône. 

De savoir combien de temps il faut persévérer, c'est une 
question difficile à résoudre. D'abord, on ne doit jamais 
se lasser par défiance ou découragement. Ensuite, s'il s'a­
git de biens temporels, le délai, les événements qui sur­
viennent, les circonstances particulières qui se manifestent, 
deviennent souvent des signes plus ou moins probables, 
que le bon plaisir de Dieu n'est pas de nous exaucer. En 
ce cas, on peut cesser d'en faire la demande, et cela avec 
une humble soumission, une conformité filiale à la vo­
lonté de Dieu et la persuasion que ce refus est pour notre 
plus grand bien. 

S'il est question de biens spirituels, on ne doit pas faci­
lement cesser de les demander. En premier lieu, une sem-



DE PERSÉVÉRANCE. 513 

blable prière est toujours utile par elle-même. En second 
lieu, elle obtient souvent son effet, bien que nous ne le sa­
chions pas. Ainsi, vous demandez la délivrance d'une ten­
tation qui continue néanmoins de vous tourmenter ; mais 
il est possible que vos prières en empêchent d'autres plu» 
graves. Il est possible encore que la tentation vous soit 
ôtée plus tard, et, si elle persévère, vous devez à votre fi­
délité de plus nombreuses victoires. Il est possible qu'au 
moment où vous êtes tenté, une âme a besoin d'une grâce 
qui l'empêche de pécher, et c'est vous qui, en vertu de la 
communion des saints, lui obtenez cette grâce victorieuse. 
Enfin, si la prière a pour objet la grâce de la persévérance, 
il est évident qu'elle doit se prolonger jusqu'à la mort *. 

Au nombre des conditions nécessaires de la prière, nous 
n'avons point placé la charité. Cet oubli volontaire de­
mande un mot d'explication. La prière de l'homme en 
état de grâce a un triple effet : elle est méritoire, satisfac-
toire et impétratoire ; celle du pécheur n'est qu'impétra-
toire. 11 est certain que Dieu exauce plus facilement les 
prières des justes. Toutefois il accueille également la prière 
des pécheurs *, parce que l'efficacité impétratoire de la 
prière ne repose ni sur la charité ni sur la dignité de la 
personne qui prie, mais sur la foi et la confiance de celui 
qui prie et sur la miséricorde et les promesses de Dieu. 

Une autre différence distingue la prière du juste de celle 
du pécheur. Celle du juste, sortant d'un cœur vivifié par 
la grâce sanctifiante, est méritoire pour la vie éternelle, 
tandis que celle du pécheur ne l'est pas 3 . Tout cela nous 

> Tract, de Orat., c. c, t. XVII, p . 1064. 
1 Lac, xi — Si peccatores non exaudiret Deus, frustra puhlicanus dixisset r 

Domine, propitius esto mini peccatori. (S. Aug., Tract, XLV, in Joan.) 
8 Oratio principaliter innititur fldei, non quantum .ad effleaciam merendi, 

quia sic innititur principaliter cbaritati -, se.l quantum ad efficaciam irnpe-
III. 33 



S U CATÉCHISME 

montre l'infinie bonté de Dieu oui vérifie continuellement 
et dans tous les sens la parole de Notre-Seigneur, qu'il fait 
lever son soleil sur les bons et sur les méchants. 

9° Quels sont les effets de laprière?— 1° La prière, étant 
un acte de la vertu de religion, nous ennoblit et nous élève 
jusqu'à Dieu, avec qui elle nous fait entrer en communi­
cation ; 2" la prière nous acquitte de nos dettes ; car elle 
est un hommage solennel et filial que nous rendons à la 
puissance, à la sagesse, à la bonté, à la fidélité de Dieu et 
à toutes ses perfections ; 3" la prière, étant l'aveu de notre 
dépendance absolue, nous place dans nos véritables rap­
ports avec Dieu, sur qui elle est toute-puissante. 

De là, ce mot étonnant par lequel les Grecs désignaient 
la prière. Dans leur langue, prier et se bien porter s'expri­
ment par le même terme. De là encore, le mot célèbre 
d'un poëte romain : / / faut prier pour avoir une âme saine 
dans un corps sainx. De là, enfin, le nom donné à la prière 
par la foi catholique, qui l'appelle la reine du ciel et de la 
terre. En effet, la prière commande à Dieu et à toute la 
nature, comme on le voit par des milliers d'exemples dans 
les saints Livres, dans l'histoire des Martyrs, des Saints et 
de tous les peuples. Elle satisfait pour nos péchés ; elle 
mérite la grâce et la gloire ; elle obtient tout ce qu'elle 
veut, car il est écrit sans restriction ni réserve : Tout ce 
que vous me demanderez avec foi, vous l'obtiendrez. 

Telle est la promesse formelle de Notre-Seigneur, que 

trandi, quia per fidem homo habet notitiam omnipotentiœ divine et miseri-
cordis, ex quibus oratio impetrat quod petit. (S. Th., 2* 2 M , q . LXXXIII, 
art. 15.) — Oratio sine gratia gratum faciente meritoria non est... et tamen 
etiam oratio que impetrat gratiam gratum facientem procedit ex aliqua gratia, 
quasi ex gratuito dono, quia ipsum orare est quoddam donum Dei, ut Augus-
tinnsdicit, in lib, de Persever., c. xxin. (W., id. id.) 

1 Orandum est ut sit mens sana in corpore sano. (Juv.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 513 

suint Thomas, d'accord avec les Pères et les Docteurs, 
explique ainsi : « L'effet de la prière est infaillible toutes 
les fois qu'elle réunit les quatre conditions suivantes : De­
mander pour soi ; demander des choses nécessaires au sa­
lut ; les demander avec piété ; les demander avec persé­
vérance l . Ces quatre conditions réunies rendent toujours 
infaillible la prière du juste. Si elle ne l'est pas, tenez pour 
certain qu'une ou plusieurs de ces conditions n'ont pas été 
remplies. Celle du pécheur, continue l'Ange de l'école, 
est également exaucée, non pas en vertu des lois de la jus­
tice, mais par miséricorde, lorsqu'elle procède d'un bon 
désir et qu'elle est revêtue des quatre conditions indiquées 
plus haut » 

Quant aux prières bien faites, mais qui n'ont pas pour 
objet des choses nécessaires au salut, elles sont également 
infaillibles dans leur effet. Seulement, la chose que nous 
demandons n'est pas toujours celle qui nous est accordée. 
Quelquefois Dieu nous exauce en nous donnant précisé­
ment ce que nous sollicitons. D'autres fois il nous exauce 
en nous le refusant positivement, parce qu'il voit, dans son 
infinie sagesse, que ce qu'il nous plaît d'appeler un bien 
serait un mal pour nous. Néanmoins il ne laisse pas notre 

* Ponuntur quatuor conditiones, quibus concurrentibus semper aliqnis 
impetrat quod petit : ut scilicet pro se petat, necessaria ad salutem, pie et 
perseveranter. (2» 2*°, q. L X X X I I I , art. 15.) — Supradictis quatuor conditioni-
bus, oratio semper infallibiliter impetrat, et si non impetrat, provenit ex de-
fectu alicujus ex dictis conditionibus, ut omnes ipsas egregie complectens di-
eit S. Basilius, Serm. de orand. Deum; ideo quando petis, et non accipis, 
est quia perperam postulasti, vel infideliter, leviter, vel non conferentia tibi, 
veldestitisti. (Ferraris, art. Orat., n. 27.) 

* Orationem vero peccatoris ex bono naturœ desiderio procedentem Deus 
audit, non quasi ex justitia, quia peccator hoc non meretur, sed ex pura mi-
sericordia, observatis tamen quatuor prœmissis conditionibus, ut scilicet pro 
se petat, necessaria ad saluteui, pie et perseveranter. (S. Tl i , 2* 2 " , q. 
LXXXIII, art. 16.) 



516 CATÉCHISME 

prière sans récompense, il l'exauce en nous accordant 
autre chose que ce que nous demandons. 

Exemples, nous demandons la santé d'une personne, 
Dieu la lui refuse, mais il lui accorde la grâce de suppor­
ter avec un grand mérite les douleurs de sa maladie. Nous 
lui demandons la vie, et il nous accorde la grâce d'une 
bonne mort, qui nous met en possession de la vie éter­
nelle. Nous demandons la conversion d'une personne, 
Dieu la fait attendre, mais il nous accorde pour nous-
mêmes des grâces de persévérance, dont nous avons le plus 
grand besoin, et que nous ne songions pas à lui deman­
der. Il est donc vrai, nulle prière bien faite n'est privée 
de sa récompense. En donnant la prière à l'homme, Dieu 
lui a remis entre les mains la clef du Ciel et de tous ses 
trésors. A qui la faute si nous languissons dans la fai­
blesse et dans l'indigence ? A qui la faute surtout si nous 
avons le malheur de nous perdre 1 ? 

Il faudrait citer presque toutes les pages de l'Ancien et du 
Nouveau Testament, si on voulait rapporter les différents 
traits qui prouvent l'efficacité toute-puissante de la prière. 
Abraham obtenant la conservation de Sodome, s'il s'y fût 
seulement trouvé dix Justes ; Moïse arrachant des mains 
de Dieu l'arrêt de mort, déjà porté contre le peuple d'Is­
raël ; les Ninivites se sauvant de la destruction ; le lé­
preux, le centenier, l'aveugle-né, la Chananéenne obtenant 
la santé ; l'Église de Jérusalem brisant les portes de la 

1 Fideliter supplicans Deo pro necessitatibus hujus r i t e , et misericorditer 
auditur, et misericorditer non auditur. Quid enim infirmo ait utile, magis 
novit medicus quam segrotus. (S. Aug., Lib. de Sentent, prosper.) — Non 
nos hortaretur ut peteremus, nisi dare veUet; nunquam oranti bénéficia de-
negat, qui ut orantes non deficiant, sua pietate instigat. (Aug., Serin, v de 
Verb. Dom. ; Chrysost., m c . xvni, Luc. Voyez aussi saint Ephrem, Traité de 
la Prière,etc., etc.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 517 

prison, où saint Pierre était renfermé : ainsi dans la suite 
des siècles. Or, la prière n'a rien perdu de sa puissance. 
Entre mille exemples nous n'en citerons que deux : celui 
de M. Ratisbonne, converti à Rome en 1842, et rapporté en 
détail dans notre ouvrage des Trois Home, 21 janvier ; le 
second, qui date de quelques années à peine. 

Dans une ville du Midi vivait une jeune fille pieuse et 
pure comme un Ange, mais qui avait le malheur d'ap­
partenir à un père et à une mère sans religion. Quoi ! être 
séparée de papa et de maman pendant toute l'éternité ! se 
disait souvent cette tendre enfant ; et cette triste pensée lui 
brisait le cœur. Elle s'en allait donc tous les jours à l'é­
glise ; et là, prosternée dans une chapelle de la sainte 
Vierge, elle disait en regardant, les yeux pleins de larmes, 
la statue de Marie : 0 Marie, mère de Dieu et la mienne, 
convertissez mon père et ma mère. 

Une année se passe sans qu'elle ait la consolation de voir 
ses vœux exaucés. Enfin arrive le jour de sa première Com­
munion, à laquelle elle s'est préparée avec la piété d'un 
Ange. Elle s'avance au pied de l'autel, puis, de retour à 
sa place, elle se met à pleurer : elle a vu une chose qui lui 
perce le cœur. Cependant, la Messe finie, elle suit son père 
et sa mère, qui l'attendent à la porte de l'église, la pres­
sent tour à tour sur leur cœur et la couvrent de leurs bai­
sers. Elle est reconduite en triomphe au foyer domestique, 
où le soir se réunit dans un grand banquet une nombreuse 
société, invitée à célébrer le plus beau jour de sa vie. La 
jeune enfant occupe la place d'honneur. Le repas com­
mence, tous les fronts rayonnent de joie. 

Tout à coup des sanglots s'échappent de la poitrine de 
la jeune fille, de grosses larmes tombent de ses yeux, elle 
suffoque. Son père se lève et lui demande avec anxiété 



818 CATÉCHISME 

quelle est la cause de sa douleur. Plus il l'interroge, plus 
elle pleure, plus elle sanglote. Un long silence est la seule 
réponse qu'elle fait à toutes les pressantes questions de son 
père et de sa mère. Enfin le père, prenant un ton solennel, 
lui dit : « Ma fille, auriez-vous eu le malheur de profaner 
l'auguste Sacrement que vous avez reçu ce matin ? — 0 
mon père ! que me demandez-vous ? je crois, avec la 
grâce de Dieu, n'avoir rien à me reprocher ; ma commu­
nion a été bonne, je m'y suis préparée de mon mieux ! 

a. Ma fille, qu'as-tu donc? Au nom de l'obéissance, je 
t'ordonne de parler. — Eh bien, puisque vous l'ordonnez, 
je vais vous le dire : c'est que Marie, la fille de notre por­
tier, est bien plus heureuse que moi. — Comment? Qu'a-
t-elle que tu n'as pas?parle, ta mère et moi nous sommes 
prêts àt'accorder ce que tu désires. — Oui, Marie est bien 
plus heureuse que moi. Ce matin, en faisant sa première 
Communion, elle a eu le bonheur d'avoir à côté d'elle 
son père et sa mère, et moi j'étais toute seule, comme une 
pauvre orpheline. » 

Elle peut à peine achever ; les sanglots redoublent, l'é­
motion gagne les convives. Le père et la mère la partagent. 
Son père, comprimant avec peine son émotion, lui dit : 
« Console-toi, ma fille, tu seras bientôt aussi heureuse que 
Marie. Qui pourrait résister aux prières et aux larmes d'un 
Ange comme toi? » En effet, un mois après, la jeune 
fille renouvelait sa première communion, et s'avançait à 
l'autel accompagnée de son père et de sa mère, plus heu­
reuse qu'une reine au jour de son sacre. 

10° Quelles prières faut-il faire? — La prière dont nous 
venons d'exposer la nécessité, les conditions et les effets 
généraux, se divise en prière mentale et en prière vo­
cale. La prière mentale ou intérieure, qu'on appelle pro-



DE PERSÉVÉRANCE. 519 

prement l'Oraison, est celle qui se fait au fond du cœur, 

sans le mouvement des lèvres. Elle consiste dans la 

méditation affectueuse des vérités du salut, afin d'en faire 

ia règle de nos pensées, de nos désirs, de nos actions, de 

louer Dieu et d'imiter les vertus de Notre-Seigneur et des 

Saints. 
Son excellence. — La prière mentale est bien plus excel­

lente que la prière vocale. Elle nous rend plus semblables 
aux Anges, dont elle est l'occupation continuelle. Elle peut 
exister sans la prière vocale, qui ne peut être bonne 
sans elle, puisqu'elle doit être accompagnée de l'at­
tention du cœur. 

Sa nécessité. — Il est impossible de faire son salut sans 
y penser. Sous une forme ou sous une autre, l'oraison est 
donc d'une absolue nécessité. La méditation proprement 
dite est aussi moralement nécessaire à tous les hommes, 
attendu que c'est là seulement, dans la pratique ordinaire, 
qu'on pense sérieusement à son salut. De là vient que le 
Saint-Esprit et tous les Saints formés à son école procla­
ment à l'envi la nécessité de la méditation. Pourquoi le 
monde est-il couvert diniquités? demande le Seigneur par 
la bouche du prophète Jérémie. Pourquoi les âmes se per­
dent-elles par milliers? Pourquoi la terre est-elle dans la 
désolation ? Parce que personne ne réfléchit en son cœurl. 

Tous les Saints ont été et sont encore les apôtres de l'orai­
son. « Tout le progrès spirituel, dit Ruffin, dépend de la 
méditation*. » Le père Suarez, personnification de toute 
la science théologique, disait : a Je donnerais tous mes 
livres pour un quart d'heure d'oraison. » a L'âme qui 
abandonne l'oraison, ajoute sainte Thérèse, n'a pas besoin 

* Jérém., su, 2. 
sOmoisprofectusspiritualisex meditationc procedit. (In Psal. xxxvi.) 



520 CATÉCHISME 

de démon pour se damner; elle se place de ses propres 
mains dans l'enfer. » Elle disait encore : « Promettez-moi 
de faire chaque jour un quart d'heure d'oraison, et moi, 
au nom de Jésus-Christ, je vous promets le Ciel. » « Sans 
l'exercice de la méditation, continue Gerson, nul ne peut 
sons miracle vivre en chrétien 1. » 

Tous les saints fondateurs des ordres religieux ont pres­
crit l'oraison, comme un exercice essentiel. Au reste, 
l'expérience prouve que ceux qui font l'oraison tombent 
rarement dans le péché mortel, et si, par malheur, ils y 
tombent quelquefois, grâce à l'oraison, ils s'en relèvent 
promptement et reviennent à Dieu. On peut faire des 
prières vocales et rester dans le péché mortel ; on peut as­
sister à la Messe, donner l'aumône, hélas ! on peut même 
communier et rester dans le péché mortel; mais l'orai­
son et le péché mortel sont incompatibles. C'est la pen­
sée de saint Alphonse : Beaucoup récitent le Rosaire, 
t office de la sainte Vierge souvent, et persévèrent dans le 
péché; mais il est impossible que celui qui fait F oraison 
reste dans Vinimitié de Dieu : ou il quittera F oraison, ou 
il qidttera le péché. 

Sa facilité. — Pour méditer, il suffit d'aimer ; car on 
pense facilement à ce qu'on aime. L'avare pense facilement 
et volontiers à son trésor, le négociant à ses affaires, l'ar­
tisan à son métier, l'ambiteux à ses dignités; pourquoi? 
Parce qu'ils les aiment. Aimons Dieu, aimons notre âme, 
et nous penserons volontiers à Dieu, à notre âme. Dire 
qu'on ne peut pas faire l'oraison, c'est donc s'accuser soi-
même d'indifférence pour Dieu, pour son âme, pour son 
salut. 

i Absque meditationisexercitio.nulliis, secluso rairaculo Dei, ad Christianic 
fteligionis normam attingit. [De Med. consid., vu.) 



DE P E R S É V É R A N C E . 521 

< Introduction à la vie dénote, il partie, ch. a.. 

Mais, je ne puis fixer mon esprit, je suis d'une séche­
resse et d'une aridité désolantes, c'est pourquoi je ne fais 
pas l'oraison. — Saint François de Sales répond que lors 
même qu'on ne s'occuperait pendant l'oraison, qu'à chas­
ser ou à repousser continuellement les distractions et les 
tentations, l'oraison n'en serait pas moins bien faite, 
pourvu que les distractions ne fussent pas volontaires. Le 
Seigneur se contentera de vos bonnes intentions. Une once 
d'oraison faite au milieu des distractions et des dégoûts 
vaut mieux que cent livres au milieu des consolations. 
Combien de courtisans vont cent fois l'année en la cham­
bre du prince, sans espérance de lui parler, mais seule­
ment pour être vus de lui et lui rendre leurs devoirs ! Si 
Dieu ne juge pas à propos de nous introduire à ses entre­
tiens, demeurons dans l'antichambre et faisons-lui nos ré­
vérences. D'immobiles statues, placées dans les galeries 
des princes, ne laissent pas de leur faire honneur; si donc 
le Seigneur veut que nous soyons comme des statues en 
sa présence, contentons-nous de l'honorer comme les 
statues ». 

Mais je n'ai pas le temps. — Et cependant vous avez du 
temps pour tout, vous avez du temps pour dormir, pour 
causer inutilement, pour vous promener, pour tra­
vailler, vous en prenez même pour pécher, et vous 
n'en avez point pour méditer et pour vous sauver : Vaeat 
ut philosophus sis, non vaeat ut Christianus sis, dit saint 
Paulin! Si un pauvre vous voyait jeter à la rivière une 
grande quantité de pièces d'or, serait-il déraisonnable de 
vous en demander la moitié d'une? Et Notre-Seigneur 
demande-t-il trop en vous demandant la moitié, le quart 



52« CATÉCHISME 

d'une de ces heures que vous perdez chaque jour en si 
grand nombre? 

De grâce, dites-moi, pourquoi le temps vous a-t-il été 
donné? Croyez-vous que Jésus-Christ soit mort pour vous 
l'obtenir, afin que vous puissiez vous livrer à vos plaisirs 
et aux bagatelles de la vie? Vous n'êtes pas plus occupé 
que ces grands Évêques qui gouvernaient de vastes églises, 
que ces rois eux-mêmes chargés de l'administration de 
puissants royaumes, et cependant ils trouvaient du temps 
pour méditer. Si vous ne pouvez absolument méditer dans 
le silence du repos, méditez en travaillant. Combien de 
pauvres villageois font ainsi la méditation tous les jours ! 
Une fleur, une plante, la moindre chose, suffit pour les 
élever à Dieu; c'est qu'ils aiment. Aimez donc aussi, 
et toujours vous trouverez le temps de faire l'oraison. 

Sa pratique. — Le lieu le plus favorable pour faire 
l'oraison, c'est l'Église; mais on peut la faire partout, 
dans les maisons et même dans les champs. Il est à propos 
néanmoins de se retirer dans un endroit solitaire, éloigné 
du bruit extérieur. Le matin est le temps le plus conve­
nable. La méditation c'est le déjeuner de l'âme. Il y aura 
bien à reprendre dans les actions de la journée, si on n'a 
commencé par donner à l'âme un aliment de force et de 
vertu. L'oraison renferme trois parties. 

La première, c'est la préparation. — Dans la prépara­
tion il y a trois actes à faire : 1° se mettre en la présence 
de Dieu, en disant : Mon Dieu, je crois que vous êtes ici pré­
sent; c'est avec vous que je vais parler, je vous adore du 
fond de mon néant; 2° s'humilier en disant : Seigneur, je 
devrais être en ce moment dans l'Enfer à cause des péchés 
que fai commis; je merepens de vous avoir offensé, par­
donnez-moi selon votre grande miséricorde; 3° demander 



DE PERSÉVÉRANCE. 523 

les lumières du Saint-Esprit en disant : Père éternel, jmtr 
F amour de Jésus et de Marie, donnez-moi vos lumières 
pendant cette méditation afin que fen profite. On dit en­
suite un Ave h la sainte Vierge, afin qu'elle nous obtienne 
ces lumières, et un Gloria Patri à l'honneur de saint 
Joseph, de l'Ange gardien et du saint Patron. On fait ces 
actes avec attention, mais en peu de mots, et on passe de 
suite à la méditation. 

La seconde partie de l'oraison, c'est la méditation. Le 
sujet de la méditation est une vérité du salut. U faut con­
sidérer ce que Notre-Seigneur et les Saints nous ont en­
seigné là-dessus, les exemples qu'ils nous ont donnés, 
comparer nos pensées à leurs pensées, notre conduite à 
leur conduite ; et de là tirer des résolutions pratiques pour 
la réforme de nos mœurs. On peut se servir utilement de 
quelques livres. Saint François de Sales dit qu'il faut 
imiter les abeilles, qui s'arrêtent sur une fleur tant qu'elles 
y trouvent du miel, et qui passent ensuite à une autre. 
Celui qui ne sait pas lire doit méditer sur les fins dernières, 
sur les bienfaits de Dieu et principalement sur la Passion 
de Notre-Seigneur. Le fruit de l'oraison consiste dans la ré­
solution qu'on y forme. Il ne faut jamais en sortir sans 
s'être bien dit à soi-même : En conséquence de ce que je 
viens de méditer aujourd'hui, je ferai telle chose, j'éviterai 
telle autre. Il est nécessaire de se rappeler sa résolution 
dans le cours de la journée. 

La troisième partie de l'oraison, c'est la conclusion. Elle 
se compose de trois actes : l ' o n remercie Dieu des grâces 
et des lumières qu'il a données durant l'oraison; 2° on 
fait xa promesse d'observer fidèlement la résolution qu'on 
a prise; 3° on demande à Dieu, par l'intercession de Jésus 
et de Marie, la grâce d'y être fidèle. On finit en lui re-



524 CATÉCHISME 

commandant les âmes du Purgatoire et les besoins de 
l'Eglise, on récite pour cela un Pater et un Ave, qui sont 
les deux plus excellentes prières que Dieu et l'Église nous 
aient enseignées 

La prière vocale est celle qui se fait de bouche et en 
prononçant des paroles. Comme la méditation, elle exige 
un maintien modeste et religieux, l'attention de l'esprit 
et la dévotion du cœur. Sans ces deux dernières conditions, 
on ne prie pas véritablement, et on mérite ce reproche 
adressé par le Seigneur aux Juifs charnels : Ce peuple 
ni honore du bout des lèvres, mais son cœur est loin de 
moi l . 

L'attention qu'on doit apporter à la prière vocale, dif­
fère en quelque chose de celle qui est nécessaire à la prière 
mentale. Cette attention est de trois sortes : l'attention aux 
paroles, qui consiste à bien prononcer les paroles, c'est-à-
dire posément, entièrement et distinctement; l'attention 
au sens, qui consiste à se bien pénétrer du sens des mots, 
afin de joindre à la prononciation les affections du cœur ; 
l'attention à Dieu, qui est la meilleure et qui consiste à 
s'occuper intérieurement de Dieu pendant la prière, en 
l'adorant, le remerciant, l'aimant et lui demandant ses 
grâces. La première attention suffit pour satisfaire au pré­
cepte delà prière; mais, si elle est seule, la prière sera 
bien froide et ne produira pas de grands fruits s . 

i Mattb., xv, 8. 
» Triplex est attentio quœ orationi vocali potest adhiberi ; una quidem qua 

attendit» ad verba, ne aliquis in eis erret ; secunda, qua attenditur ad sen­
su ni verborum ; tertia qua attenditur ad Snem orationis, scilicet ad Deum et 
ad rem pro qua oratur; que quidem est maxime necessaria, et hanc etiam 
possunt habere idiotes. (S. Th., 2« 2», q. LXXXIII, art. 18.) — Prima est at­
tentio ad verba quibus petimus, deinde ad petitionem ipsam; et queenmque 
earum attentionum adsit, non est repetenda inattenta oratio. (Id., iv, DUU 
xv, ix, i, Salut, v.) 



DE P E R S É V É R A N C E . 525 

Gomme la prière mentale, la prière vocale est nécessaire. 
1 ° Notre-Seigneur nous l'a commandée en nous prescrivant 
de réciter l'Oraison dominicale. L'Église nous en donne 
l'exemple, car dans tous ses offices elle emploie la prière 
vocale. 2° Étant composés de corps et d'âme, il faut que 
nos sens concourent à leur manière à louer et à glorifier 
Dieu. 3° Notre âme est tellement dépendante des organes, 
surtout depuis le péché, que nous avons communément 
besoin de prononcer ou d'entendre prononcer des paroles, 
pour nous aider à former de bonnes pensées et à nous élever 
à Dieu. 4° La prière vocale est nécessaire pour édifier le 
prochain et pour entretenir le culte extérieur de la Re­
ligion *. 

La prière vocale se divise en prière publique et en prière 
particulière ou privée. La prière publique est celle qui se 
fait par les ministres de l'Église, au nom de tout le peuple 
fidèle. Cette prière doit être vocale, afin qu'elle soit connue 
de tous ceux pour qui elle est faite. Voilà pourquoi l'É­
glise a établi que ses Ministres la prononceraient à haute 
voix 8 . Le saint Sacrifice de la Messe, l'Office divin, sont 
les plus excellentes de toutes les prières publiques. Nous 
en parlerons dans la quatrième partie du Catéchisme. 

La prière particulière est celle qui est faite par chaque 
fidèle en particulier, ou avec d'autres en leur nom personnel, 
pour eux-mêmes ou pour leurs frères 3 . Au nombre des 
prières particulières les plus utiles, il faut placer les Orai­
sons jaculatoires. On donne ce nom à des prières courtes 

> S- Th., 2*2«,q. LXXXIII, art. 12. 
* Duplex est oratio, commuais et singnlaris : communis quidem oratio est 

qnae per ministres Ecciesiœ in persona totius fidelis populi Deo oOertur, etc. 
{Id., n, 2, q. L x x x m , art. 12.) 

* Oratio vero singularis est quse oflertur a singulari persona cujuscumque 
cive pro se, sire pro aliis oramis. iD. Th., u, 2, q. LXXMII, art. 12.) 



526 CATÉCHISME 

et ferventes qui s'élancent du cœur de l'homme, comme 
des traits enflammés, et qui vont percer le cœur de Dieu. 
Etant très-courtes, on peut les répéter à chaque instant, 
seul et en compagnie, dans le repos et au milieu des occu­
pations et des affaires ; de plus, elles sont moins sujettes 
aux distractions et à la tiédeur ; enfin, elles entretiennent 
un commerce habituel de l'âme avec Dieu, forment peu 
à peu en nous l'esprit intérieur, et transportent notre con­
versation dans le Ciel. 

Aussi tous les Saints en ont fait le plus grand cas et le 
plus fréquent usage. La plupart en avaient même adopté 
ou composé quelqu'une qui était comme leur devise et 
leur cri de guerre, destinée à enflammer leur courage dans 
les luttes de la vertu et à les soutenir dans leurs grandes 
entreprises pour la gloire de Dieu. Mon Dieu et mon tout, 
répétait continuellement saint François d'Assise. Je suis 
venu mettre le feu à la terre, et que désiré-je, sinon de le 
voir allumé l disait saint Dominique. 0 glorieuse Dame 
élevée au-dessus des astres! répétait, aussi souvent qu'il 
respirait, saint Antoine de Padoue, le grand Thaumaturge 
de l'Italie. Tout pour la plus grande gloire de Dieu, disait 
saint Ignace. Qu'est-ce que cela pour Véternité et en com­
paraison de l'éternité? répétait saint Louis de Gonzague, 
Ou souffrir ou mourir, s'écriait l'angélique Thérèse. O très-
sainte Trinité/ redisait à toute heure l'apôtre des Indes, 
saint François-Xavier. Alléluia quand même, était le mot 
d'une sainte âme clouée pendant plusieurs années sur un 
lit de douleurs. 

Voilà quelques oraisons jaculatoires, que nous ne sau­
rions mieux faire que de prendre pour nous. Si nous 
sommes fidèles à les répéter souvent et avec réflexion, nous 
ne tarderons pas à en recueillir les plus heureux fruits. 



DE PERSÉVÉRANCE. 

PRIÈRE. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie de 
m'avoir enseigné le moyen de tout obtenir de vous; faites-
moi la grâce d'y recourir souvent et dignement. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amourj 'e veux faire tous 
les jours au moins un quart d'heure de méditation. 



X X X e LEÇON 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, 

PAR L'ESPÉRANCE (SUITE). 

Oraison dominicale. — Trait historique. 

Bien que l'oraison dominicale devienne prière publique, 
lorsqu'elle est offerte à Dieu par un ministre sacré au nom 
de tout le peuple fidèle, nous la mettons néanmoins en 
tète des prières particulières, parce que Nohe-Seigneur 
semble l'avoir composée principalement pour l'usage par­
ticulier de chaque Chrétien, dans les cas, sans cesse re­
nouvelés, où nous avons besoin de recourir à Dieu. « Quand 
vous aurez à prier, dit-il, entrez dans votre chambre, fer­
mez-en la porte ; puis, vous adressant à Dieu, vous direz : 
Notre Père », etc. » 

Soit qu'on l'envisage dans son auteur, dans sa forme et 
dans son fond, l'Oraison dominicale est évidemment la 
plus excellente de toutes les prières. 1° Dans son auteur. 
Ce n'est ni un Saint, ni un Prophète, ni un Ange, ni un 
Archange, qui l'a composée, c'est Notre-Seigneur Jésus-
Christ lui-même, le Fils et la sagesse éternelle de Dieu. 

2° Dans sa forme. L'oraison dominicale est claire, tout 
le monde peut la comprendre, aussi bien le petit enfant 
que le vieillard, l'habitant des campagnes que l'habitant 
des villes ; elle est courte, personne qui ne puisse l 'ap­
prendre facilement, la retenir fidèlement et la réciter sou­
vent. Cette qualité la rend essentiellement populaire, par 

» Matth., VI, 6% 



CATÉCHISME DE P E R S É V É R A N C E . 529 

conséquent digne du Dieu qui est venu sauver tous les 
hommes, et de la Religion qui doit être prêchée aux libres 
et aux esclaves, aux peuples civilisés comme aux peuples 
barbares et sauvages. Elle est persuasive; rien de plus 
humble, de plus simple, de plus filial, c'est-à-dire de plus 
efficace que la manière dont elle exprime à Dieu nos be­
soins. 

3° En elle-même. Elle est complète ; elle renferme tout 
ce que nous pouvons et devons demander, comme enfants 
de Dieu, pour le temps et pour l'éternité, pour le corps 
et pour l'âme, pour nous-mêmes et pour les autres. Elle 
est sage, car elle nous rappelle et nous fait mettre en 
action les trois vertus qui sont les trois grandes bases de 
la Religion, de la société et du salut, la foi, l'espérance et 
la charité. Elle est divinement logique, car elle règle les 
désirs de notre cœur en nous apprenant à exprimer d'a­
bord les plus nobles et les plus nécessaires, ensuite ceux 
qui le sont moins 

« En effet, dit saint Thomas, il est manifeste que le 
premier objet de nos désirs, c'est notre fin dernière, en­
suite les moyens d'arriver à cette fin. Or, notre fin, c'est 
Dieu, à qui notre affection tend de deux manières : l'une 
consiste à désirer la gloire de Dieu ; l'autre, à vouloir jouir 
de cette divine gloire. La première appartient à la charité 
par*laquelle nous aimons Dieu enlui-même ; la seconde, à la 
charité par laquelle nous nous aimons en Dieu. Voilà pour­
quoi notre première demande est celle-ci : Que votre nom 
soit sanctifié, demande de la gloire de Dieu ; et la seconde : 

< In Oratione dominica non solum petuntur omnia qu» recto desiderare 
possumus, sed etiam eo ordine quo desideranda sunt ; ut sic liaec oratio non 
solum iiistruat postuiare, sed etiam ait infonnativa totius no»tri affectus. 
(S. Th., 2« 2«, q. LXXXIII, art, 9.) 

III. 84 



530 CATECHISME 

• S. Th., 2« 2 " , q. uxxiu, art. 9. 

Que votre règne arrive, demande de parvenir nous-mêmes 
à la gloire de Dieu. 

« Or, une chose peut nous conduire à notre fin der­
nière, ou par elle-même ou par accident. Par elle-même et 
directement, en nous faisant mériter la béatitude éternelle 
par l'obéissance aux commandements de Dieu. De là, no­
tre troisième demande : Que votre volonté soit faite sur la 
terre comme auCiel. Par elle-même encore, bien que d'une 
manière moins directe, en nous aidant à mériter la béati­
tude éternelle. De là notre quatrième demande : Donnez-
nous aujourd'hui notre pain de chaque jour. 

a Une chose nous conduit à notre fin dernière par ac­
cident, lorsqu'elle éloigne les obstacles qui pourraient 
nous empêcher d'y parvenir. Il y a trois obstacles de ce 
genre : le péché, qui nous en exclut directement. De là 
notre cinquième demande : Pardonnez-nous nos offenses. 
La tentation, qui nous porte au péché. De là notre sixième 
demande : Ne nous laissez pas succomber à la tentation. 
Les maux temporels, suite du péché, qui rendent accablant 
le fardeau de la vie. De là, enfin, notre septième demande : 
Délivrez-nous du mal1. » 

Les sept demandes de l'Oraison dominicale correspon­
dent encore aux sept dons du Saint-Esprit et aux sept 
béatitudes évangéliques, en sorte que cette admirable 
prière est en harmonie parfaite avec l'ensemble de la Reli­
gion, et qu'elle tend à nous obtenir tout ce qui est néces­
saire pour faire du Chrétien un homme parfait en ce 
monde et un bienheureux dans l'autre. Voilà pourquoi 
saint Augustin la désigne par ce mot sublime : L'Oraison 
dominicale est la requête que le célesie jurisconsulte a 



DE PERSÉVÉRANCE. 531 

donnée lui-même aux Fidèles, pour obtenir l'accomplisse­

ment de tous leurs désirs *. 

Enfin, ce qui ajoute à l'excellence de l'Oraison domi­
nicale, c'est qu'elle est la plus nécessaire de toutes les 
prières. Plusieurs conciles, entre autres le concile de Rome, 
obligent tous les Chrétiens à la savoir par cœur, attendu, 
suivant la doctrine des saints Pères, qu'il convient de la 
réciter chaque jour 8 . a Parce que nous vivons au milieu 
du monde, dit saint Augustin, où nul ne peut vivre sans 
péché, la rémission de nos fautes se trouve non-seulement 
dans les eaux sacrées du Baptême, mais encore dans l'O­
raison dominicale et quotidienne. Elle est comme notre 
Baptême de tous les jours 3 . » 

L'Oraison dominicale est donc le remède à nos péchés 
de tous les jours, c'est-à-dire à nos péchés véniels, pourvu 

1 Regnla postulandi fidelibusacnrtjœliesisperito data. ÇEnarr. in PS.CXLII.) 
1 È lapiù necessaria di tutle. (Bellar., Dottr. erist., LXXI; Concil. Rom., 

e. u . ) — Nisi qui lias duas sententias (Symbolumet Orationem dominicain) 
et memoriter tenuerit et ex toto corde crediderit, et in oratione sœpissime fre-
quentaverit, catbolicus esse non poterit (Syn. Remens., vi, c. vu. Voyez 
aussi le Concile de Tolède, iv, c. ix ; S. Aug., Enehir., LXXI ; S. Cypr., de 
Oral, domin. — « On est obligé de nécessité de précepte de savoir, du moins 
quant a. la substance : 1° ie Symbole des Apôtres en entier ; 2« l'Oraison do­
minicale; 3" les préceptes du Décalogue ; 4° ceux des commandements de 
l'Église qui sont communs à tous les fidèles; 5° le sacrement de Baptême, 
que tout fidèle peut se trouver dans le cas d'administrer, et les sacrements de 
Pénitence et d'Eucharistie, qu'on est obligé de recevoir au moins une fois 
l'an. Quant aux autres Sacrements, la foi explicite n'est nécessaire qu'à 
celui qui les reçoit ; mais la connaissance de ces différents articles a des de­
grés : elle peut être plus ou moins parfaite, plus ou moins étendue. Toute­
fois, il n'est pas permis de les ignorer entièrement. Il n'y a qu'un défaut de 
capacité qui puisse excuser cette ignorance de péché mortel. « (Monseigneur 
Gousset, TMol. «o r . , t . I, p. 129.) 

» Quoniam victuri siunus in isto saeculo, ubi quis non vivit sine peccato, 
deo remissio peccatorum non rat in sola ablution? sacri Baptismatis, sed 

etiam in Oratione dominica et qnotidiana. In illa invenietis quasi quotidia* 
num Baptismum vestrum. (Serm. ccxm, de Temp. ; et Encliir., c. LXXI.) 



532 CATÉCHISME 

qu'en la récitant on soit animé d'un véritable sentiment de 
contrition. Il est convenable que chaque Fidèle la connaisse 
en latin et en français : en latin, parce que c'est la langue 
de l'Église; en français ou dans la langue maternelle, afin 
qu'il comprenne ce qu'il demande. 

Division de F Oraison dominicale. L'Oraison dominicale 
se divise en trois parties : la préface ou préparation, le 
corps de la prière, et la conclusion. 

La préface se compose de ces simples mais sublimes 
paroles : Notre Père qui êtes aux Cieux. Le Sauveur aurait 
pu nous faire donner à Dieu des titres plus capables de 
nous révéler sa majesté et de nous pénétrer de respect; 
mais ces titres eussent continué à faire de nous les esclaves 
du Sinaï, tandis que nous devons être les enfants du Cal­
vaire. Nous sommes donc instruits à dire, non pas notre 
Dieu, notre créateur, notre maître, mais notre Père! Con­
sidérons ce mot à l'égard de Dieu, de nous-mêmes et du 
prochain. 

A l'égard de Dieu, il excite merveilleusement notre con­
fiance en nous rappelant que, malgré notre néant et nos 
misères, nous sommes les enfants, non d'un roi, non d'un 
empereur, non d'un monarque de la terre, mais de Dieu 
même. D'autre part, il touche infailliblement le cœur de 
Dieu en lui rappelant qu'il est notre père, notre père de 
toutes manières, par la création, par la conservation,par 
la rédemption, le père de notre corps et le père de notre 
âme. De même, nous dit le Sauveur par ces tendres paro­
les, que les enfants ont recours à leur père dans toutes leurs 
nécessités, dont ils ne craignent pas de lui manifester le 
nombre et l'étendue; de même aussi, ayez recours à votre 
Père céleste, qui vous consolera, qui vous soulagera, qui 
aura pitié de vous ,comme un père a pitié de ses enfants. 



DE P E R S É V É R A N C E . 533 

A l'égard de nous-mêmes, ce mot notre Père nous r ap ­
pelle, plus éloquemment que tous les discours, la noblesse 
de notre origine, par conséquent le respect que nous de­
vons avoir pour notre corps et pour notre âme, le soin que 
nous devons apporter à nous maintenir dans l'amitié de 
Dieu et à nous comporter comme ses enfants, si nous vou­
lons être exaucés. Les pécheurs, qui, suivant l'expression 
du Sauveur lui-même, sont les enfants du démon, ne peu­
vent, à bon droit, nommer Dieu leur père, puisqu'ils n 'o­
béissent pointa ses commandements. Toutefois ils ne doi­
vent pas omettre l'Oraison dominicale, et ils ne la réci­
tent pas sans fruit. S'ils sont vraiment pénitents, ils diront 
notre Père, comme l'Enfant prodigue revenant à son père, 
pour obtenir le pardon de leurs fautes; s'ils demeurent 
obstinés dans le mal, ils le diront du moins au nom de 
l'Église, dont ils sont membres par la foi et par l'espé­
rance. 

A l'égard du prochain, ce mot notre Père exprime la 
grande loi qui a sauvé et qui seule peut encore sauver le 
monde, la loi de la fraternité universelle. Il nous apprend 
ce que sont pour nous tous les hommes et ce que nous de­
vons être pour eux. En effet, nous ne disons pas mon Père, 
mais notre Père, parce que nous sommes tous frères, et 
nous devons prier non-seulement pour nous, mais pour 
tous les hommes, catholiques, hérétiques, juifs, infidèles, 
amis et ennemis, c'est-à-dire les aimer d'un amour véri­
tablement fraternel *. 

i Ante omnia pacis doctor atque unitatis magister aingillatim noluit et pri-
vatim prečem fleri, ut quis cum precatur, pro se tantum precetur... Publica 
est nobis et communia oratio; et qnando oramus, non pro uno, sed pro toto 
populo oramus, quia totus populus unum sumu*. Deus pacis et concordice 
magister, qui docuit unitatem, sic orare unum pro omnibus voluit, quomodo 
in uno omnes portavit. (S. Cypr., de Orat. dumin.) 



534 CATÉCHISME 

Dans ce seul mot noire Père, est l'abolition de toutes les 
tyrannies, l'exaltation du petit, la protection du faible, le 
dévouement du riche et du fort au soulagement corporel 
et spirituel de ses frères, moins favorisés que lui des dons 
de la fortune et de l'intelligence, c'est-à-dire la charité, 
base de la famille, lien de la société et gage du bonheur 
futur. 

En un mot, nous disons notre Père, d'une part, afin de 
témoigner que nous prions pour tous et au nom de tous ; 
d'autre part, afin d'engager le Seigneur à nous accorder, 
en considération des autres, ce que, par nous-mêmes, nous 
ne méritons pas. Notre Père, c'est aux trois personnes di­
vines que s'adresse notre prière, parce que toutes les trois 
méritent le titre de père, à raison de la création, de la ré­
demption et de la sanctification. 

Qui êtes aux Cieux. Le Dieu que nous invoquons est par­
tout *. Néanmoins nous disons qui êtes aux Cieux, soit 
parce qu'au Ciel resplendissent avec plus d'éclat toutes les 
magnificences de sa gloire, soit parce que là il règne dans 
toute la plénitude de son amour sur les Anges et sur les 
Saints; soit parce que nous devons nous rappeler sans 
cesse que là doivent être nos pensées, nos désirs, la fin de 
nos travaux, en un mot, comme dit l'Apôtre, notre con­
versation. 

NotrePère qui êtes aux Cieux. Oui, bon Père, vous êtes 
dans les cieux, au comble de la félicité, infiniment riche, 
infiniment puissant, infiniment bon ; et nous, vos enfants, 
nous sommes sur la terre, dans un lieu d'exil, éloignés de 
notre patrie, de notre famille, pauvres, faibles, malades, 

i Ipsum intelligimus sine qualitate bonum, sine quantitate magnum, siue 
indigentia creatorem, sine situ pra?senf«m, sine liabitu omnia continentem, 
sineioco unique totum. (S. Aug., lib. V, de Trmit.,c. i.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 535 

environnés d'ennemis et de dangers. Quoi de plus propre 
à attendrir le cœur de Dieu ? .Quoi de plus propre aussi à 
former dans le nôtre une humilité profonde, un vif senti­
ment de nos besoins et en même temps le respect filial, la 
piété, la confiance, la pureté et la charité pour nos frères? 
Comment ne serait pas exaucée une prière, qui prépare si 
bien et celui qui demande et celui qui doit exaucer? Telle 
est la préface de l'Oraison dominicale. 

Mais que devons-nous demander et dans quel ordre de­
vons-nous le demander? Hélas ! nous sommes si insensi­
bles et si aveugles, que souvent nous ne connaissons ni la 
nature de nos véritables besoins, ni l'ordre dans lequel 
nous devons en demander le soulagement. Il arrive de là, 
ou que nous ne demandons rien ou que nous demandons 
mal. Pour remédier à ce double malheur, le nouvel Adam 
a composé lui-même une supplique à notre usage, dans la­
quelle sont exprimés et les objets de nos prières et l'ordre 
dans lequel nous devons les solliciter. Or la raison et la foi 
nous disent que, pour des enfants bien nés et vraiment in­
telligents, les intérêts de leur père doivent passer avant les 
leurs, les biens de l'éternité avant ceux du temps, la fin 
avant les moyens. Tout cela nous est enseigné d'une ma­
nière admirable dans la seconde partie de l'Oraison domi­
nicale. 

En effet, le corps de cette divine prière se divise, comme 
le Décalogue, en deux parties. La première regarde Dieu et 
comprend ces trois demandes : Que votrenom soit sanctifié; 
que votre règne arrive; que votre volonté soit faite sur la 
terre comme au Ciel. La seconde regarde l'homme et com­
prend quatre demandes : donnez-nous aujourd'hui notre 
pain de chaque jour, et ce qui suit jusqu'à la fin. 

Première demande : Que votre nom soit sanctifié. La 



536 CATÉCHISME 

première chose que nous devons demander, parce qu'elle 
est la plus excellente et en même temps le plus grand de 
tous les biens, c'est la gloire de Dieu. Ainsi, comme des 
enfants désireux de l'honneur de leur père, nous commen­
çons par demander, en général, que le nom de notre Père 
céleste, c'est-à-dire Dieu lui-même, sa majesté, sa puis­
sance, sa sagesse, sa bonté, sa miséricorde, sa justice, 
soient sanctifiés, connus, appréciés, honorés, respectés, 
aimés sur la terre comme au Ciel *. Nous demandons qu'à 
l'imitation des bienheureux habitants du Ciel, tous les 
habitants de la terre honorent, aiment célèbrent, exal­
tent, par leurs paroles et par leurs actions, par la foi, par 
l'espérance et par la charité, le nom adorable de Dieu. 

Nous demandons, en particulier, 1° que les infidèles, 
éclairés de la lumière d'en haut, connaissent le vrai Dieu 
et soient régénérés dans les eaux du baptême, au nom du 
Père et du Fils et du Saint-Esprit; 2° que toutes les héré­
sies soient déracinées et que leurs sectateurs connaissent 
et embrassent, comme leur véritable mère, la sainte Eglise 
catholique et romaine, hors de laquelle il n'y a ni effusion 
du Saint-Esprit, ni rémission des péchés, ni salut ; 3" qu'on 
ne voie plus sur la terre ni superstitions, ni sortilèges, ni 
pratiques diaboliques, ni parjures, ni blasphèmes, ni au­
cuns des autres désordres par lesquels le nom de Dieu est 
méprisé, outragé; 

4" Le rétour des pécheurs sous le joug aimable et sacré 
de notre Père céleste ; la connaissance effective que tous 
nos biens du corps et de l'âme viennent de Dieu et la 

i Verba"enim ilia, quœ tertia? petitioni adjuncta sunt: Sicut in Cœlo et 
in terra, ad quamlibet primarom trium petitionnm referri posse docet Con-
cilii Tridcntini Catechismus, ut sic intelligamus : Sanctiflcetur nomen tuum 
in Cœlo et in terra ; advcniat regnum tutim sicut in Cœlo et in terra : fiât 
voluntas tua sicut in Cœlo et in terra. iNat. Alex., de Orat. dam.., 1322.) 



DE P E R S É V É R A N C E . 537 

fidélité à les rapporter tous à sa gloire, ainsi que le soin 
religieux d'honorer la sainte Trinité par notre conduite, 
de peur que nos scandales ne fassent blasphémer son nom 
parmi les hommes. Gela, nous le demandons non-seule­
ment pour un jour, mais pour toute notre vie ; en d'autres 
termes, nous demandons la persévérance dans le bien jus­
qu'au dernier soupir 

Le désir que le nom de Dieu soit sanctifié est certaine­
ment le plus noble qui puisse sortir du cœur de l'homme, 
puisque c'est pour cela que nous avons été créés et doués 
de raison. Il est aussi le plus ardent et le plus continuel 
qu'aient formé Notre-Seigneur lui-même et tous les Saints, 
à son exemple, dans la suite des siècles. Un jour saint 
Ignace de Loyola, s'adressant au père Laynez, lui dit: « Si 
Dieu vous donnait le choix d'aller maintenant en Paradis, 
ou de rester encore sur la terre avec la perspective de faire 
quelque grande chose pour sa gloire, que feriez-vous ? — 
Je choisirais d'aller au Ciel, répondit le père Laynez. — 
Pour moi, reprit le Saint, je choisirais de rester ici-bas 
pour faire la volonté de Dieu et lui rendre quelques servi­
ces. Quant à mon salut, je ne doute point que Dieu ne 
prît soin de moi, et qu'il ne laissât point périr celui qui, 
pour l'amour de lui, aurait volontairement retardé son en­
trée dans le Ciel. » 

Seconde demande : Que votre règne arrive. Après avoir 
demandé la gloire de Dieu, nous demandons la participa­
tion de cette gloire, qui est la fin pour laquelle nous avons 
été créés, par conséquent le dernier mot de la Religion, 
de la vie, du temps et de l'éternité 2 . Remarquez que nous 

1 la liis verbis qnotidie fidèles Clirkti petunt ut persévèrent io eo quod esse 
eœperunt. (S. Aug., de Corrcpt. et Crut., lib. VI.) 

*Matth., vi. 



538 CATÉCHISME 

' Pi. Esther, xm. 

demandons que le règne de Dieu vienne à nous, et non pas 
que nous allions à lui, parce qu'il faut que le règne de la 
grâce vienne à nous pour que nous puissions aller dans 
le règne de la gloire. 

En effet, le règne de Dieu s'entend de trois manières : le 
règne de nature, le règne de grâce, et le règne de gloire. 
Le règne de nature est celui par lequel Dieu régit et gou­
verne toutes les créatures et le genre humain tout entier. 
De ce royaume l'Écriture parle lorsqu'elle dit : Votre 
royaume, ô Dieu! est un royaume de tous les siècles sei­
gneur Dieu, roi tout-puissant, Tunivers entier est soumis 
à votre empire, et nul ne peut vous résister l . Nous ne de­
mandons pas que ce règne arrive, puisqu'il existe depuis 
l'origine du monde, et, qu'ils le veuillent ou qu'ils ne le 
veuillent pas, les méchants eux-mêmes ne sauraient y échap­
per. Nous demandons seulement qu'il soit manifesté et 
que tous reconnaissent, admirent, bénissent les lois de cette 
maternelle Providence, qui dispose tout avec nombre, poids 
et mesure, qui atteint son but avec autant de force que de 
douceur, et qu'ils s'y soumettent toujours avec une rési­
gnation filiale. 

Le règne de grâce est celui par lequel Dieu régit et gou­
verne les âmes et les cœurs des fidèles enfants de l'Église, 
par l'action du Saint-Esprit et par les trois grandes vertus 
de foi, d'espérance et de charité, qui les portent à suivre 
fidèlement ses divins préceptes et à chercher sa gloire 
avant toute autre chose. 

Le règne de gloire aura lieu dans l'autre vie après le 
jugement général. Alors Dieu régnera avec les Saints sur 
toutes les créatures sans opposition d'aucune sorte; caralors 



DE P E R S É V É R A N C E . 539 

toute puissance seraôtée aux démons et aux méchants, en­
chaînés ensemble dans les prisons de l'éternité. Alors en­
core sera détruit l'empire de la mort et de la corruption, 
avec toutes les tentations du monde et de la chair qui tra­
vaillent ici-bas les serviteurs de Dieu, en sorte que ce sera 
un règne tranquille, pacifique, accompagné de la jouis­
sance certaine d'une félicité sans mélange et sans fin. 

Duquel de ces trois règnes sollicitons-nous l'avènement 
dans la troisième demande de l'Oraison dominicale? 
Gomme nous l'avons déjà dit, ce n'est pas du premier, il 
n'est point à venir, il est venu; nous n'en demandons 
même pas la continuation, car il empêcherait notre der­
nière fin, qui est de voir Dieu face à face dans l'éternité. 
Ce n'est pas non plus du second, puisque nous en avons 
désiré l'avènement dans la première demande et qu'il est 
déjà en grande partie venu. Nous demandons l'avènement 
du troisième, qui doit venir et que désirent avec ardeur 
tous ceux qui connaissent les misères de cette vie. Ce rè­
gne consiste dans le bien souverain et la gloire parfaite de 
notre corps et de notre âme. Cette gloire ne sera telle qu'a­
près le jugement dernier. 

Ainsi, nous demandons, vivement et chaque jour, la fin 
de ce monde et l'arrivée du jugement dernier. Nous de­
mandons que ce monde d'iniquités et de désordres, soit 
bientôt remplacé par une nouvelle terre et de nouveaux 
Cieux, où régnera la justice, afin que Dieu soit tout en 
toutes choses. Bien que les amateurs du monde ne puissent 
entendre une plus mauvaise nouvelle que l'annonce du ju­
gement général, nous autres citoyens du Ciel, qui vivons 
ici-bas comme des pèlerins et des exilés, nous n'avons pas 
et ne devons pas avoir de plus grand désir que de le voir 
arriver. De là ce mot de saint Augustin : « De même, dit-



540 CATÉCHISME 

il, qu'avant la venue du Messie, tous les vœux de l'an­
cienne alliance avaient pour objet l'avènement de Notre-
Seigneur; de même aujourd'hui tous les désirs des Saints-
de la nouvelle alliance ont pour objet le second avènement 
du Fils de Dieu, qui nous conduira au comble de la per­
fection et du bonheur *. 

Voilà une vérité qu'il importe de rappeler souvent à no­
tre esprit et à l'esprit des autres. Rien n'est plus propre à 
ennoblir nos pensées, que le souvenir de cette fin sublime 
à laquelle nous sommes destinés. Rien n'est plus propre à 
nous faire supporter les adversités avec courage, résister 
aux tentations avec fidélité et fouler aux pieds les biens de 
la terre, que la pensée des jouissances royales qui nous 
attendent dans l'éternité. Oui, un jour nous régnerons 
avec Notre-Seigneur. Apprenons donc à faire les maîtres 
en commandant à nos passions et en forçant le monde à 
s'incliner devant notre foi. Quelle honte s'il en était autre­
ment ! Est-ce en portant les fers de l'esclave qu'on fait son 
apprentissage de roi? 

Troisième demande : Que votre volonté soit faite. Dans 
la prière précédente nous avons demandé la béatitude éter­
nelle, qui est notre fin dernière; dans celle-ci nous de­
mandons le moyen principal d'y arriver. Ce moyen, suivant 
la parole de Notre-Seigneur lui-même, c'est d'accomplir 
la volonté de notre Père céleste : Si vous voulez entrer 
dans la vie, gardez les commandements a . Mais nous nu 
pouvons pas de nous-mêmes garder ces divins comman­
dements. 

Aussi nous demandons à Dieu que sa volonté soit faite par 
nous, c'est-à-dire qu'il nous donne 1° la grâce de l'accom-

* In Ps. cxvm; Bélier., Dottr. crist., p. 79. 
*Matth.,xn. 



DE PERSÉVÉRANCE. 541 

* Philipp., n, 8. 

plir, en obéissant partout et toujours à ses commandements, 
à l'exemple de notre divin modèle qui s'est rendu obéissant 
jusqu'à la mort, et à la mort de la croix1 ; 2° la grâce d'ac­
cepter du moins sans murmure, sinon avec une confiance 
et une joie toutes filiales, les peines spirituelles et cor­
porelles qui peuvent nous affliger, comme la perte 
de nos biens, de nos parents et de nos amis. En effet, 
toutes ces choses que Dieu ordonne ou permet sont pour 
notre bien. Si nous sommes justes, elles nous donnent 
une plus ample matière à mériter ; si nous ne le sommes 
pas, elles nous offrent le moyen de nous purifier. 

Hommes de peu de foi ! que pouvons-nous demander de 
plus avantageux que l'accomplissement de la volonté de 
notre Père ? U nous aime plus tendrement que nous ne 
nous aimons nous-mêmes ; sa volonté est sainte, juste, 
parfaite. Hélas! c'est pour ne l'avoir pas accomplie que le 
premier Adam s'est précipité dans cet abîme de maux, dont 
nous sommes les tristes héritiers. C'est en l'accomplissant 
que nous nous en délivrerons, et nous en serons d'au­
tant plus exempts, ou ils nous seront d'autant plus légers, 
que nous accomplirons mieux cette volonté parfaite. 

De là vient que dans le Ciel le bonheur sera complet, 
parce que la volonté de Dieu y régnera toute seule, pleine­
ment, éternellement. Ce bonheur sera proportionné, pour 
chacun de nous, à la fidélité avec laquelle nous aurons 
fait la volonté de Dieu sur la terre. 

Sur la terre comme au Ciel. En demandant à Dieu la 
grâce de lui obéir, nous lui demandons en même temps 
de rendre notre obéissance digne de lui et méritoire pour 
nous, c'est-à-dire semblable à celle des Anges et de tous les 



542 CATÉCHISME 

Saints habitants du Ciel. Les Anges et les Saints se sou­

mettent à la volonté de Dieu avec une grande plénitude 

d'amour. Ils obéissent uniquement parce que Dieu le veut, 

sans aucune recherche d'amour-propre ; ils exécutent ses 

ordres avec la rapidité de l'éclair; ils ne raisonnent ni ne 

murmurent. Au contraire, à tout ce que Dieu leur com­

mande, ils répondent par le cantique de louanges et d'ac­

tion de grâces : Saint, saint, saint, est le Seigneur, Dieu 

des armées. 
Ainsi nous devons obéir. Oh ! que le séjour de la terre 

serait agréable, si tous ces millions de volontés humaines 
se soumettaient toujours et en toutes choses à la volonté de 
Dieu ! Pour nous, du moins, ayons toujours dans le cœur 
et sur les lèvres cette parole de l'Apôtre saint Paul : Sei­
gneur, que voulez-vous que je fasse ? ou celle du Roi-Pro­
phète : Mon cœur est prêt, Seigneur, mon cœur est prêt; 
ou celle du saint homme Job : Le Seigneur me l'a donné, 
le Seigneur me l'a ôté, il a fait ce qui lui a paru bon, que 
son nom soit béni ! ou enfin, celle de notre divin modèle lui-
même : Mon Père, s'il est possible, que ce calice passe 
loin de moi ! Cependant que votre volonté se fasse, et non 
pas la mienne. 

Telle est la première partie de l'Oraison dominicale. 
Considérées dans leur objet, rien n'est plus sublime que 
les trois demandes dont elle se compose ; comme rien n'est 
plus logique que l'ordre dans lequel elles sont expri­
mées. 

La seconde partie de l'Oraison dominicale contient qua­
tre demandes, où nous demandons les choses temporelles 
nécessaires pour arriver aux biens éternels. Quoi de plus 
sage? De même que l'homme se rapporte à Dieu comme 
à sa fin; de même les biens de cette vie se rapportent à 



DE PERSÉVÉRANCE. 843 

ceux de l'autre, comme des moyens à leur fin. Voilà pour­
quoi Notre-Seigneur veut que la demande de ces choses ne 
vienne qu'en second ordre. Nous ne devons les solliciter 
qu'autant que Dieu même le permet, et que nous en avons 
besoin pour acquérir les biens célestes. 

Quatrième demande : Donnez-nom aujourd'hui notre 
pain de chaque jour. Par ces paroles si touchantes et si 
simples, nous demandons tout ce qui est nécessaire à l'en­
tretien de notre vie temporelle. Or, nous sommes compo­
sés de deux substances, l'âme et le corps : toutes les deux 
ont besoin d'aliment pour vivre. L'âme, qui est spirituelle, 
veut un aliment spirituel. Au corps, qui est matériel, il 
faut un aliment matériel. La sainte Eucharistie, la parole 
de Dieu, les saintes inspirations : telle est la nourriture de 
l'âme ; voilà ce que nous demandons pour elle. Le boire, 
le manger, le vêtement et les autres choses du même genre 
sont nécessaires à la vie du corps : voilà ce que nous de­
mandons pour lui. 

Donnez-nous. Parole d'humilité admirablement propre 
à toucher le cœur de Dieu ! Nous reconnaissons que nous 
n'avons rien et que nous sommes des mendiants. Nous re­
connaissons que Dieu seul est riche et que lui seul peut 
tout nous donner. Nous reconnaissons que nous ne som­
mes redevables de notre existence, c'est-à-dire des choses 
les plus nécessaires à notre vie spirituelle et à notre vie 
corporelle, ni à notre travail, ni à notre industrie, ni à nos 
vertus. Rien de plus vrai. Ce n'e*t pas nous qui faisons 
croître sur la terre le blé qui nous nourrit, ni sur la brebis 
la laine qui nous couvre, ni dans notre âme la foi, l'es­
pérance ou la charité. 

Ainsi, riches et pauvres, nous devons dire : Donnez-
nous; car tous, sans exception, nous sommes devant Dieu 



344 CATÉCHISME 

des mendiants qui attendons à la porte du Père de famille 1. 
Les riches doivent dire : Donnez-nous; et dans leur bou­
che ces paroles signifient : Mon Dieu! daignez conserver 
les biens que vous m'avez confiés, continuez-nous votre li­
béralité. Nous reconnaissons que vous pouvez à chaque 
instant nous ôter ce que nous possédons; de manière 
qu'en nous le conservant vous nous faites la même grâce, 
que si vous nous le donniez à chaque instant 2 . 

Les pauvres doivent dire : Donnez-nous, et dans leur 
bouche ces paroles signifient : Mon Dieu ! nous attendons 
de votre libéralité ce qui est nécessaire à notre vie. Envoyez-
nous-le directement, par vous-même, ou indirectement, 
par le moyen des riches à qui vous inspirez d'être charita­
bles à notre égard. Bénissez notre travail, et faites que ni 
la maladie ni la misère publique ne nous privent du fruit 
de nos labeurs. 

Or, ce serait tenter Dieu que de croire qu'il nous enverra 
la manne du Ciel, sans que nous ayons rien à faire que de 
le demander. Dieu, qui nous commande la prière, nous 
commande aussi le travail, et notre prière a pour objet 
d'obtenir sa bénédiction sur nos fatigues et nos sueurs. En 
effet, notre travail est inutile, si Dieu, par sa grâce, ne le 
rend fécond. De telle sorte que cette prière, Donnez-nous, 
est une protestation que nous vivons de la providence de 
Dieu plutôt que de notre industrie 

* Omnes enim, quando oramus, mendici Dei sumus, ante januam magni 
patris familias stamus, imo et prosterniuiur, et supplices ingeraiscimus, ali-
quîd volentes accipere. (S. Aug., Strm. xv, de Verb. Dom.) 

» Et quid eget dives ? Audeo dicere, ipso pane quotidiano eget dires. Quare 
enim abuudant illi omnia? unde, nisi quia Deus dédit ? quid babebit, si Deus 
subtrahat manum suam t Nonne roulti dormierunt divites, et surrexerunt pau-
pères 1 et quod illi non deest misericordiae Dei est, non potentiae ipsius. 
(S. Aug., Serm. xxxvi.rfe Divers.) 

3 Neque qui plantât est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat, 
Deus. (/ Cor., m.) 



DE P E R S É V É R A N C E . 545 

1 S. Cyrill., Catech. mystug., v. 

III . 85 

Enfin, riches et pauvres, nous demandons-non-seule-
ment que Dieu nous donne notre pain, mais encore qu'il 
le bénisse, qu'il le sanctifie, de manière que nous en usions 
toujours pour l'utilité de notre âme et de notre corps. 

Nous disons : Donnez-nous, et non pas : Donnez-moi, 
parce que c'est le propre du Chrétien de ne pas songer seu­
lement à soi, mais encore aux nécessités du prochain. 
Une autre raison, c'est que Dieu ne nous accorde point ses 
bienfaits pour que nous en profitions seuls, ni pour que 
nous nous livrions à l'intempérance : il veut que nous fas­
sions part aux autres de ce qui nous reste, après avoir 
pourvu à nos besoins. 

Aujourd'hui. Ce mot a deux sens. En premier lieu, il 
signifie tout le temps de la vie présente, car la vie n'est 
qu'un jour sans hier ni lendemain. Et nous demandons à 
Dieu qu'il nous donne, pendant toute la durée de notre 
pèlerinage, le pain de 1 âme et le pain du corps, jusqu'à 
ce que nous arrivions dans la bienheureuse patrie, où 
nous n'aurons plus besoin ni des Sacrements, ni des pré­
dications, ni des aliments corporels *. 

En second lieu, aujourd'hui signifie le jour présent. Et 
nous demandons à Dieu qu'il nous donne, aujourd'hui 
même, le pain dont nous avons besoin, parce que nous ne 
voulons point nous inquiéter de celui de demain, ne sa­
chant pas si demain nous serons en vie. Ainsi, le pain 
d'aujourd'hui, nous le demandons aujourd'hui ; celui 
de demain nous le demanderons demain. 

Est-il possible de nous enseigner plus éloquemment 
cette admirable, cette délicieuse pauvreté évangélique, qui 
consiste, d'une part, dans un détachement absolu de 



o-iG CATECHISME 

toutes choses, et, d'autre part, dans une confiance filiale à 
la Providence? Notre Père céleste ne veut pas que nous 
comptions sur nos forces, même pour un seul jour, puis­
qu'il veut que nous lui demandions chaque jour le pain 
de chaque jour. Il veut que nous nous reposions chaque 
jour sur sa providence, du soin de pourvoir à nos besoins. 
Et quelle inquiétude pouvons-nous avoir? si nous cher­
chons avant tout le royaume de Dieu et sa justice, tout le 
reste nous sera donné comme par surcroît. Voyez, notre 
Père céleste ne nourrit-il pas le passereau qui ne sème 
point ?N'habille-t-il pas le lis des champs qui ne file point? 
Ne fait-il pas lever tous les jours son soleil sur le juste et 
l'injuste ? 

Puisque nous ne devons nous occuper que du présent, 
n'est-ce pas mal faire que d'amasser des provisions de 
blé, de vin et autres choses semblables pour une année 
entière ? Lorsqu'il nous enseigne à ne nous occuper que 
du présent, Notre-Seigneur veut seulement nous délivrer 
des soins superflus qui sont un grand obstacle à la prière 
et aux occupations d'une plus haute importance, dont 
l'accomplissement doit nous faire acquérir la vie éternelle. 
Lors donc que la pensée de l'avenir n'est pas superflue, 
mais nécessaire ,comme de faire des provisions, elle n'est 
pas un mal. Que dis-je? une semblable pensée n'est pas du 
lendemain, mais d'aujourd'hui, parce que, si nous atten­
dions à demain, ït serait peut-être trop tard. 

Notre pain. Rien n'est plus naturel que de demander le 
pain qui soutient la vie, après que, dans la demande pré­
cédente, nous avons sollicité la grâce, qui est la vie elle-
même. La première chose que désire celui qui commence 
à vivre, c'est la nourriture par laquelle s'entretient la vie. 
N'oublions pas que nous demandons ici, avant tout, le 



DE PERSÉVÉRANCE. 547 

pain spirituel, qui est la nourriture de l'âme ; ensuite le 
pain matériel, qui est la nourriture du corps : ainsi le veu­
lent la raison et la foi. 

Par le pain spirituel, on entend la sainte Eucharistie, 
qui est le pain céleste et divin, merveilleux aliment de la 
vie de l'âme. On entend encore la parole de Dieu, qui, 
reçue par la prédication ou par la lecture, aide puissam­
ment à entretenir notre vie spirituelle. Enfin, on entend 
les saintes inspirations, la prière et tout ce qui contribue à 
maintenir ou à augmenter en nous la grâce, qui est, comme 
nous l'avons dit, la vie de l'âme. Ainsi, Notre-Seigneur 
veut que nous demandions chaque jour et son sang à boire 
et sa chair à manger. Il suit de là, que la sainte Eucha­
ristie doit être notre nourriture de tous les jours, et que 
nous devons vivre de telle sorte que nous soyons dignes 
d'y participer tous les jours. Que penser, ô mon Dieu ! de 
ceux qui ne la reçoivent que tous les ans 1 ? 

Il veut encore que nous demandions chaque jour sa di­
vine parole. Que penser dès lors de ceux qui ne l'écoutent, 
qui ne la lisent jamais, ou qui ne l'entendent que pour la 
juger? Aux yeux des Pères, ils se condamnent à la mort et 
se rendent coupables du même sacrilège que les profana­
teurs de l'Eucharistie a . Ce qu'on peut affirmer, c'est que 

* Panera nostrum quotidianura da nobis hodie, Eucharistiam tuam, quoti-
dianuin cibum. (S. Aug., Serm. LVIII.) — Delà vient que saint Matthieu ap­
pelle ce pain, au-dessus de toute substance, supersubstantialem. 

1 Cibns noster quotidianus in hac terra sermo Dei est, qui semper erogatur 
Ecclesiis. (S. Aug., Serm. LVI.) — Quid vobis plus esse videtur, verbum Dei 
an corpus Christi T Si verum vultis respoudere, hoc uiique dicere debetis, 
quod non sit minus verbum Dei quani corpus Christi, et ideo quanta solHci-
tudine observamus, quando nobis corpus Christi ministratur, ut nihil ex ipso 
denostris manibus in terram cadat; tanta sollicitudine observemus, ne ver­
bum Dei, quod nobis erogatur, dum aliud aut cogitamus aut loquimur, de 
corde nostro depereat ; quia non minus reus erit qui verbum Dei negligenter 



548 CATECHISME 

ceux qui fuient la parole de Dieu, comme ceux qui s'éloi­
gnent delà sainte Eucharistie, ne savent ce qu'ils disent en 
récitanUeur Pater. 

Par le pain matériel on entend ce qui est nécessaire à la 
vie du corps, mais rien de plus ; rien qui puisse satisfaire 
la sensualité ou flatter le luxe. Notre-Seigneur se sert du 
mot de pain, d'abord parce que dans l'Écriture ce mot 
exprime toutes les choses indispensables à la vie, telles 
que la nourriture, le vêtement, le logement ; ensuite pour 
nous apprendre que nous devons être contents de peu de 
chose, sans rechercher aucune superfluité, comme il con­
vient à des voyageurs qui ne font que passer dans une 
terre étrangère. 

Nous disons notre pain, et ce mot renferme un sens pro­
fond. En effet, s'il s'agit de la sainte Eucharistie, elle est 
notre pain. C'est pour nous qu'il a été formé dans le sein 
de la bienheureuse Vierge Marie par l'opération du Saint-
Esprit ; qu'il a été cuit sur la croix dans le feu de la cha­
rité, et qu'il est servi à l'autel par les mains des Prêtres. U 
est notre pain, parce qu'il est le pain des véritables enfants 
et non des chiens, c'est-à-dire des pécheurs, comme parle 
l'Écriture, le pain des Catholiques et non le pain des héré­
tiques ou des infidèles ». 

Est-il question de la parole de Dieu? nous demandons, 
en disant notre pain, la saine et pure parole de Dieu que 
distribuent les vrais Prédicateurs aux enfants de l'Église, 
et non le pain étranger, corrompu, empoisonné, que les 

•udierit, quam ille qui corpus Christi in terram cadere négligent!» sua per-
miterit. (S. César., Serm. xcv m append. Augustin, ccc.) 

i Panis r i te Christus est, et panis hic omnium non est, sed noster est; e t 
quomododicimusPater noster, quia intelligentium et credentium Pater est: 
sed et panem nostrum vocamus, quia Christus noster (qui ejus corpus contin-
ghnus) panis est. (S. Cyp., de Orat. domin.) 



DE P E R S É V É R A N C E . 549 

hérétiques donnent à leurs sectateurs. Entendons-nous le 
pain corporel ? nous désirons que Dieu nous donne notre 
pain et non pas celui d'autrui, c'est-à-dire qu'il nous aide 
à le gagner en bénissant nos travaux, nos propriétés, nos 
champs, nos vignes, afin que, sans avoir recours ni à 
la fraude, ni même à la mendicité, nous puissions nous 
procurer de quoi vivre 

Nous disons encore notre pain, non qu'il nous appar­
tienne en propre, mais parce que Dieu, dans sa miséri­
corde, daigne nous le donner comme la nourriture qui 
nous convient *. Enfin, nous disons notre pain et non pas 
mon pain, parce que chacun de nous doit désirer et deman­
der pour ses frères, ce qu'il désire et demande pour lui-
même. Pouvons-nous dire que nous avons ce désir, si nous 
refusons de leur faire part de ce que Dieu nous donne au 
delà du nécessaire? 

Quotidien. — Ce mot nous avertit que nous ne devons 
pas demander une nourriture exquis: ni délicate, mais 
une nourriture simple, ordinaire et suffisante aux besoins 
de chaque jour, suivant cette parole de l'Apôtre : Ayant 
des aliments et des habits, soyons contents A cette leçon 
de frugalité, ce mot en ajoute une autre non moins élo­
quente de modestie et de détachement : l'homme ne de­
mande du pain que pour un jour, car il ne sait s'il aura 
un lendemain ! 

Cinquième demande : Pardonnez-nous nos offenses 
comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés. 

1 Aucb» Oper. imper f. in e. vi Matth. 
* Panem nostrum dicimus, et tamen ut detur oramus. Noster quippe Ht 

cnm accipitur, qui tamen Dei est, quia ab illo datur. (S. Aug., XXXIV 
Monol , c. ri.) 

» / Tim., vi. 



550 CATÉCHISME 

• Matin., vi. 

Dans les quatre demandes précédentes, nous avons prié 
notre Père de nous donner des biens, soit éternels, soit tem­
porels. Dans les trois suivantes, nous le prions de nous dé­
livrer du mal quel qu'il soit, passé, futur ou présent. 
Ainsi, l'Oraison dominicale contient tout ce que nous 
pouvons désirer. Le mal passé, c'est le péché commis ; le 
mal futur, c'est la tentation qui conduit au péché ; le mal 
présent, ce sont les tribulations et les peines inséparables 
de notre laborieux pèlerinage. On entend encore, par les 
maux dont nous demandons la délivrance, les maux très-
grands, qui sont les péchés, parce qu'ils nous séparent de 
Dieu ; les maux médiocres, qui sont les tentations, parce 
que, bien qu'elles ne soient pas des péchés par elles-mê­
mes, toutefois elles sont de nature à nous y faire tomber. 
Quoi de plus juste que d'appeler mal, ce qui nous 
expose à un si grand danger? Enfin, les maux légers, en 
comparaison des autres dont ils sont la suite, sont les pei­
nes temporelles et éternelles. 

Dans cette cinquième demande, Notre-Seigneur nous 
apprend donc à demander le pardon de nos péchés 1 . Il se 
sert ici du mot de dettes, débita, pour exprimer les péchés. 
Pourquoi cette expression? Pour trois raisons, disent les 
Docteurs. La première, parce que tout homme qui offense 
Dieu, devient redevable à Dieu pour l'injure qu'il lui a 
faite. La seconde, parce que tout homme qui pèche, viole 
la loi de Dieu. Cette loi promet des récompenses à celui 
qui l'observe, et menace de châtiments celui qui la trans­
gresse. L'infracteur se trouve donc par le seul fait, rede­
vable de la peine stipulée dans la loi. 

La troisième, parce que chacun de nous est tenu de cul-



DE PERSÉVÉRANCE. 5Si 

tiver la vigne de son âme et d'en rendre à Dieu les fruits 
qui sont les bonnes œuvres. Celui donc qui ne fait pas de 
bonnes œuvres, et surtout celui qui en fait de mauvaises, 
se constitue le débiteur de Dieu, qui est le véritable maître 
de cette vigne et de tous ses fruits. Or, comme nous man­
quons tous très-souvent, soit en faisant ce que nous ne 
devrions pas faire, soit en ne faisant pas ce que nous de­
vrions faire, il convient de dire à Dieu plusieurs fois le 
jour, avec une profonde humilité : Pardonnez-nous nos 
offenses au remettez-nous nos dettes *. 

Ces paroles suffisent-elles pour obtenir la rémission des 
péchés ? S'il s'agit des péchés véniels et journaliers, ces 
paroles, accompagnées, comme nous l'avons dit, d'une 
véritable contrition, les remettent directement. Quant aux 
péchés mortels, elles les remettent indirectement, en ce 
sens qu'elles disposent le cœur de notre Père céleste, à 
nous accorder la grâce de recevoir avec fruit l'effusion des 
mérites de Notre-Seigneur dans le sacrement de Péni­
tence *. 

Les justes aussi bien que les pécheurs doivent dire par­
donnez-nous nos offenses : l'parce que ce n'est pas la même 
chose de ne pas connaître ses péchés ou de n'en point 
avoir. Ma conscience ne me reproche rien, dit l'Apôtre, 
mais pour cela je ne suis pas justifié ; 2" parce qu'il y a 
beaucoup de péchés cachés ; 3" parce que, si nous disons 
que nous sommes sans péché, nous mentons, dit saint 
Jean ; 4 e parce que ce n'est pas seulement du péché que 
nous demandons la rémission, mais aussi de la peine qui 

» Bellar., Dûtlr. crût., p. 88. 
* Conducit domiuica Oratio ad impetrandnra etiam lethalium peecatornm 

veoiam, corn peccator, deposito hujusmodi crimioum afiectu, sinceroque do-
lore computictus quod Deum offenderit... ait : Pater, peccavi in CoUum, etc. 
(Mat. Aleiand., de Oral, damin., 1358.) 



552 CATÉCHISME 

1 Conc. Trid., ses*, vi, can. xxm. 

lui est due; 5" parce que nous demandons pardon pour nos 
frères, comme pour nous *. 

Comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés. 
Par ces mots nous disons à notre Père céleste : Pour ob­
tenir la remise des dettes dont nous sommes chargés en­
vers vous, nous remettons celles dont nos frères sont char­
gés envers nous. Quiconque nous offense contracte une 
dette à notre égard, car il viole la loi de la charité et quel­
quefois de la justice ; par conséquent il se constitue dans 
l'obligation de nous donner satisfaction. 

Nous consentons ici à ce que Dieu prenne pour règle de 
sa miséricorde à notre égard, la miséricorde dont nous 
usons nous-mêmes à l'égard de notre prochain. Si donc 
nous pardonnons imparfaitement et à demi, ou si nous 
ne pardonnons qu'extérieurement, gardant l'amertume, 
l'antipathie, la rancune au fond du cœur ; enfin, si nous 
ne pardonnons pas du tout, nous disons à Dieu d'en user 
de même à notre égard. 

Toutefois, ceux qui ne pardonnent pas à leurs ennemis, 
peuvent réciter cette prière, non pas, à la vérité, dans 
l'intention que Dieu leur pardonne comme ils pardonnent 
eux-mêmes, car ils se condamneraient; mais dans ce 
sens que Dieu leur pardonne comme eux-mêmes doivent 
pardonner, et au nom de l'Église qui compte toujours 
un grand nombre de fidèles qui pardonnent à leurs en­
nemis et qui prient pour eux. C'est ainsi que la très-
sainte Vierge, bien qu'elle fût exempte de tout péché, 
pouvait dire l'Oraison dominicale et même pardonnez-
nous. Dans sa bouche ces paroles signifiaient : pardon­
nez aux pécheurs qui sont avec moi dans l'Église. 



DE P E R S É V É R A N C E . 333 

« Si ceux-là seulement, dit saint Augustin, qui aiment 
leurs ennemis peuvent dire : Pardonnez-nous nos offen­
ses, comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés, 
je ne sais ni ce que je dois faire, ni ce que je dois dire. 
Vous dirai-je : Ne priez pas? Je ne l'ose point. Je vous 
dirai plutôt : Priez, afin de les aimer. Mais enfin, si 
vous ne les aimez pas, vous défendrai-je de dire l'Orai­
son dominicale ? si vous ne la dites pas, vous ne serez 
point pardonnes. Si vous la dites et que vous ne fassiez 
pas ce que vous dites, vous n'êtes pas non plus pardon-
nés. Que reste-t-il, sinon que vous disiez et que vous 
fassiez ce qu'il faut pour être pardonnes 1? » 

Ainsi, les mots comme nous pardonnons renferment 
une certaine condition, mise par Notre-Seigneur lui-même 
à sa divine miséricorde. Pourquoi cette condition? Pour 
plusieurs raisons également dignes de son infinie sa­
gesse. 

La première, afin que nous comprenions bien toute 
l'étendue de la grâce que Dieu nous fait en nous par­
donnant nos péchés, grâce si grande qu'il n'a pas voulu 
nous l'accorder sans y mettre, comme condition, la mi­
séricorde dont nous userions nous-mêmes à l'égard de 
nos frères. 

La seconde, afin d'encourager notre faiblesse, en nous 
manisfestant l'extrême facilité avec laquelle nous pouvons 

i Si soli debent dicere : Dimitte nobis, etc., qui diligunt inimicos, nescio 
quid faciam. nescio quid dicam... Dicturus enim vobis sum : Si non diligitis 
inimicos veslros, nolite orare ? non audeo, imo, ut diligatis, orate. Sed num-
quid robis dicturus sum : Si non diligitis inimicos vestros, nolite iu Oratione 
dominica dicere : Dimitte nobis débita nostra, sicut et nos dimittimus debi-
toribus nostris ? Putas quia dico : Nolite orare ? Si non dixeritis, non dimit-
tuntur; si dixeritis, et non feceritis, non dimittuntur. Ergo dicendum est et 
(aciendum, ut dimittantur. (Serm. v, alias de divers., XLVIII.) 



554 CATECHISME 

* S. Grct. Nyss., in v Orat. domtn. 

obtenir l'immense bienfait de la rémission de nos pé­
chés; puisqu'il promet de nous faire miséricorde si nous 
la faisons à notre prochain : ce qui dépend entièrement 
de notre volonté. 

La troisième, afin d'entretenir parmi nous la charité, 
qui est le grand précepte de l'Évangile, en faisant 
de cette charité la condition et la règle de la charité de 
Dieu pour nous. 

La quatrième, enfin, pour écraser notre orgueil et mon­
trer combien sont absurdes et criminels, les gens du 
monde qui disent que c'est une lâcheté de pardonner et de 
ne pas se venger. En effet, quand ils demanderont miséri­
corde, Dieu les condamnera par leur propre bouche et 
leur dira : Tu veux que je te pardonne, et tu hais la mi­
séricorde, tu la tournes en dérision ; tu traites de lâche 
celui qui en use. Tu oses donc me prier de m'avilir, et 
tu veux que je t'exauce 1 ! 

D'après ce qui précède, notre devoir et notre intérêt nous 
commandent de pardonner extérieurement, intérieure­
ment et promptement, suivant ces paroles de l'Écriture : 
Si vous ne pardonnez pas du fond du cœur, votre Père 
céleste ne vous pardonnera pas non plus. Et ailleurs : 
Que le soleil ne se couche pas sur votre colère. Les Saints 
ont toujours pris ces paroles pour règle de leur conduite. 
Sain Jean l'Aumônier, patriarche d'Alexandrie, avait repris 
avec une certaine émotion un sénateur qui s'était retiré 
fort mécontent. Le soir arrivant, le Saint envoie dire au 
sénateur : Le soleil est près de se coucher. A ces mots, 
le sénateur, touché de regret, accourt auprès du saint 
Évêque. U est reçu et embrassé comme un frère, et le 



DE PERSÉVÉRANCE. 556 

dernier rayon du soleil éclair*e cette scène touchante de 
réconciliation. 

Méditons souvent cet exemple, ainsi que la cinquième 
demande du Pater. Dieu promet de nous pardonner si 
nous pardonnons à nos frères. Les offenses que nous 
pardonnons à notre prochain ne sont rien, en compa­
raison de celles dont nous sommes coupables envers Dieu : 
nous l'avons crucifié ! Nous demandons la remise de dix 
mille pièces d'or, pour celle de quelques deniers 
qui nous sont dus. Cependant, si nous remettons cette 
petite somme de bon cœur et sans attendre même que 
nos débiteurs nous en prient, si nous la remettons tout 
entière et sans aucune réserve, c'est-à-dire si nous par­
donnons à notre prochain du fond du cœur et de nous-
mêmes; si nous le prévenons avec bonté, avec charité, 
au lieu de nous livrer à une vengeance aveugle, ou d'at­
tendre qu'il nous apaise par ses regrets, tous nos péchés 
nous seront pardonnes. Si vous pardonnez aux hommes 
les fautes qu'ils auront faites contre vous, dit le Sauveur, 
votre Père céleste vous pardonnera aussi les vôtres. 

Il est bien entendu que cette promesse suppose, dans 
celui qui pardonne à son frère, l'esprit de pénitence 
pour ses propres péchés. C'est une vérité de la foi que, 
sans l'esprit de pénitence, aucun péché ne peut être 
remis. 

Ne nous contentons pas de méditer ces paroles, met­
tons-les en pratique à l'exemple de ce bon religieux 
dont parle l'histoire. Il avait vécu dans son monastère 
avec une négligence, qui lui avait souvent attiré les ré­
primandes de ses supérieurs. Parvenu à un âge avancé, 
il tomba malade pour ne pas se relever. Un des Frères, 
le voyant à l'extrémité, sans remarquer en lui aucune 



S56 CATÉCHISME 

inquiétude, aucune crainte, lui demanda comment il pou­
vait mourir avec tant d'assurance, après avoir mené une 
vie si peu édifiante. 

« U est vrai, mon frère, lui répond le malade, que j 'a i 
été très-nonchalant, et les Anges m'ont fait voir la longue 
liste des péchés que j ' a i commis depuis mon entrée en re­
ligion : je suis convenu de tout. Mais ils n'ont pu me mon­
trer ni un jugement téméraire, ni la moindre petite ven­
geance dont je me sois rendu coupable. Alors je leur ai 
dit : J'ai confiance aux promesses du Seigneur : Ne ju­
gez point et vous ne serez point jugés; ne condamnez 
point et vous ne serez point condamnés; pardonnez, et il 
vous sera pardonné. A ces mots, les Anges ont déchiré la 
liste de mes fautes, et voilà d'où vient mon assurance. » 
Là-dessus il s'endormit tranquillement dans les bras 
du Père des miséricordes, laissant à tous ses Frères une 
leçon salutaire et une grande édification. 

Sixième demande : Ne nous induisez point en tentation. 
Lorsque des enfants bien nés ont obtenu de leur père le 
pardon de leurs offenses, que leur reste-t-il, sinon à les 
éviter désormais ; et, par une conduite irréprochable, à 
consoler le père chéri qu'ils ont eu le malheur de con-
trister? Ainsi Notre-Seigneur veut que nous fassions. 

Rien de plus naturel que la liaison qui unit cette de­
mande à la précédente. Dans la cinquième, nous avons 
demandé la délivrance du mal passé, qui est le péché 
commis. Dans la sixième, nous demandons l'aide de 
Dieu contre le mal futur, qui est la tentation. Toute­
fois, la tentation par elle-même n'est pas un mal qu'au­
tant qu'elle nous conduit à un autre qui est l'offense 
de Dieu. C'est pour cela qu'elle est fort dangeureuse, 
et que nous prions Dieu de nous en délivrer. 



DE PERSEVERANCE. 557 

Ici encore il faut bien expliquer le sens de notre prière. 
En disant : Ne nous induisez point en tentation, nous ne 
demandons pas d'être entièrement délivrés de toute espèce 
de tentations. Nous demandons 1° de n'être pas vaincus par 
la tentation ; 2° d'être délivrés des tentations extraordinai­
res ; 3" de n'être pas exposés à des tentations fortes ou 
faibles, si Dieu voit que la victoire ne sera pas pour nous, 
mais pour le démon *. 

Pourquoi ne demandons-nous pas d'être délivrés de 
toute espèce de tentations? Parce qu'il nous est utile 
d'être tentés. La tentation nous instruit. Elle nous fait 
connaître, d'une part, notre faiblesse et notre corruption; 
d'autre part, le pouvoir de la grâce qui, avec de faibles 
soldats, sait remporter de grandes victoires. La tentation 
nous entretient dans l'humilité. De peur, dit saint Paul, 
que la grandeur de mes révélations ne m'enflât d'orgueil, 
l'aiguillon de la chair, l'ange de Satan, m'a été laissé 
pour me souffleter, c'est-à-dire pour m'entretenir dans 
l'humilité, la vigilance et la prière. 

La tentation nous affermit dans la vertu. Les vents qui 
agitent les plantes les nourrissent, dit un saint Père. 
Ainsi les tentations augmentent la force de l'âme *. La 
tentation nous enrichit. Autant de fois que nous lui résis­
tons, autant de fois elle nous fait produire des actes de 
fidélité qui augmentent nos mérites. La tentation nous 
donne de l'expérience, soit pour nous, soit pour les au­
tres. Celui gui ri a pas été tenté que sait-il3 ? demande le 
Sage. Enfin, la tentation nous rend compatissants pour 

1 S. Cyrill., Catteh. mystag., v ; S. Ambr., lib. V de Saer., c. iv ; S. Aug.; 
Epist. » x i , c. xi. 

« Plantas nutriunt venti, et tcntatio confirmât anim* fortitudinem. (S. Nil.) 
* Eccli., xxxiv. 



5 5 8 CATÉCHISME 

les infirmités du prochain, et fait reposer sur nous l'Es­
prit du Seigneur, suivant l'apôtre saint Jacques, en atten­
dant la couronne éternelle qui doit reposer sur le front du 
vainqueur *. 

Nous disons à notre Père céleste : Ne nous induisez 
point en tentation. Quel est le sens de ces paroles? Est-ce 
pue Dieu nous tente? Non, à proprement parler, Dieu ne 
nous tente pas ; car tenter veut dire porter au mal *. A la 
vérité, nous lisons dans l'Histoire sainte que Dieu tenta 
Abraham, mais cela signifie qu'il voulut éprouver l'obéis­
sance et la foi de ce saint homme. Chaque jour encore 
Dieu nous tente de la même manière par les maladies, les 
afflictions et les peines, soit pour nous convertir, soit 
pour augmenter nos mérites. 

Dieu permet seulement que nous soyons tentés dans le 
sens proprement dit, et cela doit nous consoler. D'une 
part, les ennemis de notre âme ne peuvent pas même nous 
attaquer, sans la permission de notre Père céleste. D'au­
tre part, il ne leur permet jamais de nous tenter au delà 
de nos forces 3 . Tel est donc le sens de la prière que nous 
lui adressons : Seigneur, nous connaissons notre faiblesse 
et notre fragilité, ainsi que la malice et la puissance du 
démon ; ne permettez donc pas que nous soyons accablés 
par la tentation, ni même que nous soyons tentés, si nous 
ne devons pas sortir victorieux du combat. 

Or, pour sortir victorieux de ces dangereux combats, il 
faut connaître et nos ennemis et les armes à leur opposer. 
Trois grands ennemis sont ligués contre nous et ne ces-

> Beatus vir qui suffei t tentationem, quooiam cum probatus fuerit accipiet 
coronam|vitœ. (Jacob., 1,12.) 

s Deus enim intentator malorum est, ipse autem neminem tentât. (Jaeob., 
i, 13.) 

»I Cor., x, 1 3 . 



DE P E R S E V E R A N C E . 559 

* 6. Cyp„ de Orat. Domin. 

sent guère de nous tenter : le démon, le monde et la 
chair. Le démon nous tente en nous suggérant la pensée 
du mal- par exemple, de l'orgueil, de la jalousie, du blas­
phème, de la vengeance, etc. Le monde nous tente par les 
mauvais discours, par les mauvais livres et par ses mau­
vais exemples. La chair nous tente par les mauvais pen­
chants. De ces trois ennemis, le plus dangereux, c'est la 
chair, parce que nous ne pouvons pas nous en séparer. 

Quant aux armes dont nous devons nous servir contre 
ces trois ennemis, il faut opposer au démon le signe de la 
croix et l'invocation des saints noms de Jésus et de Marie. 
Au monde, le mépris de ses railleries, de ses menaces et 
de ses promesses, en considérant sa faiblesse, ainsi que la 
fragilité des choses du temps qui s'évanouissent à la mort. 
A la chair, la fuite des occasions, la mortification des 
sens, la dévotion à la sainte Vierge, mère de toute pureté : 
voilà pour les remèdes particuliers. Les remèdes généraux 
sont : l'humilité, la méditation, le jeûne, la considéra­
tion de la Passion de Notre-Seigneur et de nos fins der­
nières, enfin, la fidélité à confier au confesseur les tenta­
tions dont on est travaillé. 

Septième demande : Mais délivrez-nous du mal. Cette 
demande confirme les précédentes, en y ajoutant quelque 
chose de nouveau l . Dans la cinquième et la sixième, nous 
n'avons demandé que la délivrance du péché et de la ten­
tation. Nous demandons encore ici la même grâce, puisque 
nous sollicitons la délivrance de toute espèce de mal ; mais 
nous ajoutons la délivrance de toute affliction corporelle 
et spirituelle, publique et particulière qui pourrait nous 
empêcher d'arriver au bonheur éternel. 



560 CATÉCHISME 

Ainsi, après avoir sollicité la délivrance des maux 
passés et futurs, nous demandons la délivrance des maux 
présents. Après avoir demandé la délivrance du mal de 
coulpe, qui est le péché et le plus grand de tous les maux, 
nous demandons la délivrance du mal de peine, bien infé­
rieur au premier, et qui consiste dans les afflictions tem­
porelles et éternelles, tristes conséquences du péché. 

Remarquons la profonde sagesse de Notre-Seigneur. U 
nous enseigne à demander la délivrance du mal en géné­
ral, et non pas en particulier, comme la pauvreté, les 
maladies, les persécutions et autres choses semblables. 
En effet, bien souvent nous croyons qu'une chose est 
bonne pour nous, tandis que Dieu voit qu'elle nous est fu­
neste, et réciproquuement. Ainsi, d'après l'enseignement 
du Sauveur, nous demandons qu'il nous préserve de tout 
ce qu'il sait être un mal pour nous, que ce soit la santé ou 
la maladie, la prospérité ou l'adversité. 

Mais n'était-il pas superflu de nous commander de sol­
liciter la délivrance du mal, puisque la nature elle-même 
nous indique assez d'avoir recours à Dieu dans nos tribu­
lations ? Il est vrai, on s'adresse à Dieu dans la souffrance. 
Mais, d'abord, plusieurs ne le font pas, il fallait leur rap­
peler ce devoir. Ensuite, d'autres le font trop tard, après 
qu'ils ont épuisé toutes les ressources humaines. Dieu ne 
semble être qu'un pis aller; c'est un manque de confiance 
très-injurieux contre lequel il fallait les mettre en garde. 
Enfin, nous méconnaissons presque tous l'ordre et la ma­
nière de demander la délivrance du mal. Au lieu de de­
mander avant tout la délivrance du péché, nous deman­
dons la délivrance de la peine. Éprouvons-nous des revers 
de fortune, la perte de notre santé? Sur-le-champ nous 
demandons à Dieu la délivrance de ces maux, sans même 



DE PERSÉVÉRANCE. 5 6 ! 

songer à la délivrance des maux les plus importants, le 
péché et le danger de le commettre. 

De là vient qu'on n'obtient rien, parce qu'on ne garde 
pas le commandement de Notre-Seigneur, qui nous or­
donne de demander avant tout le royaume de Dieu et 
sa justice. De plus, au lieu de demander conditionnelle-
ment la délivrance des maux temporels, nous la deman­
dons souvent d'une manière absolue, sans résignation, 
quelquefois même avec impatience, nous laissant aller 
aux mécontentements et aux murmures, si nous ne l'ob­
tenons pas, ou si même Dieu nous la fait attendre. Or, 
pour prier comme Notre-Seigneur le veut, nous devons 
demander d'une manière absolue que Dieu nous préserve 
ou nous délivre du péché, qui est le seul mal véritable. 
Quant aux autres maux, nous devons demander d'en être 
délivrés, autant que cette délivrance peut être avantageuse 
à notre salut. 

Délivrez-nous du mal. C'est ainsi que se terminent 
et doivent se terminer toutes les prières de l'homme de­
puis sa chute. La délivrance du mal : voilà le but de 
toute la Religion, de tous les sacrifices, de toutes les pé­
nitences publiques ou privées, qui ont eu lieu chez tous 
les peuples, depuis le commencement du monde. Dans la 
demande qui précède, nous prions Dieu de nous délivrer 
du péché ; dans celle-ci, nous lui demandons de nous dé­
livrer de la peine du péché. 

Ainsi nous lui demandons qu'il nous préserve d'une 
mort subite, des châtiments qui sont réservés aux impies 
et du feu du Purgatoire, dont nous le supplions avec ar­
deur de délivrer ceux qui l'éprouvent. Nous lui demandons 
d'être préservés de tous les maux, tant intérieurs qu'exté­
rieurs, de l'eau, du feu, du tonnerre, de la grêle, de la 

III. 36 



S62 C A T É C H I S M E 

famine, des séditions et de la guerre. Nous le prions 
d'éloigner de nous les maladies, la peste, les ravages, 
les prisons, l'exil, les trahisons, les embûches, en un mot, 
toutes les incommodités qui affligent le genre humain. 
Nous demandons, enfin, que les richesses, les honneurs, 
la santé, la vie même, ne tournent pas à notre malheur et 
à la ruine de notre âme. 

Dans cette demande, le mot mal signifie aussi le mé­
chant ou le démon. Nous prions Dieu de nous en délivrer, 
car c'est le démon qui fut l'auteur de tous les crimes et 
de tous les malheurs des hommes. Nous disons le mé­
chant et non pas les méchants, parce que les maux qui 
nous viennent de notre prochain doivent être imputés aux 
suggestions du démon. Ainsi, loin de nous fâcher contre 
notre frère, nous devons reverser notre colère sur Satan, 
qui est la cause de tous les maux que les hommes se font 
les uns aux autres. 

La troisième partie de l'Oraison dominicale se compose 
de ce seul mot qui en est comme le sceau et la conclu­
sion : Amen. Amen est un mot hébreu qui veut dire : 
ainsi soit-il, qu'il soit fait comme je viens de dire, que 
toutes nos demandes nous soient accordées ; nous le 
croyons, nous l'espérons. C'est comme souvenir de la pri­
mitive Eglise et de notre vénérable antiquité qu'on a con­
servé ce mot hébreu ainsi que par respect pour Notre-
Seigneur, dans la bouche duquel il revient très-souvent *. 
Amen est aussi un vœu nouveau, un désir plus vif d'obte­
nir ce qu'on a demandé. Il convient de prononcer cette 

t Propter sanctiorem auctoritatem serrata est antiqnitas. (S. Aug., lib. II 
de Doetr. christ., c. si.) 

* Absolutis precibns et gratiorum actione, quilibet de populo qui adest, 
fautis vocidus acclamât: Amen. (S. Justin., Apol., u.) 



DE PERSÉVÉRANCE. 563 

conclusion avec une piété et une sincérité toute» particu­
lières, soit pour suppléer aux défauts d'attention et de fer­
veur qui ont pu se glisser dans le reste de la prière, soit 
pour faire comme un dernier effort et frapper comme un 
dernier coup, afin de toucher le cœur de notre Père. 

Telle est l'Oraison du Seigneur. Quoi de plus saint, de 
plus touchant, de plus auguste, de plus efficace ! C'est une 
clef d'or avec laquelle nous pouvons, quand il nous plaît, 
ouvrir tous les trésors du Ciel. Que tous donc l'aiment, la 
vénèrent, s'y attachent comme au bien le plus précieux, 
et en fassent un fréquent usage. Mais, toute puissante 
qu'elle est, cette divine prière demeure stérile, si elle n'est 
pas bien faite. Or, rien n'est plus propre à ranimer notre 
ferveur en priant, comme rien n'est plus célèbre, dans 
l'histoire de la sainteté, que la vision de saint Bernard. 
Elle nous fait connaître les différentes classes de personnes 
qui s'adonnent à la prière et les récompenses que chacune 
mérite. 

Une nuit, l'illustre fondateur de Clairvaux était en orai­
son, pendant que tous ses religieux récitaient l'office. Ils 
étaient en grand nombre, et Dieu lui fit connaître qu'ils 
seraient tous sauvés; mais au moment de la vision ils 
n'étaient pas tous fervents, il s'en faut. Le Saint vit donc 
à côté de chaque religieux un Ange qui écrivait. Quelques-
uns de ces Anges écrivaient en lettres d'or ; plusieurs avec 
de l'eau ; quelques-uns avec de l'encre noire. Notre-Sei­
gneur fit comprendre au saint fondateur le sens de cette 
vision. Les religieux qui priaient avec ferveur, étaient 
ceux dont les Anges écrivaient les prières en lettres d'or. 
L'eau servait à écrire les prières des tièdes. L'encre noire, 
celles des frères qui priaient avec distraction et en som­
meillant. Il ajouta que les premiers méritaient une grande 



564 CATÉCHISME DE PERSÉVÉRANCE 

récompense, que les seconds ne méritaient rien ou pres­
que rien, et que les troisièmes étaient dignes de punition. 

Vous qui lisez ceci, je suppose que vous voyiez ce que 
votre bon Ange écrit lorsque vous priez, soit le matin ou le 
soir, soit à l'église ou dans la journée. Sa plume serait-elle 
trempée dans l'or, dans l'eau ou dans l'encre noire? C'est 
une question que je vous laisse à résoudre. 

P R I È R E . 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour! je vous remercie 
d'avoir composé pour moi une prière courte, facile,com-
plète et souverainement efficace ; faites-moi la grâce delà 
réciter toujours dans les dispositions qu'elle demande. 

Je prends pour résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même ; et, en témoi­
gnage de cet amour, je réciterai avec un redoublement 
d'attention le Pater de ma prière du matin. 



X X X I e LEÇON 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, 
PAR L'ESPÉRANCE (SUITE). 

Salutation angélique. — Angélus. — Salve Regina. — Regina Coeli. — 
Litanies. 

Après l'Oraison dominicale, la plus belle de toutes les 
prières particulières, est la Salutation angélique. En effet, 
c'est Dieu lui-même qui l'a composée, bien qu'il ne nous 
l'ait pas apprise de sa propre bouche, mais par la bouche 
de l'archange Gabriel, de sainte Elisabeth et de l'Église, 
tous les trois dirigés par le Saint-Esprit *. 

Il est d'usage universel dans l'Église catholique de la 
réciter après le Pater. En voici la raison : un homme qui 
a des affaires à la cour commence par présenter sa requête 
au prince lui-même, puis il s'adresse au courtisan qu'il 
sait être le mieux dans les bonnes grâces du monarque, 
en le suppliant de veiller au succès de sa demande et d'en 
obtenir l'accomplissement : telle est ici notre conduite. 
Après avoir présenté nos demandes au Roi du Ciel, notre 
Père, nous conjurons la Reine du Ciel, sa Mère et la nô­
tre, de parler pour nous et de nous aider de sa puis­
sante recommandation à obtenir le succès de nos priè­
res 3 . Telle est aussi la raison pour laquelle nous allons 
maintenant expliquer Y Ave Maria. 

Comme le Pater, Y Ave Maria se divise en trois par­
ties, ou en quatre si on tient compte de la conclusion, 

1 Bellar., Dottr. crist., xcv. 
1 Opus est mediatore ad mediatorem Christum, nec alter nobis utilior quant 

Maria. (S. Bernard., Serai, ultim, de Assumpt.) 



566 CATÉCHISME 

qui est la même que dans l'Oraison dominicale. La pre­
mière partie se compose des paroles de l'archange Ga­
briel à la sainte Vierge : Je vous salue, pleine de grâce, 
le Seigneur est avec vous, vous êtes bénie entre toutes les 
femmes. La seconde comprend les paroles de sainte Eli­
sabeth : Le fruit de vos entrailles est béni. La troisième 
est formée des paroles de l'Église : Sainte Marie, Mère de 
Dieu, etc. 

Première partie : Je vous salue. D'après les calculs les 
plus suivis, l'an du monde 4004, le vingt-cinquième du 
mois de mars, qui était un vendredi, l'archange Gabriel, 
tout rayonnant de lumière, descendit du Ciel en qualité 
d'ambassadeur de la très-sainte Trinité, auprès d'une 
jeune vierge de la race royale de David, qui habitait une 
petite maison d'une petite ville de Galilée, appelée Naza­
reth, et il lui dit : Je vous salue. 

Ces mots expriment tout à la fois la familiarité, le res­
pect et la félicitation. La familiarité : quand nous les 
adressons à la sainte Vierge, nous montrons, comme l'ar­
change Gabriel, que nous sommes de ses amis et de ses 
connaissances, ce qui nous donne la hardiesse de venir 
lui parler. Le respect : car nous saluons Marie, parce 
que nous reconnaissons en elle la plus sainte, la plus 
élevée, la plus puissante des créatures. La félicitation : 
ces mots je vous salue signifient : Réjouissez-vous, soyez 
heureuse. Après celui de Dieu, nul bonheur n'est compa­
rable au vôtre. 

Qu'il soit très-agréable à la sainte Vierge de nous en­
tendre souvent lui répéter ces paroles, rien n'est plus 
évident. Gomment, en effet, supposer qu'elle n'entende 
pas avec bonheur cette salutation, qui lui rappelle et le 
moment le plus délicieux, le plus solennel, le plus glo-



DE PERSEVERANCE. 367 

rieux de sa vie, et sa dignité incomparable de Mère de 
Dieu, qui comprend, qui surpasse à elle seule tous les 
titres, toutes les prérogatives qu'on puisse attribuer à 
une créature quelconque ? Comment encore ne se réjoui­
rait-elle pas de nous voir occupés de la pensée de sa 
gloire et reconnaissants de l'immense bienfait de l'Incar­
nation : deux choses qui se rencontrent toutes les fois 
que nous prononçons dignement ces belles paroles et qui 
nous rendent très-agréables à son cœur maternel. 

Ainsi, par ces mots, Je vous salue, nous témoignons à 
la sainte Vierge l'affection que nous avons pour elle, la 
reconnaissance dont nous sommes pénétrés pour les 
biens que nous lui devons, et nous réveillons dans son 
âme la joie que l'Ange lui causa autrefois en lui adres­
sant les mêmes paroles. Voilà pourquoi, dès les premiers 
siècles de l'Église, les Chrétiens n'ont jamais cessé de 
faire retentir comme un harmonieux concert, aux oreil­
les de la sainte Vierge, la Salutation angélique. La preuve 
en est dans nos monuments les plus anciens, tels que les 
liturgies de saint Jacques et de saint Chrysostome. 

Marie. — L'Archange ne prononça point cet auguste 
nom, il se contenta de dire : Je vous salue, pleine de 
grâce. Pourquoi cela ? 1° Parce que, se trouvant seul avec 
la sainte Vierge, il n'était pas nécessaire qu'il la nommât 
pour lui faire entendre que son discours s'adressait à 
elle. 2° Parce que le nom des personnes qui excellent en 
quelque qualité ou prérogative éminente s'entend assez, 
lorsqu'on parle de la même prérogative. Par exemple, 
si nous disons le Sage, on comprend Salomon. Ainsi 
quand l'Ange dit : Je vous salue, pleine de grâce, il fait 
comprendre à Marie qu'on ne peut entendre qu'elle. 

3° Parce qu'on n'appelle pas ordinairement les personnes 



568 CATÉCHISME 

1 Sur., 24 Sept. 

de qualité par leur nom propre. Ainsi, en parlant aux 
Princes de l'Église, aux Rois de la terre, au souverain 
Pontife nous disons : Éminentissime Cardinal, Sire, Vo­
tre Sainteté, sans prononcer les noms propres de ces 
hauts personnages. C'est l'Église qui a placé le nom de 
Marie dans la Salutation angélique, afin de nous bien 
rappeler à qui nous parlons et de former dans nos 
cœurs les ineffables sentiments que réveille de lui-même 
ce nom béni. 

Marie est un mot hébreu qui veut dire dame, maîtresse 
et illuminatrice. Dans sa triple signification, ce nom con­
vient admirablement à la sainte Vierge. Elle est dame, 
puisque Dieu l'a établie reine des anges et des hommes, 
maitresse de toutes les créatures, et puisqu'il lui a donné 
sur lui-même un empire sans limites. Elle est illumina­
trice, puisqu'elle nous a donné le Sauveur, qui est le 
soleil de justice et la lumière du monde. 

De là viennent le profond respect et la vive confiance 
que l'Église catholique a toujours témoignés pour le nom 
de Marie. Dans les prières publiques, elle ordonne à ses Mi­
nistres de ne jamais le prononcer sans le saluer par une in­
clination de tête. La religieuse Pologne resta plus de quatre 
cents ans, avant de permettre qu'aucune de ses filles le re­
çût au baptême. Le glorieux martyr saint Gérard, évêque 
de Candie, apprit aux Hongrois à prononcer rarement le 
nom de Marie, mais à dire notre Dame, et, s'ils le pro­
nonçaient ou s'ils l'entendaient prononcer, à se découvrir 
et à fléchir le genou *. 

Nous-mêmes témoignons notre respect pour ce nom 
glorieux, en ne le prononçant jamais avec légèreté, en le 



DE PERSÉVÉRANCE. 569 

portant ou en le conservant écrit, peint ou gravé comme un 
objet religieux, comme un enseignement et comme un pré­
servatif. A l'exemple de l'Église, nous l'invoquerons aussi 
avec une confiance absolue dans nos dangers, dans nos 
maladies, dans nos tentations, dans nos peines, et surtout 
au moment de notre mort ; car ; dit un Saint, l'auguste 
nom de Marie est un signe de vie, un principe de joie et 
une source de grâces 1 . 

Pleine de grâce. — Ces paroles commencent à expli­
quer le profond respect de l'Archange pour Marie et ma­
nifestent la première excellence de l'auguste Vierge. 
Marie est pleine de grâce, c'est-à-dire qu'elle a reçu à 
elle seule plus de grâces que tous les hommes et tous les 
Anges ensemble. En effet, Dieu proportionne toujours les 
moyens à la fin qu'il veut atteindre. Or, ayant choisi la 
sainte Vierge pour l'élever à la dignité de Mère de Dieu, 
qui est la plus sublime dont une pure créature puisse 
être capable, il l'a douée d'une plénitude de grâce propor­
tionnée à cette dignité suprême 3 . 

' S. Bernard, Serm. n, snp. Mise. — Quemadmodum continua reapiratio 
non solum est signum vits, sed etiam causa ; sic sanctissimum Marias no­
men, quod in Dei servornm ore assidue versatur, simul argumentum est, quod 
vera vita vivant, simul etiam hanc vitam ipsam efficit et conservât, omnem-
que eis lstitiam et opem ad omnia impertitur. (S. Germ. episcop. Constan-
tinop., in Orat. de Deip. Virg.) 

> Bene plena, quia cœteris per partes prnstatur, Maris vero se tota infudit 
plenitudo gratis. (S. Hier., de Assumpt.) — Beata Virgo dicta est plena gra­
tia, non ex parte ipsias gratis, quia non habuit gratiam in summa excellen-
tia (sicut Christus) qua potest haberi, nec ad omnes effectus gratis, sed di­
citur fuisse plena gratia per comparationem ad ipsam, quia scilicet habebat 
gratiam sufficientem ad statum illum ad quem erat electa a DPO, ut esset sci­
licet Mater TJnigeniti ejus; et similiter Stephsnus dicitur plenus gratia quia 
habebat gratiam sufficientem ad hoc quod esset idoneus minister et testis Dei, 
ad quod erat electus, et idem dicendum est de aliis. Harum tamen plenitudl-
num una est plenior altéra, secundum quod aliquis est divinitus prsordinatus 
ad altiorem vel inferiorem statum. (S. Th. , p . 3, q. vu, art. 10. — Ganisius, 
de Mar. Deip., lib. III, c. vi.) 



570 CATÉCHISME 

• Bellar., Dottr. erist, XCVII. 
•S . Aug, de Katur. et Grat., c. vi. 

Mais quel est le sens précis de ces mots, pleine de 
grâce ? Il faut savoir que la grâce de Dieu produit dans 
l'âme trois grands effets : elle efface les péchés, qui sont 
comme des taches dont l'âme est enlaidie ; elle orne l'âme 
de dons et de vertus ; elle lui donne la force d'opérer des 
œuvres méritoires et agréables à la divine Majesté. La 
sainte Vierge est pleine de grâce, parce que, quant au 
premier effet, elle n'a jamais été souillée ni ternie par au­
cun péché ni originel, ni actuel, ni mortel, ni véniel. 
Quant au second, elle a possédé toutes les vertus et tous 
les dons du Saint-Esprit au plus haut degré. Quant au 
troisième, elle a fait des œuvres si agréables à Dieu et si 
méritoires, qu'elle a été digne d'être élevée au-dessus de 
tous les chœurs des Anges en corps et en âme *. 

Le Seigneur est avec vous. — Ces paroles expriment la 
seconde prérogative de la sainte Vierge et la seconde 
louange que nous lui donnons. Le Seigneur s'entend ici 
tout à la fois de la sainte Trinité en général, et en parti­
culier de la seconde personne. Ainsi, l'Archange dit à 
Marie : La sainte Trinité est avec vous depuis le premier 
instant de votre conception, par une assistance perpétuelle, 
pour vous préserver de toute tache, de toute imperfection, 
pour vous diriger dans toutes vos voies, pour vous proté­
ger, pour vous remplir des grâces les plus excellentes, en 
un mot, pour garder elle-même un si précieux trésor *. 

Non-seulement la sainte Trinité a été jusqu'ici avec 
vous par une providence particulière ; à partir de ce mo­
ment elle y est d'une façon bien autrement spéciale. Le 
Père vous couvre de son ombre, le Saint-Esprit survient 



DE P E R S É V É R A N C E . 571 

en vous, le Fils descend dans votre chaste sein, en sorte 
qu'il n'est pas avec vous par sa grâce, mais en personne *. 
Ainsi le Père est avec vous en vous élevant à la dignité 
de Mère de son propre Fils ; le Fils est avec vous en con­
servant votre virginité, avant, pendant et après l'enfanîe-
ment; le Saint-Esprit est avec vous en sanctifiant votre 
corps et votre âme d'une sanctification incomparable. En 
un mot, la sainte Trinité est en vous comme dans son 
temple vivant ; le Père est en vous comme dans sa fille ; le 
Fils, comme dans sa mère ; le Saint-Esprit, comme dans 
son épouse. 

Ce n'est pas assez : le Seigneur, le Verbe divin, sera 
avec vous. Il vivra pendant neuf mois dans vos entrailles 
virginales; il jouera sur vos genoux; il vous donnera ses 
divines caresses. Pendant trente ans il ne vous quittera ja­
mais. Comme un fils obéissant, il vous rendra tous les 
services que vous lui demanderez; par ses entretiens jour­
naliers, il vous instruira, il vous consolera, il vous rem­
plira de grâces continuelles. Pendant sa vie publique il ne 
vous quittera pas plus que pendant sa vie cachée. Il sera 
avec vous aux noces de Cana pour continuer à faire votre 
volonté ; il y sera encore sur le Calvaire pour vous donner 
une dernière marque de tendresse, en vous confiant aux 
soins du Disciple bien-aimé. 

Après sa Résurrection, il viendra vous voir la pre­
mière; et, après son Ascension, il vous remplira des dons 
du Saint-Esprit, plus abondamment que tous les Apôtres 
et les Saints ensemble. Lorsque vous serez sur le point de 
quitter la terre, il accourra auprès de vous, vous recevra 

» Dominus (Filius) tecuro non tant"", ^ratia, sed etiam naturn, ex tefactus 
homo ; non ttntum consensione volumati», sed etiam conjunctione carnis. 
(S. Bern., Serm. m, sup. Miss. — S. Chrys., Serm. CXLUI.) 



572 CATÉCHISME 

dans ses bras pour vous conduire triomphante en corps et 
en âme dans le séjour de sa gloire, et vous placer à côté 
de lui pour toute l'éternité : Je vous salue, pleine de 
grâce, le Seigneur est avec vous. 

Vous êtes bénie entre toutes les femmes. — Voici la troi­
sième prérogative incomparable de Marie, et la troisième 
louange que nous lui adressons. Avec l'Archange nous re­
connaissons qu'aucune femme n'a reçu, et qu'aucune ne 
recevra jamais autant et d'aussi particulières bénédictions 
que Marie. En effet, par un privilège unique, elle a réuni 
les bénédictions de la Vierge et de la Mère, ce qui n'a ja­
mais eu, ce qui n'aura jamais d'autre exemple, et ce qui 
lui mérite à bon droit d'être proclamée bénie entre toutes 
les femmes. 

Les bénédictions de la Vierge, c'est la pureté continuelle 
et sans tache de l'âme et du corps ; état sublime qui a 
valu aux vierges chez tous les peuples, même païens, les 
plus grands honneurs et même leur respect religieux ; qui 
leur vaut encore les mêmes avantages parmi les nations 
chrétiennes ; et qui, au milieu de la Cour céleste, leur vau­
dra la gloire exclusive de suivre l'Agneau immaculé dans 
ses démarches éternelles. Marie a joui, elle jouit encore, 
elle jouira toujours plus éminemment que toute autre de 
ces bénédictions de la virginité. 

Les bénédictions de la Mère sont la fécondité et la per­
fection de ses enfants. Marie a donné naissance à un fils 
qui vaut mieux à lui seul, infiniment mieux que tous les 
enfants à la fois. On peut dire encore qu'elle est mère d'un 
plus grand nombre d'enfants que son père Abraham, 
dont la postérité surpasse le nombre des étoiles du firma­
ment, puisque tous les bons chrétiens sont frères de Notre-
Seigneur, par conséquent enfants de Marie, non par na-



DE PERSEVERANCE. 573 

ture , comme le Sauveur lui-même, mais par amour ma­
ternel, par grâce et par héritage. 

De plus, comme la virginité de Marie surpasse en per­
fection celle de toutes les vierges, de même sa maternité 
surpasse en gloire celle de toutes les mères. Toutes les 
femmes enfantent dans la douleur, Marie seule a été 
exempte de cette loi. C'est donc à très-juste titre que nous 
la saluons bénie entre toutes les femmes, puisque les au­
tres ont la gloire de la virginité sans la fécondité, ou la 
bénédiction de la fécondité sans la virginité, tandis que 
Marie seule réunit la double bénédiction d'une virginité 
parfaite et d'une fécondité parfaite. 

Seconde partie : Jésus, le fruit de vos entrailles, est béni. 
des paroles renferment la seconde partie de la Salutation 
angélique, inspirée par le Saint-Esprit à sainte Elisabeth *. 
Elles expriment aussi le quatrième privilège de Marie et la 
quatrième louange que nous lui donnons. Nous venons 
d'exalter la sainte Vierge par ce qu'elle est en elle-même ; 
ici nous la félicitons de ce qu'elle est à cause de son Fils, 
qui est le fruit de ses chastes entrailles. 

Bien qu'au premier coup d'œil cette louange semble s'a­
dresser au Fils, néanmoins elle retourne directement à la 
Mère. En effet, l'éloge du fruit revient à l'arbre qui l'a 
porté, et la gloire du fils rejaillit sur sa mère. Or, Notre-
Seigneur, étant vrai homme et vrai Dieu, est béni non-
seulement entre tous les hommes, mais encore, comme dit 
saint Paul, par-dessus tout ce qui existe dans le Ciel et sur 
la terre *. Il est béni, c'est-à-dire qu'il est la source même 
de tous les biens qu'il possède par nature et qu'il répand 
sur toutes les créatures. Ainsi, la sainte Vierge, sa Mère, 

1 Luc., i. 
%Rom., u . 



574 CATÉCHISME 

est bénie non-seulement entre toutes les femmes, mais en­
core par-dessus toutes les créatures, au Ciel et sur la 
terre; car, nous l'avons déjà dit, toute la gloire du Fils re­
jaillit sur la Mère. 

Notre-Seigneur est désigné sous le nom mystérieux de 
fruit, d'abord pour marquer qu'il a été formé de la subs­
tance même de Marie, ensuite qu'il en a été formé unique­
ment par l'opération surnaturelle du Saint-Esprit, enfin 
qu'il est né sans lésion de sa sainte Mère, comme le fruit 
naît et mûrit sans offenser l'arbre. 

Jésus. — Sainte Elisabeth ne prononça pas ce nom 
divin en s'adressant à sa cousine, et cela pour quelques-
unes des raisons qui expliquent le silence de l'Ange au su­
jet du nom même de Marie. C'est l'Église qui a depuis 
ajouté le nom de Jésus à la Salutation angélique, afin de 
désigner clairement qu'il était le fruit béni des chastes 
entrailles de l'auguste Vierge, et par là nous porter nous-
mêmes à célébrer ce sein de Marie, digne des louanges 
éternelles du ciel et de la terre. En cela, l'Église est entrée 
parfaitement dans les intentions du Sauveur lui-même, 
dont le désir est de voir exalter, louer, bénir le sein de sa 
divine Mère, qui pendant neuf mois lui servit de taber­
nacle. 

Ainsi, lorsqu'une femme, témoin des admirables dis­
cours de l'Homme-Dieu, s'écrie du milieu de la foule : 
Bienheureux le sein qui vous a porté ! Notre-Seigneur 
s'associe à cet éloge et le confirme en disant : Oui, bien­
heureux ; mais plus heureuse encore ma Mère d'avoir en­
tendu la parole de Dieu ! Depuis plusieurs siècles l'Église 
catholique, à l'exemple de cette femme de l'Evangile, 
adresse chaque jour à Marie cette même formule de 
louange. 



DE PERSEVERANCE. 875 

Troisième partie : Sainte Marte, mère de Dieu, priez, etc. 
—Nous arrivons à la troisième partie de la Salutation angé-
lique, composée par l'Église. On trouve déjà les éléments 
de cette prière dans les siècles qui touchent au berceau 
du Christianisme. Ainsi, les Syriens, qui ont appris leur 
Ave Maria des Apôtres, et probablement de saint Pierre, 
ne l'achèvent pas sans implorer l'intercession de la sainte 
Vierge en disant : Paix soit à Marie, pleine de grâce f 
Notre-Seigneur est avec toi ; tu es bénie entre les femmes, 
et béni est le fruit qui est dans ton sein, Jésus-Christ. 
Sainte Marie, mère de Dieu, prie pour nous, pour nous, 
dis-je, pécheurs. Amen. 

Quant à la formule actuelle, Baronius, fondé sur la 
tradition, la fait remonter à l'an 431, après le concile 
d'Éphèse où elle sortit par acclamation de la bouche de 
tous les fidèles, comme une réparation des outrages faits 
à leur mère par Nestorius, et comme un monument per­
pétuel de la victoire de Marie sur l'hérésiarque *. 

Ici, nous résumons les principales gloires de Marie, qui 
se résument elles-mêmes dans l'ineffable privilège de la 
maternité divine ; puis, nous lui exprimons tout à la fois 
et notre confiance filiale en son secours, et le besoin pres­
sant que nous en avons. Sainte Marie, oh ! oui, sainte 

< SanctaDei Ecclesia eidem immortales gratias egit, quod vindex exstitisset 
Filii deiiatis et Matris ejus honoris, utriusque praconia iilis vocibus cele 
brans, quas a sanctis sciret frequentatas esse Patribus, ubique locorum MA 
TBEM DEI MAHUM omnium ore cantans, laudans atque prndicans. Tune et ad-
ditamentum illud accepisse creditur angelica Salutatio : Saneta Maria, Ma­
ter Dei, ara pro nobis, etc. Quod omnium Fidelium ore dici, ac freqnentius 
repeti, et tanquam prima qusedam elementa piis parentibns una feime cum 
lacté infantibus propinari consnevit : ut Béret secundum illud propheticum. 
Ex ore infantium et tactenlium perfecisti laudem tuam. (Ps. vm ; Matth^ 
x x i ) , illuderentque superbo draconi pueruli. (Bar., Atin. U l , t. V, p . 457 
n. 176, A.) 



576 CATECHISME 

d'une sainteté que nulle créature ne partage avec elle ; 
sainte dans sa conception, dans sa naissance, avant de 
naître ; sainte dans sa vie, dans sa mort ; sainte d'âme et 
de corps, sans ombre de tache ni de souillure ; toute belle 
intérieurement et extérieurement, d'une beauté supérieure 
à celle des Anges et des hommes, inférieure seulement à 
celle de Dieu même. 

Mère de Dieu. — Rien de plus propre que ces deux mots 
à réjouir le cœur de Marie. Rien de plus capable de la 
toucher de compassion pour nous, et de nous inspirer en­
vers elle une confiance sans limites. Mère de Dieu, vous 
êtes donc la plus glorieuse, la plus heureuse de toutes les 
créatures. Mère de Dieu, vous êtes donc toute-puissante ; 
est-ce qu'une mère comme vous peut essuyer un refus de 
la part d'un fils comme le vôtre ? Mère de Dieu, vous êtes 
donc bien compatissante, car ces pécheurs qui vous implo­
rent sont tendrement aimés de votre Fils ; ils sont le prix 
de son sang, ils sont ses frères, ils doivent être ses cohé­
ritiers. Puisque vous aimez votre Fils, pourriez-vous ne 
pas nous aimer? Puisque le plus ardent désir de votre Fils 
est notre salut, pourriez-vous ne pas nous aider à l 'o­
pérer? 

Priez. — Après avoir donné à Marie la plus belle louange 
en la nommant Mère de Dieu, nous partons de là pour lui 
faire entendre deux choses. La première, combien elle a de 
pouvoir sur le cœur de Dieu, et combien il lui est facile de 
venir au secours des pécheurs. Il lui suffit pour cela d'un 
regard, d'un signe, d'un mot, de la plus simple prière. 
Pourquoi ? Parce que la prière de la meilleure et de la 
plus chérie des mères, auprès du meilleur et du plus puis­
sant des fils, est toujours un ordre. Ainsi parlent tous les 
Pères, tous les docteurs, tous les siècles chrétiens, qui, ne 



DE PERSÉVÉRANCE. 577 

» Omnipotentia supplex. 

III. 

sachant comment caractériser dans Marie la réunion de 
l'infériorité naturelle à une créature et la toute-puissance 
dont elle jouit par la grâce, appellent la sainte Vierge la 
Toute-puissance suppliante1. 

La seconde, combien elle est bonne, car une mère, c'est 
un cœur. Or, le cœur de Marie, toujours à l'unisson de 
celui de Jésus, aime tout ce que Jésus a aimé, aime beau­
coup ceux que Jésus a beaucoup aimés, par conséquent les 
hommes créés à son image et ressemblance, les hommes 
qu'il appelle ses frères, et avec qui il a réellement con­
tracté, en prenant notre nature dans le sein de Marie, les 
liens de la plus étroite parenté. 

Pour nous. — Par là nous entendons tous les hommes, 
et principalement les Chrétiens ; car tous ont besoin de 
l'assistance de la sainte Vierge, et elle est l'avocate de tout 
le monde. 

Pauvres pécheurs. — Parmi les hommes, ceux que No­
tre-Seigneur a, en quelque sorte, le plus aimés sont les pé­
cheurs. C'est pour eux qu'il s'est fait chair. Le Fils de 
l'homme, dit-il, n'est pas venu pour les justes, mais pour 
les pécheurs ; il est venu pour sauver tout ce qui avait 
péri ; ceux qui jouissent de la santé n'ont pas besoin de 
médecin, mais les malades. C'est avec eux qu'il s'est rendu 
familier au point de se faire appeler, par ses ennemis, l'ami 
des publicains et des pécheurs. C'est à eux qu'il adresse en 
particulier cette invitation : Venez à moi, vous tous qui 
êtes accablés du poids de vos misères, et je vous soulagerai. 
C'est pour eux qu'il a raconté les touchantes paraboles de 
la drachme perdue et de l'enfant prodigue. Puisqu'il en 
est ainsi, nous sommes donc bien sûrs de toucher le cœur 



878 CATÉCHISME 

de la sainte Vierge en lui disant : Priez pour nous, pauvres 
pécheurs. 

Pauvres pécheurs ; oui, pauvres, puisque le péché nous 
a dépouillés de tous nos biens et nous a jetés nus et meur­
tris sous les pieds des démons. L'humble aveu de notre 
misère est bien propre à toucher le cœur de Marie. Mais 
en ajoutant le mot de pécheurs, c'est-à-dire en reconnais­
sant de plus que ce dénûment, ces blessures, cet état 
pitoyable dans lequel nous sommes est notre faute, notre 
propre faute, notre très-grande faute, nous découvrons 
notre misère dans toute son étendue, et nous employons le 
véritable secret d'émouvoir infailliblement les entrailles 
de la Mère de miséricorde. Nous lui prouvons que, si elle 
est la reine de miséricorde, nous sommes les premiers de 
ses sujets. Elle le comprend si bien, que saint Bernard va 
jusqu'à lui dire : « Je consens à ce qu'on ne parle jamais 
plus de vous, si on me cite un seul homme qui vous ait 
invoquée sans obtenir assistance de vous dans ses néces­
sités » 

Maintenant. — Ce mot signifie tout le temps de la vie 
présente, dont nous ne possédons ni la veille ni le lende­
main, mais le seul moment actuel. Remarquons avec quel 
soin Dieu nous rappelle, dans les deux plus belles prières, 
l'Oraison dominicale et la Salutation angélique, la brièveté 
du temps et la fragilité de la vie. Maintenant nous dit en­
core notre condition sur la terre, condition de lutte sans 
trêve ni répit, en sorte que chaque jour, à chaque heure, 
nous avons besoin de secours, attendu qu'il n'y a pas pour 
nous un seul instant sans péril. 

< SIleat misericordiam tuam, Virgo beata, si quis est qui invocatam te in 
necessitatibus suis sibi meminerit defuisse. [Serm.de Nativ. B. Uar.) Me-
morare, o piissima, etc. 

http://Serm.de


DE PERSEVERANCE» 579 

Et à l'heure de notre mort. — L'heure la plus périlleuse 
et la plus décisive, celle par conséquent où nous avons le 
plus grand besoin de secours, est l'heure de la mort. Elle 
est la plus périlleuse, parce qu'alors le démon, voyant qu'il 
n'a plus que quelques instants à nous tenter, redouble de 
rage et de ruse pour nous faire tomber dans le mal. La plus 
périlleuse, parce que le passé, le présent et l'avenir, les 
douleurs de la maladie, tout conspire à nous jeter dans le 
découragement, l'impatience et le désespoir, en même 
temps que l'affaiblissement de la nature nous laisse moins 
d'énergie pour résister, ou nous rend presque insensibles 
à l'état de notre âme, et que souvent les personnes qui nous 
entourent conspirent de leur côté pour nous endormir dans 
di fatales illusions. 

Elle est la plus décisive, parce que de l'heure de la mort 
dépend l'éternité : l'arbre restera du côté où il sera tombé. 
Or, la sainte Vierge est toute-puissante pour fortifier le 
malade, le consoler, le défendre, ranimer dans son cœur 
les sentiments de repentir, de confiance, de conformité 
parfaite à la volonté de Dieu, en un mot, pour obtenir à 
ceux qui, comme saint Joseph, ont vécu dans sa compagnie 
la grâce de mourir comme lui, entre ses bras maternels et 
dans ceux de son Fils. 

Amen. — Que cela se fasse comme nous le demandons. 
Oh ! que cet amen est admirablement placé à la fin de la 
Salutation angélique bien comprise et bien récitée ! 

En expliquant l'Oraison dominicale et la Salutation 
angélique, nous avons fait connaître les deux plus excel­
lentes, comme les plus vénérables de toutes les prières par­
ticulières. Pour compléter cette importante leçon, il reste 
à indiquer quelques autres prières très-respectables, soit 
par leur antiquité, soit par leur beauté intrinsèque, soit 



580 CATÉCHISME 

• Raceolta d'indulgente, 258. 

par l'usage général que les Fidèles en font depuis de longs 
siècles dans toutes les contrées du monde. 

La première, qui découle en quelque sorte des deux pré­
cédentes, c'est Y Angélus. Trois fois le jour, le matin, à 
midi et le soir, la cloche se fait entendre, et les pieux Chré­
tiens saluent trois fois l'auguste Marie. Cet usage, général 
aujourd'hui dans l'Église, a ses racines dans une haute 
antiquité. En 1262, saint Bonaventure prescrit à l'ordre de 
Saint-François, dont il était général, de réciter, chaque 
soir, au son de la cloche, trois Ave Maria pour honorer le 
mystère de l'Incarnation. 

Le diocèse de Saintes fut le premier, en France, qui 
adopta cet usage. Par sa bulle du 15 octobre 1318, 
Jean XXII l'approuva et l'encouragea par des indulgen­
ces. En 1724, Benoît XIII accorda cent jours d'indulgence 
chaque fois, et une indulgence plénière une fois le mois, 
à ceux qui réciteraient Y Angélus dans sa forme actuelle *. 
Pour gagner l'indulgence, il faut réciter cette prière à 
genoux, même le samedi à midi. En vertu du droit com­
mun, le dimanche est excepté de cette règle, et pendant 
le temps pascal on remplace Y Angélus par le Regina cœli. 

La triple répétition de cette prière nous fait compren­
dre le besoin que nous avons de recourir souvent à Dieu 
et aux Saints, environnés que nous sommes d'ennemis 
visibles et invisibles. Par l'usage de sonner la cloche trois 
fois le jour et de réciter la Salutation angélique, l'Église 
a pour but de nous rappeler continuellement les trois 
grands mystères de notre Rédemption : l'Incarnation, la 
Passion et la Résurrection. Elle veut que le monde catho­
lique salue la sainte Vierge, le matin en mémoire de la 



DE P E R S É V É R A N C E . 581 

Résurrection de Notre-Seigneur ; à midi, en mémoire de 
la Passion ; le soir, en mémoire de l'Incarnation. En effet, 
de même que nous sommes certains que Notre-Seigneur 
fut mis en croix à midi et qu'il ressuscita le matin : ainsi 
nous croyons qu'il s'incarna pendant la nuit *. 

La seconde prière, c'est le Salve Regina. Le pieux et 
savant Hermann Contractus, comte de Veringen, mort en 
1054, passe pour l'auteur du Salve Regina. Cette prière 
favorite de saint Bernard est si belle, si touchante, si bien 
placée dans la bouche des pauvres enfants d'Eve, pèlerins 
dans la vallée des larmes, qu'il est difficile de la réciter 
sans avoir le cœur ému et sans émouvoir aussi les entrail­
les maternelles de Marie *. De précieuses indulgences y 
sont attachées. 

La troisième, ce sont les Litanies de la sainte Vierge, 
appelées aussi litanies de Notre-Dame de Lorette, où elles 
se chantent avec une grande pompe tous les samedis de 
l'année. Ces litanies, que tous les Catholiques savent par 
cœur et qu'ils se font un devoir de réciter chaque jour, 
sont quatre fois vénérables par la beauté des demandes 
qu'elles renferment, par les titres tout à la fois si gracieux 
et si touchants qu'elles donnent à la sainte Vierge, par la 
dévotion avec laquelle tant de saints Pontifes, rois, sa­
vants de tous les pays les ont adressées à Marie, enfin par 
leur antiquité. 

Tout porte à croire qu'elles remontent jusqu'aux Apô­
tres s . Seulement nous pensons que le mot sancta, sainte, 

i Sup., xviu ; Bellar., Dottr. crist., eu 
* Voyez l'explication dn Salve Regina dans Canisius, De Vivg. Mat. Deip., 

lib. V, c. xiii; et saint Alphonse, Gloire de Marie. 
• Ferraris, a r t Litan. — Cum autem nemo ab historicis litaniarum auctor 

quamvb vetnstissimus asseratur, quin eo antiquior litaniarum nsus inyeniatur. 



582 CATÉCHISME 

Kyrie, eleison. 
Christe, eleison. 
Kyrie, eleison. 
Jesn, audi nos. 
Jesu, exaudi nos. 
Pater de cœlis, Deus, miserere nobis. 
Fili, Redemptor mundi, Deus, g 
Spiritus sancte, Deus, •% 
Sancta Trinitas, unus De'is g 
Jesu, Fili Dei vivi, g 
Jesu, spleudor Patris, j» 
Jesu, candor lucis »terase, S 

Jesu, Rex glori», 
Jesu, Sol justitiœ, 
Jesu, Fili Marias virginis. 
Jesu, amabilis, j 
Jesu, admirabilis, •§ 
Jesu, Deus fortis. a 

Jesu, Pater futuri sssculi, g 
Jesu, magni consilii Angele, J 
Jesu, potentissime, S 
Jesu, patientissime, 
Jesu, obedientissime. 
Jesu, mitia et humilia corde, 

placé avant chaque invocation, et d'une date postérieure. 
Trois cents jours d'indulgence sont accordés pour chaque 
récitation de ces dévotes litanies ; puis, cinq indulgences 
plénières le jour de la Conception, de la Nativité, de l'An­
nonciation, de la Purification et de l'Assomption, à ceux 
qui les récitent tous les jours. 

La quatrième, le Regina cœli, qui fut commencée par 
les Anges et achevée par le pape saint Grégoire le Grand et 
le peuple de Rome, le jour de Pâques, 25 avril de l'an 590, 
à l'époque de la terrible peste qui désolait la capitale du 
monde chrétien, et qui cessa incontinent *. Même indul­
gence qu'à l'Angélus. 

La cinquième, les Litanies du saint nom de Jésus, dans 
lesquelles on rappelle à Notre-Seigneur ses différents titres 
d'Homme-Dieu, de Sauveur et de modèle. Bien moins an­
ciennes que les litanies de la sainte Vierge, elles sont ce­
pendant fort belles et fort pieuses *. 

merito ab Apostolis eas ducere originetn censendum est. (QUART., tract, ti­
tan., sect. i, punct. iv; DICLICH., dict. lilurg., art. Litan.) 

> Voyez l'histoire de ce fait dans notre ouvrage Les Trois Home. 
» Sur la demande de plusieurs évêques, réunis a Rome, en 1862, pour la 

canonisation des martyrs Japonais, le Pape Pie IX, confirmant un décret de 
Sixte V, a enrichi de trois cents jours d'indulgences, la récitation des litanies 
du saint nom de Jésus, telles que nous allons les rapporter. 



DE PERSÉVÉRANCE. 583 

La sixième, les Litanies des Saints, qui forment comme 
un long soupir de l'Église de la terre vers sa sœur l'Église 

Jesu, amator castitatis, 
Jesu, amatoi noster, 
Jesu, Deus Pacis, 
Jesu, auctor vite, 
Jesu, exemplar virtutum, 
Jesu, zelator animarum, 
Jesu, Deus noster, 
Jesu, refugium nostrum, 
Jesu, Pater pauperum, 
Jesu thésaurus fidelium, 
Jesu, bone Pastor, 
Jesu, lux vera, 
Jesu, Sapientia eterna, 
Jésus, bonitas infinita, 
Jesu, via et vita nostra, 
Jesu, gaudium angelorum, 
Jesu, rex patriarcharum, 
Jesu, magister apostolorum, 
Jesu, doctor erangelistarum, 
Jesu, fortitudo martyrum, 
Jesu, lumen confessorum, 
Jesu, puritas virginum, 
Jesu, corona sanctorum omnium, 
Propitius esto, parce nobis, Jesu. 
Propitius esto, exaudi nos, Jesu. 
Ab omni malo, libéra nos, Jesu. 
Abomni peccato, libéra nos, Jesu. 

S a 

Ab ira tua, 
Ab insidiis diaboli 
A špiritu fornication!*, 
A morte perpétua, 
A neglectu inspirationum tuarum, 
Per mysterium sanctas incarnationis 

t u e , 
Per nativitatem tuam, £ 
Per infantiam tuam, 
Per divinissimam vitam tuam, 
Per labores tuos, g 
Per agoniametpassionemtuam, M 
Per crucem et derelictionem tuam, ^ 
Per languores tuos, 
Per mortem et sepnlturam tuam, 
Per resurrectionem tuam, 
Per ascensionem tuam, 
Per gaudia tua, 
Per gloriam tuam. 
Agnus Dei, qui tollis peccata 

parce nobis, Jesu. 
Agnus Dei, qui tollis peccata 

exaudi nos, Jesu. 
Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, 

miserere nobis, Jesu. 
Jesu, audi nos. 
Jesu, exaudi nos. 

mundi, 

mundi, 

OREMUS. 

Domine Jesu Christe.qui dixisti : Petite et accipietis; quœrite et invenietis; 
pulsate et aperietur vobis : quœsumus, da nobis petentibus divinissimi tui 
amoris affcctum, ut te toto corde, ore et opere diligamus, et a tua nunquam 
laude ccssemus. 

Sancti nominis tui, Domine, timorem pariter etamorem fac noshabere per-
petuum, quia nunquam tua gubernatione destituis quos in soliditate tue dilec-
tionis instituis. Per Dominum. 

Il faut remarquer 1° que ces indulgences sont attachées à la formule que 
nous venons d'indiquer et non pas a d'autres ; 2° qu'elles ne sont accordées 
défait qu'aux seuls diocèses, ordres religieux, etc.,qui en fontla demande spé­
ciale ; 3° que, pour réciter ces litanies en langue vulgaire et gagner les in­
dulgences, il faut, au dire du P. Maurel qui a écrit sur les indulgences, une 
permission spéciale, qui, au reste, s'obtient aisément. — Voir Solution com­
plète des questions liturgiques, etc., parM. Marette, prêtre, in-S. Paris, 18G8. 



584 CATECHISME 

•* Il en devrait être ainsi des autres prières. 

du Ciel. Rien de plus solennel ni de plus touchant que ces 
invocations de tous les ordres de bienheureux, dont on 
implore la puissante intercession, en leur représentant la 
longue série des misères corporelles et spirituelles, pu­
bliques et particulières, dont les exilés de la vallée des 
larmes sont environnés. L'origine de cette prière se perd 
dans la nuit des temps 1 ; et il est défendu d'y rien ajouter, 
d'y rien retrancher et d'y rien changer *. 

Telles sont les principales formules de prières dont 
l'usage est le plus général et le plus ancien dans l'Eglise. 
Les Fidèles ne sauraient mieux faire que de les réciter 
de préférence, c'est le moyen de prier plus dignement et 
plus efficacement. 

P R I È R E ET RÉSOLUTION. 

0 mon Dieu, qui êtes tout amour ! je vous remercie 
d'avoir inspiré à votre Eglise tant de prières si puissantes 
sur votre cœur ; faites-moi la grâce de les réciter comme 

1 Ferraris, id. — A quo litanie primum fuerint institute adhuc milii est 
inexploratum, vetustissimum sane morem fuisse in Ecclesia litanias peragere 
certissimum est. (Bar., Annot. ad Martyrol. 25 april.) 

» Litaniis non possunt inseri alii Sancti prêter ibi descriptos. (Ferraris, id.) 
Le 18 avril 1860, la Congrégation du Saint-Office a rendu le décret sui­

vant, au sujet des Litanies : « Litanie omnes, prêter antiquissimas et com­
munes, que in Breviariis, Missalibus, Pontificalibus et Ritualibuscontinentur, 
et prêter Litanias de B. M. V. que in sacra ede Lauretana decantari so­
ient, non edanlur sine révisions et adprobatione ordinarii, nec publiée in ec-
clesiis, publicis oratoriis, et processionibus recitentnr absque licentia et ad­
probatione sacrorum rituum Congregationis. » U suit de là 1° qu'il est défendu 
de. publier des litanies particulières sans la révision et l'approbation épisco-
paîe * ; 2° que ces litanies ainsi approuvées par l'ordinaire ne sont que pour 
l'usage privé ; 3° que, pour les introduire dans quelque office public, il faut 
qu'elles soient approuvées par la Congrégration des Rites. 



DE PERSÉVÉRANCE. 585 

les Saints qui m'ont précédé et comme ceux qui me sui­
vront. 

Je prends la résolution d'aimer Dieu par-dessus toutes 
choses, et mon prochain comme moi-même pour l'amour 
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je ne manquerai 
jamais de me recueillir un instant avant de prier. 





P E T I T C A T É C H I S M E 

PREMIERE LEÇON 

ÉTAT D D HONDB A LA VENDE D U M O N D E . 

Q, Quel était l'état des nations A la venue du Messie ? 
fl. Suivant la prophétie de Daniel, l'empire romain avait assujetti 

tous les peuples à ses lois. César-Auguste régnait en paix sur le 
monde ; mais toutes les nations étaient plongées dans les ténèbres 
de l'idolâtrie. 

Q. Quel était l'état des Juifs à la venue du Messie ? 
R. La vérité, qui était expirante chez les nations païennes, me­

naçait aussi de se perdre chez les Juifs : il y avait en Judée quatre 
sectes principales qui l'altéraient et lui otaient son empire sur les 
esprits. 

Q. Quelles étaient ces différentes sectes? 
R. Ces différentes sectes étaient les Pharisiens, les Saducéens, 

les Esséniens et les Hérodiens. 

Q. Qui étaient les Pharisiens 1 
R. Les Pharisiens étaient des sectaires qui avaient ajouté à la loi 

de Moïse une foule de traditions superstitieuses et de pratiques 
ridicules : ils étaient orgueilleux, avares, ambitieux, hypocrites et 
ennemis jurés de Notre-Seigneur. 

Q. Qui étaient les Saducéens ? 
il. Les Saducéens étaient des incrédules qui niaient la tradition 

des anciens, l'immortalité de l'âme et la résurrection des corps. 
Moins nombreux que les Pharisiens, ils avaient cependant beaucoup 
d'influence, parce qu'ils étaient les premiers de la nation. 



588 CATÉCHISME 

0. Qui étaient les Esséniens ? 
R. Les Esséniens étaient d'autres sectaires qui rejetaient toutes 

les traditions, niaient la résurrection des corps et la spiritualité de 
l'âme : ils vivaient loin des villes, et se livraient à de grandes aus­
térités. 

Q. Qui étaient les Hérodiens ? 
R. Les Hérodiens étaient des hommes attachés À la cour d'Hé­

rode, qui professaient une morale très-dangereuse. 

Q. Comment se divisait la Palestine à la venue du Messie ? 
B. A la venue du Messie, la Palestine se divisait en trois parties ; 

la Samarie, dont les habitants s'appelaient Samaritains. C'étaient 
des idolâtres convertis À la religion judaïque, mais À laquelle ils 
mêlaient beaucoup d'erreurs. 

Q. Quelles étaient ces erreurs ? 
R. 1° Ils n'admettaient de toute l'Écriture sainte que les cinq 

livres de Moïse ; 2° ils rejetaient la tradition des docteurs juifs; 3° ils 
soutenaient qu'il fallait adorer Dieu sur le mont Garizim, et non 
point à Jérusalem : les Juifs les avaient en horreur. 

Q. Quelle était la seconde partie de la Palestine ? 
R. La seconde partie de la Palestine était la Galilée, dont les 

habitants s'appelaient Galiléens. C'étaient les Israélites des dix tribus 
qui, après le retour de la captivité de Ninive, avaient rebâti une 
partie des villes de l'ancien royaume d'Israël : ils pratiquaient la 
môme religion que les Juifs. 

Q. Quelle était la troisième ? 
R. La troisième était la Judée proprement dite, dont Jérusalem 

était la capitale. Cette partie de la Palestine était occupée par les 
tribus de Juda et de Benjamin, qui, au retour de la captivité de 
Babylone, avaient rebâti Jérusalem et le temple. 

Q. De qui dépendaient les Juifs à la naissance du Messie ? 
R. A la naissance du Messie, les Juifs dépendaient des Romains, 

qui leur avaient imposé un tribut et ôté le droit de faire exécuter à 
mort les criminels : c'était le signe que la souveraine puissance était 
sortie de leurs mains et que le Messie était proche. 

Prière et résolution, page. 15. 



DE PERSÉVÉRANCE. 

II« LEÇON. 

NAISSANCE DU MESSIE. 

Q. Tous les peuples attendaient-ils le Messie lorsque Notre-Sei­
gneur Jésus-Christ vint au monde ? 

R. Lorsque Notre-Seigneur naquit, tous les peuples attendaient 
un personnage extraordinaire qui devait régner sur le monde et y 
établir l'empire de la justice et de la vertu. Les Juifs savaient, d'a­
près les prophéties, que la venue du Messie était proche ; mais, 
aveuglés par les Pharisiens, ils attendaient un Messie conquérant, 
qui les délivrerait du joug des nations. C'est même dans cette espé­
rance qu'ils entreprirent, malgré leur faiblesse, de soutenir la 
guerre contre toute la puissance de l'empire romain. 

Q. Et les païens ? 
R. Fondés sur d'anciennes traditions, les païens s'attendaient 

aussi, vers le même temps, à la venue d'un personnage extraordi­
naire. On était généralement convaincu, dit Tacite, que l'S anciens li­
vres des prêtres annonçaient qu'à cette époque VOrient prendrait le dessus, 
et que de la Judée sortiraient les maîtres du monde. 

Q. Ce fait est-il bien certain? 
R. Ce fait est tellement certain, que les plus grands ennemis de 

la Religion sont obligés d'en convenir, et que depuis la venue de 
Notre-Seigneur Jésus-Christ tous les peuples ont cessé d'attendre un 
Messie. 

Q. Que faut-il conclure de là ? 
R. Il faut conclure de là : ou que tous les peuples se sont trom­

pés, en attendant un Messie et en reconnaissant pour tel Notre-Sei­
gneur Jésus-Christ ; ou bien que Notre-Seigneur Jésus-Christ est vé­
ritablement le Messie, promis par les prophètes et attendu par les 
nations. 

Q. Les peuples se sont-ils trompés? 
R. Les peuples ne se sont pas trompés, puisque tous les caractè­

res du Messie annoncé par les prophètes et entrevu par les nations 
conviennent à Notre-Seigneur Jésus-Christ, et ne conviennent qu'à 
lui seul. 



500 CATÉCHISME 

Q. Qui est Notre-Seigneur Jésus-Christ ou le Messie ? 
R. Notre-Seigneur Jésus-Christ ou le Messie est le Fils de Dieu fait 

homme pour nous racheter. 

Q. Rapportez-nous l'histoire de la naissance du Messie. 
B. Lorsque les temps marqués par les prophètes furent accom­

plis, Dieu envoya l'archange Gabriel vers Marie, qui habitait la pe­
tite ville de Nazareth en Galilée. 

Q. Qui était Marie 1 
R. Marie était une jeune vierge de la famille royale de David et 

épouse de saint Joseph, aussi de la famille de David. 

Q. Que lui dit l'Ange? 
R. L'Ange lui dit que Dieu l'avait choisie pour êire la Mère du 

Messie ; à quoi la sainte Vierge répondit : Je suis ta servante du Sei­
gneur; qu'il me soit fait selon votre parole. Alors l'Ange disparut, et 
l'Homme-Dieu se trouva formé par l'opération du Saint-Esprit dans 
le chaste sein de Marie. 

Q. Où naquit le Messie ? 
R. Un édit de l'empereur Auguste obligea la sainte Vierge et saint 

Joseph à se rendre dans la petite ville de Bethléem, en Judée, où 

naquit le Messie, comme l'avaient annoncé les prophètes. 
Q. Par qui sa naissance fut-elle annoncée ? 
R. Sa naissance fut annoncée par les Anges, au chant de ce can­

tique, qui est l'abrégé de toutes les œuvres du Messie : Gloire à Dieu 
dans les hauteurs des cieux, it paix sur la terre aux hommes de bonne 
volonté ! 

Q.Par qui le Messie naissant fut-il adoré? 
R. Le Messie naissant fut adoré d'abord par la sainte Vierge et 

par saint Joseph ; puis par des bergers qui s'empressèrent de publier 
partout les merveilles dont ils avaient été témoins; enfin, par les 
Mages, qui étaient des rois de l'Orient, et qui lui offrirent de l'or, 
de l'encens et de la myrrhe. 

Q. A quelle occasion Notre-Seigneur reçut-il le nom de Jésus ? 
R. Notre-Seigneur reçut le nom de Jésus à l'occasion de sa circon­

cision. Jésus veut dire Sauveur, et Notre-Seigneur est ainsi appelé, 
parce qu'il a sauvé tous les hommes de l'esclavage du démon, du 
péché et de la mort éternelle. 



DE PERSÉVÉRANCE. 591 

</. Pourquoi le Messie est-il né dans la pauvreté, les humiliations 
et les souffrances? 

R. Le Messie est né, il a vécu, il est mort dans la pauvreté, dans 
les humiliations et dans les souffrances : 1" pour expier le péché; 
V pour nous guérir de ses suites ; 3° pour nous servir de modèle. 

Prière et résolution, page 28. 

III« LEÇON. 

Vit CACHÉE DB NOTBE-SEIGNEDB JÉSUS-CHRIST. 

Q. Que firent la sainte Vierge et saint Joseph après la circoncision ? 
R. Quarante jours après la naissance de l'Enfant Jésus, saint Jo­

seph et la sainte Vierge le portèrent au temple de Jérusalem pour 
l'offrir à Dieu son Père. 

Q. Pourquoi cela ? 
R. Pour accomplir un article de la loi de Moïse qui ordonnait que 

tout fils premier-né serait présenté au temple comme appartenant 
au Seigneur. 

Q. Pourquoi la sainte Vierge elle-même se présenta-t-elle au 
temple ? 

R. La sainte Vierge elle-même se présenta au temple, pour ac­
complir la loi qui ordonnait à toutes les femmes qui avaient en­
fanté de venir se purifier devant le Seigneur. La sainte Vierge et 
Notre-Seigneur n'étaient pas obligés de se soumettre à ces lois, mais 
ils voulurent les accomplir pour nous apprendre l'humilité et l'o­
béissance. 

Q. Qu'arriva-t-il pendant qu'ils étaient au temple? 
R. Pendant qu'ils étaient au temple, un saint vieillard nommé 

Siméon y vint aussi, et, tenant dans ses bras l'enfant Jésus, il an­
nonça les grandeurs futures du Messie et les douleurs de la sainte 
Vierge. 

Q. Où allèrent ensuite la sainte Vierge et saint Joseph? 
R. La sainte Vierge et saint Joseph allèrent ensuite en Egypte, 

pour sauver l'enfant Jésus de la fureur d'Hérode. 



592 CATÉCHISME 

Q. Qui était Hérode? 
R. Hérode était un méchant roi qui voulait faire mourir l'enfant 

Jésus. Pour cela il envoya tuer tous les enfants de Bethléem et des 
environs, depuis l'âge de deux ans et au-dessous, croyant envelopper 
dans ce massacre le nouveau roi des Juifs ; mais saint Joseph, averti 
par un Ange, s'était sauvé en Egypte avec l'enfant et sa mère. 

Q. Où habitèrent saint Joseph et la sainte Vierge après la mort 
d'Hérode? 

R. Après la mort d'Hérode, saint Joseph et la sainte Vierge vinrent 
habiter leur maison de Nazareth en Galilée, n'osant pas demeurer 
dans la Judée proprement dite, parce que Archélaûs, fils d'Hérode, 
y régnait. Néanmoins ils allaient tous les ans à Jérusalem pour cé­
lébrer la fête de Pâque. 

Q. Qu'arriva-t-il dans un de ces voyages? 
R. Il arriva que, dans un de ces voyages, Notre-Seigneur, alors 

âgé de douze ans, se sépara de saint Joseph et de la sainte Vierge. 
H resta dans le temple au milieu des docteurs, qu'il étonna par la 
sagesse de ses questions et de ses réponses : c'est là que ses parents 
le trouvèrent au bout de trois jours. 

Q. Que lui dit la sainte Vierge ? 
R. La sainte Vierge lui dit : Pourquoi nous avez-vous quittés ? votre 

père et moi nous vous cherchions avec inquiétude. 

Q. Quelle réponse lui fit Notre-Seigneur? 
R. Notre-Seigneur lui fit cette réponse pleine d'instruction : Ne 

saviez-vous pas qu'il faut que je sois là où m'appellent les affaires de 
mon Père ? afin de nous apprendre à préférer à tout la volonté de 
Dieu. U revint ensuite à Nazareth avec saint Joseph et la sainte 
Vierge et il leur était soumis. 

Q. Que remarquez-vous sur ces dernières paroles ? 
R. Je remarque sur ces dernières paroles qu'elles renferment 

toute la vie de Notre-Seigneur jusqu'à trente ans. Notre-Seigneur a 
voulu vivre dans l'obéissance de deux de ses créatures, pour nous 
enseigner cette vertu et pour confondre à jamais notre orgueil. 

Prière et résolution, page 40. 



DE PERSÉVÉRANCE. 593 

IV» LEÇON. 

V I E P U B L I Q U E D E N O T R E - S E I G N E U R . — P R E H I È H E A N N E E . 

Q. Qu'entendez-vous par la vie publique du Messie 7 
R. On entend par la vie publique du Messie le temps pendant le­

quel Notre-Seigneur prêcha sa doctrine dans la Judée; ce temps fut 
d'environ trois ans. 

Q. Comment Notre-Seigneur commença-t-il sa vie publique? 
if. Notre-Seigneur commença sa vie publique par recevoir le 

baptême de saint Jean-Baptiste. Ce n'était pas le sacrement de Bap­
tême, mais un signe de pénitence que le Précurseur donnait à ceux 
qui voulaient se convertir et se préparer à la réception du Messie. 

Q. Qu'arriva-t-il au moment du baptême de Notre-Seigneur? 
R. Au moment du baptême de Notre-Seigneur, le Saint-Esprit, 

tous la forme d'une tolombe, descendit sur lui, et on entendit une 
voix céleste qui disait : C'est ici mon Fils bien-aimé en qui j'ai mis 
toutes mes complaisances. 

Q. Que fit ensuite Notre-Seigneur ? 
R. Notre-Seigneur, ayant reçu le baptême de Jean-Baptiste, qui 

était une profession publique de pénitence, voulut en exercer sur 
soi toutes les rigueurs. 11 alla au désert, passa quarante jours sans 
prendre de nourriture, et permit au démon de le tenter. 

Q. Pourquoi Notre-Seigneur voulut-il être tenté par le démon? 
R. Notre-Seigneur voulut être tenté par le démon, pour le vain­

cre et pour nous apprendre la manière de triompher de ses attaques. 

Q. Où Notre-Seigneur alla-il en sortant du désert? 
R. En sortant du désert, Notre-Seigneur retourna sur les bords 

du Jourdain, où il s'attacha ses premiers disciples. Ce furent André 
et Simon-Pierre, son frère, avec Philippe, tous trois de la ville de 
Bethsaïde : Notre-Seigneur se rendit avec eux à Cana en Galilée. 

Q. Quel miracle Notre-Seigneur fit-il dans cette ville? 
R. Notre-Seigneur, arrivé dans la ville de Cana, fut invité, ainsi 

que la sainte Vierge et ses disciples, à un repas de noces. A la de­
mande de sa divine Mère, il changea l'eau en vin, et nous apprit par 

III. S 8 



594 CATÉCHISME 

V« LEÇON: 

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR. — PREMIERE ANNÉE. 

Q. Que fit Notre-Seigneur après avoir chassé les vendeurs du 
temple ? 

R. Après avoir chassé les vendeurs du temple, Notre-Seigneur 
partit pour la Galilée en passant par la Samarie. 

Q. Que lui arriva-t-il dans ce voyage ? 
i l . Dans ce voyage il convertit la Samaritaine, en lui révélant 

tout ce qu'elle avait fait, et en lui annonçant qu'il était lui-môme 
le Messie. Cette femme courut raconter ce qui lui était arrivé aux 
habitants de la ville de Samarie, qui vinrent aussitôt trouver le 
Sauveur, dont les discours en convertirent un grand nombre. 

Q. Où alla Notre-Seigneur en quittant Samarie ? 
R. En quittant Samarie, Notre-Seigneur alla en Galilée, daqs la 

ville de Capharnaûm. 

Q. Quel miracle y fit-il ? 
R. Comme il était environné d'une grande multitude, on lui 

là que la sainte Vierge est toute-puissante auprès de lui, et qu'il 
est touché même de nos besoins temporels. 

Q. Quel fut l'effet de ce miracle? 
A. L'effet de ce miracle fut d'affermir la foi des disciples de No­

tre-Seigneur et de lui en attacher d'autres ; en particulier Jacques 
et Jean, fils de Zébédée, tous pécheurs de profession, qui suivirent 
le Sauveur à Jérusalem, où il alla pour célébrer la fête de Pâque. 

Q. Que fit-il à Jérusalem? 

R. Il se rendit au temple, d'où il chassa les vendeurs. 

Q. De quelle manière? 
R. II s'arma d'un fouet et renversa leurs tables en disant : Ufa 

maison est une maison de prière, et vous en avez fait une retraite de vo­
leurs. Personne n'osa lui résister, tant l'impression de la Divinité 
s'était fait sentir aux profanateurs. 

Prière et résolution, page 52. 



DE PERSÉVÉRANCE. 595 
amena un possédé. Tout à coup le démon s'écria par la bouche du 
possédé : Laisses-moi tranquille, Jésus de Nazareth, ne me troublez pas 
dans ma possession. Je sais que vous êtes le Saint de Dieu. Le Sauveur 
prit un ton menaçant, et dit à l'esprit malin : Tais-toi, et sors du 
corps de cet homme, qui fut aussitôt délivré. 

Q. Quel miracle fit-il encore ? 
R. II guérit encore un paralytique. La nouvelle de la délivrance 

du possédé se répandit bientôt dans tout le pays, et de toutes parts 
on venait pour voir et pour entendre le grand prophète. Un jour il 
s'assembla tant de monde devant la maison où il était, qu'il était 
impossible de percer la foule. Alors quatre hommes, qui portaient 
un paralytique dans son Ut, montèrent sur le toit et y firent une 
large ouverture, par laquelle ils descendirent le malade, couché 
dans son lit, aux pieds de Jésus et au milieu de l'assemblée. 

Q. Comment le Sauveur commença-t-il sa guérison ? 
R. Le Sauveur, voyant la foi de cet homme, lui dit : Ayez con­

fiance, mon fils ; vos péchés vous sont pardonnes. Les Scribes et les Pha­
risiens qui étaient dans l'assemblée se dirent en eux-mêmes : Il blas­
phème, il n'y a que Dieu seul qui puisse remettre les péchés. 

Q. Que leur dit le Sauveur ? 
R. Le Sauveur, connaissant leurs pensées, leur demanda : Lequel 

est le plus facile de dire à ce paralytique: Vos péchés vous sont remis ; 
ou de lui dire : Levez-vous, prenez votre lit et marchez ? Or, afin que vous 
sachiez que le Fils de l'homme a le pouvoir de remettre les péchés, je vais 
guérir à l'instant sous vos yeux ce paralytique. Il dit donc au paraly­
tique : Levez-vous, emportez votre lit et marchez. Le paralytique se 
leva, chargea son lit sur ses épaules, et s'en alla publiant les louan­
ges de Dieu. 

Q. Que fit ensuite le Sauveur? 
R. Après ce miracle, qui prouvait si bien sa divinité, le Sauveur 

sortit de la ville, monta sur une montagne où il passa la nuit en priè­
res, et dès le matin il choisit douze de ses disciples qu'il nomma 
Apôtres, ce qui veut dire envoyés. 

Q. Quels sont les noms des douze Apôtres ? 
R. Voici les noms des douze Apôtres : Pierre, André, Jacques et 



896 CATÉCHISME 

Jean, fils de Zébédée ; Philippe, Barthélemi, Matthieu, Thomas ; 
Jacques et Judas, fils d'Alphée; Simon, et Judas Iscariote qui le 
trahit 

Prière et résolution, page 63. 

Vf LEÇON. 

TIE PUBLIQUE S I NOTBE-SEIGNBUR• — PREUIÈRB ANNEE. 

Q. Que fit le Sauveur après avoir choisi ses Apôtres? 
R. Après avoir choisi ses Apôtres, le Sauveur leur adressa, ainsi 

qu'à une multitude innombrable de peuple, l'admirable discours 
qu'on appelle le Sermon sur la montagne. 

Q. Comment divisez-vous ce discours ? 
R. Ce discours peut se diviser en deux parties : la première s'a­

dresse particulièrement aux Apôtres et à tous les ministres de l'É­
vangile ; la seconde regarde tous les Fidèles. 

Q. Qu'enseigne le Sauveur dans la première partie ? 
R. Dans la première partie, le Sauveur enseigne en quoi consiste 

le bonheur. Il réforme toutes les idées que l'homme s'en était faites 
depuis le péché originel, en disant qu'il n'est ni dans les richesses, 
ni dans les honneurs, ni dans les plaisirs ; mais, au contraire, dans 
le détachement de toutes ces choses, et dans le désir ardent et la 
pratique fidèle des vertus chrétiennes. 

Q. Qu'enseigne-t-il encore ? 
B. n enseigne encore aux Apôtres, chargés de prêcher un jour 

toutes ces vérités, qu'ils doivent être bien saints, car ils sont la lu­
mière du monde et le sel de la terre. 

Q. Qu'enseigne le Sauveur dans la seconde partie î 
B. Dans la seconde partie, le Sauveur enseigne que la loi nouvelle 

est bien plus parfaite que la loi ancienne, qu'ainsi les Chrétiens doi­
vent être bien plus saints que les Juifs ; et, après avoir recommandé 
le grand précepte de la charité et de l'amour des ennemis, il conclut 
en disant : Soyez donc parfaits comme votre Père céleste est parfait. 

Q. Quel est le premier moyen que le Sauveur nous donne d'arri­
ver à cette perfection? 



DE PERSÉVÉRANCE. 597 

12. Le premier moyen que le Sauveur nous donne d'arriver à 
cette perfection, c'est la prière. Demandez, dit-il, et vous recevrez ; si, 
tout imparfaits que vous êtes, vous savez donner de bonnes choses à vos en­
fants, combien plus votre Père céleste n'en donnera-tel pas à ceux qui lui 
en demandent l Or, voici comment vous prierez ; vous direz : Notre 
Pire, etc. 

Q. Quel est le second? 
R. Le second moyen, c'est le jeûne. Lorsque vous jeûnerez, dit-il, 

lavez votre visage, afin que les hommes ne connaissent pas que vous jeûnez, 

mais votre Père céleste qui vous en récompensera. 

Q. Quel est le troisième ? 
R. Le troisième moyen est l'aumône. Gardez-vous bien, dit le Sau­

veur, d'amasser des trésors sur la terre ; la rouille peut les corrompre 
et les voleurs les enlever : placez vos trésors dans le Ciel ; là ils seront en 
sûreté contre la rouille et les voleurs. 

Q. Que remarquez-vous sur ces trois moyens? 
R. Je remarque, sur ces trois moyens, qu'ils sont opposés aux trois 

grandes passions de notre cœur, qui sont la cause de tous nos péchés 
et de tous les maux du monde. 

Q. Qu'ajoute le Sauveur ? 
R. Le Sauveur ajoute qu'il ne faut pas se laisser aller à des in­

quiétudes immodérées sur la nourriture et le vêtement. Il nous 
commande le travail, mais il défend la défiance sur les soins de sa 
providence. 

Q. Que suit-il delà? 
i l . Il suit de là que Notre-Seigneur abat d'un seul coup l'amour 

déréglé des richesses, des honneurs et des plaisirs, tristes fruits du 
péché ; et que, rappelant l'homme à sa perfection primitive, il as­
sure son bonheur, même dès cette vie, et se montre véritablement 
son Sauveur. 

Q. Que fit le Sauveur après le sermon sur la montagne ? 
jR. Après le sermon sur la montagne, le Sauveur voulut confirmer 

sa doctrine par des miracles : il guérit un lépreux et le serviteur 
du Centenier, qui était paralytique. 

Prière et résolution, page 75. 



598 CATÉCHISME 

VII« LEÇON; 

V I E P U B L I Q U E D E N O T R E - S E I G N E U R . — D E U X I È M E A N N É E . 

Q. Que fit le Sauveur après la guérison du serviteur du Cente-
nier? 

M. Après la guérison du serviteur du Centenier, le Sauveur opéra 
plusieurs autres miracles. Il guérit une femme atteinte d'une perte 
de sang depuis bien des années, ressuscita une jeune fille âgée de 
douze ans, et donna au peuple un grand nombre d'instructions sa­
lutaires. 

Q. Que fit-il encore? 
R. Pour jeter les fondements de la hiérarchie ecclésiastique, il 

s'associa un certain nombre de disciples qui devaient, dans la suite, 
travailler à la prédication de l'Évangile sous les Apôtres ; et, afin 
de les former à leurs emplois, il voulut les avoir pour coopérateurs 
et pour témoins de ses merveilles. 

Q. Quelles merveilles opéra-t-il en leur présence ? 
R. n opéra en leur présence plusieurs merveilles; entre autres il 

ressuscita le fils de la veuve de Naïm, qu'on portait en terre. Notre-
Seigneur le rencontra à la porte de la ville, et, s'approchant du 
cercueil, dit au mort : Jeune homme, levez-vous, c'est moi qui vous 
Vordonne. A l'instant le mort se leva et commença à parler. Jésus le 
lendit à sa mère, et tout le peuple s'écria : Le grand Prophète a 
paru parmi nous, et Dieu a visité son peuple. Ces expressions dési­
gnaient la venue du Messie. 

Q. A quoi ce miracle donna-t-il lieu ? 
R. Ce miracle donna lieu au Sauveur de prouver sa divinité aux 

disciples de Jean-Baptiste, et de faire l'éloge de son Précurseur qui 
était alors en prison, où il fut mis à mort par ordre du coupable 
Hérode. 

Q. Où se rendit ensuite le Sauveur? 
R. Le Sauveur se rendit ensuite à Capharnaûm, puis dans le dé­

sert voisin de cette ville. 

Q. Quel miracle y opéra-t-il ? 
R. Le Sauveur y nourrit miraculeusement cinq mille hommes 



DE PERSÉVÉRANCE. 599 

avec cinq petits pains et deux poissons : ce miracle, tout grand qu'il 
était, n'était que l'annonce d'un autre plus admirable encore. 

Q. Quel est ce miracle? 
R. Ce miracle, c'est la multiplication du corps et du sang du Sau­

veur dans l'Eucharistie. De retour à Capharnaûm, Notre-Seigneur 
annonça au peuple l'institution de l'auguste sacrement de l'autel 
en disant : Je suis le pain vivant descendu du Ciel. Ma chair est vrai­
ment une nourriture et mon sang est vraiment un breuvage. La chair que 
je vous donnerai à manger est la mime qui sera immolée pour le salut 
du monde. 

Q. Quelle promesse le Sauveur fit-il à saint Pierre ? 
R. Après son discours sur l'Eucharistie, le Sauveur parcourut les 

différents cantons de la Galilée, et il promit à saint Pierre de l'éta­
blir chef de son Église, en lui disant : Ta es Pierre, et sur cette pierre 
je bâtirai mon Église, et les portes de Venfer ne prévaudront pas contre 
elle. 

Q. Que lui annonça-t-il ensuite ? 
i l . Le Sauveur annonça ensuite à saint Pierre et à ses autres dis­

ciples sa passion et sa mort, et les prémunit contre le scandale de 
ses humiliations. 

Q. Que fit-il pour cela? 
R. Pour cela il prit avec lui Pierre, Jacques et Jean fils de Zébé-

dée, les mêmes qui devaient être témoins de son agonie. Il monta 
avec eux sur une haute montagne, et se transfigura devant eux. Son 
visage devint rayonnant comme le soleil, et ses habits plus blancs 
que la neige ; Moïse et Élie parurent pour lui rendre témoignage. 
En même temps on entendit une voix du Ciel, qui disait : Cest ici 
mon FUs bien-aimé, l'objet de toutes mes délices, écoutez-le. Ensuite le 
Sauveur descendit de la montagne. 

Prière et résolution, page 87. 



600 CATECHISME 

VIII» LEÇON. 

TIK PUBLIQUE D E N O T R E - 5 E I G N E U B . — D E U X I E M E A N N E E . 

0 . Quel miracle opéra le Sauveur eu descendant de la montagne 7 
R. En descendant de la montagne, le Sauveur guérit un enfant 

possédé du démon. 

0 . Quelle instruction le Sauveur donna-t-il à ses Apôtres à cette 
occasion ? 

R. A cette occasion, le Sauveur instruisit ses Apôtres sur la néces­
sité et la puissance du jeûne et de la prière. 

0 . Quelle autre instruction leur donna-t-il 1 
R. Le Sauveur, ayant repris son voyage dans la Galilée, fit com­

prendre à ses Apôtres et à tous ses Disciples la nécessité de pardon­
ner, et l'indignité de la conduite de celui qui refuse d'oublier le» 
injures qu'on lui a faites. 

Q. Quel moyen employa-t-il ? 
R. Pour cela il se servit d'une parabole. Un serviteur, dit-il, de­

vait dix mille talents à son maître et n'avait pas de quoi le satis­
faire. Le maître ordonna qu'on le saisît et qu'on vendît sa femme et 
ses enfants, et que le prix fût employé à payer la dette. Le serviteur 
le conjura d'avoir pitié de lui et de prendre patience : le maître, 
touché de compassion, lui remit toute sa dette. En sortant, ce ser­
viteur rencontra un de ses compagnons qui lui devait la modique 
somme de cent deniers. II le saisit à la gorge, et, l'étouffant, il lui 
dit : Paye ce que tu dois. Le malheureux lui dit : Ayez patience, je 
vous rendrai tout. L'autre ne voulut pas, et sur-le-champ il le fit 
conduire en prison. 

Q. Continuez la parabole. 
R. Le maître, apprenant cette barbare conduite, fit venir ce mé­

chant serviteur et lui dit : J'ai eu pitié de vous, je vous ai remis 
toute votre dette ; ne deviez-vous pas aussi avoir pitié de votre com­
pagnon ? Et il le fit mettre en prison jusqu'à ce qu'il eût payé tout 
ce qu'il devait. C'est ainsi, ajouta le Sauveur, que mon Père céleste 
en usera, si vous, à qui il a pardonné et à qui il pardonne tous les 



DE PERSÉVÉRANCE. 601 

Prière et résolution, page 98. 

Jour* tant de péchés, vous ne remettez pat de bon cœur let offenses que 
vos frères auront commises contre vous. 

Q. De quoi fut suivie cette instruction? 
R. Cette instruction fut suivie d'un événement qui donna lieu au 

Sauveur de nous apprendre quel esprit de douceur doit animer ses 
disciples. 

Q. Quel est cet événement ? 
R. Les habitants d'une ville de Samarie, ayant refusé de le rece­

voir, deux de ses Apôtres lui demandèrent la permission de faire 
descendre le feu du Ciel sur cette ville coupable. Le Sauveur leur 
répondit : Vous ne savez pas de quel esprit vous devez être animés ; le 
Fils de l'homme n'est pas venu sur la terre pour perdre les âmes, nais 
pour les sauver. U souffrit l'affront sans se plaindre, et alla chercher 
un asile ailleurs. 

Q. Que lui arriva-l-il encore dans ce voyage? 
R. Dans ce voyage, le Sauveur proclama de nouveau le grand 

précepte de l'amour de Dieu et du prochain ; puis, il arriva dans la 
petite ville de Bélhanie, et logea dans la maison de Lazare et de 
ses deux sœurs, Marthe et Marie. 

Q. Où alla-t-il ensuite ? 
i l . De là il se rendit à Jérusalem pour célébrer la féte des Taber­

nacles, où ses ennemis furent forcés de dire comme le peuple : Ja­
mais homme n'a parlé comme cet homme. 

Q. Se convertirent-ils ? 
R. Ils ne se convertirent pas, quoique le Sauveur eût fait en leur 

présence un de ses plus éclatants miracles. 

Q. Quel est ce miracle ? 
il. Ce miracle est la guérison d'un aveugle de naissance, miracle 

qu'aucun prophète n'avait opéré et qu'on n'avait jamais vu depuis 
le commencement du monde. 



CATÉCHISME 

IX« LEÇON. 

TIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR. — TROISIEME ANNÉE. 

Q. Quel était le but de toutes les paroles, de tous les miracles, de 
toutes les démarches du Sauveur ? 

R. Le but de toutes les paroles, de tous les miracles, de toutes 
les démarches du Sauveur, était de rétablir le règne de son Père et 
de sauver l'homme. Par ses paroles il dissipait l'ignorance, par ses 
miracles il nous apprenait à croire en lui, et toutes ses démarches 
tendaient à chasser le démon, à soulager nos misères et à régler 
notre conduite. 

Q. Quel autre but se proposait-il encore? 
R. Le Sauveur se proposait encore de bannir la crainte excessive 

que l'homme avait de Dieu ; car il voulait faire succéder la loi de 
grâce à la loi de crainte, et empêcher l'homme de se désespérer 
après ses péchés. 

Q. Que fit-il pour cela ? 
R. Pour cela il se montra toujours bon, affable, compatissant en­

vers tout le monde, et, pour peindre sa bonté et sa miséricorde, 
il raconta plusieurs paraboles, en particulier celle de l'enfant pro­
digue et de la brebis perdue. 

Q. Racontez cette dernière parabole. 
R. Un berger, dit le Sauveur, a un troupeau de cent brebis, il les 

aime toutes, il les garde avec précaution ; malgré sa vigilance, une 
de ses ouailles vient à s'égarer. N'est-il pas vrai qu'il ne s'en est pas 
plutôt aperçu, qu'il laisse les quatre-vingt-dix-neuf autres et qu'il 
court après celle qui s'est éloignée ? Il la cherche de tous côtés, et 
il ne se donne point de repos qu'il ne l'ait retrouvée. 

Q. Continuez la même parabole. 
R. Lorsqu'il l'a retrouvée, il ne la bat pas ; mais il la met douce­

ment sur ses épaules, et la rapporte lui-même à la bergerie, afin de 
lui épargner la fatigue du retour. Arrivé à la maison, il assemble ses 
amis et ses voisins : Félicitez-moi, leur dit-il, j'ai retrouvé ma bre­
bis que j'avais perdue. Voilà, conclut'Ie Sauveur, le portrait de votre 
Père céleste :; Je vous le dis, la conversion d'un pécheur cause plus de 



DE PERSÉVÉRANCE. 603 

Prière et résolution, page 113. 

joie dans le Ciel, que la persévérance de quatre-vingt-dix-neuf justes. 

Q. Que fit le Sauveur après cette parabole ? 
if. Après cette parabole, le Sauveur fit une action qui dévoile tout 

ce qu'il y avait de bonté dans son cœur. 

Q. Quelle fut cette action? 
R. Un grand nombre de pères et de mères vinrent lui présenter 

leurs petits enfants, en le conjurant de les bénir. Le Sauveur reçut 
dans ses bras tous ces petits enfants, les combla de caresses, leur 
imposa les mains et les bénit. 

Q. Que fit-il encore? 
il . Pour mettre leur innocence et leur vie a couvert, il déclara 

qu'il vaudrait mieux être précipité dans la mer, une meule de mou­
lin au cou, que de scandaliser un petit enfant, et qu'il tiendrait 
pour fait à lui-même tout ce qu'on ferait au moindre de ces petits, 
qui étaient ses frères. 

Q. Qu'annonça-t-il ensuite à ses Apôtres ? 
R. Le Sauveur annonça ensuite à ses Apôtres que sa mort et sa 

passion étaient proches ; qu'il serait crucifié, mais qu'il ressuscite­
rait trois jours après. Il employa le peu de temps qui lui restait à 
leur donner des instructions et à faire des miracles plus éclatants 
que jamais. 

Q. Quels furent ces miracles ? 
R. Les principaux furent la conversion de Zachée, et la résurrec­

tion de Lazare, mort depuis quatre jours, qui eut lieu aux portes 
mêmes de Jérusalem et en présence d'un grand nombre de Juifs. 

Q. Quels furent les effets de ces miracles? 
i l . Les effets de ces miracles furent la conversion d'un grand 

nombre de Juifs qui crurent en Notre-Seigneur, et l'endurcissement 
des pontifes et des pharisiens qui résolurent de le faire mourir. 



«04 CATÉCHISME 

X« LEÇON. 

TTE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR. —TROISIÈME ANNÉE. 

0. L'obstination de la Synagogue à ne pas reconnaître Notre-Sei­
gneur pour le Messie était-elle bien coupable ? 

R. L'obstination de la Synagogue à ne pas reconnaître Notre-Sei­
gneur pour le Messie était bien coupable, puisque Notre-Seigneur 
avait prouvé qu'il était vraiment le Messie. 

Q. Comment l'avait-il prouvé ? 
R. Il est venu au monde au temps précis où le Messie était at­

tendu ; il était né à Bethléem, du sang de David ; il avait été adoré 
par les rois de l'Orient. Depuis plus de trente-deux ans il n'avait fait 
autre chose que de perfectionner dans sa personne le portrait du 
Messie tracé d'avance par les prophètes. 

Q. Que lui restait-il à faire ? 

R. Il lui restait à consommer la preuve de sa divine mission. 

Q. Comment? 
R. En mourant ; car le trait décisif du Messie était sa mort, 01 

donnée par la Synagogue, soufferte de la main des étrangers, suivie 
après trois jours, de sa résurrection glorieuse, et couronnée par son 
ascension dans le Ciel. 

Q. Le Sauveur fut-il effrayé des projets de la Synagogue ? 
R. Le Sauveur ne fut pas effrayé des projets de la Synagogue ; il 

voulut même montrer à ses ennemis que, si un jour il se livrait en­
tre leurs mains, c'était qu'il le voulait bien. 

Q. Que fit-il pour cela? 
R. Pour cela, il résolut d'aller se montrer publiquement à Jérusa­

lem, monté sur une ânesse suivie de son ânon, car le prophète Za-
charie avait prédit que le Messie y entrerait de cette manière. Tout 
le peuple vint à sa rencontre avec des rameaux d'olivier à la main, 
et en criant : Gloire au Fils de David ! Béni soit celui qui vient au nom 
du Seigneur ! 

Q. Que fit le Sauveur au milieu de son triomphe ? 
A» Au milieu de ton triomphe le Sauveur pleura sur Jérusalem, 



DE PERSEVERANCE. 605 

et prédit les calamités qui devaient bientôt fondre sur elle ; il monta 
ensuite au temple, où une voix du ciel proclama hautement sa di­
vinité. 

0 . Qu'arriva-t-il pendant qu'il était au temple ? 
R. Pendant qu'il était au temple, une pauvre veuve mit une 

petite pièce de monnaie dans le trésor ; et le Sauveur dit qu'elle 
avait mis plus que les riches, pour nous apprendre le mérite de la 
pureté d'intention. 

Q. Où alla-t-il en sortant du temple? 
R. En sortant du temple, le Sauveur se retira sur le penchant de 

la montagne des Oliviers, d'où il annonça à ses Apôtres la rapide 
propagation de l'Évangile, la ruine de Jérusalem et du temple, 
ainsi que la fin du monde et les circonstances du jugement der­
nier. 

Q. Que fit-il ensuite ? 
if?. Ensuite il retourna à Béthanie, chez Simon le Lépreux, où une 

femme répandit sur sa tôte une liqueur précieuse. Cette action ir­
rita tellement l'avare Judas, qu'il forma le dessein de vendre son 
maître. Il alla donc trouver les princes des prêtres et leur dit : Com­
ités voulez-vous me donner, et je vous le livrerai? Ils lui promirent 
trente deniers : c'était le prix d'un esclave. Judas revint auprès du 
Sauveur, cherchant l'occasion de le livrer. 

Prière et résolution, page 124« 

XI» LEÇON. 

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR. — TROISIÈME ANNÉE. 

Q. Que fit le Sauveur pendant ses derniers moments? 
R. Pendant ses derniers moments, le Sauveur célébra la PS que 

avec ses disciples. Vers les trois heures après midi, il envoya deux 
de ses Apôtres à Jérusalem, afin de préparer ce qui était nécessaire 
à la Pdque. Il leur dit : Allez à la ville. En y entrant, vous rencontrerez 
un nomme portant une cruche d'eau. Suivez-le dans la maison où il en­
trera, et vous direz au chef de la famille : Voici ce que dit le Maître : 



606 CATÉCHISME 

Mon temps est proche ; j'ai choisi votre maison pour faire la Pâque avec 
mes disciples. Montrez-moi le lieu où je pourrai la manger avec eux. Et 
il vous montrera une grande salle toute meublée; c'est là que vous ferez 
les préparatifs. 

Q. Que nous apprennent ces paroles? 
i l . Elles nous apprennent que Notre-Seigneur connaissait l'ave­

nir et qu'il était maître des cœurs. 

Q. Que firent les Apôtres ? 
R. Les Apôtres firent ce que le Sauveur leur avait ordonné, et ils 

trouvèrent toutes choses comme il l'avait prédit. Le Sauveur arriva 
sur le soir et se mit à table avec ses disciples pour manger l'agneau 
pascal. C'est alors qu'il leur dit : Un d'entre vous me trahira. Le Fils 
de l'homme s'en va ; mais malheur à celui par qui le Fils de l'homme sera 
trahi! il eût mieux valu pour lui n'être pas né. Les Apôtres crurent 
que le Sauveur s'en allait dans son royaume, et ils se mirent à dis­
puter pour savoir lesquels d'entre eux y occuperaient les premières 
places. 

Q. Quelle leçon leur donna le Sauveur ? 
R. Le Sauveur eut pitié de leur faiblesse, et il leur dit que le 

royaume où il allait et où ils iraient eux-mêmes n'était pas comme 
les royaumes de la terre, que l'humilité et la pureté du cœur pou­
vaient seules y conduire. Alors il se leva de table, leur lava les 
pieds, et leur dit : Fous m'appela Maître et Seigneur, et vous avez 
raison, car je le suis. Si donc je me suis abaissé jusqu'à vous laver les 
pieds, vous devez aussi vous humilier devant vos frères ; car je vous ai 
donné l'exemple, afin que vous fassiez comme moi. 

Q. De quoi fut suivi le lavement des pieds? 
R. Le lavement des pieds fut suivi de l'institution de la sainte 

Eucharistie, destinée à remplacer tous les sacrifices de l'ancienne loi. 

Q. Comment le Sauveur institua-t-il la sainte Eucharistie ? 
jR. Le Sauveur institua la sainte Eucharistie de la manière sui­

vante : il prit du pain, le bénit, le rompit et le donna à ses Apô­
tres, en disant : Prenez et mangez, ceci est mon corps, qui sera livré 
pour vous. Il prit ensuite une coupe de vin, la bénit, et la présenta 
à ses Apôtres, en disant : Buvcz-en tous, car ceci est mon sang, mon 
sang, qui sera répandu pour vous. 



DE PERSÉVÉRANCE. 607 

XII* LEÇON. 

PASSION DG KOTBE-SEIGNEDB, 

Q. Racontez la passion de Notre-Seigneur. 
R. Le Sauveur, accompagné de ses onze Apôtres, s'était rendu au 

jardin de Getbsémani. Or, Judas savait que c'était là que Jésus avait 
coutume de se retirer pour prier. Le Sauveur dit à ses Apôtres : De­
meurez ici pendant que j'irai prier; priez aussi, afin que vous n'en­
triez point en tentation. Ensuite, laissant les autres, il prit avec lui 
Pierre, Jacques et Jean, et il leur dit : Mon âme est triste jusqu'à la 
mort ; attendez ici, et veillez avec moi. Et, s'étant un peu avancé, 
il s'écarta d'eux à la distance d'un jet de pierre, et, s'étant mis à 
genoux, il fit cette prière : Mon Père, détournez, s'il vous plaît, de 
moi ce calice ; cependant, que ma volonté ne se fasse pas, mais la 
vôtre. 

Après sa prière il se leva, vint à ses disciples, et les trouva tous 
les trois endormis. U dit à Pierre : Simon, vous dormez, vous n'a­
vez pu veiller une heure avec moi ? Veillez et priez, afin que vous 
n'entriez point en tentation ; car l'esprit est prompt, mais la chair 
est faible. Il se retira pour la seconde fois, et fit la même prière. Il 
revint auprès de ses disciples, et les trouva encore qui dormaient. 

Q. Quel pouvoir leur donna-t-ilî 
R. Il leur donna le pouvoir de consacrer eux-mêmes son corps et 

son sang, par ces paroles : Faites ceci en mémoire de moi. 
Q. Que dit le Sauveur à Judas ? 
R. Le Sauveur, après la communion, voulut donner un dernier 

avertissement à Judas, et lui dit : Faites vite ce que vous devez faire; 
mais Judas demeura insensible et sortit. 

Q. Que fit le Sauveur après que Judas fut sorti î 
R. Après que Judas fut sorti, le Sauveur fit l'action de grâces 

après le repas, et il se laissa aller à toute l'effusion de sa tendresse 
dans les adieux qu'il adressa à ses Apôtres, avec lesquels il se rendit 
au jardin des Oliviers. 

Prière et résolution, page 126. 



008 CATECHISME 

Il s'en alla de nouveau, et fit pour la troisième fois la même prière. 
Alors il tomba en agonie, et il eut une sueur de sang qui coula 
jusqu'à terre ; un Ange descendit donc du ciel pour le fortifier. U 
vint ensuite à ses disciples, et leur dit : Dormes maintenant et re­
posez ; celui qui doit me trahir approche : levez-vous, allons à sa 
rencontre. 

Il parlait encore, lorsque Judas vint, suivi d'une troupe de sol­
dats et de valets, envoyés par les prêtres et les anciens du peuple ; 
les uns étaient armés de bâtons, les autres portaient des lanternes 
et des flambeaux. Or, tout cela se faisait pour accomplir l'oracle 
du prophète, qui avait dit en parlant du Messie : II sera traité comme 
les scélérats et les voleurs. Judas leur avait donné le signal en disant : 
Celui que je baiserai, c'est lui-même ; arrêtez-le et enmenez-le 
avec précaution. Dès qu'il fut arrivé, il s'avança vers Jésus et lui 
dit : Maître, je vous salue ; et il le baisa. Jésus lui dit : Mon ami, à 
quel dessein étes-vous venu? Judas, c'est par un baiser que vous 
trahissez le Fils de l'homme ! Qui cherchez-vous ? Ils lui répondi­
rent : Jésus de Nazareth. Jésus leur dit : C'est moi. Aussitôt ils fu­
rent tous renversés par terre. Jésus, qui les avait terrassés, permit 
qu'ils se relevassent, et ils le saisirent. 

Alors Simon-Pierre, qui avait une épée, la tira, et, frappant un 
serviteur du grand prêtre, il lui coupa l'oreille droite ; mais Jésus 
lui dit : Tenez-vous-en là; et il guérit celui qui avait été blessé. 
Tous les Apôtres prirent la fuite. Les Juifs emmenèrent Jésus, et le 
conduisirent d'abord chez Anne, beau-père de Caïphe, grand prêtre. 
De là, ils le conduisirent chez Caïphe, où tous les prêtres, les scribes 
et les anciens étaient assemblés. Cependant Simon-Pierre suivait 
Jésus de loin, et il entra dans la cour du grand prêtre. 

Caïphe interrogea donc Jésus sur ses disciples et sur sa doctrine. 
Jésus lui répondit : J'ai toujours parlé ouvertement au monde : 
interrogez ceux qui m'ont entendu. Alors un valet lui donna un 
soufflet, disant : Est-ce ainsi que tu réponds au grand prêtre? Us 
firent donc venir de faux témoins; mais leurs témoignages ne s'ac­
cordaient pas, et le grand prêtre dit à Jésus : Au nom de Dieu, di­
tes-nous si vous êtes le Christ ? Jésus lui répondit : Oui, je le suis. 
Alors le grand prêtre déchira ses vêtements et dit : Il a blasphémé, 
nous n'avons plus besoin de témoins. Que vous en semble ? Tous 
répondirent : Il est digne de mort. S'étant retirés, ils abandonné-



DE PERSÉVÉRANCE. 609 

rent Jésus a la garde des soldats et des valets, qui lui firent souffrir 
toutes sortes d'outrages. 

Cependant une servante du grand prêtre avait vu Pierre qui se 
chauffait, et elle lui dit : Vous aussi, vous étiez avec Jésus de Naza­
reth? Pierre le nia jusqu'à trois fois en présence de tout le monde. 
Alors Jésus le regarda, et le coq chanta pour la deuxième fois. 
Pierre se souvint de ce que Jésus lui avait dit : Avant que le coq ait 
chanté deux fois, vous me renierez trois fois, n sortit et pleura 
amèrement. 

Le matin étant venu, les prêtres, les scribes et les anciens se 
réunirent et demandèrent de nouveau à Jésus : Ètes-vous le Christ ? 
Oui, je le suis, leur répondit-il. Us le condamnèrent donc à mort, 
et le conduisirent au gouverneur Ponce-Pilate, pour obtenir la 
permission de le faire mourir. C'est alors que Judas, voyant que 
Jésus était condamné, se repentit. Il vint dans le temple et apporta 
les trente pièces d'argent aux princes des prêtres et aux anciens, 
disant : J'ai péché en livrant le sang du Juste. Os lui répondirent : 
Que nous importe ? c'est votre affaire. Il sortit donc et alla se pen­
dre. Avec l'argent ils achetèrent le champ d'un potier, pour enter­
rer les étrangers. Tout cela se fit pour accomplir la parole du Pro­
phète, qui avait annoncé que le Messie serait vendu trente pièces 
d'argent, avec lesquelles on achèterait le champ d'un potier. 

Prière et résolution, page 151. 

XDT LEÇON. 

PASSION DE N0TBE-SE1GNEDB. — SUITE. 

Q. Continuez l'histoire de la passion. 
R. Les Juifs, arrivés avec Jésus devant la maison de Pilate, ne 

voulurent pas entrer dans le prétoire, de peur de se souiller et de 
ne pouvoir manger la Pâque. Pilate vint donc à eux en dehors, et 
leur dit : De quoi accusez-vous cet homme? Ils lui répondirent : Si 
ce n'était pas un malfaiteur, nous ne vous l'aurions pas livré. Pilate 
leur dit : Prenez-le vous-mêmes et jugez-le selon votre loi. Ils lui 
répondirent : Il ne nous est permis de faire mourir personne, 

m . 3 9 



610 CATÉCHISME 

Pilate interrogea đone Jésus et lui dit : Êtes-vous le roi des Juifs? 
Jésus lui répondit qu'il était roi, mais que son royaume n'était pas 
un royaume comme ceux de la terre. Pilate dit aux Juits : Je ne 
trouve en cet homme aucun sujet de condamnation. Mais ils se mi­
rent & crier : Il soulève le peuple. Pilate dit au Sauveur : N'enten­
dez-vous pas de combien de crimes ils vous accusent ? Mais il ne 
répondit rien. Pilate, apprenant que Jésus était de Galilée, le ren­
voya devant Hérode. Hérode désirait beaucoup de voir le Sauveur, 
espérant qu'il ferait en sa présence quelques miracles ; sa vaine cu­
riosité fut trompée, n méprisa donc le Sauveur avec toute sa cour, 
et, l'ayant fait revêtir d'une robe blanche, comme un insensé, il le 
renvoya à Pilate. 

Celui-ci ûii aux Juifs : Vous m'avez présenté cet homme comme 
soulevant le peuple ; je l'ai interrogé en votre présence sans trou­
ver en lui aucun sujet de condamnation ; Hérode n'en a point trouvé 
non plus : je le laisserai donc aller après l'avoir fait châtier. Ce­
pendant il craignait que ce moyen ne réussît pas à sauver Jésus ; il 
eut donc recours à un autre. C'était la coutume qu'au temps de la 
i'âque le gouverneur accordât au peuple la liberté d'un prisonnier. 
Or, il y avait dans les prisons un fameux criminel appelé Barabbas. 
C'était un voleur, un séditieux, un homicide. Pilate dit au peuple : 
Lequel des deux voulez-vous que je vous délivre, Barabbas ou Jésus 
qui est appelé le Christ ? Les prêtres persuadèrent au peuple de de­
mander Barabbas et de faire périr Jésus. C'est pourquoi, lorsque 
Pilate leur dit : Lequel des deux voulez-vous que je vous délivre ? 
ils crièrent tous ensemble : Nous ne voulons point de Jésus; c'est 
Barabbas que nous choisissons. Pilate leur dit : Que voulez-vous 
donc que je fasse de Jésus, le roi des Juifs? Us lui répondirent tous : 
Qu'il soit crucifié I II leur dit encore : Mais quel mal a-t-il fait ? Je 
ne trouve rien en lui qui mérite la mort. Je vais le faire battre de 
verges et le remettre en liberté. 

Mais ils crièrent de nouveau : Qu'il soit crucifié ! Alors Pilate se 
fit apporter de l'eau, et, se lavant les mains en présence du peuple, 
il leur dit : Je suis net du sang de ce juste : pour vous, pensez-y 
bien. Tout le peuple répondit : que son sang soit sur nous et sur nos 
enfants ! Alors Pilate fit flageller le Sauveur ; et les soldats, l'ayant 
dépouiller de ses vêtements, lui mirent un manteau rouge sur les 
épaules, une couronne d'épines sur la tête et un roseau à la main. 



DE PERSÉVÉRANCE. 611 

Ensuite, s'approchant et fléchissant le genou devant lui, ils lui di­
saient par dérision : Roi des Juifs, je vous salue ; en disant cela, ils 
lui enfonçaient les épines dans la tête à grands coups de roseau, lui 
crachaient au visage et lui donnaient des soufflets. 

En cet état, Pilate se fit amener le Sauveur, et, le montrant au 
peuple, il lui dit : Voilà l'homme ! Aussitôt les princes des prêtres 
s'écrièrent : Crucifiez-le ! crucifiez-le 1 Si vous le relâchez, vous 
n'êtes pas ami de César. A ce mot Pilate, interdit, leur abandonna 
Jésus pour en faire ce qu'ils voudraient. 

Alors les soldats se saisirent de lui, lui arrachèrent son manteau 
de pourpre, lui remirent ses habits, et le conduisirent hors de la ville 
pour le crucifier. Jésus sortit portant sa croix ; mais bientôt il suc­
comba sous le fardeau. Us arrêtèrent donc un étranger nommé Si­
mon le Cyrénéen, et le contraignirent de porter la croix après Jé­
sus. Le Sauveur était suivi d'une grande multitude de peuple et de 
femmes qui pleuraient. Il se retourna et leur dit : Filles de Jéru­
salem, ne pleurez pas sur moi, mais sur vous et sur vos enfants. 
Arrivés au Calvaire, ils le crucifièrent avec deux voleurs, un de 
chaque côté de lui. A peine le Sauveur fut-il élevé en croix, qu'il 
demanda grâce pour ses bourreaux : Mon Père, dit-il, pardonnez-
leur, car ils ne savent pas ce qu'ils font. 

Les soldats partagèrent ses vêtements et tirèrent sa robe au sort. 
Les Juifs blasphémaient en disant : S'il est le roi d'Israël, qu'il des­
cende maintenant de la croix, et nous croirons en lui. Si le Sauveur 
en fût descendu, il n'aurait pas été le Messie, puisque les Prophètes 
avaient annoncé que le Messie serait mis à mort. Le Sauveur con­
vertit le bon larron. Il aperçut ensuite sa sainte Mère avec le disci­
ple bien-aimé, et dit à la sainte Vierge : Femme, voilà votre fils ; et 
et à Jean : Voilà votre mère. Marie adopta Jean pour son fils, et, en 
sa personne, tous les Chrétiens. 

Alors les ténèbres se répandirent sur toute la terre, et le soleil 
s'obscurcit. Le Sauveur s'écria d'une voix forte : Mon Dieu, mon 
Dieu, pourquoi m'avez-vous délaissé ? U dit ensuite : J'ai soif. Or, il 
y avait là un vase plein de vinaigre. En même temps un de eaux 
qui étaient présents courut prendre une éponge, l'emplit de vinai­
gre, et, l'attachant au bout d'un roseau, lui en donna à boire. C'é­
tait pour accomplir cette prophétie de David : Dans ma soif, Us m'ont 
abreuvé de vinaigre. 



612 CATÉCHISME 

XIV' LEÇON. 

SÉPULTURE ET RÉSURRECTION DE NOTRE-SEIGNEUR. 

Q. Quels miracles s'opérèrent à la mort du Sauveur 2 
if. A la mort du Sauveur, les ténèbres répandues sur toute la 

terre furent dissipées. Le voile du temple fut déchiré dans toute sa 
longueur, la terre trembla, les rochers se fendirent, les tombeaux 
furent ouverts et les morts ressuscitèrent. 

Q. Quels effets produisirent ces miracles? 
R. A la vue de ces miracles, le centenier qui gardait le Sauveur 

se convertit, en disant : Cet homme était vraiment le Fils de Dieu. Les 
soldats qui l'avaient crucifié s'écrièrent à leur tour : Cet homme était 
vraiment le Fils de Dieu. Enfin un grand nombre d'autres personnes 
descendirent du Calvaire se frappant la poitrine. 

Q. Que firent les chefs de la Synagogue ? 
R. Les chefs de la Synagogue vinrent prier Pilate de faire rompre 

les jambes aux trois crucifiés. Pilate envoya donc des soldats pour 
faire ce que les Juifs demandaient. 

Q. Que firent les soldats ? 
il. Les soldats rompirent les jambes des deux voleurs ; mais, 

voyant que Jésus était déjà mort, ils ne lui rompirent pas les jam­
bes : seulement un des soldats lui ouvrit le côté avec sa lance, et 
aussitôt il en sortit du sang et de l'eau. 

Q. Pourquoi tout cela eut-il lieu ? 
il. Tout cela eut lieu pour accomplir les paroles des Prophètes 

qui avaient dit, en parlant de l'Agneau pascal : Vous ne briserez au­
cun de ses os. Et, ailleurs : Us jetteront les yeux sur celui qu'ils ont percé. 

Jésus, ayant pris ce vinaigre et s'étant assuré qu'il ne manquait 
rien à son sacrifice, ni à l'accomplissement de toutes les prophéties, 
ni à son amour pour les hommes, s'écria d'une voix forte : Mon 
Père, je remets mon âme entre vos mains ; en disant ces mots, il 
baissa la tète, et H expira. 

Prière et résolution, page 168. 



DE PERSÉVÉRANCE. 613 

Or, la figure devait s'accomplir dans le Sauveur, véritable Agneau 
pascal. 

Q. Quels furent ceux qui ensevelirent le Sauveur? 
il . Ceux qui ensevelirent le Sauveur furent Joseph d'Arimathie et 

Nicodème. Os l'enveloppèrent de linges avec des parfums, et le dé­
posèrent dans un sépulcre tout neuf, creusé dans le roc, où per­
sonne n'avait encore été mis ; puis, ayant roulé une grande pierre 
à l'entrée, ils s'en allèrent. 

Q. Quelles précautions prirent les chefs de la Synagogue? 
if. Les chefs de la Synagogue obtinrent de Pilate, des gardes qu'ils 

placèrent auprès du sépulcre ; et avec le sceau public ils scellèrent 
la pierre qui en fermait l'entrée ; mais tout cela n'aboutit qu'à prou­
ver leur faiblesse et la vérité de la résurrection de Notre-Seigneur. 

Q. Comment ressuscita-t-il ? 
R. Il ressuscita par sa propre vertu : le tombeau s'ouvrit miracu­

leusement, et les gardes tombèrent à demi morts de frayeur. 

Q. A qui le Sauveur se montra-t-il d'abord ? 
i l . Le Sauveur se fit voir d'abord à la sainte Vierge, à Marie-Ma­

deleine, ensuite aux autres saintes femmes, qu'il chargea d'annon­
cer sa résurrection à Pierre et à ses disciples. 

Q. Que firent les gardes ? 
i l . Les gardes allèrent raconter ce qui était arrivé aux chefs de la 

Synagogue, qui leur donnèrent une grosse somme d'argent,en leur 
recommandant de dire que les disciples de Jésus étaient venus 
l'enlever à la faveur de la nuit, pendant qu'ils dormaient. 

Q. Qu'était-ce que tout cela ? 
i l . Tout cela n'était qu'une fable grossière pour tromper le peu­

ple, et à laquelle les chefs de la Synagogue eux-mômes ne croyaient 
pas, puisqu'ils ont persécuté et fait mourir les Apôtres, non pour 
avoir enlevé du tombeau le corps de leur maître ou prêché fausse -
ment sa résurrection, mais seulement pour l'avoir prêchée contre 
leur défense. 

Prière et résolution, page 186. 



614 CATÉCHISME 

XV» LEÇON. 

VIE GLORIEUSE DE NOTRE-SEIGNEUR. 

Q. Comment le Seigneur prouva-t-il aux Juifs sa résurrection 7 
R. Le Sauveur prouva sa résurrection aux Juifs, en retirant son 

corps de leurs mains; car les Juifs étaient les maîtres du tombeau 
de Notre-Seigneur : ils étaient donc obligés de représenter son corps 
le troisième jour, ou bien ils devaient reconnaître qu'il était ressus­
cité. 

Q. Pourquoi le Sauveur ne se montra-t-il pas aux Juifs après sa 
résurrection 7 

R. Le Sauveur ne se montra pas aux Juifs après sa résurrection : 
i" parce que c'était une grâce qu'il ne leur devait pas; 2° parce 
qu'ils auraient abusé de cette grâce comme des autres. 

Q. Qu'est-ce qui le fait croire ? 
Jf.Leur conduite le fait croire, puisqu'ils ne se convertirent ni à 

la vue de Lazare ressuscité, ni à la vue des miracles que firent les 
Apôtres pour prouver la résurrection de leur Maître; au contraire, 
ils en devinrent plus méchants : ce n'était pas les preuves qui 
leur manquaient, c'était la bonne volonté. 

Q. Comment le Sauveur prouva-t-il sa résurrection à ses dis­
ciples? 

R. Le Sauveur prouva sa résurrection à ses disciples en se mon­
trant à eux, en leur parlant, en mangeant avec eux, en leur per­
mettant de le toucher. 

Q. Se montra-t-il souvent à eux après sa résurrection? 
R. Le Sauveur se montra souvent à eux après sa résurrection : 

d'abord à saint Pierre, puis à saint Jacques, ensuite aux deux disci­
ples qui allaient à Emmaùs, et aux Apôtres assemblés ; enfin, à plus 
de cinq cents disciples à la fois. 

Q. Les Apôtres crurent-ils facilement à la résurrection du Sau­
veur? 

R. Les Apôtres ne crurent pas facilement à la résurrection du 
sauveur. Saint Thomas alla jusqu'à dire qu'il n'y croirait pas, s'il 



DE PERSÉVÉRANCE. 615 

ne mettait ses doigts dans l'ouverture des clous, et sa main dans le 
côté du Sauveur. 

Q. Cette faveur lui fut-elle accordée ? 
R. Cette faveur lui fut accordée, car, huit jours après sa résur­

rection, les disciples étant tous assemblés, Notre-Seigneur parut et 
dit à Thomas : Mettez ici votre doigt et regardez mes mains. Approchez 
votre main, et mettez-la dans la plaie de mon cité, et ne soyez plus in­
crédule, mais fidèle. Thomas s'écria : Mon Seigneur et mon Dieu! 

Q. Quelle fut l'occupation du Sauveur pendant les quarante jours 
qu'il passa sur la terre après sa résurrection? 

R. L'occupation du Sauveur, pendant les quarante jours qu'il passa 
sur la terre après sa résurrection, fut de bien convaincre ses Apô­
tres qu'il était véritablement ressuscité, de les instruire à fond de 
sa doctrine, et de nous apprendre comment nous devons vivre lors­
que nous avons eu le bonheur de ressusciter à la grâce. 

Q. Pourquoi le Sauveur mit-il tant de soin â prouver sa résur­
rection? 

R. Le Sauveur mit tant de soin à prouver sa résurrection, parce 
que ce miracle est le fondement de toute la Religion. 

Q. Qu'est-ce qu'un miracle? 
R. Un miracle est un fait contraire aux lois de la nature, et que 

Dieu seul peut opérer; par exemple, rendre d'une parole ou par un 
simple attouchement la vue à un aveugle-né, la vie aux morts. 

Q. Dieu peut-il faire des miracles ? 
R. C'est demander si Dieu peut suspendre les lois qu'il a éta­

blies. 
« Ce ferait, dit un impie, faire trop d'honneur à celui qui dirait 

que Dieu ne peut faire des miracles que de lui répondre ; il suffirait 
de l'enfermer comme un fou. » 

Q. Dieu a-t-il fait des miracles en faveur de la Religion chré­
tienne? 

R. Dieu a fait des miracles en faveur de la Religion chrétienne, 
et nous en sommes plus assurés que des événements les plus célè­
bres de l'antiquité, dont personne ne doute, tels, par exemple, que 
l'existence d'Alexandre et de César. Des millions de martyrs sont 



616 CATÉCHISME 

morts pour attester la vérité des miracles de Notre-Seigneur et des 
Apôtres. 

Q. Les miracles prouvent-ils la vérité de la Religion? 
R. Les miracles prouvent la vérité de la Religion ; car Dieu seul 

peut faire des miracles; et Dieu, étant la vérité même, ne peut pas 
faire des miracles pour autoriser le mensonge. 

Q. Que faut-il conclure de là? 
R. U faut conclure de là que la Religion chrétienne, en faveur 

de laquelle Dieu a fait tant de miracles, est la vraie Religion, et la 
seule vraie : et que, pour être sauvé, il faut la croire et la prati­
quer. 

Prière et résolution, page 202 . 

XVI« LEÇON. 

NOTRE-SEIGNEUR RÉPARATEUR DU MONDE, 

Q. Pourquoi le Messie devait-il venir sur la terre ? 
R. Suivant les Prophètes, le Messie devait venir sur la terre pour 

ôter le péché du monde; c'est-à-dire : 1° pour expier le péché; 
2° pour en réparer les suites ; 3 ° pour nous fournir les moyens de 
ne plus le commettre et d'arriver au bonheur éternel. 

Q. Notre-Seigneur a-t-il expié le péché par rapport à Dieu ? 
R. Notre-Seigneur a expié le péché par rapport à Dieu, puisqu'il 

s'est humilié jusqu'à l'anéantissement, et qu'il a pleinement satis­
fait à la justice de Dieu son Père. 

Q. Notre-Seigneur a-t-il réparé les suites du péché î 
R. Notre-Seigneur a réparé les suites du péché. 

Q. Quelles sont-elles? 
R. La première suite du péché, par rapport à l'homme, c'est l'i­

gnorance. Dans la personne de Notre-Seigneur, l'homme a recou­
vré toutes ses connaissances primitives ; car Notre-Seigneur, en 



DE PERSÉVÉRANCE. 617 

tant qu'homme, a possédé toutes les connaissances du premier 
Adam, et même de plus grandes. 

Q. Quelle est la seconde suite du péché? 
R. La seconde suite du péché, c'est la concupiscence ou le pen­

chant au mal, et l'amour de nous-mêmes et des créatures. Notre-
Seigneur a réparé cette seconde suite du péché, c'est-à-dire qu'en 
tant qu'homme, il a été parfaitement affranchi de la concupis­
cence. 

Q. Quelle est la troisième suite du péché ? 
R. La troisième suite du péché, c'est la mort, les maladies, tous 

les maux temporels. Notre-Seigneur a réparé cette troisième suite 
du péché, parce que, après avoir porté nos infirmités et souffert la 
mort, il est devenu, en tant qu'homme, immortel, impassible, glo­
rieux, triomphant dans le ciel pour toute l'éternité. 

Q. Notre-Seigneur a-t-il ôté le péché par rapport à Dieu et & 
l'homme tout ensemble ? 

R. Notre-Seigneur a ôté le péché par rapport à Dieu et à l'homme 
tout ensemble, puisque Dieu et l'homme, séparés par le péché, se 
sont réunis dans la personne de Notre-Seigneur de la manière la 
plus étroite. 

Q. Notre-Seigneur a-t-il ôté le péché par rapport aux créatures? 
R. Notre-Seigneur a Oté le péché par rapport aux créatures ; car 

dans sa personne toutes les créatures ont été ramenées à leur fin, 
puisque Notre-Seigneur les a toutes fait servir à la gloire de Dieu. 

0. Notre-Seigneur a-t-il réparé pour lui seul le péché et les suites 
du péché ? 

R. Notre-Seigneur n'a pas réparé pour lui seul le péché et les 
suites du péché, mais encore pour nous, en nous procurant les 
moyens de ne plus le commettre. 

Q. Que faut-il faire pour profiter de ces moyens de salut ? 

il. Pour profiter de ces moyens de salut, il faut nous unir à Notre-
Seigneur ; car c'est notre union avec le premier Adam qui nous a 
rendus coupables et malheureux, et c'est notre union avec le Sau­
veur, qui est le second Adam, qui nous rendra justes et heureux. 



618 CATÉCHISME 

XVII« LEÇON. 

NOTRE-SEIGNEUR NOUVEL ADA3I. 

Q. Quel est le but de notre union avec Notre-Seigneur, le nouvel 
Adam ? 

R. Le but de notre union avec Notre-Seigneur, le nouvel Adam, 
c'est la délivrance du mal, par conséquent le bonheur de l'homme 
et la gloire de Dieu dans le temps et dans l'éternité. 

Q. En quoi consiste cette union ? 
R. Cette union consiste à vivre de sa vie et à lui ressembler sur 

la terre, afin de partager sa gloire dans le ciel. 

Q. Comment s'opère cette union ? 
i l . Cette union s'opère par la foi, par l'espérance et par la charité ; 

c'est-à-dire que, pour nous unir à Notre-Seigneur, nous devons faire 
trois choses : croire en lui, espérer en lui et l'aimer de tout notre 
cœur. 

Q. Quelle est la première chose que nous devons faire pour nous 
unir à Notre-Seigneur et pour être sauvés ? 

R. La première chose que nous devons faire pour nous unir à 
Notre-Seigneur et pour être sauvés, c'est de croire. 

Q. Qu'est-ce que la foi ? 
R. La foi est un don de Dieu et une vertu surnaturelle, par la­

quelle nous croyons fermement tout ce que l'Église nous enseigne, 
parce que Dieu l'a dit et qu'il est la vérité même. Celui qui croit 
soumet son esprit à celui de Notre-Seigneur, et, en s'unissant à lui, 
il se délivre de l'ignorance. 

Q. Que faut-il conclure de tout cela ? 
i l . Il faut conclure de tout cela : 1° que Notre-Seigneur a fait tout 

ce que le Messie devait faire, qui était d'ôter le péché du monde ; 
2° que nous devons faire tous nos efforts pour nous unir à lui. 

Prière et résolution, page. 216. 



DE PERSÉVÉRANCE. 619 

XVIII« LEÇON. 

UNION DE NOTRE ESPRIT AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAn 

LA FOI. — PREMIER ET DEUXIÈME ARTICLE DU SYMBOLE. 

Q. Quel est l'objet de la foi î 
R. Dieu et toutes les vérités révélées de Dieu et enseignées par 

l'Église sont l'objet de la foi. Parmi ces vérités, il en est qui sont au-

Q. La foi du chrétien est-elle raisonnable ? 
R. La foi du chrétien est raisonnable, puisqu'elle repose sur un 

fondement solide, qui est la parole de Dieu, attestée par des miracles 
incontestables, scellée du sang de plusieurs millions de martyrs, et 
admise par le monde entier depuis l'origine des siècles. 

Q. Quelles sont les principales qualités de la foi ? 
R. Les principales qualités de la foi sont : 1° la fermeté : nous de­

vons croire sans hésiter ; 2° l'universalité : notre foi doit s'étendre 
à toutes les vérités révélées de Dieu et enseignées par l'Église ; 3* la 
simplicité : nous devons croire sans raisonner, sans discuter : quand 
Dieu a parlé, notre raison doit se taire et se soumettre. 

Q. Quels sont les avantages de la foi ? 
R. Les avantages de la foi sont : 1° de dissiper les ténèbres dans 

lesquelles le péché du premier Adam nous a plongés ; 2° de nous 
faire connaître les vérités de l'ordre surnaturel ; 3° de nous préser­
ver de l'erreur et de guérir notre esprit de son orgueil. 

Q. Que faut-il faire pour obtenir et conserver la foi ? 
R. Pour obtenir la foi, il faut la demandera Dieu, étudier la Re­

ligion, éviter le mal ; et, pour la conserver, en faire les œuvres et 
fuir les occasions de la perdre. 

Q. Quels sont les péchés opposés à la foi T 
R. Les péchés opposés à la foi, c'est-à-dire qui empêchent ou qui 

rompent l'union de notre esprit avec le second Adam, sont l'infidé­
lité, l'apostasie, l'hérésie, le doute volontaire et l'ignorance. 

Prière et résolution, page 242. 



620 CATÉCHISME 

dessus de notre raison, et que nous ne pouvons comprendre : on les 
appelle mystères. 

Q. Pourquoi est-il raisonnable de croire les mystères de la Reli­
gion ? 

il. Il est raisonnable de croire les mystères de la Religion : 1° parce 
que notre raison elle-même nous commande d'admettre une foule 
de vérités qu'elle ne comprend pas, mais dont l'existence lui est as­
surée ; 2° parce que, s'il n'y avait pas de mystères dans la Religion, 
elle ne viendrait pas de Dieu, elle serait fausse. 

Q.[Quels sont les principaux avantages des mystères de la Religion ? 
if. Voici les principaux avantages des mystères de la Religion : 

1° ils mettent un frein à la curiosité de notre esprit, et rendent inat­
taquables les vérités qui servent de base à la Religion et à la so­
ciété ; 2° ils sont le fondement de toutes les vertus : il n'en est au­
cun qui ne suggère des motifs de reconnaissance envers Dieu, 
d'amour pour nos frères et de sainteté pour nous-mêmes. 

Q. Quels sont les trois principaux mystères de la Religion î 
jR. Les trois principaux mystères de la Religion sont : le mystère 

de la sainte Trinité, le mystère de l'Incarnation et le mystère de la 
Rédemption, que nous devons croire et connaître distinctement. 

Q. Par quel signe exprimons-nous ces trois mystères ? 
i l . Nous exprimons ces trois mystères par le signe de la Croix, ap­

pelé le signe du Chrétien, parce qu'il nous distingue des Juifs, des 
mahométans et des idolâtres. 

Q. Le signe de la Croix est-il bien ancien dans l'Église ? 
i l . Le signe de la Croix est aussi ancien que l'Église ; l'usage de 

le faire remonte jusqu'aux Apôtres, et les premiers Chrétiens le fai­
saient presque continuellement. 

Q. Est-il puissant ? 
i l . Le signe de la Croix est tout-puissant pour chasser le démon, 

éloigner les tentations, et nous délivrer des dangers de l'âme et du 
corps : nous devons être surtout fidèles à le faire avant et après le 
repas. 

Q. Quelles sont les autres vérités que nous devons croire et con­
naître en particulier ? 



DE PERSÉVÉRANCE. 621 

R. Les autres vérités que nous devons croire et connaître en par­
ticulier sont l'immortalité de notre âme, ainsi que l'éternité des 
peines et des récompenses. 

Q. Où sont contenues les vérités que nous devons croire en par­
ticulier et en général T 

i l . Les vérités que nous devons croire en particulier et en général 
sont contenues dans le Symbole des apôtres. 

0 . Que nous apprend le Symbole ? 
il. Le Symbole nous apprend en abrégé tout ce que nous devons 

croire de Dieu, de l'homme et du monde. 

Q. Que devons-nous croire de Dieu ? 
R. Nous devons croire qu'il y a un Dieu, qu'il n'y en a qu'un ; 

qu'il y a en Dieu trois personnes distinctes qui sont également Dieu, 
mais qui ne forment qu'un seul Dieu, parce qu'elles ont la même 
nature et la même divinité. 

Q. Que devons-nous croire encore î 
R. Nous devons croire encore que le Père engendre son Fils, égal 

à lui de toute éternité ; que le Fils s'est fait homme pour nous ra­
cheter, et que le Saint-Esprit, égal en tout au Père et au Fils, pro­
cède de l'un et de l'autre. 

0 . Que devons-nous croire de l'homme ? 
R. Nous devons croire de l'homme qu'il a été créé de Dieu ; qu'il 

a une âme spirituelle, libre, immortelle ; qu'il a péché, qu'il a été 
racheté ; qu'il sera jugé ; qu'il ressuscitera pour un bonheur ou pour 
unm alheur éternel. 

Q. Que devons-nous croire du monde T 
S. Nous devons croire du monde qu'il a été créé de Dieu et mis 

à l'usage de l'homme ; qu'il est conservé et gouverné par une Pro­
vidence universelle, et qu'il aura une fin. 

Q. Combien y a-t-il d'articles dans le Symbole ? 
il. U y a dans le Symbole douze articles dont les huit premiers 

nous apprennent à connaître Dieu, notre Père, et les quatre derniers 
l'Église, notre Mère. 

Q. Quel est le premier article du Symbole ? 



622 CATÉCHISME 

R. Voici le premier article du Symbole : Je crois en Dieu U Pire, 
tout-puissant, créateur du ciel et de la terre. 

Q. Que veut dire croire en Dieu ? 
R. Croire en Dieu veut dire tenir pour certaines, et au-dessus de 

toute espèce de doute, l'existence d'un seul Dieu, sa bonté, sa sa­
gesse, sa vérité et toutes ses perfections, parce qu'il nous les a révé­
lées, et de plus se confier en lui pleinement et pour tout. 

Q. Pourquoi donnons-nous à Dieu le nom de Père ? 
R. Nous donnons à Dieu le nom de Père, parce que, de toute éter­

nité, il engendre son Fils, qu'il est le principe de tout ce qui existe, 
et qu'il nous a adoptés pour ses enfants. 

Q. Pourquoi commençons-nous par l'appeler tout-puissant î 
R. Nous commençons par l'appeler tout-puissant, parce que rien 

ne lui est impossible, et pour n'avoir pas de peine à croire les mer­
veilles de la nature et de la grâce. 

Q. Pourquoi l'appelons-nous créateur du ciel et de la terre f 
R. Nous l'appelons créateur du ciel et de la terre, parce qu'il a fait 

de rien toutes les choses visibles et invisibles ; mais, quoique nous 
disions que le Père a créé le ciel et la terre, l'œuvre de la création 
est commune aux trois personnes de la sainte Trinité» 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le premier article du Sym­
bole ? 

il. Le premier article du Symbole doit nous inspirer : i° envers 
Dieu, un grand sentiment de respect, de confiance et d'amour; 
2° envers nous-mêmes, un saint orgueil, parce que nous sommes 
créés à l'image de Dieu ; 3° envers les créatures, une grande crainte 
de les profaner, parce qu'elles appartiennent à Dieu. 

Q. Quel est le second article du Symbole ? 
R. Voici le second article du Symbole : Et en Jésus-Christ, son Fils 

unique, Notre-Seigneur. 

Q. Pourquoi le Fils de Dieu est-il appelé Jésus ? 
R. Le Fils de Dieu est appelé Jésus, c'est-à-dire Sauveur, parce 

qu'il a sauvé tous les hommes du péché et de la mort éternelle. 

Q. Que veut dire le nom de Christ ? 
R. Le nom de Christ veut dire oint ou sacré. Le Fils de Dieu est 



DE PERSÉVÉRANCE. 623 

•ppelé Christ, parce que chez les Hébreux on consacrait par une 
onction sainte les prêtres, les rois et les prophètes, et que Notre-Sei­
gneur est roi, prêtre et prophète, et qu'il possède la plénitude de 
la grâce et de la Divinité. 

Q. Pourquoi Jésus-Christ est-ii appelé Fils unique, Notre-Seigneur. 
R. Jésus-Christ est appelé Fils unique, parce qu'il est l'unique Fils 

de Dieu par nature : et Notre-Seigneur, parce qu'il est notre maître 
en tant que Dieu et en tant qu'homme. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le second article du Symbole ! 
B. Le second article du Symbole doit nous inspirer une soumission 

filiale envers Notre-Seigneur. 

Prière et résolution, page 277, 

XIX« LEÇON. 

UNION DE NOTRE ESPRIT AVEC NOTRE-SEIGNEDR, LE NOUVEL ADA.If, PAR LA 

FOI. — TUOIE1ÈME, QUATRIÈME ET CINQUIÈME ARTICLE DU SYMBOLE. 

Q. Quel est le troisième article du Symbole? 
R. Voici le troisième article du Symbole : Qui a été conçu du Saint-

Esprit, est né de la Vierge Marie. Cet article nous apprend trois vé­
rités. 

Q. Quelle est la première ? 
R. La première est que Jésus-Christ, Fils unique de Dieu de toute 

éternité, s'est fait homme dans le temps, c'est-à-dire qu'il a pris un 
corps et une àme semblables aux nûtres. 

Q. Qui forma le corps et l'âme de Notre-Seigneur ? 
il. C'est le Saint-Esprit qui forma le corps et l'âme de Notre-Sei­

gneur, auxquels vint s'unir la seconde personne de la sainte Trinité. 

Q. Quelle est la seconde vérité ? 
il. La seconde vérité est que Notre-Seigneur, en se faisant 

homme, n'a pas cessé d'être Dieu, mais qu'il est Dieu et homme 
tout ensemble. 

Q. Que suit-il de là ? 
i l . Il suit de là : 1° qu'il y a deux natures en Notre-Seigneur : la 



624 CATÉCHISME 

nature divine et la nature humaine ; 2° deux volontés : la volonté 
divine et la volonté humaine ; 3° une seule personne, la personne 
du Verbe. 

Q. Quelle est la troisième vérité ? 
2t. La troisième vérité est que le Fils de Dieu a pris un corps et 

une âme dans le sein de la bienheureuse vierge Marie, qui est 
vraiment mère de Dieu et toujours Vierge. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le troisième article du 
Symbole? 

R. Le troisième article du Symbole doit nous inspirer une grande 
confiance envers la sainte Vierge. 

Q. Quel est le quatrième article du Symbole ? 
R. Voici le quatrième article du Symbole : Qui a souffert sous 

Ponce-Pilate, a été crucifié, est mort, a été enseveli. Les Apôtres nous 
parlent des souffrances de Notre-Seigneur aussitôt après avoir parlé 
de sa naissance, pour nous apprendre que Notre-Seigneur est né 
pour souffrir, et qu'il a toujours souffert. 

Q. Comment Notre-Seigneur a-t-il souffert 7 
R. Notre-Seigneur a souffert librement et par amour ; il a souf­

fert toutes sortes de douleurs dans son corps et dans son âme. 

Q. A-t-il souffert en tant que Dieu? 
R. Il n'a pas souffert en tant que Dieu, parce que Dieu, étant 

infiniment parfait, ne peut pas souffrir ; mais la divinité de Notre-
Seigneur communiquait un prix infini aux souffrances de son 
humanité. 

Q. Pour qui et pourquoi Notre-Seigneur a-t-il souffert ? 
R. Notre-Seigneur a souffert pour tous les hommes, et il a souf­

fert pour réparer la gloire de son Père, expier le péché et nous 
servir de modèle. 

Q. Pourquoi les Apôtres ont-ils dit qu'il a souffert sous Ponce-
Pilate ? 

R. Les Apôtres ont dit qu'il a souffert sous Ponce-Pilate pour 
deux raisons : la première, pour marquer le temps de sa passior 
et pour prouver leur sincérité. S'ils en avaient imposé, tout le 
monde aurait pu les convaincre d'imposture. Il aurait suffi pour 



DE PERSÉVÉRANCE. 625 

cela de montrer que Ponce-Pilate, gouverneur de la Judée, n'avait 
fait mourir aucun homme nommé Jésus de Nazareth. 

Q. Quelle est la seconde? 
R. La seconde, c'est pour donner au monde entier la certitude de 

la mort du Sauveur, en lui indiquant le moyen d'en avoir des 
preuves; car Pilate avait envoyé à l'empereur Tibère la relation de 
la vie et de la mort de Notre-Seigneur, et cette relation était con­
servée dans les archives de l'empire. 

Q. Comment le savons-nous ? 
R. Nous le savons par le témoignage de Tacite, historien païen ; 

de saint Justin, martyr ; de Tertullien, d'Eusèbe et d'autres au­
teurs. 

Q. Pourquoi Notre-Seigneur voulut-il être crucifié et enseveli? 
R. Notre-Seigneur voulut être crucifié, parce que le supplice de 

la croix était le plus cruel et le plus ignominieux ; et enseveli, 
pour montrer qu'il était véritablement mort. 

Q. Qu'est-ce à dire ? 
R. C'est-à-dire que son âme fut véritablement séparée de son 

corps, mais la divinité ne fut jamais séparée de son corps ni de son 
âme. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le quatrième article du 
Symbole? 

R. Le quatrième article du Symbole doit nous inspirer une 
grande douleur de nos péchés et une grande estime pour notre 
âme. 

Q. Quel est le cinquième article du Symbole ? 
R. Voici le cinquième article du Symbole : Est descendu aux en-

ftrs, le troisième jour il est ressuscité des morts. Notre-Seigneur, étant 
mort pour tous les hommes, voulut faire sentir tous les effets de sa 
rédemption ; c'est pourquoi il descendit aux enfers. 

Q. Qu'entend-on par les enfers ? 
R. On entend parles enfers : 1* cette prison noire et obscure où 

les âmes des réprouvés sont tourmentées jour et nuit avec les dé­
mons par un feu qui ne s'éteint jamais; 2° le purgatoire; 3° les 
limbes, c'est-à-dire le lieu où les âmes des Justes attendaient la 
venue du Messie. 

m. «o 



620 CATECHISME 

Q. Dans quel lieu descendit Notre-Seigneur ? 
R. Notre-Seigneur descendit dans les limbes, où il annonça aux 

âmes des Justes l'accomplissement des mystères de la Rédemption 
et leur prochaine entrée dans le Ciel. 

Q. Se montra-t-il ailleurs ? 
R. Il se montra aussi en enfer comme vainqueur et comme juge, 

et au purgatoire comme consolateur. 

Q. Que remarquez-vous sur la résurrection de Notre-Seigneur ? 
R. Je remarque sur la résurrection de Notre-Seigneur qu'elle 

diffère de la résurrection des autres morts : i' en ce que Notre-
Seigneur ressuscita lui-même, par sa propre vertu; 2" en ce qu'une 
fois ressuscité, il ne fut plus sujet à la mort; 3° en ce qu'il est la 
cause et le principe de la résurrection de tous les hommes. 

Prière et ré"olution, page 307. 

XX« LEÇON. 

DE NOTHE UNION AVEC NOTRE-3EIGNEUH, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI. — 

PURGATOIRE. 

Q. Qu'est-ce que le purgatoire î 
R. Le purgatoire est le lieu ou l'état dans lequel les âmes justes, 

sorties de ce monde sans avoir satisfait entièrement à la justice 
divine pour leurs péchés, achèvent de se purifier avant d'être admi­
ses dans le ciel. 

Q. Que devons-nous croire touchant le purgatoire ï 
R. Nous devons croire, touchant le purgatoire : 1° qu'il y en a un : 

2° que les âmes y souffrent; 3° que le saint sacrifice de la messe, les 
prières et les bonnes œuvres des vivants peuvent les soulager. 

Q. Quelles preuves avez-vousde l'existence du purgatoire? 
il . Nous avons plusieurs preuves de l'existence du purgatoire. La 

première est tirée de l'Ancien Testament, où il est écrit que Judas 
Mnchabée envoya une somme d'argent à Jérusalem, dans l'intention 
de faire prier pour les soldats qui étaient morts sur le champ de 



DE PERSÉVÉRANCE. 621 

bataille, afin qu'ils fussent délivrés de leurs péchés, cor, ajoute 
l'Écriture sainte, c'est un salutaire pensée de prier pour Us morts. 

Q. Quelle est la seconde preuve du purgatoire ? 
R. La seconde preuve du purgatoire est tirée du Nouveau Testa* 

ment, où Notre-Seigneur dit que le blasplième contre le Saint-Esprit ne 
sera remis ni dans ce monde ni dans Vautre. Il y a donc des péchés qui 
sont remis dans l'autre monde, en un Lieu qui n'est ni le ciel ni 
l'enfer, et que nous appelons purgatoire. 

Q. Quel est la troisième ? 
R. La troisième preuve du purgatoire, c'est la tradition de l'Église 

catholique, qui, depuis les Apôtres, n'a pas cessé de prier et d'offrir 
le saint sacrifice pour ses enfants décédés. 

Q. Quelle est la quatrième ? 
R. La quatrième preuve du purgatoire, c'est la tradition des 

sectes séparées de l'Église, dès les premiers siècles, et qui conservent 
encore l'usage de prier pour les morts. Elles ne l'ont pas emprunté 
de l'Église après leur séparation, elles le tiennent donc des Apôtres 
et de Notre-Seigneur. 

Q. Quelle est la cinquième? 
R. La cinquième preuve du purgatoire, c'est la tradition même 

des païens, qui offraient des sacrifices pour les morts ; cet usage se 
retrouve même chez les sauvages. 

Q. Quels motifs avons-nous de prier pour les morts? 
R. Nous avons quatre principaux motifs de prier pour les morts : 

i" la gloire de Dieu, à qui nous procurons des adorateurs parfaits en 
faisant entrer dans le ciel les âmes du purgatoire ; 2° la charité : les 
trépassés sont nos frères en Jésus-Christ, nos parents et nos amis 
selon la chair; 3° la justice : il en est qui souffrent peut-être à cause 
de nous ; 4° notre intérêt personnel : ces âmes délivrées par nos 
prières intercéderont pour nous auprès de Dieu, et nous aideront 

un jour à sortir nous-mêmes du purgatoire. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le cinquième article du 
Symbole? 

R. Le cinquième article du Symbole doit nous inspirer une 
grande reconnaissance envers Notre-Seigneur. 

Piiére et résolution, page 323. 



628 CATÉCHISME 

XXI* LEÇON. 

D E N O T E E UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI — 

SIXIÈME ET SEPTIÈME ARTICLE DU SYMBOLE. 

Q. Quel est le sixième article du Symbole? 
R. Voici le sixième article du Symbole : Est monté aux deux, est 

assis à la droite du Père tout-puissant. 

Q. Que nous enseigne-t-il ? 
R. Il nous enseigne que Notre-Seigneur est monté au ciel, en tant 

qu'homme, en corps et en âme, par sa propre vertu ; en tant que 
Dieu, il y était déjà, puisqu'il n'avait jamais cessé d'y être. 

Q. Que veut-on dire en disant que Dieu est descendu sur la 
terre ? 

R. En disant que Dieu est descendu sur la terre, on veut dire qu'il 
s'est abaissé jusqu'à s'unir à la nature humaine, mais on ne veut pas 
dire qu'il a quitté le ciel, puisque Dieu est partout. 

0 . Où est maintenant Notre-Seigneur? 
R. En tant que Dieu, Notre-Seigneur est partout, et, en tant 

qu'homme, il est au ciel et dans toutes les hosties consacrées. 

Q. Pourquoi est-il monté au ciel ? 
R. n est monté au ciel : 1° afin d'en prendre possession ; 2° afin 

de nous en ouvrir l'entrée ; 3° afin d'intercéder pour nous ; 4° afin 
d'exciter en nous le désir d'y aller; 5° parce que son corps, devenu 
immortel et glorieux, demandait un autre séjour que cette terre 
de misère et d'exil. 

Q. Que signifient ces paroles : II est assis ? 
R. Ces paroles : Il est assis, signifient que Notre-Seigneur est dans 

le ciel comme dans le lieu de son repos, et qu'il jouit, en tant 
qu'homme, d'une gloire étemelle. 

Q. Et ces paroles : A la droite du Père tout-puissant? 
R. Ces paroles : A la droite du Père tout-puissant, signifient que 

Notre-Seigneur jouit, en tant que Dieu, d'une puissance égale à 
celle du Père et du Saint-Esprit, et, en tant qu'homme, d'une puis­
sance qui l'élève au-dessus de tout ce qui n'est pas Dieu. 



DE PERSÉVÉRANCE. 629 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le sixième article du Sym­
bole? 

R. Le sixième article du Symbole doit nous inspirer un grand 
désir du ciel. 

Q. Quel est le septième article du Symbole? 
R. Voici le septième article du Symbole : D'où il viendra juger les 

vivants et les morts. Ces paroles signifient qu'à la fin du monde, 
Notre-Seigneur descendra du ciel sur la terre pour juger les 
hommes. 

Q. Comment viendra-t-il? 
R. II viendra, accompagné des Anges et des Saints, avec une 

grande puissance et une grande majesté. 

Q. Combien y a-t-il de jugements? 
il . Il y a deux jugements : le jugement particulier, qui a lieu 

aussitôt après la mort de chacun de nous ; le jugement général, qui 
aura lieu à la fin du monde, en présence de toutes les nations as­
semblées. 

Q. Sur quoi serons-nous jugés? 
R. Nous serons jugés sur tout le bien et sur tout le mal que nous 

aurons fait, par pensées, par paroles, par actions et par omissions. 

Q. Pourquoi le jugement particulier aura-t-il lieu? 
R. Le jugement particulier aura lieu, afin de rendre à chacun 

selon ses œuvres. 

Q. Et le jugement général? 
R. Le jugement général aura lieu, pour justifier la providence, 

glorifier Notre-Seigneur, honorer les justes et confondre les mé­
chants. 

Q. Qu'entendez-vous par : Les vivants et les morts? 
R. Par les vivants et les morts, on entend d'abord tous les hommes ; 

ensuite, par les vivants, tous ceux qui seront sortis de ce monde 
dans la grâce de Dieu ; et, par les morts, tous ceux qui auront ex­
piré dans le péché mortel. 

Q. Où iront-ils après le jugement ? 
it. Après le jugement les bons iront dans le ciel pour y jouir d'un 



630 CATÉCHISME 

bonheur éternel, et les méchants iront dans l'enfer pour y brûler 
éternellement avec les démons. 

Q. Quels sont les principaux tourments des réprouvés ? 
R. Les principaux tourments des réprouvés seront la peine du 

dam et la peine du sens. La peine du dam est le regret d'avoir 
perdu Dieu; c'est la plus grande peine que puisse éprouver une 
créature raisonnable. 

Q. Le Sauveur a-t-il parlé de cette peine? 
R. Le Sauveur a parlé de cette peine quand il dit dans l'Évan­

gile : Leur ver ne mourra point : ce ver, c'est la conscience, et la cons­
cience du réprouvé, ce sont ses souvenirs. Us se résument en quatre 
mots, qu'il aura sans cesse présents à l'esprit : J'ai perdu Dieu; je 
l'ai perdu par ma faute ; je l'ai perdu pour une bagatelle ; je l'a\ 
perdu sans ressource. 

Q. Quelle est la seconde peine des réprouvés? 
R. La seconde peine des réprouvés, c'est la peine du sens, ou la 

douleur occasionnée par un feu qui brûlera le corps sans le consu­
mer, et qui ne s'éteindra jamais. 

Q. Le Sauveur l'a-t-il indiquée? 
R. Le Sauveur l'indique clairement quand il dit : Allez, maudits, 

au feu éternel ; ce feu ne s'éteindra jamais. Ces deux peines sont de toute 
justice, parce qu'elles répondent à deux désordres renfermés dans 
le péché : le mépris de Dieu et l'amour déréglé des créatures. 
L'existence d'un enfer éternel a été crue chez tous les peuples ; mais 
les passions avaient obscurci cette croyance ; c'est pourquoi Notre-
Seigneur l'a proclamée et confirmée de nouveau. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le septième article du Sym­
bole? 

R. Le septième article du Symbole doit nous inspirer une grande 
crainte des jugements de Dieu. 

Prière et résolution, page 353. 



DE PERSÉVÉRANCE. 631 

XXII« LEÇON. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FIO. — 

HUITIÈME ARTICLE BU SYMBOLE. 

Q. Quel est le huitième article du Symbole? 
R. Voici le huitième article du Symbole : Je crois au Saint-Esprit. 

Il nous apprend que la troisième personne de la sainte Trinité s'ap­
pelle le Saint-Esprit ; qu'il procède du Père et du Fils; qu'il est Dieu 
comme le Père et le Fils, et que nous devons croire en lui comme 
nous croyons au Père et au Fils. 

Q. Pourquoi l'appelle-t-on Saint-Esprit ? 
R. On l'appelle Saint-Esprit, parce qu'il est la sainteté même et 

le principe de notre sanctification ; parce qu'il est l'amour essentiel 
du Père et du Fils, et que toutes les grâces et tous les dons que Dieu 
nous accorde sont un effet de son amour. 

Q. Qu'est-ce à dire que le Saint-Esprit nous sanctifie ? 
il. Le Saint-Esprit nous sanctifie, c'est-à-dire qu'il nous rend jus­

tes et agréables à Dieu, en nous donnant la grâce et en se donnant 
lui-même à nous avec tous ses dons. 

Q. Qu'entendez-vous parles dons du Saint-Esprit? 
il. On entend par les dons du Saint-Esprit certaines qualités sur­

naturelles qu'il communique à nos âmes pour nous aider à faire 
notre salut. 

Q. Combien y a-t-il de dons du Saint-Esprit? 
il. Il y a sept dons du Saint-Esprit, qui sont ainsi marqués par le 

prophète Isaïe : le don de sagesse, qui nous fait goûter Dieu et les 
choses de Dieu; le don d'entendement, qui nous fait croire et com­
prendre les vérités de la Religion, autant qu'un esprit borné en est 
capable ; le don de conseil, qui nous fait prendre, en toutes choses, 
le meilleur parti pour notre salut; le don de force, qui nous rend 
capables de faire et de souffrir avec courage tout ce que Dieu veut. 

Q. Continuez la même réponse. 
R. Le don de science, qui nous fait discerner le bien du mal et 

nous donne une grande idée de Dieu et de notre âme ; le don de 



c 3 2 CATÉCHISME 

XXIII« LEÇON. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI. — 

NEUVIÈME ARTICLE DU SYMBOLE. — L'ÉGUSE. 

Q. Quel est le neuvième article du Symbole ? 
R. Voici le neuvième article du Symbole : Je crois l'Église catho­

lique, la communion des Saints, Les Apôtres ont placé cet article après 
avoir parlé du Saint-Esprit, parce que l'Église est le grand moyen 
de notre sanctification et la marque toujours subsistante de l'im­
mense charité de Dieu pour nous. 

Q. Pourquoi dites-vous : Je crois l'Église, et non pas les Églises? 
H. Nous disons : Je crois f Église et non pas les Églises parce qu'il 

n'y a qu'une seule véritable Église, et nous confessons qu'elle vient 
de Dieu, qu'elle est sainte et immortelle. 

t?. Qu'est-ce que l'Église? 

piété, qui nous porte à rendre à Dieu un culte filial; le don de crainte 
de Dieu, qui imprime à notre âme un grand respect pour Dieu. 

Q. A quoi sont opposés les sept dons du Saint-Esprit? 
R. Les sept dons du Saint-Esprit sont opposés aux sept péchés ca­

pitaux. 

Q. Que produisent-ils dans les âmes fidèles 7 
R. Ils produisent dans les âmes fidèles, les huit béatitudes mar­

quées dans l'Évangile. 

0- Que procurent les huit béatitudes? 
R. Les huit béatitudes procurent les douze fruits du Saint-Esprit, 

qui nous préparent au fruit de la vie éternelle. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le huitième article du Sym­
bole? 

R. Le huitième article du Symbole doit nous inspirer une grande 
reconnaissance envers le Saint-Esprit. 

Prière et résolution, page 37C, 



DE PERSÉVÉRANCE. 633 

R. L'Église est l'assemblée de tous les Fidèles, gouvernée par 
notre saint-père le Pape. 

Q. Qu'entendez-vous parles Fidèles? 
R. On entend par les Fidèles cenx qui sont baptisés, qui ont la 

foi et qui reconnaissent l'autorité des pasteurs légitimes, particu­
lièrement de notre saint-père le Pape. 

Q. Nommez ceux qui ne sont pas membres de l'Église. 
R. Les infidèles, les hérétiques, les schismatiques, les excommu­

niés, les apostats, ne sont pas membres de l'Église. 

Q. Pourquoi cela ? 
R. Les infidèles ne sont pas membres de l'Église, parce qu'ils ne 

sont pas baptisés ; les hérétiques, parce qu'ils n'ont pas la foi ; les 
schismatiques, parce qu'ils ne reconnaissent pas l'autorité du sou­
verain Pontife ; les excommuniés, parce qu'ils se sont fait exclure 
de l'Église, et les apostats, parce qu'ils l'ont quittée pour embrasser 
une secte étrangère. 

Q. Les pécheurs sont-ils membres de l'Église ? 
il. Les pécheurs sont membres de l'Église : car Notre-Seigneur a 

comparé l'Église à une aire où la paille est mêlée avec le bon grain ; 
mais les pécheurs sont des membres morts. 

Q. Quel est le chef de l'Église ? 
R. Le chef invisible de l'Église, c'est Notre-Seigneur Jésus-

Christ ; et le chef visible, c'est notre saint-père le Pape, successeur 
de saint Pierre, à qui Notre-Seigneur a dit : Tu es Pierre, et sur cette 
pierre je bâtirai mon Église ; pais mes agneaux, pais mes brebis. 

Q. Quel pouvoir Notre-Seigneur a-t-il donné à saint Pierre et à 
ses successeurs ? 

R. Notre-Seigneur a donné à saint Pierre et à ses successeurs le 
plein pouvoir d'enseigner et de gouverner l'Église. 

Q. Quels sont ceux que le Saint-Esprit a établis pour gouverner 
l'Église sous l'autorité de notre saint-père le Pape ? 

R. Ceux que Notre-Seigneur a établis pour gouverner l'Église 
sous l'autorité de notre saint-père le Pape sont les évêques, succes­
seurs des Apôtres. 

Q. De combien de manières peut-on appartenir à l'Église? 



634 CATÉCHISME 

R. On peut appartenir à l'Église de deux manières : quant à rame, 
par la foi, l'espérance et la charité; et, quant au corps, par la pro­
fession extérieure de la foi. 

Q. Que signifient ces paroles : hors l'Église point de salut ? 
R. Ces paroles : hors l'Église point de salut, signifient qu'il D'y a 

point de salut pour celui qui, connaissant la vraie Église, refuse d'y 
entrer, ou qui la quitte pour embrasser une secte étrangère. 

Prière et résolution, page 3',$. 

XXIV« LEÇON. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI. — 

NEUVIÈME ARTICLE DU SYMBOLE. 

Q. La véritable Église doit-elle être visible ? 
R. La véritable Église doit être visible, parce que Dieu veut que 

tous les hommes parviennent au salut, et qu'ils ne peuvent y arriver 
que par l'Église. 

Q. La véritable Église doit-elle être infaillible ? 
R. La véritable Église doit être infaillible, c'est-à-dire qu'elle ne 

peut ni se tromper ni nous tromper, parce qu'elle est chargée de 
nous enseigner les vérités que nous devons croire sans hésiter sous 
peine de damnation éternelle. 

Q. Quelles sont les marques de la véritable Église ? 
R. La véritable Église est une, sainte, catholique, apostolique. 

Q. Comment l'Église est-elle une ? 
R. L'Église est une, parce qu'elle a un seul chef, une seule foi, 

une seule loi, et toujours les mêmes sacrements. 

Q. Comment l'Église est-elle sainte? 
il. L'Église est sainte, parce que Jésus-Christ, son chef, est saint; 

parce que sa doctrine est sainte ; parce qu'elle produit de vrais 
saints, dont Dieu montre la sainteté par des miracles. 

Q. Comment l'Église est-elle catholique ? 
R. L'Église est catholique parce qu'elle enseigne tuotes les véri-



DE PERSÉVÉRANCE. 635 

tés que Dieu a révélées, sans en retrancher une seule, et qu'elle 
embrasse tous les temps et tous les lieux. 

Q. Comment l'Église est-elle apostolique ? 
R. L'Église est apostolique, parce qu'elle remonte, sans interrup­

tion, jusqu'aux Apôtres qui l'ont fondée. 

Q. Quelle est la véritable Église ? 
R. La véritable Église, c'est l'Église romaine, qu'on appelle ainsi 

parce que notre saint-père le Pape, qui en est le chef visible, succède 
à saint Pierre, vicaire de Jésus-Christ et premier évoque de Rome. 

Q. Quels avantages nous procure l'Église? 
R. L'Église nous procure quatre grands avantages : la commu­

nion des Saints, la rémission des péchés, la résurrection de la chair 
et la vie éternelle. 

Q. Qu'est-ce que la communion des Saints ? 
R. La communion des Saints, c'est l'union qui existe entre tous 

les membres de l'Église qui sont au ciel, dans le purgatoire et sur 
la terre. 

Q. Comment les membres de l'Église sont-ils unis entre eux ? 
R. Les membres de l'Église sont unis entre eux, comme les 

membres d'un même corps dont Jésus-Christ est lo chef : cette 
union met en commun tous les biens spirituels des membres de 
l'Église. 

Q. Quels sont ces biens ? 
R. Ces biens sont les prières, les jeûnes et les autres bonnes œu­

vres pratiquées par les membres de l'Église et les grâces qu'ils 
reçoivent. 

Q. Pourquoi appelez-vous l'union de tous les membres de l'Église 
la communion des Saints ? 

R. On appelle l'union de tous les membres de l'Église, la com­
munion des Saints, parce que tous les fidèles sont obligés à la sain­
teté et qu'elle aide à nous sanctifier. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le neuvième article du 
symbole! 

R. Le neuvième article du symbole doit nous inspirer un tendre 
amour pour l'Église. 

Prière et résolution, page 426. 



636 CATECHISME 

XXV« LEÇON. 

DE NOTRE CNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADA1I, PAR LA FOI. — 

DIXIÈME ARTICLE DU STUBOI.E. 

Q. Quel est le dixième article du Symbole ? 
H. Voici le dixième article du Symbole : Je crois la rémission des 

péchés. 

Q. Qu'entendez-vous par ces paroles ? 
il. On entend par ces paroles que dans l'Église catholique se 

trouve le pardon des péchés, et que le pouvoir de remettre les pé­
chés a été donné a l'Église par Notre-Seigneur Jésus-Christ. 

Q. Quand Notre-Seigneur lui a-t-il donné ce pouvoir? 
il. Notre-Seigneur lui a donné ce pouvoir quand il lui a dit dans 

la personne des Apôtres : les péchés seront r*mis à ceux à qui vous 
les remettrez ; ils seront retenus à ceux à qui vous les retiendrez. 

Q. Pour combien de temps lui a-t-il donné ce pouvoir ? 
R. H lui a donné ce pouvoir pour toujours, parce qu'il est né­

cessaire, puisque les hommes naîtront toujours avec le péché origi­
nel et commettront toujours des péchés actuels. 

Q. A quels péchés s'étend-il ? 
i l . Il s'étend à tous les péchés sans exception, quels qu'en soient 

le nombre et l'énormité. 

Q. Par qui s'exerce le pouvoir de remettre les péchés ? 
R. Le pouvoir de remettre les péchés s'exerce uniquement par 

les évêques, successeurs des Apôtres, et par les prêtres associés à 
leur ministère. 

Q. Comment s'exerce ce pouvoir ? 
R. Ce pouvoir s'exerce par l'administration des Sacrements, sur­

tout par le Baptême et la Pénitence. 

Q. Que doivent faire les Fidèles pour profiter de ce pouvoir? 
R. Pour profiter de ce pouvoir, les Fidèles doivent : 1° avoir soin 

d'offri r promptement leurs enfants au baptême, qui efface le pécbé 
originel; 2° recevoir eux-mêmes, dignement et sans délai, le sacre­
ment de Pénitence, s'ils sont coupables de péché mortel. 



DE PERSÉVÉRANCE. 637 

Prière et résolution, page 441» 

Q. S'ils ne sont coupables que de péchés véniels, que doivent-ils 
faire? 

R. S'ils ne sont coupables que de péchés véniels, ils doivent re­
courir aux moyens d'en obtenir le pardon ; ces moyens Bont au 
nombre de trois : les Sacrements, les Sacramentaux et les bonnes 
œuvres ordinaires. 

Q. Comment les Sacrements remettent-ils les péchés véniels ? 
R. Les Sacrements remettent les péchés véniels par leur propre 

vertu, soit en communiquant à l'Ame la première ou la seconde 
grâce, soit en lui faisant produire des actes de charité plus par­
faits. 

Q. Comment les Sacramentaux remettent-ils les péchés véniels? 
R. Les Sacramentaux remettent les péchés véniels, partie par 

leur propre vertu, partie par les dispositions de celui qui en fait 
usage. 

Q. Combien y a-t-il de Sacramentaux ? 
R. Il y en a sept : le Pater, l'Eau bénite, le Pain bénit, le Confi-

teor, l'Aumône, la Bénédiction de l'évoque et celle du prêtre sur­
tout à la messe. 

Q. Comment les bonnes œuvres ordinaires remettent-elles les 
péchés véniels? 

R. Les bonnes œuvres ordinaires remettent les péchés véniels 
seulement par les bonnes dispositions de celui qui les fait, et en 
tant qu'elles sont des actes d'amour de Dieu. 

Q. Pourquoi dites-vous que la rémission des péchés est un avan­
tage de l'Église ? 

R. La rémission des péchés est un des avantages de l'Église, parce 
que le péché est le plus grand de tous les maux, et que c'est dans 
l'Église seule que nous en trouvons le pardon. 



633 CATÉCHISME 

XXVI« LEÇON. 

BF NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI. — 

ONZIÈME ARTICLE DU SYMBOLE. 

Q. Quel est le onzième article du Symbole ? 
R. Voici le onzième article du Symbole : Je crois la résurrection 

de la chair. 

Q. Que nous enseigne-t-il ? 
R. Il nous enseigne qu'à la fin du monde notre corps et notre 

âme se réuniront pour ne plus se séparer. 

Q. Dieu peut-il nous ressusciter? 
R. Dieu peut nous ressusciter, puisqu'il peut tout. Il a bien pu 

nous donner la vie quand nous ne l'avions pas ; il ne lui sera pas 
plus difficile de nous la rendre quand nous ne l'aurons plus. 

Q. Dieu veut-il nous ressusciter? 
R. Dieu veut nous ressusciter, puisqu'il l'a promis et que sa jus­

tice le demande. L'homme doit être jugé, puni ou récompensé sui­
vant ses œuvres j mais l'homme, ce n'est ni l'âme séparée du corps, 
ni le corps séparé de l'âme, c'est la réunion de l'un et de l'autre. 
Ainsi notre corps et notre âme doivent se réunir afin de partager 
les récompenses et les châtiments qu'ils auront mérités par leurs 
bonnes œuvres ou par leurs péchés. 

Q. Pourquoi dites-vous la résurrection de la chair? 
R. On dit la résurrection de la chair, parce que c'est le corps et non 

pas l'âme qui ressuscite. 

Q. Quand se fera la résurrection? 
R. La résurrection se fera immédiatement avant le jugement gé­

néral. 

Q. Tous les hommes ressusciteront-ils ? 
R. Tous les hommes ressusciteront sans en excepter un seul, les 

uns pour la gloire, les autres pour l'ignominie. 

Q. Comment la résurrection de la chair est-elle un avantage de 
l'Église? 

R. La résurrection de la chair est un avantage de l'Église, parce 



DE PERSÉVÉRANCE. 639 

que les vrais Fidèles ressusciteront seuls pour vivre éternellement 
avec Dieu. 

Q. Quels sont les vrais Fidèles? 
2t. Les vrais Fidèles sont ceux qui sont morts après avoir reçu de 

l'Église la rémission de leurs péchés. 

Q. Pourquoi les méchants ressusciteront-ils? 
2t. Les méchants ressusciteront pour être éternellement malheu­

reux avec les démons. 

Q. Quelles seront les qualités des corps ressuscites? 
2t. Tous les corps ressuscites seront immortels, cette qualité sera 

commune aux bons et aux méchants. 

Q. Quelles seront les qualités des corps des Saints ? 
2t. Les corps des Saints auront quatre qualités principales : l'im­

passibilité, qui les empêchera d'être sujets aux incommodités et aux 
souffrances ; la clarté, qui les rendra aussi brillants que le soleil : 
cette clarté sera plus ou moins vive, selon le mérite du bienheu­
reux ; l'agilité, qui délivrera le corps du poids qui l'accable, et qui 
permettra à l'âme de le transporter partout où elle voudra, avec au­
tant de facilité que de vitesse ; enfin la subtilité, qui rendra ce corps 
entièrement soumis à l'âme. 

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le onzième article du Sym­
bole? 

R. Le onzième article du Symbole doit nous inspirer une grande 
crainte du péché mortel. 

Prière et résolution, page 460. 

XXVIIe LEÇON. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRB-SEIONECR, I.E NOUVEL ADAM, PAR LA FOI. — 

DOUZIÈME ARTICLE DU SYMBOLE. 

Q. Quel est le douzième article du Symbole ? 
R. Voici le douzième article du Symbole : Je crois la vie éternelle. 



640 CATÉCHISME 

Q. Qu'est-ce que la vie éternelle? 
R. La vie éternelle ou le paradis, c'est le bonheur sans mélange 

d'aucun mal. 

Q. Qu'est-ce qui fera le bonheur des Saints ? 
R. C'est Dieu qui fera le bonheur des Saints en se communiquant 

à eux avec tous les biens dont il est la source infinie. 
Q. Quels seront les biens du corps? 
il . Les biens du corps seront la satisfaction de tous ses désirs lé­

gitimes, avec l'immortalité, l'impassibilité, l'agilité, la subtilité et la 
clarté. 

Q. En quoi consistera le bonheur de l'âme ? 
R. Le bonheur de l'âme consistera à voir Dieu face à face, ce sera 

la récompense de la foi ; à le posséder, ce sera la récompense de 
l'espérance ; à l'aimer et à en être aimé pendant toute l'éternité, ce 
sera la récompense de la charité. 

Q. En quoi consistera-t-il encore? 
il . Il consistera encore à voir et à aimer la glorieuse humanité de 

Notre-Seigneur, la sainte Vierge, les Anges, tous les Saints, et à en 
être aimé. 

Q. Que produira cette charité mutuelle? 
R. Cette charité mutuelle augmentera le bonheur de tout ce que 

l'âme aimera, et le bonheur de tout ce qu'elle aimera augmentera 
le sien. 

Q. Y aura-t-il des Saints qui jouiront d'une gloire particulière ? 
R. Oui, il y aura des Saints qui jouiront d'une gloire particulière 

qu'on appelle auréole; ce sont les vierges, les martyrs et les docteurs. 

Q. Pourquoi les Apôtres ont-ils placé la vie éternelle au dernier 
article du Symbole? 

il. Les Apôtres ont placé la vie éternelle au dernier article du 
Symbole pour nous apprendre : 1° que le ciel est le but de toute la 
doctrine de Notre-Seigneur et de toutes les œuvres de Dieu : la 
création, la rédemption, la sanctification ; 2° qu'il est notre fin der­
nière et qu'il doit être l'objet de tous nos désirs. 

Q. Que signifie le mot Ainsi soit-il ? 
R. Le mot Ainsi soit-il signifie : je crois tout ce qui est enseigué 

dans ce Symbole. 



DE PERSÉVÉRANCE. 641 

Q. Est-ce assez de croire intérieurement pour être sauvé? 
il . Ce n'est pas assez de croire intérieurement pour être sauvé; il 

faut encore, dans plusieurs circonstances, faire une profession exté­
rieure de la foi. 

C?. Quel sentiment doit nous inspirer le douzième article du 
Symbole? 

R. Le douzième article du Symbole doit nous inspirer un grand 
courage pour travailler à notre salut. 

Prière et résolution, page 473. 

XXVIII« LEÇON. 

D E NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAil, PAR L'ESPÉRANCE. 

— ESPÉRANCE ET GRACE. 

Q. Suffit-il de croire pour être sauvé ? 
il. R ne suffit pas de croire pour être sauvé, parce que la foi n'est 

que le premier moyen de nous unir à Notre-Seigneur ; le second, 
c'est d'espérer. 

Q. Qu'est-ce que l'espérance ? 
R. L'espérance est un don de Dieu et une vertu surnaturelle par 

laquelle nous attendons avec confiance, en vertu des mérites de No­
tre-Seigneur Jésus-Christ, tous les biens que Dieu nous a promis. 

Q. Est-il nécessaire d'espérer? 
il. Il est nécessaire d'espérer, car Dieu nous le commande, sous 

peine de damnation éternelle. 

Q. En qui devons-nous espérer ? 
R. Nous devons espérer en Dieu seul, parce qu'il est la source de 

tous les biens. 

Q. Comment devons-nous espérer? 
R. Nous devons espérer fermement et sans hésiter, parce que 

Dieu est tout-puissant, bon et fidèle dans ses promesses et que les 
mérites de Notre-Seigneur sont infinis. 

Q. Quels sont les péchés opposés à l'espérance? 
R. Les péchés opposés à l'espérance sont la présomption et le dé­

ni. *l 



642 CATÉCHISME 

sespoir. On pèche par présomption lorsqu'on se flatte d'arriver au 
ciel sans prendre les moyens nécessaires : par exemple, sans obser­
ver fidèlement les commandements de Dieu et de l'Église. 

Q. Quel est le second péché opposé à l'espérance ? 
2t. Le second péché opposé à l'espérance, c'est le désespoir. On 

pVhe par désespoir lorsqu'on regarde ses fautes comme trop grandes 
pour en obtenir le pardon, ses passions comme trop fortes pour les 
réprimer; enfin, lorsqu'on se laisse aller à une trop grande inquié­
tude pour les choses nécessaires à la vie. 

Q. Que devons-nous espérer ? 
A. Nous devons espérer tout ce que Dieu nous a promis, sa grâce 

en ce monde et sa gloire dans l'autre, c'est-à-dire le bonheur de le 
posséder peadant l'éternité, et tous les moyens d'y parvenir. 

Q. Qu'est-ce que la grâce? 
R. La grâce est un secours surnaturel que Dieu nous donne gra­

tuitement en vue des mérites de Notre-Seigneur Jésus-Christ pour 
faire notre salut. 

Q. Pouvons-nous faire notre salut sans la grâce? 
R. Sans la grâce nous ne pouvons faire notre salut ni avoir la foi, 

l'espérance, la charité, ni mt'me une seule bonne pensée méritoire 
pour le ciel. 

Q. La grâce nous sauve-t-elle toute seule ? 
R. La grâce ne nous sauve pas toute seule, il faut que nous en 

profitions en agissant d'après ses inspirations. 

Q. La grâce détruit-elle notre liberté? 
H. La grâce ne détruit pas notre liberté, elle la perfectionne en la 

fortifiant et la rendant capable de faire le bien et d'éviter le mal. 

Q. Qu'est-ce que la grâce sanctifiante ou habituelle ? 
R. La grâce sanctifiante ou habituelle est un principe divin qui 

nous fait enfants de Dieu et héritiers du ciel. 

Q. Qu'est-ce que la grâce actuelle? 
B. La grâce actuelle est un secours passager que Dieu nous donne 

pour faire quelque bien ou éviter quelque mal. 

Q. Pouvons-nous avoir la grâce de nous-mêmes? 
R. Nous ne pouvons pas avoir la grâce de nous-mêmes; mais 



DE PERSÉVÉRANCE. 643 

XXIX« LEÇON 

DE NOTBE UNION A V E C NOTRE-SEIGNEUR, L E NOUVEL A D A M , PAR L*ESPÊ-

BANCE. — PREMIER MOYEN D'OBTENIR LA GRACE, LA PRIÈRE. 

Q. Qu'est-ce que la prière? 
il. La prière est une élévation de l'âme à Dieu pour lui rendre 

nos hommages et lui exposer nos besoins. 

Q. Pourquoi est-il nécessaire de prier? 
R. Il est nécessaire de prier parce que nous sommes obligés de 

rendre à Dieu nos hommages, et que Notre-Seigneur et l'Église nous 
commandent de prier. 

Q. Quand faut-il prier? 
R. Sous peine de péché, il faut prier de temps en temps et toutes 

les fois que cela est nécessaire pour nous entretenir dans la vertu : 
mais il convient de prier le matin, à midi, le soir, avant et après les 
repas, et avant nos principales actions. 

0 . Où faut-il prier ? 
il . On peut prier partout ; mais il vaut mieux prier dans un lieu 

éloigné du bruit, et surtoutàl 'église. 

Q. Pour qui faut-il prier? 
il. Il faut prier pour toute l'Église, pour les vivants et les morts, 

et aussi pour ceux qui sont hors de l'Église. 

Q. Pourquoi faut-il prier? 
R. n faut prier pour obtenir tout ce qui nous est nécessaire soit 

pour le corps, soit pour l'âme, afin d'arriver à notre fin dernière, 
qui est le ciel. 

Q. Comment faut-il prier? 
il. U faut prier avec modestie, avec foi, avec humilité, avec con­

fiance et persévérance. 

nous pouvons toujours l'obtenir de Dieu, surtout par la prière et par 
les Sacrements. 

Prière et résolution, page 496. 



644 CATÉCHISME 

Q. Quels sont les effets de la prière ? 
il. Les effets de la prière sont au nombre de trois : le mérite, la 

satisfaction et l'impétration, qui sont toujours obtenus quand la 
prière est faite dans les dispositions convenables. 

Q. Combien y a-t-il de sortes de prières ? 
il. Il y a deux sortes de prières : la prière mentale ou la médita­

tion, et la prière vocale. 

Q. En quoi consiste la méditation? 
JR. La méditation consiste à réfléchir sur une vérité du salut, afin 

d'y conformer sa conduite ; la méditation est nécessaire, parce qu'on 
ne peut se sauver sans y penser ; elle est facile, parce qu'il suffit 
d'aimer pour la bien faire, attendu qu'on pense facilement à ce 
qu'on aime. 

Q. De quoi se compose la méditation ? 
il. La méditation se compose de trois parties : la première, c'est 

la préparation, qui comprend un acte de foi à la présence de Dieu, 
un acte d'humilité et de contrition, suivi d'une invocation au Saint-
Esprit pour lui demander ses lumières. 

Q. Quelle est la seconde ? 
il. La seconde, c'est la méditation proprement dite, qui consiste 

i considérer attentivement une vérité de la foi, un devoir, une 
vertu, à examiner ce que Notre-Seigneur et les Saints nouB ont en­
seigné et comment ils l'ont pratiqué; après quoi on le compare 
avec eux, en prenant la résolution de se réformer et de les imiter 
plus fidèlement. 

Q. Quelle est la troisième? 
il. La troisième est la conclusion, qui se compose d'un acte de 

remercfment et d'offrande, et d'une courte prière pour recomman­
der à Dieu les résolutions qu'on a prises, ainsi que les besoins de 
l'Église et des âmes du purgatoire. 

Q. Qu'est-ce que la prière vocale? 
R. La prière vocale est celle qui se fait en prononçant des paro­

les ; elle nous est nécessaire comme la prière mentale, et demande 
les mêmes dispositions. 

Q. Comment se divise la prière vocale? 



DE PERSÉVÉRANCE. 645 

XXX« LEÇON. 

DE NOTREUNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE N O U V E L ADAH, PAR 1 , 'ESPE-

RANCE. — PREMIER MOYEN D'OBTENIR LA GRACE, LA PRIERE. — ORAI­

SON DOMINICALE. 

Q. Quelle est la plus excellente de toutes les prières particu­
lières? 

il . La plus excellente de toutes les prières particulières, c'est 
le Pater ou l'Oraison dominicale, parce qu'elle a pour auteur Notre-
Seigneur lui-même, et qu'elle renferme tout ce que nous pouvons 
demander, et l'ordre dans lequel nous devons le demander. 

Q. Pourquoi Notre-Seigneur l'a-t-il faite si courte ? 
i l . Notre-Seigneur l'a faite si courte, afin que nous puissions 

l'apprendre facilement et la réciter souvent. 

Q. Comment se divise le Pater f 
R. Le Pater se divise en trois parties : la préparation, qui consiste 

• lien sera parlé dans la quatrième partie du catéchisme. 

R. La prière vocale se divise en prière publique et en prière par­
ticulière. 

0 . Qu'est-ce que la prière publique? 
R. La prière publique est celle qui se fait par les ministres de 

l'Église au nom de tout le peuple fidèle. Le saint sacrifice de la 
Messe et l'office divin sont les plus excellentes des prières pubb-
ques *. 

Q. Qu'est-ce que la prière particulière? 
R. La prière particulière est celle que nous faisons en particulier 

ou avec d'autres en notre nom personnel, pour nous ou pour nos 
frères. 

Q. Qu'entendez-vous par les oraisons jaculatoires? 

A. On entend par oraisons jaculatoires de courtes et ferventes 
prières qu'on peut faire, même en travaillant, et dont l'usage est 
très-recommandé par les saints. 

Prière et résolution, page 527. 



616 CATÉCHISME 

dans ces paroles : Noire Père qui êtes aux deux; le corps de la 
prière, qui comprend sept demandes, et la conclusion, renfermée 
dans ce seul mot Amen, ainsi soit-il. 

Q. Pourquoi commençons-nous par appeler Dieu notre Père ? 
R. Nous commençons par appeler Dieu notre Père, afin de nous 

inspirer une grande confiance et de le disposer à écouter favora­
blement notre prière. 

Q. Pourquoi disons-nous qui êtes aux d'eux? 
R. Nous disons qui êtes aux Cieux, afin de nous rappeler que le 

ciel est notre patrie, et que toutes nos prières doivent l'avoir pour 
objet. 

Q. A quoi se rapportent les trois premières demandes du Pater ? 
R. Les trois premières demandes du Pater se rapportent à la 

gloire de Dieu et à notre bonheur éternel. 

Q. Et les quatre dernières? 
R. Les quatre dernières se rapportent à nos besoins temporels. 

Q. Quelle est la première demande du Pater ? 
R. Voici la première demande du Pater : Que votre nom soit sanc­

tifié; nous demandons par ces paroles que notre Père soit connu, 
aimé, glorifié, par toute la terre, c'est-à-dire que nous désirons la 
conversion des infidèles, des hérétiques et des pécheurs, et la per­
fection des justes. 

Q. Quelle est la seconde demande du Pater ? 
R. Voici la seconde demande du Pater : Que votre règne arrive ; 

nous désirons que l'éternité arrive, afin que Dieu règne, dans toute 
l'étendue de sa gloire, sur les bons et sur les méchants. 

Q. Quelle est la troisième demande du Pater ? 
R. Voici la troisième demande du Pater : Que votre volonté soit 

faite sur la terre comme au ciel ; nous souhaitons que tous les hom­
mes prennent les commandements de Dieu pour règle de leur 
conduite, et qu'ils les accomplissent promptement, purement, exac­
tement, comme les anges et les saints qui sont dans le ciel. 

Q. Quelle est la quatrième demande du Pater ? 
R. Voici la quatrième demande du Pater: Donnez-nous aujourd'hui 

notre pain de chaque jour. Nous disons donnez-nous pour montrer que 
nous n'avons rien de nous-mêmes et que nous attendons tout de 



DE PERSÉVÉRANCE. 647 

Dieu ; aujourd'hui, parce que chaque jour nous avons besoin que 
Dieu nous donne, et que le lendemain ne nous appartient pas. 

0. Quel pain demandons-nous? 
R. Nous demandons le pain de l'âme, c'est-à-dire la sainte Eu­

charistie et la parole de Dieu ; le pain du corps, c'est-à-dire tout ce 
qui est nécessaire à notre vie, comme la nourriture et le vêtement. 

Q. Pourquoi disons-nous de chaque jour ? 
R. Nous disons de chaque jour, pour marquer que nous deman­

dons une nourriture simple, et nous apprendre à ne pas nous défier 
de la Providence. 

Q. Quelle est la cinquième demande du Pater? 
R. Voici la cinquième demande du Pater : Pardonnez-nous nos 

offenses comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés; nous 
faisons cette prière pour demander la charité envers le prochain, 
et nous rappeler que Dieu ne nous pardonnera pas si nous ne par­
donnons à nos frères du fond du cœur. 

Q-. Quelle est la sixième demande du Pater? 
R. Voici la sixième demande du Pater : Ne nous laissez pas suc­

comber à la tentation. Par ces paroles nous demandons l'éloignement 
des grandes tentations, et la grâce de résister aux tentations ordi­
naires. 

Q. Que faut-il faire pour éviter les tentations ? 
R. Pour éviter les tentations, il faut en fuir les occasions ; et, pour 

y résister, il faut prier, et penser à la Passion de Notre-Seigneur et 
à nos fins dernières. 

Q. Quelle est la septième demande du Pater ? 
R. Voici la septième demande du Pater : Délivrez-nous du niai; 

nous désirons d'être délivrés de tout ce que Dieu sait être un mal 
pour nous, et particulièrement du péché. 

Q. Comment désirons-nous d'être délivrés du mal ? 
R. Nous désirons d'être délivrés du péché d'une manière absolue, 

et des maux temporels autant que cela peut être utile à notre salut. 

Q. Que signifie le mot Amen? 
R. Le mot Amen, qui est la conclusion du Pater, signifie : Je 

désire que tout ce que j'ai demandé me soit accordé. 

Prière et lésulution, page 564. 



618 CATÉCHISME 

XXXI« LEÇON. 

D E N O T R E C N I O N A V E C NOTBE-SE1GNEUR, L E N O U V E L A D A M , P A R L ' E S P S -

R A N C E . — S A L U T A T I O N A N G É L I Q U E . 

Q. Quelle est la plus belle prière particulière après le Pater ? 
R. La plus belle prière particulière après le Pater, c'est l'Ave 

Maria ou la Salutation angélique, parce que c'est le Saint-Esprit 
lui-même qui nous l'a enseignée par la bouche de l'archange 
Gabriel, de sainte Elisabeth et de l'Église. 

Q. Pourquoi la récitons-nous après le Pater? 
R. Nous la récitons après le Pater, afin d'obtenir, par l'interces­

sion de Marie, notre Mère, ce que nous avons demandé à Dieu, 
notre Père. 

Q. Comment se divise la Salutation angélique î 
R. La Salutation angélique se divise en (rois parties : la première, 

qui comprend les paroles de l'Ange ; la seconde, les paroles de 
sainte Elisabeth ; et la troisième, les paroles de l'Église. 

Q. Quelles sont les paroles de l'Ange à Marie ? 
R. Voici les paroles de l'Ange à Marie : Je vont salue, Marie, pleine 

de grdce, le Seigneur est avec vous, vous êtes bénie entre toutes les 
femmes. 

Q. Que marquent ces paroles : Je vous salue? 
R. Ces paroles : Je vous salue, marquent le profond respect de 

l'Ange pour Marie, et nous apprennent à la respecter nous-mêmes 
et à lui parler avec confiance. 

Q. Que veut dire le nom de Marie? 
R. Le nom de Marie veut dire lumière, parce que la sainte Vierge 

est la Mère de Notre-Seigneur, qui est la lumière du monde ; il veut 
dire aussi dame et souveraine, parce que la Vierge est la reine du 
ciel et de la terre. 

Q. Que signifient ces mots : Pleine de grdce? 
R. Ces mots : Pleine de grâce, signifient que Marie a reçu plus de 

grâces que tous les hommes et les Anges ensemble. 

Q. Que nous apprennent ces paroles Le Seigneur est avec vous f 



DE PERSÉVÉRANCE. 649 

FIN DU TOME TROISIÈME. 

R. Ces paroles : Le Seigneur est avec vous, nous apprennent que la 
sainte Trinité a toujours été avec la sainte Vierge, afin de la pré­
server de tout péché et de l'élever au plus haut degré de vertu et 
de gloire. 

Q. Pourquoi l'Ange dit-il à Marie : Vous êtes bénie entre toutes les 
femmes? 

R. L'Ange dit à Marie : Vous êtes bénie entre toutes les femmes, 
parce qu'elle seule est Mère de Dieu, toujours vierge, et mère par 
adoption de tous les hommes. 

Q. Quelles sont les paroles de sainte Elisabeth? 
R. Voici les paroles de sainte Elisabeth : Le fruit de vos entrailles 

est béni; nous les disons pour glorifier la sainte Vierge dans son 
Fils, parce que la gloire du fils rejaillit sur la mère 

Q. Quelles sont les paroles de l'Église ? 
R. Voici les paroles de l'Église : Sainte Marie, Mère de Dieu, etc. ; 

par là nous glorifions la sainte Vierge en lui rappelant sa sainteté, 
son bonheur et sa puissance. 

Q. Pourquoi ajoutons-nous : Priez pour nous, pauvres pêcheurs? 
R. Nous ajoutons : Priez pour nous, pauvres pécheurs, afin d'exciter 

sa compassion en lui représentant notre misère. 

Q. Pourquoi disons-nous : Maintenant et à l'heure de notre mort ? 
R. Nous disons : Maintenant et à l'heure de notre mort, parce qu'il 

n'y a pas pour nous un seul instant sans besoin et sans péril, et qu'à 
nos derniers moments, le démon redouble d'efforts pour nous 
perdre. 

Q. Nommez encore quelques-unes des plus belles prières de 
l'Église? 

R. On compte encore parmi les plus belles prières de l'Eglise : 
VAngélus, le Salve Regina, et les Litanies de la sainte Vierge et des 
saints. 

Prière et résolution, page 384. 





T A B L E D E S M A T I È R E S 

CONTENUES DANS LE TROISIÈME VOLUME 

DEUXIÈME PARTIE 

LEÇON I. 

ÉTAT OU «ONDE A LA VENUE DU MESSIE. 

État politique et religieux des Gentils. — Domination romaine. —Ido­
lâtrie. — Etat politique et religieux des Juifs. — Division de leur 
territoire. — Dépendance des Romains. — Sectes : Pharisiens, Esse-
niens, Saducéens, Hérodiens 

LEÇON II. 

NAISSANCE DU MESSIE. 

Attente générale, — chex les Juifs, — chez les Gentils, — en Orient, 
— en Occident. — Édit de l'empereur Auguste. — Yoyage à Beth­
léem. — Naissance du Messie. — Circoncision. — Adoration des 
Mages 

LEÇON III. 

riE CACHÉE DU MESSIE. 

Purification. — Vieillard Siméon. — Fuite en Egypte. — Massacre dos 
Innocents. — Retour à Nazareth. — Jésus au Temple 

LEÇON IV. 

VIE PU1UQOE DO MESSIE. — PREMIÈRE ANNÉE. 

Prédication de saint Jean-Baptiste. — Baptême de Notre-Seigneur. — 
Sa retraite au désert — Ses tentations. — Noces de Cana. — Ven­
deurs chassés du temple 

LEÇON V. 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIÈRE ANNÉE (SUitfl). 

La Samaritaine. — Condescendance du Sauveur. — Eau de la grâce. 
— Annonce de la loi nouvelle. — Guérison d'un possédé, — d'un 



652 TABLE 

Féte de Pàque. — Jésus mange l'agneau pascal. — Annonce de la tra­
hison de Judas. — Instruction sur l'humilité. — Lavement des pieds. 

paralytique. — Pouvoir de remettre les péchés. — Choix des douze 
Apôtres 53 

LEÇON VI. 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIÈRE ANNÉE (suite). 

Sermon sur la montagne : se divise en deux parties. — Fondements 
de la société nouvelle : huit béatitudes. — Devoirs des Apôtres et des 
Prêtres. — Devoirs communs aux Prêtres et aux fidèles : pureté 
d'intention, prières, jeûne, aumônes, confiance sans bornes à la Pro­
vidence. — Lépreux guéri, serviteur du Centenier guéri 64 

LEÇON VII. 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — DEUXIÈME ANNÉE. 

Résurrection du fils delà veuve de Naïm. — Disciples de Jean-Baptiste. 
— Multiplication des pains. — Pierre marche sur les eaux. — Pro­
messe de l'Eucharistie. — Pierre choisi pour chef de l'Église. — 
Transfiguration 77 

LEÇON vm. 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — DEUXIÈME ANNÉE (suite). 

Possédé guéri. — Parabole du Débiteur. — Exemple et leçon de dou­
ceur et de charité. — L'unique nécessaire. — Aveugle-né guér i . . . . 88 

LEÇON IX. 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIÈME ANNÉE. 

Biebis égarée. —L'enfant prodigue. — Petits enfants bénis. — Annonce 
de la Passion. — Zachée converti 99 

LEÇON X. 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIÈME ANNÉE (SUite). 

Accomplissement des Prophéties. — Parfum répandu. — Murmure de 
Judas. — Entrée à Jérusalem. — Jalousie des Pharisiens.—Larme du 
Sauveur. — Prédiction sur Jérusalem. — Obole de la veuve.—Pureté 
d'intention. — Nouveaux murmures de Judas. — Sa t rah i son . . . . . . . 114 

LEÇON XI. 

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIÈME ANNÉE (SUite). 



DES MATIÈRES. 653 

— Institution de l'Eucharistie. — Sortie de Judas. — Adieux du Sau­
teur. — Départ pour le jardin des Oliviers 12S 

LEÇON XII. 

PASSION DO MESSIE. 

Réflexion sur la Passion. — Prières. — Agonie. — Apôtres endor­
mis. — Arrivée de Judas. — Accomplissement des prophéties. — 
Jésus trahi et livré. — II est conduit chez Anne et de là chez Caïphe. 
— Premier interrogatoire. — Outrages faits à Jésus pendant la nuit. 
— Reniement de saint Pierre 13S 

LEÇON XIII. 

PASSION DU MESSIE (SUÎle). 

Jésus devant Pilate. — Il est déclaré innocent. — Il est conduit 
devant Hérode, — Ramené devant Pilate,—Flagellé, — Condamné 
à mort, — Conduit au Calvaire, — Crucifié. — U prie pour ses 
bourreaux. — Les soldats jouent sa robe. — Les Juifs l'insultent. — 
Jésus accomplit les prophéties. — U convertit le bon larron. — U 
meurt au milieu des prodiges 152 

LEÇON XIV. 

SEPULTURE ET RÉSURRECTION DU MESSIE. 

Ténèbres universelles. — Voile du Temple déchiré. — Morts ressusci­
tes. — Centenler converti. — Accomplissement des prophéties.— Jo­
seph et Nicodème. — Les Limbes. — Les saintes femmes. — Appari­
tion à Marie-Madeleine. — Conduite des gardes et des chefs de la 
Synagogue. — Prenves de la Résurrection 169 

LEÇON XV. 

VIE GLORIEUSE DU MESSIE. 

Le Sauveur se fait voir seulement à des témoins choisis, et pourquoi. — 
U apparaît à Simon-Pierre, — à Jacques le Mineur, — aux deux 
disciples d'Emmaùs, — aux Apôtres assemblés, — à Thomas. — 
11 leur donne l'Intelligence des Écritures. — Explication sur les mi­
racles 191 

LEÇON XVI. 

LE MKSSIE REPARATEUR DU MONDE. 

U 6te le péché par rapport A Dieu, par rapport à l'homme, par rapport 
aux créatures. — Abaissements infinis, souffrances infinies, obéis­
sance infinie. — Nécessité de notre union avec Jésus-Christ, le nou­
vel Adam 202 



651 TABLE 

LEÇON XVII. 

LE MESSIE NOUVEL ADAM. 

But de notre union avec le nouvel Adam. — Sa nature. — Ses moyens. 
— Enchaînement de la doctrine chrétienne : foi, espérance, charité. 
— Union par la foi. — Définition de la foi. — Sa nécessité. — Ses 
qualités. — Ses avantages. — Les moyens de l'obtenir et de la con­
server. — De l'homme avec Notre-Seigneur. — Péchés opposés à la 
i n. — Histoire 217 

LEÇON XVIII. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PARLA FOI. 

Objet de la foi. — Mystères en général. — Trois principaux mystè­
res. — Signe de la croix. — Vérités à croire en particulier. — Aperçu 
général sur le Symbole. — Avantages et sublimité du Symbole. — 
Histoire. — Explication détaillée du Symbole. — Premier article : 
ses avantages. — Deuxième article : ses avantages 243 

LE<;ON XIX. 

HE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI (suite). 

Troisième article du Symbole. — Mystère de l'Incarnation. — Divinité, 
humanité de Notre-Seigneur : avantage social de cet article. — Qua­
trième article du Symbole. — Mystères de la mort et passion. — Ac­
tes de Pilate. — Témoignage de saint Justin, de Tertullien, d'Eusèbe 
de Césarée : avantage social de cet article. — Cinquième article 
du Symbole. — Résurrection : avantage de cet article. — Trait d'his­
toire 279 

LEÇON XX. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI (suite). 
DU PURGATOIRE. 

Exposé de la croyance catholique. — Preuves de cette croyance. — 
L'Ancien Testament. — Le Nouveau Testament. — Tradition de 
l'Église. — Tradition des sectes séparées. — Tradition des Païens. — 
La raison. — Avantage social de ce dogme. — Motifs de prier pour 
les morts. — La gloire de Dieu. — La charité. —La justice. — Notre 
intérêt personnel 308 

LEÇON XXI. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI (SU i te). 

Sixième article du Symbole. — Ascension. — Ses causes. — Le nouvel 



DES MATIÈRES. 685 

Adam monte au Ciel pour l'ouvrir et en prendre possession en notre 
nom, envoyer le Saint-Esprit, être notre Avocat, jouir de sa gloire. 
— Avantage social de cet article. — Septième article du Symbole. — 
Jugement particulier. — Sa nécessité. — Jugement général. — Sa 
nécessité. — Ses signes précurseurs. — Avantage social de cet article. 32F> 

LEÇON XXII. 

D E N O T R E U N I O N A V E C K O T R E - S E I G N E U R , L E N O U V E L A D A M , P A R L A F O I (suite}. 

Huitième article du Symbole. — Avantage social. — Saint-Esprit. — Sa 
divinité. — Ses apparitions. — Histoire. — Ses œuvres. — Ses sept 
dons. — Ses douze fruits. — Béatitudes. — Avantage social du hui­
tième article du Symbole 354 

LEÇON XXIII. 

DE N O T R E U N I O N A V E C N O T R E - S E I G N E U R , L E N O U V E L A D A M , P A R L A F O I ( S U i t e ) . 

Neuvième article du Symbole. — Définition de l'Eglise. — Étendue 
de l'Eglise. — L'Église triomphante, souffrante, militante. — Auto­
rité souveraine du Pontife romain. — Quels sont ceux qui ne sont 
pas membres de l'Église ? — Différentes manières d'appartenir à l'É­
glise. — Hors de l'Église point de salut. — Vérité de cette maxime. 
— Charité de la faire connaître - - 377 

LEÇON XXIV. 

D E NOTRE UNION AVEC NOTRE SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR L A FOI (suite). 

Neuvième article du Symbole (suite). — Nécessité de l'Église. — Visi­
bilité et infaillibilité de l'Église. — Notes de l'Église. — Unité. — 
Sainteté. — Apostolicité. — Catholicité. — Vérité de l'Église romaine. 
— Premier avantage de l'Église. — Communion des Saints. — 
Excommunication 399 

LEÇON XXV. 

DE N O T R E U N I O N A V E C N O T R E - S E I G N E U R , L E N O U V E L A D A M , P A R L A T O I (suite). 

Dixième article du Symbole. — Rémission des péchés. — Certaine, per­
manente, illimitée. — Moyens de l'obtenir. — Sacrements, sacramen­
taux. — Bonnes œuvres. — Second avantage de l'Église 428 

LEÇON XXVI. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI (suite). 

Onzième article du Symbole. — Définition de la résurrection. — Certi­
tude de la résurrection. — Troisième avantage de l'Église. — Qua­
lités des corps ressuscites. — Avantage social du onzième article du 
Symbole 442 



556 TABLE DES MATIÈRES. 

LEÇON XXVII. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI (Silite). 

Douzième article du Symbole. — Certitude de la vie éternelle. — Défi­
nition. — Nature. — Bonheur essentiel des Saints. — Bonheur acci­
dentel. — Auréoles. — Quatrième avantage de l'Église. — Obligation 
de professer la foi 461 

LEÇON XX VIII. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR L'ESPÉRANCE. 

Définition de l'espérance. — Ses fondements. — Sa nécessité. — Ses 
qualités. — Péchés opposés à l'espérance. — Objet de l'espérance. 
— Grâce, gloire. — Nécessité de la grâce. — Coopération à la grâce. 
— Différentes espèces de grâce. — Effet de la grâce 474 

LEÇON XXIX. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR 
L'ESPÉRANCE (suite). 

Premier moyen d'obtenir la grâce. — La prière. — Nécessité, qualités, 
effets. — Trait historique. — Prière mentale. — Nécessité, facilité, 
pratique. — Prière vocale, particulière et publique 498 

LEÇON XXX. 

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR 

L'ESPÉRANCE (suite). 

Oraison dominicale. — Trait historique 528 

LEÇON XXXI. 
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR 

L'ESPÉRANCE (suite). 

Salutation angélique. — Angélus. — Salve Regina. — Regina Cœll. — 
Litanies &6S 

PETIT CATÉCHISME 687 

FIN DE LA TABLE DES MATIÈRES DU TOME TROISIÈME. 

CoaiiiiiL, lyp. et stér. de CRttt. 


