CATECHISME
PERSEVEBANCE

EXPOSE
Historique, dogmatique, moral, liturgique, apologétique, philosophique et social
DE LA RELIGION

DEPUIS L'ORIGINE DU MONDE JUSQU'A NOS JOURS

PAR M: GAUME
PROTONOTAIRE APOSTOLIQUE, DOCTEUR EN THEOLOGIE

Jesus Christus heri et hodi, ipse et in
secula. — Hebr., xm, 8.

«Jésus-Christ hier, aujourd’hui ct dans
tous les sidcles. »

Deus charitas est. — 1 Joan,, 1v, 8.
« Dieu cst charité. »

13° EDITION
Revae of angmontée do nofes sur la géologie, et dune table géadrale des matidres,

TOME TROISIEME

PARIS
GAUME ET C'*, EDITEURS

3, RUB DR L'ABBAYER

1889

Droits de traduction et de reproduction réservés.






http://www.liberius.net

© Bibliotheque Saint Libere 2010.
~* Toute reproduction a but non lucratif est autorisée.



bsl
BSL 2010





CATECHISME

DE PERSEVERANCE






CATECHISME

DE PERSEVERANCE

DEUXIEME PARTIE

PREMIERE LEGON

ETAT DU MONDE A LA VENUE DU MESSIE

Etat politique et religicux des Gentils, — Domination romaine. ~ Idolatrie.
— Etat politique et religieux des Juifs, — Division de leur territoire, —
Dépendance des Romains. — Sectes : Pharisiens, Esséniens, Saducéens,
Hérodiens,

Nous venons de quitter le monde ancien : aujourd’hui
nous mettons le pied sur le monde nouveau, dans lequel
doivent s’accomplir, se vérifier, se compléter les pro-
messes, les figures, les prophéties, les enseignements, dont
I’histoire a si longtemps occupé notre esprit et fait battre
notre ceceur. Avant d’aller plus loin, apprenons a con-
naitre ce monde nouveau, témoin de tant de merveilles.

L’empire romain, qui, suivant la prophétie de Daniel,
devait renverser et absorber tous les autres empires, était
parvenu & son plus haut degré de gloire ; il embrassait
dans son vaste sein presque toutes les nations connues.
Apres une lutte longue et sanglante contre ses nombreux
rivaux, Auguste, vainqueur par terre et par mer, était



] CATECHISME

tranquillement assis sur le tréne des Césars. La terre
entiére reposait dans la paix; &'il est permis de donner ce
nom au calme momentané de I'esclave abruti et chargé
de chaines.

En effet, toutes les nations, devenues tributaires des
Romains, gémissaient sous le despotisme le plus dur qui
ait jamais pesé sur le monde. Les trois quarts du genre
humain étaient esclaves, c’est-a-dire un peu moins que
des bétes. A l'exception du peuple juif, tous les peuples
étaient plongés dans les ténebres de I'idoltrie. L univers
n'était plus qu'un bagne immense et un vaste temple
d’idoles ; jamais la corruption ne fut plus profonde ni
plus universelle. Pour tout dire d’'un seul mot, c’était le
régne du démon, rendu présent sous mille formes ridi-
cules et obscénes.

Ici, on I'adorait dans les éléments, le soleil, la lune, la
terre, 'eau, le feu ; ailleurs dans les animaux, et ’homme
se prosternait devant des beeufs, des chats, des crocodiles,
des serpents, et jusque devant les légumes des jardins.
On ne se contentait pas de changer des bétes en dieux,
on changeait aussi les dieux en bétes, puisqu'on leur
attribuait les passions les plus brutales. L'Olympe fut
peuplé d’habitants si abominables, qu’on les punirait ici-
bas comme de vils scélérats. Loin de porter & la vertu,
leur exemple n’offrait, pour tableau du bonheur supréme,
que des forfaits & commettre et des penchants 3 satisfaire.
Par quelles cérémonies les différents peuples honoraient
ces dieux immortels, nous ne le dirons pas: toute dme
honnéte sait pourquoi.

La gravité romaine ne traitait pas la religion plus sé-
rieusement. D’une part, elle consacrait & I'honneur des,
dieux les impuretés du théitre et les sanglants spectacles


http://sole.il

DE PERSEVERANCE. 1

des gladiateurs, c'est-a-dire tout ce qu'on peut imaginer
de plus corrupteur et de plus barbare ; d’autre part, elle
adoptait toutes les divinités des nations que ses généraux
avaient enchainées & leur char. Pas une idole si infime,
pas un culte si absurde auxquels la reine du monde n’of-
frit un asile ; en sorte qu'elle finit par compter quatre-
vingts colléges de prétres et de préiresses, et trente mille
dieux. Les sages et les philosophes étaient impuissants &
retirer les peuples de ce profond abime; plus souvent en-
core ils étaient les complices de leurs erreurs et de leurs
désordres. Pas un de ces hommes si vantés qui n'ait
professé des maximes, qu'on ne pourrait rapporter sans
rougir.

Le genre humain en était venu, dit Bossuet, au point
de ne pouvoir supporter la moindre idée du vrai Dieu. Si
quelqu’un osait enseigner que les statues n’étaient pas des
dieux, comme l'entendait le vulgaire, il se voyait contraint
de s’en dédire; encore, apres cela, était-il banni comme un
impie. Toute la terre était possédée de la méme erreur :
fa vérité n’osait y paraitre. Le Dieu créateur du monde
n’avait de temple ni de culte qu’en Jérusalem.

Tel était 1'état des nations au moment ol Dieu allait
accomplir la promesse si souvent réitérée d’un Répara-
teur, chargé de tirer les hommes de leurs ténébres et de
leurs vices.

Quant au peuple juif, le seul qui eiit conservé la con-
naissance et le culte du vrai Dieu, il avait aussi un besoin
pressant du Messie. Depuis longtemps il avait commencé,
non point & oublier le Dieu de ses péres, mais & méler
dans la Religion des superstitions indignes de lui. Quatre
sectes principales s'étaient formées en Israél: les Phari-
siens, les Saducéens, les Esséniens et les Hérodiens.



8 CATECHISME,

Comme il en est souvent question dans la vie de Notre-
Seigneur, nous allons les faire connaitre. Sans cette notion
il est difficile de comprendre 1’Evangile.

Sous le régne des Machabées, et dés le temps de Jona-
thas, fils de Mathathias, la secte des Pharisiens commenca
parmi les Juifs. Les Pharisiens prétendaient que Dieu
avait ajouté a la loi, donnée sur le mont Sinai, un grand
nombre de rites et de dogmes que Moise avait fait passer
a la postérité sans les écrire. Ils joignaient donc au texte
de la loi les traditions des anciens qui s'étaient conservées
sans écriture. Soutenant au fond la bonne doctrine, ils y
mélaient quantité de superstitions, auxquelles leur con-
duite donnait crédit parmi le peuple.

lIs vivaient au milieu du monde, fort unis entre eux,
menant une vie simple et sévére au dehors, mais la plu-
part attachés & leurs intéréts, ambitieux, orgueilleux et
avares. Ils se piquaient d'une extréme exactitude dans la
pratique extérieure de la loi. Ils donnaient la dime, non-
seulement des gros fruits, mais des moindres herbes, du
cumin, de la menthe, du millet.

Ils observaient le Sabbat avec un tel scrupule, qu'ils
faisaient un crime & Notre-Seigneur d’avoir, ce jour-la,
détrempé un peu de terre au bout de son doigt pour
guérir un aveugle; et & ses disciples d’avoir arraché en
passant quelques épis pour manger le blé. Tous jetinaient
souvent; plusieurs méme deux fois par semaine, le lundi
et le jeudi. I1s donnaient I'aumdne en public, afin d’étre
remarques, ils se jaunissaient le visage, afin de paraitre
plus grands jetineurs; ils séduisaient, par leurs beaux dis-
cours, le peuple ignorant et les personnes simples qui se
privaient de leurs biens pour les enrichir. Iis persuade-
rent aux Juifs qu'étre sortis d’Abraham selon la chair



DE PERSEVERANCE. 9

était une distinction, qui les mettait naturellement au-
dessus de tous les autres peuples.

De 13, ce mépris superbe pour les Grecs, les Romains
et tous les étrangers. Comme ils ne songeaient qu’a se dis-
tinguer des autres hommes, ils multipliaient sans bornes
les pratiques extérieures ; mais ils négligeaient ce qu’il y a
de plus essentiel dans la Religion, et débitaient toutes
leurs pensées, quelque ridicules et contraires qu’elles
fussent & la loi de Dieu, comme des traditions authen-
tiques.

Nous trouvons ces prétendues traditions, dont les Pha-
risiens faisaient un si grand mystere, dans les livres des
Juifs qui furent écrits environ cent ans, aprés la résurrec-
tion de Notre-Seigneur. I est impossible d’imaginer les
questions frivoles dont ces livres sont remplis. En voici
quelques-unes : Est-il permis le jour du Sabbat de monter
sur un 4ne pour le mener boire, ou bien faut-il le tenir
par le licon ? Est-il permis le jour du Sabbat de marcher
dans une terre fraichement ensemencée, puisque I'on
court risque d’enlever avec ses pieds quelques grains, et
par conséquent de les semer ? Est-il permis ce méme jour
d’écrire assez de lettres pour former un sens? Est-il
permis de manger un ceuf pondu ce jour-1A méme?

Sur la purification du vieux levain avant la Pique:
Faut-il commencer 3 purifier une maison, lorsqu’on y
voit passer une souris portant quelques miettes de pain ?
et un millier d'autres cas de conscience de cette sorte
dont est rempli le Talmud avec ses commentaires !. Tels
étaient les Pharisiens. Notre-Seigneur, qui, en toute occa-
sion, démasquait leur hypocrisie, n’eut pas de plus mor-
tels ennemis.

1 Yoyex Fleury, Meeurs des Israélites.



10 CATECHISME

La seconde secte était celle des Saducéens. Suivant
toute apparence, ils rejetaient les traditions des anciens
et ne s'attachaient qu'a la parole écrite ou a I'Ecriture,
qu'ils prenaient et qu'ils interprétaient a leur maniere. Ils
reconnaissaient que Dieu a créé le monde par sa puis-
sance, et qu'il le gouverne par sa providence ; qu'il avait
opéré un nombre infini de prodiges en faveur des Juifs,
et que, pour les gouverner, il avait établi des peines et
des récompenses ; mais ils croyaient que ces peines et ces
récompenses étaient purement temporelles. Ainsi, ils
niaient la résurrection future et I'immortalité de I’dme,
ne servaient Dien qu'en vue des biens de ce monde, et
donnaient beaucoup aux plaisirs des sens.

Ils avaient peu d’union entre eux et peu d’autorité sur
le peuple : leur nombre n’était pas grand, mais c’étaient
les premiers de la nation, et méme plusieurs d’entre les
sacrificateurs. Notre-Seigneur les confondit, en leur faisant
une question a laquelle ils ne purent répondre. Voici le
sens de ses paroles : Vous croyez a I'Ecriture, et néan-
moins vous niez I'immortalité des 4mes, comment donc
se fait-il que dans I'Ecriture Dieu s'appelle le Dieu d’A-
braham, d’Isaac et de Jacob, longtemps apres la mort de
ces patriarches ? Dieu n’est pas le Dieu du néant, le Dieu
de ce qui n'est plus. Concluez donc que ces patriarches
ne sont pas morts tout entiers; car Dieu n’est pas le Dieu
des morts, mais des vivants.

La troisiéme secte était celle des Esséniens. {ls hono-
raient Moise comme le premier législateur, regardaient
comme autant de blasphémateurs ceux qui parlaient mal
de lui, et les condamnaient i la mort. Ils étaient opposés
aux Pharisiens en ce qu'ils rejetaient les traditions, et aux
Saducéens en ce qu'ils croyaient I'immortalité de I'dme.



DE PERSEVERANCE. i

Leurs principales erreurs étaient de nier la résurrection
des corps, et de regarder I'dme comme une matiére extré-
mement subtile qui, attirée dans le corps par un charme
naturel, y était enfermée comme dans une prison.

Les Saducéens ne vivaient que pour le corps; les
Esséniens, au contraire, jugeant que tout ce qui flattait
le corps augmente la servitude de I'dme, professaient une
morale extrémement sévere. Ils fuyaient les grandes villes,
leurs biens étaient en commun, leur nourriture fort sim-
ple. Ils donnaient beaucoup de temps & la priere et d la
méditation de la loi. Leur maniére de vivre avait quelque
rapport avec celle des Prophétes. Il y en avait méme qui
gardaient la continence et menaient une vie entitrement
contemplative.

La quatrieme secte était celle des Hérodiens. Leur nom
montre qu’ils avaient commencé & paraitre depuis le régne
d’Hérode. Les Juifs savaient que le Messie était proche, et
Hérode ne l'ignorait pas. Pour désorienter la nation sur
les traditions relatives au Messie, il fit briler les livres
généalogiques des Juifs. 11 ne s’en tint pas 1a. Afin de se
faire passer lui-méme pour le Messie, il fit rebétir, du
moins en partie, le temple de Salomon. L'ouvrage ter-
miné, les flatteurs de s’écrier gue Hérode, prince incom-
parable, ne pouvait étre que le Messie.

Si grossiere qu’elle fit, cette flatterie eut un grand suc-
cés. Elle donna naissance a la secte des Hérodiens, sec-
tateurs ou adorateurs du messie Hérode. C’est ainsi qu'un
peu plus tard, on voit un prétre juif appliquer a Vespa-
sien et & Titus, les prophéties qui regardent le Désiré des
nations. La plupart des Hérodiens étaient des ambitieux,
des courtisans, des gens de la suite de ce prince, ses sol-
dats, et ses officiers. Ils étaient liés avec les Pharisiens,



12 CATECHISME

car ils paraissent toujours ensemble dans I'Evangile. Inu-
tile d’ajouter qu’ils enseignaient des erreurs trés-dange-
reuses, puisque Notre-Seigneur crut nécessaire de précau-
tionner ses disciples contre leur levain 1.

Les Pharisiens, les Saducéens, les Esséniens, les Héro-
diens, tclles étaient donc les quatre sectes qui régnaient
chez les Juifs a 1'arrivée du Messie. Elles faussaient la re-
ligion dont le véritable esprit était prés de s'éteindre. D'un
autre cdté, la vérité expirante parmi les nations aurait fini
par succomber, si Dieu ne se fiit hité de venir a son se-
cours. Jamais le monde n’eut plus besoin d’une nouvelle
révélation : elle ne se fit point attendre. A ce moment su-
préme, le Désiré des nations descendit, rayonnant de lu-
miére, du haut des collines éternelles.

11 se trouvait encore chez les Juifs une espéce d’hommes
dont il est souvent question dans 'Evangile: je veux parler
des Scribes. On appelait ainsi les hommes habiles, les doc-
teurs de la loi, dont le ministére était de copier et d’expli-
quer les livres saints. Quelques-uns placent I'origine de
ces Scribes sous Moise, d’autres sous David, d’autres sous
Esdras, aprés la captivité. Ces docteurs étaient fort esti-
més chez les Juifs : ils tenaient le méme rang que les
prétres etles sacrificateurs, quoique leurs fonctions fussent
différentes.

On en distinguait de trois sortes : les Scribes de la lot,
dont les décisions étaient regues avec le plus grand res-
pect; les Sertbes du peuple, qui étaient des magistrats ;
enfin les Scribes communs, qui étaient des notaires pu-
blics ou des secrétaires du Sanhédrin 2.

1 Voyez Pluquet, Dict. des Hérés., dise. prélim,
2 Le Sanhéd:in était le grand conseil ou le Sénat des Juifs, Il dtait com-
posé de trois chambres A peu pris comme nos cours de justice : celle des



DE PERSEVERANCE. 13

A la connaissance des hommes, au milieu desquels le
Fils de Dieu devait passer sa vie mortelle, ajoutons quel-
ques détails sur le pays qu'il allait sanctifier par sa pré-
sence.

Quand le Messie naquit, le territoire de la Palestine se
divisait en trois provinces : la Samarie, la Galilée et la
Judée proprement dite. Nous avons vu que la nation des
Hébreux, composée de douze tribus, s'était divisée en deux
royaumes sous Jéroboam, fils de Salomon. Les dix tribus
schismatiques prirent le nom de royaume d’Israél, dont
Samarie devint la capitale. En punition de son idolatrie,
ce royaume fut ravagé par les rois d’Assyrie et changé en
solitude. A la place des anciens habitants emmenés cap-
tifs a Ninive, Salmanasar fit passer dans le pays des colons
¢trangers. Pour avoir apporté leurs idoles dans la Terre
Sainte, ces nouveaux venus furent presque entiérement dé-
vorés par des lions.

Au bruit de la catastrophe, Assaradon, roi de Ninive,
envoya un prétre juif, avec une nouvelle colonie, pour y ré-
tablir le culte des Samaritains. Cette colonie embrassa la
religion judaique, et les nouveaux Samaritains furent appe-
1és les prosélytes des lions, parce que la crainte de ces ani-
maux les avait déterminés & suivre la religion des Juifs,
dont néanmoins ils s’écartaient en trois points principaux :
1° de toute I'Ecriture sainte ils ne recevaient que les cing
livres de Moise ; 2° ils rejetaient les traditions des docteurs
juifs, et ils s'en tenaient & la seule parole écrite ; 3° ils sou-

scribes ou docteurs de 1a loi ; celle des prétres, et celle des anciens. Chaque
chambre était ordinairement composés de vingt-trois membres, ce qui avec
le grand Pontife et le Nasi ou premier président de tout le Sunhédrin, for-
mait soixante-onze personnes, comme Dieu I'avait ordonné par Molse. Ce
grand consell, ainsi composé, formait le tribunal supréng des Juifs, méme
pour ¢oux qui étaient dispersés parmi les Genlils,



14 CATECHISME

tenaient qu’il fallait rendre le culte & Dieu sur le mont
Garisim, ot les patriarches I'avaient adoré, au lien que les
Juifs voulaient, et avec raison, qu’on ne lui offrit des sa-
crifices que dans le temple de Jérusalem.

Les Juifs les regardaient donc comme des schismati-
ques, et ils portaient si loin la haine contre eux, qu’ils se
seraient crus souillés par leur commerce. Dans leur lan-
gage, le nom seul de Samaritain était une grossiére injure.
Tels étaient les Samaritains, habitants d’une partie de
I'ancien royaume d’Israél.

La seconde province de la Palestine, au temps du Messie,
était la Galilée. Environ la moitié¢ des dix tribus emmenées
captives a Ninive profitérent des circonstances, pour rentrer
successivement et par grosses troupes dans une partie des
terres du royaume d’'Israél, leur ancienne demeure. Elles
y rebitirent un assez grand nombre de villes, et le pays
qu’'elles occupérent se nomma la haute et la basse Gali-
lée, ou se trouvait la petite ville de Nazareth.

Quant a la partie de la Galilée voisine de la Décapole ou
de la Syrie de Damas, elle portait aussi le nom de Galilée
des Nations, parce que les Israélites y étaient confondus
avec les Gentils pour la société civile, quoique sans com-
merce pour la Religion.

La troisi¢tme province de la Palestine était la Judée pro-
prement dite. Formée du territoire des tribus de Juda et de
Beujamin, elle était occupée par les restes de ces tribus, re-
venus de la captivité de Babylone. Les Hébreux qui habi-
taient cette partie de la Palestine, et qui étaient maitres
de Jérusalem et du temple, se nommaient proprement les
Juifs. Leurs Grands Prétres porterent successivement le
nom de chefs de la nation sainte, jusqu'a ce que, les Ro-
mains 8'étant emparés de la Palestine, les Juifs furent obli-



DE PERSEVERANCE. 13

gés de recevoir un maitre de la main de ces conquérants.

C'est alors que la Judée fut réduite en province au profit
d’Auguste et de ses successeurs, que les Juifs eux-mémes
reconnurent les Césars pour leurs souverains, et mu’ils n’eu-~
rent plus la liberté de faire exécuter & mort les criminels
qu'ils avaient condamnés, sans avoir obtenu la permission
de I'empereur ou du président qui commandait en son nom.
Rien ne marque mieux que le sceptre était sorti de leurs
mains. Instruits par la célébre prédiction de leur pére
mourant, les enfants de Jacob durent alors se promettre
que le régne du Messie n’était pas éloigné. Nous verrons
dans la legon suivante que leur attente était bien fondée.

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie
d’étre venu vous-méme en personne au secours de la vé-
rité qui périssait sur la terre, et de nous avoir tirés des té-
nébres du paganisme pour nous faire passer dans la lumiére
admirable de I'Evangile. Faites, divin Réparateur du
monde, que nous ne suivions jamais d’autre maitre que
vous.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je mettrai le
plus grand soin d étudier cette seconde vartie du Catéchisme.



II* LECON
NAISSANCE DU MESSIE

Attente géndrale, — chez les Juifs, — chez les Gentils, — en Orient, — en
Occident. — Edit de 'empereur Auguste. — Voyage & Bethiéem, — Nais-
sance du Messie. — Circoncision. — Adoration des Mages,

Depuis le passage d’Alexandre en Orient, les Juifs
avaient été soumis A différents princes, quoique leurs
Grands Prétres conservassent le titre et Pautorité de chefs
de la nation. Ces rois étrangers s’étaient montrés tour a
tour avares, cruels, impies, persécuteurs. 1ls avaient pillé
les trésors du temnple, ravagé le pays, proclamé le culte
des idoles et fait mourir dans les supplices le saint vieil-
lard Eléazar, la mére des Machabées et ses sept fils. Enfin,
les Romains, non contents d’exiger un tribut de ce peuple,
qui se croyait libre par nature, lui avaient 6té la puissance
souveraine.

Les Pharisiens, et la multitude qui n’écoutait que leurs
sentiments, souffraient cet état avec impalience. Plus tard
ils se sentaient pressés du joug des Gentils, plus ils con-
gurent pour eux de dédain et de haine. Ils ne voulurent
plus de Messie qui ne fat guerrier et redoutable aux puis-
sances, objet de leur aversion. OQubliant tant de prophé-
ties qui leur parlaient si expressément des humiliations
du Rédempteur, ils n’eurent plus d’yeux ni d’oreilles que
pour celles, oli étaient marqués ses triomphes. Or, ils pri-
rent le change sur la nature de ces triomphes, bien diffé-
rents de ceux qu’ils voulaient : erreur fatale qui les condui-
sit au déicide.



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 1

N'oublions pas que cet aveuglement est une preuve de
plus en faveur des prophéties. En effet, il était prédit que
}e peuple choisi serait infidele, ingrat, incrédule ; qu'il
nierait le Christ, qu'il le mettrait & mort; qu'en consé-
quence les Juifs seraient rejetés de Dieu, errants, sans Roi,
sans Sacrifice, sans Aulel, sans Prophdte, attendant le
salut et ne le trouvant point 1.

Cependant, instruits par la prophétie de Jacob qui mar-
quait la venue du grand Libérateur, anu moment ot le
sceptre de Juda serait porté par un étranger, ils sont dans
T'attente de sa prochaine venue. Leurs oreilles sont ouvertes
a tous les imposteurs qui, se disant le Messie, promettent
de les affranchir du joug des nations : ils s’attachent & eux
avec une facilité jusque-1a sans exemple 2. L’histoire atteste
que le motif principal de la guerre étonnante qu’ils sou-
tinrent alors contre les Romains, fut un oracle des Ecritu-
res sacrées, annongant qu'il s'éleverait en ce temps-la
dans leur patrie un homme qui dominerait sur toute la
terre 3.

Cette attente de la prochaine arrivée du Messie n'était
pas particulitre aux Juifs : toutes les nations du monde la
partageaient. 11 fallait bien qu'il en fiit ainsi; sans cela,
comment les Prophétes auraient-ils pu appeler le Messie
le Désiré de toutes les nations ? Les Gentils devaient cette
connaissance du Rédempteur futur ou i la tradition pri-
mitive, ou au commerce des Juifs, répandus depuis plu-
sieurs siecles dans une grande partie du monde. « On était
« généralement convaincu, dit Tacite, que les anciens li-
« vres des Prétres annongaient qu'a cette époque 1'Orient
« prévaudrait, et que de la Judée sortiraient les maitres du

$ Dan., 13, 26 ; Oste, 1. — 3 Act., v, 36, 87, otc. — 3 Jostphe, De bello
Judaico, I. VI, ¢. v, 1. 4.

1118 2



18 CATECHISME

« monde 1. » Toute 1'Asie était émue. Un grave et célebre
historien de I'empire romain, Suétone, qui vécut en ces
anciens 4ges, l'atteste positivement. « Tout I'Orient, dit-il,
« retentissait de I'antique et constante opinion que les des-
« tins avaient arréts, qu’a cette époque la Judée donnerait
« des maitres & I'univers 2. »

Dans I'Occident, Virgile, interprete de I'attente géné-
rale, chantait la prochaine arrivée du Fils de Dieu, qui,
descendant du Ciel, allait ramener I'dge d’or sur la terre,
effacer le crime et faire périr le serpent. En un mot,
cette vive et commune attente du Messie se trouvait chez
tous les peuples, quelque défigurée que fit parmi eux la
religion primitive ®. « Des traditions immémoriales, dit
« un savant anglais, dérivées des patriarches et répan-
« dues dans tout I'Orient, touchant la chute de 'homme
« et la promesse d'un futur Médiateur, avaient appris &
« tout le monde paien a attendre, vers le temps de la venue

1 Pluribus persuasio inerat, antiquis sacerdotum litteris contineri, eo ipso
tempore fore, ut valesceret Oriens, profectique Judwa rerum potirentur.
(Hist., Lib, V, n. 13.)

2 percrebuerat Oriente ‘toto vetus et constans opinio, esse in fatis, ut eo
tempore Judeea profecti rerum potirentur. (In Vespas., n. 4.)

8 Virgile, dans sa quatritme églogue, n’a fait que revétir des grices de la
poésie I'oracle de la Sibyllede Cumes. N'est-co pas une choso fort remarqua-
ble que cette Sibylle décrive le régne du Messie, & peu prés dans les mémes
termes que le prophite Isale? Clest & ses oracles que saint Justin, martyr,
renvoie les Paiens pour les préparer aux mystéres du Christianisme. A me-
sure qu'approchait I'avénement du Désird des nations, une lumitre extraor.
dinaire se répandaft dans le monde. C'étaient comme les premiers rayons de
Pétoile de Jacob ; elle va paraltre, et Cicéron anuonce une loi élernelle, uni.
verselle, Ia loi de toutes les nations et de tous les temps : un seul maiire
commup, qui serait Dieu néme, dont le régne allait commencer. Nec erit
alia lex Rome, alia Athenis, alia nunc, alia posthac; sed omnes genles, et
omn: tempore una lex et sempiterna et smmorialis continebit, unusque erit
communts quasi magisier et imperator omnium Deus. (Cicer , De repud.,
lib. 111, apud Lactent. Divin. inst., lib. VI, ¢. vur Voyez Rédemplion du
genre humain, par Schmidt ; le Christ devant le siécle, etc., etc.)



DE PERSEVERANGCE. 19

« de Jésus-Christ, I'apparition d'un personnage illusire
« et sacré i, »

Les plus grands ennemis de la Religion n’ont pu nier
cette attente universelle d'un Libérateur. « Les traditions
« sacrées et mythologiques des temps antérieurs a la ruine
« de Jérusalem, dit un impie fameux, avaient répandu
« dans toute I’Asie un dogme parfaitement analogue a
« celui des Juifs sur le Messie. On n’y parlait que d'un
« grand Médiateur, d’'un Juge final, d'un Sauveur futur,
« qui, Roi, Dieu, Conquérant et Législateur, devait ra-
« mener I'dge d’or sur la terre, la délivrer de 'empire du
« mal, et rendre aux hommes le régne du bien, la paix
« et le bonheur 1. » Cette croyance était si vive que, sui-
vant une tradition des Juifs, consignée dans le Talmud et
dans plusieurs autres ouvrages anciens, un grand nombre
de Gentils se rendirent & Jérusalem vers 1'époque de la
naissance de Jésus-Christ, afin de voir le Sauveur du
monde quand il viendrait racheter la maison de Jacob 3.

C’est donc un fait certain comme 'existence du soleil,
qu'avant la venue de Notre-Seigneur non-seulement les
Juifs, mais encore tous les peuples de la terre, attendaient
un Libérateur ; il est également certain que, depuis la
venue de Notre-Seigneur, cette attente générale a cessé.
Que conclure de ce double fait? Ou que tous les peuples,
instruits par les traditions primitives et parles prophé-
ties, se sont trompés, et en attendant un Messie, et en
reconnaissant Jésus-Chist comme tel; ou que Jésus-
Christ est véritablement le Désiré des nations : il n’y a
pas de milieu.

1 M. Maurice,
* Yolney, les Ruines, ch. xxm, n. 13,
8 Talmud, cap. x1,



20 CATECHISME

Le monde était dans cette religieuse attente, les regards
tournés vers la Judée; un vaste silence s'était fait, Depuis
environ quatre cents ans, on n’entendait plus de Prophéte
en Isratl, lorsque tout & coup un prince de la cour cé-
leste, 'archange Gabriel, est envoyé de Dieu, dans une pe-
tite ville de Galilée, nommée Nazareth, & une vierge qui
avait pour époux un homme de la maison de David, ap-
pelé Joseph, et cette vierge se nommait Marie. L’Ange,
étant entré chez elle, lui dit : Je vous salue, vous qui
étes pleine de grice, le Seigneur est avec vous, vous étes
bénie entre les femmes.

A ces paroles de ’Ange, Marie se trouble, et, dans son
humilité, elle cherche & comprendre la raison de cette res-
pectueuse salutation. Ne craignez point, Marie, lui dit
I’Ange, vous avez trouvé grice devant Dieu. Vous mettrez
au monde un fils et vous lui donnerez le nom de Jésus. Le
Saint-Esprit surviendra en vous, et 1a vertu du Trés-Haut
vous couvrira de son ombre. C’est pourquoi le Saint par
excellence qui naitra de vous, sera appelé le Fils de Dieu.
Le Seigneur le mettra sur le trone de David, son pere; il
régnera éternellement dans la maison de Jacob, et son
régne n’aura point de fin. L’humble Vierge répond : Voici
la servante du Seigneur, qu’il me soit fait selon votre
parole. Alors I'’Ange la quitte, et I'Homme-Dieu se
trouve formé par le Saint-Esprit dans le chaste sein de
Marie.

Telle est la simplicité sublime avec laquelle 'Evangile
raconte le plus grand des mysteres. But supréme des qua-
rante si¢cles du monde ancien, I'incarnation du Verbe est
le point de départ de tous les siécles modernes, jusqu'a
I'éternité. Dans ce fait culminant se trouve I'explication
de tous les événements, la raison de I'élévation et de la



DE PERSEVERANCE. 21

chute des empires de I'Orient et de I'Occident, le dernier
mot de l'action de Dieu sur le genre humain.

Nous senons de dire que la sainte Vierge et saint Joseph
habitaient Nazareth. Cependant il était écrit que le Messie
naitrait & Bethléem : sa naissance dans la ville de David
était un signe auquel on devait le reconnaitre. Dieu, qui
fait concourir a I'accomplissement de ses desseins les pas-
sions mémes des hommes, se servir de la vanité ou de
I'avarice de I'empereur Auguste pour conduire Joseph et
Marie & Bethléem, et le fier empereur devint, sans le sa-
voir,’humble ministre du grand Roi qui, du haut ¢u Ciel,
gouverne le monde.

En effet, dans ce temps-la parut un édit de CGésar-Au-
guste, qui ordonnait de faire le dénombrement des habi-
tants de toute la terre. En conséquence, tous les sujets de
I'empire romain allérent se faire inscrire, chacun dans la
ville dont il était originaire. Comme Joseph était de la
maison et de la famille de David, il alla de Galilée en
Judée, de la ville de Nazareth a celle de David qui se
nommait Bethléem, pour se faire inscrire avec Marie, son
épouse. Arrivés dans la patrie de leurs aieux, ils en par-
coururent toutes les rues, demandant a loger. Vous croyez
sans doute que, dans une ville toute pleine de leurs pa-
rents, ils vont trouver une généreuse hospitalité! hélas!
non. C'est ainsi que le Sauveur commengait & souffrir,
méme avant son entrée dans le monde.

Joseph et Marie furent donc obligés de sortir de la ville
et de chercher un asile dans la campagne. Ils trouverent
une grotte qui servait d’étable aux troupeaux et résolurent
d’y passer la nuit. C’était, suivant 1'¢re vulgaire, I'an du
monde 4004, mille ans aprés la dédicace du temple de
Salomon, 752 ans depuis la fondation de Rome, le vingt~



99 CATECHISMUE

cinquieéme jour de décembre, vers le milien de la nuit.
Les temps étaient accomplis, I'heure de la Rédemption
du genre humain avait sonné, et le Verbe éternel, incarné
dans le sein de la plus pure des vierges, fit son entrée
dans le monde 1,

1 Le clel et 1a terre étaient d’accord pour amnoncer, chacun dans son lan-
gage, la plénitude des temps et I'heure & jamais solennelle de la Rédemption
géncrale. A la voix des Prophites et des traditions se joignait la voiz des
astres. Dans sa Symbolique des Songes, M. Schuberr, professeur & Munich,
€élablit par une foule de calculs astronomiques que les astres prédisaient 3
leur manitre !a venue de Notre-Seigneur Jésus-Christ ; que 1'année sabba-
tique, année de pardon et de renouvellement, était calculée sur leurs révolu-
tions ; que les astres renouvelaient lcur course chaque fois que la terre se
renocuvelait 3 Pénitence. Il montre que tous les peuples de 1’antiquité connais-
saient ce langage des astres, etsavaient le grand événemeont, 1a grande récon~
ciliation qu'ils annongaient. « Mais, dit-il, toutes ces harmonies particulitres
tendaient & une harmonie plus complite et plus haute dans le mouvement
@'Uranus, la plus élevée ot Ja plus éloignée des planttes. Dans I'année dela
naissanco de Notre-Seigneur Jésus-Christ, Uranus, dont le temps de rotation
autour du soleil embrasse et contient celui de toutes les autres plandtes,
accomplissait sa cinquantitme révolution. Or, on peut regarder avec raison
Pannée d’Uranus comme la seule année véelle et compléte du systéme plané-
taira, puisque c’est alors que tous les astres, méme les plus éloignés, recom~
mencent leur cours.

« Ehbien | ce fut précisément & cettedpoque o tout le systéme planétaire
réuni célébra sa premiire année de réparation et de réconciliation, que toutes
les prophéties s’accomplissaicnt, que les Anges da Ciel et les habitants de la
terre cbantaient en mélant leurs voix aux concerts harmonieux des sphéres :
« Gloire 3 Dien au plus haut des cicux, et paix sur la terre aux hommes de
« bonne volonté. »

« Cette époque coincidait avec Ia fin de 1a semaine de I'anunée sabbatique,
dans laquelle, suivant une ancienne prédiction, Dien devait aflermir son
afliance avec les siens.

« Ainsi, dans cette grande horloge de l’univers dont la destination primi-
tive était de marquer le temps, tous les rouages, tous les ressorts particualiers
avaicut été, diés le principe, tellement placés et disposés par le Créateur Ini-
méme, qu'ils ge rapportaient tous A la grande heure od Dieu devait faireluire
le jour déterminé de toute éternité et célébrer la grande année de renouvel-
lement et de pardon. Tout I'univers, dans les grandes proportions de son
ordonnance et de ses dispositions intérieures, annongait done, comme le livre
de 1a révélation, celui par qui et pour qul Je Ciel étoilé a été fait. » Voir
aussi, Vie de Notre-Seigneur Jésus-Christ, par le docteur Sepp,



DE PERSEVERANCE. 23

A peine fut-il né, que Marie, sa mére, l'enveloppa de
langes et le coucha dans une créche. Cependant le Fils
de Dieu ne voulut point que sa naissance demeurit cachée
aux hommes pour lesquels il était descendu des ciewz ;
mais c’est aux simples et aux pauvres, plutdt qu'aux sa-
vants et aux riches, qu'il lui plut de se manifester.

I y avait dans les environs des bergers qui veillaient a
la garde de leurs troupeaux. Tout & coup un Ange du Sei~
gneur leur apparut : une grande lumitre se répandit au~
tour d’eux, et ils furent fort effrayés. Mais 1'Ange leur
dit : N'ayez pas peur, car je viens vous annoncer une
nouvelle qui sera pour tout le peuple un grand sujet de
joie; il vous est né aujourd’hui un Sauveur dans la ville
de David; c’est le Christ, le Seigneur, et voici & quoi vous
le reconnaitrez : Vous trouverez un petit enfant enveloppé
de langes et couché dans une créche. Aussitét la multi-
tude de la milice céleste se mit avec I’Ange 2 louer Dieu,
et i dire : Gloire & Dieu dans les hauteurs des Cieux, et
paix sur la terre aux hommes de bonne volonté. Oh! oui,
a Dieu, la gloire, aux hommes la paix : voila pourquoi le
divin enfant venait de naftre, voila le but de tout le Chris«
tianisme. Pour l'atteindre, que faut-il de notre part?
Il pe faut ni richesse ni science, il suffit de la bonne
volonté.

Dés que les Azges eurent quitté les bergers, ceux-ci se
dirent les uns aux autres : Allons jusqu'a Bethléem, et
voyons ce qui vient d’arriver. Ils y allerent en toute hite,
et ils trouverent Marie et Joseph avec I'enfant qui était
couché dans une créche. Premiers apbtres de Jésus nais~
sant, ils publiérent les merveilles qu’ils avaient vues. Tous
ceux qui en ouirent parler furent ravis d’admiration, pen-
dant que la sainte Vierge ne perdait rien de toutes ces



2% CATECHISME

choses et les méditait dans son cceur. Ainsi se passa cette
nuit 3 jamais mémorable.

Au bout de huit jours I'enfant fut circoncis ; car la cir-
concision avait lieu huit jours aprés la naissance du nou-
veau-né. Dans cette circonstance le Messie, répandant les
premitres gouttes de son sang divin, recut le nom de
Jésus qui veut dire Sauveur. Nom mystérieux qui lui avait
été donné par I'’Ange avant méme qu’il fat congu dans le
sein de sa meére; nom adorable qui fait fléchir tout ge-
nou au Ciel, sur la terre et dans les enfers; nom incom-
municable que nul autre que le Messie n’a vérifié dans
toute son étendue.

11 avait été porté, il est vrai, par deux hommes célébres
dans V'histoire sainte, Josué, successeur de Moise, et Jésus,
fils de Josédech. Mais quel immense intervalle entre ces
sauveurs figuratifs et celui qu'ils représentaient! Comme
la terre promise dans laquelle Josué introduisit les Israé-
lites n’était qu'une bien imparfaite image du Ciel, et le
rétablissement des observances légales par le fils de José-
dech, au retour de la captivité, une ombre de la perfection
évangélique et de I'adoration en esprit et en vérité; ainsi
le nom de Jésus donné a ces deux grands hommes n’était
qu'un symbole du nom tout-puissant, par lequel nous de-
vions étre réconciliés avec Dieu et rétablis dans I'héritage
des Saints.

Joseph et Marie étaient encore a Bethléem, lorsque
Dieu, voulant montrer que son Fils était bien, selon les
prédictions des Prophetes, le Désiré des nations et le Sau-
veur de tous les hommes, fit briller dans le Ciel une
étoile extraordinaire. Cet astre miraculeux avait été an-
noncé aux Gentils, plus de douze siecles auparavant, sous
le nom d'Etoile de Jacob. Il parut dans 1'Orient ; des



DE PERSEVERANCE. 25

Mages le reconnurent et comprirent que le Messie tant
désiré était entré dans le monde. Une tradition constante
nous apprend que les Mages étaient Rois, et qu'ils étaient
au nombre de trois : le nom de Mages veut dire grand et
savant. A peine eurent-ils vu D'étoile, que, dociles a la
grice, ils se mirent en marche pour la Judée.

Conduits par ce guide céleste, ils arrivérent a Jérusa-
lem au temps du roi Hérode. Ou est le roi des Juifs qui
vient de maitre? demandérent-ils ; car nous avons vu son
étoile dans 1'Orient et nmous sommes venus 1'adorer. A
cette nouvelle Hérode fut troublé et tout Jérusalem avec
lui, et, ayantassemblé les Princes des Prétres et les Scribes
de la nation, il leur demanda ol devait naitre le Christ.
Instruits par les Prophéties, ils n’hésitérent pas un ins-
tant, et lui dirent : A Bethléem de Juda : car voici ce qui
a été écrit par le Prophete : Et toi, Bethléem de Juda, tu
n'es pas la moindre entre les principales villes de Juda,
puisque de toi sortira le conducteur d Isragl mon peuple 1.

Alors, Hérode, qui joignait & la cruauté du tigre la four-
berie du renard, résolut de se défaire de ce nouveau roi.
I1 fit donc venir secrétement les Mages, s'informa exac-
tement d’eux du temps auquel ils avaient vu paraitre
T'étoile, et, les envoyant 3 Bethléem, il leur dit : Allez, en-
quérez-vous soigneusement de I'enfant, et, quand vous I'au-
rez trouvé, donnez-m’en avis afin que j’aille aussil’adorer.

Hérode faisait ce raisonnement : Si'enquéte se fait en
mon nom et par mes gens, la défiance fera cacher 1'en-
fant, au lieu qu'on s’empressera de le faire trouver a ces
bons Orientaux dont personne ne se défie. C'était rai-
sonner subtilement ; mais il ne raisonnait paslorsqu’il or-

$ Malth., u, 6,



26 CATECHISME

donna le meurtre des innocents. En effet, ce meurtre était
inutile si le Messie n’était pas né; et si le Messie était né,
Dieu, qui 'avait promis au monde, ne pouvait pas per-
mettre qu’il fiit enveloppé dans le massacre géneéral.
Ainsi, lorsque Hérode fut subtil, Dieu se joua de sa sub-
tilité ; lorsqu’il déraisonna, Dieu le laissa commettre, sans
aucun fruit pour lui, un crime qui I'a rendu I'exécration
de tous les siécles. Sages et Puissants du monde, que
vous étes fous, et que vous &tes faibles lorsque vous osez
traverser les desseins du Seigneur!

Cependant, les Mages, ayant entendu ce qu'Hérode leur
disait, s’en allerent sans défiance et disposés a le satis-
faire. Or, 'étoile qu'ils avaient vue en Orient reparut et
continua sa course devant eux, jusqu'a ce qu'elle vint
s'arréter sur le lieu ot était 'Enfant. A la vue de V'étoile,
ils furent saisis d’'une grande joie; et, entrant dans la
maison, ils trouvérent I’Enfant avec Marie, sa mére, et, se
prosternant, ils I'adorérent. Puis, ayant ouvert leurs tré-
sors, ils lui offrirent en présent de I'or, de I'encens et de
la myrrhe. Et les prédictions des Prophétes touchant le
Messie furent vérifiées dans I'enfant de Bethléem : Les rois
de Tharsis et de Saba, disent-ils, lui offriront des pré-
sents, tls lui donneront de For de I Arabie?.

Ces présents étaient mystérieux : par I'or, les Mages re-
connaissaient la royauté de Jésus-Christ ; par 'encens, sa
divinité, et par la myrrhe, qui servait & embaumer les
corps, son humanité dans une chair passible et mortelle,
Nous les imiterons, dit un Pére de l’Eglise, en offrant 3
Dieu P'or de la charité, I'encens de la pritre, et la myrrhe
de la mortification. Les Mages furent nos prémices, et la

1Ps, LXX1L



DE PERSEVERANCE, 1

vocation des Gentils commence par eux. De la vient la
joie extraordinaire avec laquelle nous célébrons la féte de
I'Epiphanie. Ne nous étonnons pas que les sages de I'0-
rient, éclairés par la foi, aient reconnu, sans hésiter, pour
Je Rédempteur du monde, le petit enfant de Bethléem. Ses
souffrances, ses humiliations, son déntiment absolu,
étaient des preuves éclatantes de sa divinité. I1 me faut
un Sauveur, dit Bossuet, qui, par son exemple, foule aux
pieds le faste et les faux biens des enfants d’Adam : c’est
a cela que je le reconnaitrai.

En effet, pour comprendre I'abaissement prodigieux
dans lequel le Messie, si magnifiquement preédit, se mon-
tre & nos regards, il suffit de nous rappeler le but de sa
venue sur la terre. Le Sauveur venait pour ébter le péché
du monde, c’est-d-dire pour réconcilier '’homme avec
Dieu, satisfaire a la justice de son Pére, et guérir le genre
humain des maux qui avaient été la suite du péche. Pour
expier, le Messie doit souffrir, car il n'y a point d’ex-
piation sans souffrances, sans effusion de sang. Voila pour-
quoi Jésus-Christ souffre dés son entrée dans le monde;
pourquoi sa vie n’est qu'une longue douleur; pourquoi,
enfin, il nait dans une créche et meurt sur une croix.

L’ignorance de ce qu'il devait aimer, la concupiscence
ou I'amour aveugle, déréglé, tyrannique des créatures,
sont les suites du péché par rapport & 'homme. Pour I'en
délivrer, le Messie doit lui apprendre & mépriser toutes
les choses d’ici-bas, et a reporter son amour vers Dicu,
vers les biens surnaturels : voila pourquoi il foule aux
pieds les honneurs, les richesses, les plaisirs ; pourquoi il
nait, il vit, il meurt dans la pauvreté et les humiliations.
Par 1a il se montre le véritable médecin de 'homme dé-
chu; et cest & ce prix qu’il sera son Sauveur.



28 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

PRIERE,

0 mon Dieu, qui &tes tout amour! je vous remercie de
nous avoir envoyé le Sauveur tant de fois promis et si ar-
demment attendu; ne permettez pas que nous le mécon-
naissions comme les Juifs ; donnez-nous au contraire la
docilité des bergers etla foi des Mages, afin que nous com-
prenions comme eux que c’est pour ter le péché du monde
qu’il nait, qu'il vit et qu’il meurt dans la pauvreté, les hu-
miliations et les souffrances.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veuz tmiter
la douceur et Fhumilité de Jésus naissant.



IIT* LEGON
VIE CACHEE DU MESSIE

Purification, — Vieillard Siméon. — Fulte en Egypte, — Massacre des Inno-
cents, — Retour & Nazareth. — Jésus au Temple.

Cependant Hérode attendait le retour des Mages; et,
comme il comptait sur eux, il parait qu'il ne faisait pas
d’autres informations sur le nouveau roi des Juifs. Mais
les Mages, ayant été avertis en songe de ne pas aller re-
trouver ce prince perfide, retournérent en leur pays par
un autre chemin. Joseph et Marie profitérent de la tran-
quillité dont ils jouissaient, pour accomplir deux nouveaux
articles des lois de Moise. L'un ordonnait a toutes les
femmes qui avaient enfanté de venir se purifier au Temple
aprés un certain nombre de jours; I'autre prescrivait
d’offrir au Seigneur tout fils premier-né.

Marie, que son divin enfantement n’avait rendue que
plus pure et plus vierge, alla néanmoins au temple se
confondre avec le commun des femmes. Grand exemple
d’humilité et d’obéissance, qui nous apprend & suivre en
tout point 'ordre établi de Dieu, sans en chercher la dis-
pensel De son coté, Jésus-Christ, étant Dieu, se trouvait
bien au-dessus de la loi mosaique, qui obligeait d’offrir
au Seigneur tous les premiers-nés. Il voulut néanmoins
s'y soumettre, et il fut porté & Jérusalem quarante jours
apres sa naissance. Par les mains de ses parents, il s’offrit
a son divin Pére et lui présenta, pour la premitre fois,
dans son Temple, une hostie digne de lui : Dieu ne permit
pas que cette sublime offrande demeurit cachée.

En ce temps-13, il y avait 2 Jérusalem un saint vieillard



30 CATECHISME

nommé Siméon. C’était un homme juste qui attendait avec
empressement le Consolateur d'Isragl. Il lui avait méme
été révélé qu'il ne mourrait pas sans avoir vu le Christ
du Seigneur. Conduit par une inspiration divine, il vint
au Temple, lorsque le pére et 1a mére de I’Enfant Jésus
I'y apportaient, pour exécuter & son égard ce qui était en
usage selon la loi, c’est-a-dire pour I'offrir au Seigneur et
le racheter ensuite en donnant cing sicles d’argent, comme
il est marqué au livre des Nombres?; car I'offrande de
I'agneau ou des tourterelles n’était que pour la purification
de la mére.

Non-seulement le saint vieillard eut le bonheur de voir
le Rédempteur du monde, il lui fut encore donné de le
tenir entre ses bras. Alors, transporté d’une sainte joie et
animé de I'esprit des Prophétes, il rendit grices & Dieu et
prédit les futurs triomphes de ce divin Enfant : Cest
maintenant, Seigneur, s’écria-t-il, que, suivant votre pa-
role, vous laisserez mourir en paix votre serviteur, puisque
mes yeux ont vu le Salut qui vient de vous, et que vous
avez exposé A la vue de toutes les nations, pour étre la
lumigre des Gentils et la gloire d’Israél votre peuple.

Tandis que la sainte Vierge et saint Joseph étaient en
admiration sur ce que disait le saint vieillard, et qu'il les
entretenait des futures destinées de I'Enfant-Dieu et de la
douleur dont serait transpercé le cceur de Marie, une sainte
veuve nommée Anne survint encore au Temple. Véritable
fille de Jacob, elle attendait avec ardeur la venue du
Messie. Veuve aprés sept années de mariage, elle avait
passé sa vie jusqu'd quatre-vingts ans dans le jetine et la
priere : sa demeure ordinaire était le Temple. A peine
eut-elle connu le Sauveur, qu’elle joignit sa voix a celle

L Num., xv1IL.



DE PERSEVERANCE., 3

de Siméon, et fit éclater sa reconnaissance et son bonheur
en cantiques de louanges.

Qu'il est peau de voir ces deux vénérables vieillards,
seuls contidents avec Joseph et Marie de la naissance du
Rédempteur, rendre témoignage & sa divinité et mourir
sans regret, parce qu'ils ont vu celui qui est la résurrec-
tion et la vie ! Dignes enfants d’Abraham, plus heureux
que votre pére, vous avez contemplé de vos yeux Celui dont
le jour, entrevu dans le lointain des &ges, fit tressaillir
votre illustre aieul ! Aprés cela vous ne voulez plus rien
voir, et vous avez raison. Quand on a vu Jésus-Christ, que
reste-t-il & voir ? Et nous, Chrétiens, que nous reste-t-il &
désirer, lorsque, plus heureux qu’Anne et Siméon, nous
avons recu, non dans nos bras, mais dans notre ceeur, le
Désiré des nations et la gloire d’Israél ? Quel cantique
peut alors retentir dans le sanctuaire de notre dme, si ce
n’est celui du saint vieillard : C’est maintenant, Seigneur,
que vous me laisserez mourir ; j'ai assez vécu, mes veeux
sont satisfaits ?

Quarante jours au moins s’étaient écoulés depuis la nais-
sance du Messie. Hérode, voyant que les Mages ne reve-
naient pas, entra dans une grande colére. Il résolut de se
défaire & tout prix d'un enfant dont la naissance lui cau-
sait tant d’ombrages, et de noyer son berceau dans un
fleuve de sang. Mais que sont les conseils des hommes
contre Dieu | L’Ange du Seigneur apparut en songe a Jo-
seph, et lui dit : Levez-vous, prenez l'enfant et la mére,
fuyez en Kgypte, et n'en partez point que je ne vous le
dise, car Hérode ne tardera pas a faire chercher I'enfant
pour lui donner la mort.

Joseph se leva, et la nuit méme, prenant I'enfant et la
mére, il partit pour I'Egypte.



32 CATECHISME

La conduite que saint Joseph tint en cette circonstance
a toujours été regardée comme le modéle d’une obéissance
parfaited. La sienne fut simple et sans raisonnement. Il
n'allegue point que, pour garantir son fils de la fureur
d’'Hérode, Dieu avait une infinité de moyens beaucoup
moins pénibles pour I'enfant, pour la mére et pour lui-
méme. Elle fut prompte et sans retardement. Averti pen-
dant la nuit, il n’attend pas, pour sortir, que le jour com-
mence & paraitre. Elle fut généreuse et pleine de confiance
en la Providence. Il part sans préparatifs et sans provi-
sions. Il était pauvre, puisque fout lui manquait ; mais,
possédant Jésus et Marie, qu'il était riche ! La sainte Fa-
mille arriva heureusement en KEgypte, ot elle resta tant
qu'il plut & Dieu de laisser son Fils dans cette espéce
dexil?t.

Hérode, qui le croyait encore 3 Bethléem ou aux envi-
rons, n’avait pas oublié qu'd compter du temps ol I'étoile
s'était fait voir aux Mages, I'enfant qu’elle annongait pou-
vait avoir environ deux ans. Sur ce calcul, il assembla un
nombre suffisant de soldats, et les envoya tuer tout ce
qu'il y avait d’enfants dans Bethléem et dans les environs,
depuis I'dge de deux ans et au-dessous.

L’ordre du nouveau Pharaon fut exécuté et tout regorgea
de sang innocent dans le territoire de Bethléem. On n’en-
tendait que les lamentations des méres désolées sur la
mort de leurs petits enfants. Leurs larmes ne leur ren-

1 Yoyez saint Chrysostome sur saint Matthieu, ¢, 1.

t L'Evangile ne donne aucun détail sur le séjour de 1a sninte Famille en
Egypte. Uze tradition porte qu'au moment, ol le Fils de Dieu mit le pied sur
cette tarre jdoldtre toutes les idoles furent renversées. Sainte Brigitte, dont
les souverains Pontifes ont dit qu’on pouvait croire pieusement les révélations,
nous assure que Ja sainte Famille y avait souvent manqué de pain, Oh! que
celte pensde est attendrissante !



BE PERSEVERANCE, a3

daient pas les chéres victimes que le roi barbare avait
sacrifiées & sa jalousie, et elles étaient inconsolables.

Alors s'accomplirent ces paroles que Dieu avait pronon-
cées par la bouche du Prophéte Jérémie: On a entendu
une voix dans Rama, de grandes lamentations, de grands
cris; c’'est Rachel qui pleure ses enfants et qui ne veut
point se consoler parce qu'ils ne sont plus 1.

Cependant Hérode n’avait rien gagné, en faisant répan-
dre des ruisseaux de sang, si ce n’est d’allumer contre lui
la colere du Ciel et d’attacher & son nom l'exécration de
la terre. Peu de temps aprés sa barbare exécution, il per-
dit, avec la vie, le trone qu'il se proposait de conserver a
tant de frais.

A peine fut-il descendu dans la tombe, que I'’Ange du
Seigneur apparut en songe & Joseph et lui dit : Prenez avec
vous l'enfant et la mere, et retournez dans la terre d'Is-
raél, car ceux qui en voulaient a la vie de I'enfant sont
morts. Joseph, sans différer, se dispose a I'obéissance. Il
prend avec lui Jésus et Marie, quitte 'Egypte et se met
en marche pour rentrer dans la terre de ses péres, accom-
plissant ainsi la parole du Seigneur prononcée par le pro-
phete Osée, au sujet du Messie : J'ai rappelé mon fils de
I'Egypte. Mais, ayant appris qu'Archélaiis régnait dans la
Judée a la place d'Hérode, son pére, il n’osa s’y rendre.
Sur un nouvel ordre du Ciel, il se retira dans la Galilée
et établit sa demeure a Nazareth, afin d’accomplir I'ora-
cle du Propheéte, selon lequel le Fils de Dieu devait étre

1 Hérode poussa si loin sa barbare défiance, qu’il it mourir plusieurs de ses
proches, entre autres un de ses fils encore joune, « Ce fut 3 cette occasion, dit
Macrobe, auteur paien, que 'empereur Anguste dit agréablement qu'il valatt
mieux 8tre le pourceau d’Hérode queson fils, faisant allusion & la loi des Juifs,
qui leur interdit la chair de pourceau. » (Saturnal., chap. 1v.)

111, 3



31 CATECHISME

appelé Nazaréen : mot qui exprime tout a la fois la sain-
teté du Sauveur et sa consécration parfaite, et le lien ou il
passa la plus grande partie de sa vie.

Jésus devait un jour abandouner la ville de Nazareth,
pour se répandre dans I'étendue de sa mission et jeter, par
ses travaux, les fondements de son Eglise. En attendant, il
devait y rester inconnu, ou du moins ne sy distinguer que
par les traits de douceur, de soumission et de docilité qui
rendent un enfant plus aimable que les autres, mais qui
ne dévoilent pas un Enfant-Dieu.

Admirable disposition de la Providence qui fait de V'i-
naction méme du Messie un spectacle divin ! L’humble
maison qui renfermait tous les trésors du Ciel et toute Y'es-
pérance de la terre, n’était, aux yeux des hommes, que la
retraite d'un bon artisan, ol Y'on voyait régner la paix, la
simplicité, 'amour du travail. Il 0’y avait 13 aucun de ces
traits éblouissants, qui enrichissent I'histoire des héros
profanes. Mais c’est ainsi que devait se préparer le régne
du Rédempteur. C’est ainsi que e Fils de Dieu continuait
les legons d’humilité et de pauvreté qu'il avait commencé
de donner & la créche ; c’est ainsi qu’il se montrait vérita-
blement le Sauveur du monde, en expiant, par ses humi-
liations volontaires, I'outrage que I'orgueilleuse révolte du
péché avait fait a son Pére, et en guérissant, par le mépris
solennel des richesses et des grandeurs, I'homme épris de
Iamour des faux biens.

Pendant le régne d’Archélaiis, fils d'Hérode, il est vrai-
semblable que Joseph et Marie ne conduisirent point le
Fils de Dieu a Jérusalem célébrer la grande féte de Pique.
Il y avait lieu de craindre que leur présence et celle de
Y'enfant, qui pourrait étre reconnu dans la capitale, depuis
surtout que sa présentation avait éclaté parmi quelques



DE PERSEVERANCE. 33
fid2les, ne réveillassent les soupgons et ne ranimassent Jes
jalousies du roi de Judée.

Mais, apres un régne d’environ dix ans, Archélaiis fut
privé de la couronne par les Romains, et Fempereur Au-
guste se réserva la souveraineté immédiate de la Judée. A
partir de cette époque, le gouvernement de la province fut
confié, par les Césars, & un président de leur choix. La Ga-
lilée resta sous la domination d’'Hérode Antipas, frére
d’Archélaiis. Cet Hérode est le méme qui fit mourir saint
Jean-Baptiste, et & qui le Sauveur fut envoyé par Pilate an
temps de sa Passion 1.

Le changement de maitre apporta quelque modération &
la contrainte, ot vivait la sainte Famille de Nazareth. Jo-
seph profita de la sifuation paisible de la Judée, pour con-
duire chaque année de Nazareth & Jérusalem Jésus avec
Marie, sa mére, afin de solenniser dans la maison de Dieu
la féte de Pique. Dans un de ces voyages, le divin Enfant
voulut commencer, d’une maniére proportionnée a son dge,
I'exercice de sa mission. 11 avait atteint sa douzieme année,
et avait suivi Marie et Joseph jusqu'a la capitale, pour la
Pique de cette année.

La solennité, qui durait sept jours entiers, pendant les-
quels on n'usait que de pains azymes, étant terminée, Jo-
seph et Marie reprirent la route de Nazareth. 1ls ne dou-
taient point que Jésus, qui ne les avait jamais abandonnés,
ne les suivit de fort prés : on allait par troupes et de com-
pagnie. Quoiqu’ils ne vissent point I'’enfant aupres d’eux,

1 Dieun vengea sur ce méchant prince la moit de Jean-Baptiste et les déri-
sions faites 3 Notre-Seigneur. Ayant étéaccusé d’avoir voulu exciter quelques
révoltes en Judée, et ne pouvant se justifier auprés de Caligula, qui d'ail-
leurs ne I'aimait pas, il Mt relégué A Lyon avec Hérodiade. Suivant la tradition
Hérode mourat misérablement dans cette ville et Hérodiade plus misérable«
ment en Espagne,



36 CATECHISME
ils n’en prirent aucune inquiétude, pensant qu'il se serait
joint & quelques-uns de leurs parents ou de leurs amis.

11 peut paraitre étonnant qu'ils fissent une journée entiére
de chemin, sans se préoccuper de 'absence de leur cher
fils, ou plutdt rien ne marque mieux combien ils comp-
taient sur sa sagesse et sur sa dépendance de leurs volontés.
Vers le soir, néanmoins, ils le cherchérent parmi leurs pa-
rents et les gens de leur connaissance. Ce fut en vain;
personne ne leur en apprit de nouvelles, et on peut juger
de I'excés de leur peine. Ne s’en rapportant a personne
pour la soulager, ils prirent le parti de retourner dés le
lendemain a Jérusalem, ol ils supposérent que ’enfant
pouvait étre demeuré.

Quel lieu Jésus avait-il choisi pour sa retraite, quels se-
cours avait-il trouvés pour sa subsistance, depuis deux
jours qu’il était séparé de Joseph et de Marie ? Cest ce
quon ne sait pas. Heureux le fidele Israélite qui recueillit
dans sa maison le divin Enfant durant ce court intervalle,
s'il est vrai cependant qu'’il ait alors honoré de sa présence
quelques-uns des habitants de Jérusalem ! Le Fils de Dieu
n'était pas sans besoins, parce que, de son propre choix, il
s'était assujetti aux nétres ; mais il avait le pouvoir de se
passer des secours qui nous sont nécessaires ; et, dés I'dge
le plus tendre, il était assuré que les miracles qu'il deman-
derait & Dieu son Pére, seraient infailliblement accordés
a la dignité infinie de sa personne. Ce ne fut que le troi-
sieme jour, depuis la solennité de Pique, que la sainte
Vicrge et saint Joseph, étant entrés dans le Temple, y dé-
couvrirent le Fils bien-aimé dont I'absence causait leur
douleur.

En vertu d'un usage fort ancien, les Maitres en Israél,
les Scribes et les Docteurs de 1a loi se trouvaient, a certains



DE PERSEVERANCE. 37

jours, dans quelques-uns des vestibules extérieurs du tem-
ple de Jérusalem. La, assis sur des siéges élevés, ils for-
maient une espéce de demi-cercle, dans le centre duquel
leurs auditeurs étaient placés pour écouter leurs discours
et pour entendre, de leur bouche, I'explication des divines
Ecritures.

Jésus choisit ce jour d’assemblée de religion, et il vou-
lut se trouver, parmi la multitude, & I'instruction ordi-
naire. Il n'avait alors que douze ans ; mais tous les trésors
de la grice, de la sagesse et de la science étaient renfer-
més en lui dés le premier instant de sa conception : seule-
ment il n’en laissait paraitre que ce qui convenait 3 son
ige. Si quelquefois il allait un peu plus loin, ce n’était
qu'autant qu'il était nécessaire pour attirer I'attention des
Juifs sur sa personne et les préparer aux fruits de son Evan-
gile. Il en usa de la sorte dans 'importante occasion dont
il s’agit.

Maitre et Docteur de tous les hommes, il écoutait avec
douceur des maitres orgueilleux dont, aprés quelques
années, il devait démasquer I’hypocrisie et confondre I'i-
gnorance. En attendant qu’il enseignit avec une autorité
bien différente de celle dont se paraient les Scribes et les
Pharisiens, il profita de la liberté qu’on avait d’interroger
les mattres.

Une sagesse divine brillait dans ses questions, comme
dans ses réponses. Jamais on n’avait vu, dans un ige si
tendre, tant de maturité et des connaissances si étendues.
Tous les assistants le pensaient, tous le disaient, et per-
sonne ne se lassait d’'admirer le merveilleux enfant de
Nazareth. La sainte Vierge et saint Joseph, qui étaient cux-

mémes venus dans le temple, partagérent 'admiration gé-
nérale.



8 CATECHISME

L’instruction finie, Marie se crut en droit de se plaindre
amoureusement au Sauveur du mystére qu'il leur avait fait
de ses desseins et des inquiétudes, ou son absence les avait
plongés. Mon fils, lui dit-elle avec une respectueuse ten-
dresse, pourquoi en avez-vous usé ainsi avec nous? Voila
que nous vous cherchions, tout affligés, votre pére et moi 1.
Pourquoi me cherchiez-vous ? leur répondit Jésus ; ne sa-
viez-vous pas qu'il faut que je m’emploie aux choses qui
regardent mon Pére ? Réponse admirable, qui nous apprend
a tous, & vous et & moi, que la volonté du Pére céleste doit
étre préférée a toutes les considérations humaines et a toutes
les tendresses du sang. La rigueur apparente dont use ici
le Sauveur pouvait étre & dessein de donner de la force a
cette grande lecon.

Etant ensuite parti avec cux, il revint a Nazareth, et i/
leur était soumis.

Ces quatre paroles renferment trente années de la vie de
Jésus-Christ. Etre soumis i deux de ses créatures, est-ce
donc la tout I'emploi du Fils de Dieu, du Sauveur du
monde ? Et en quoi soumis ? Dans les plus bas exercices,
dans la pratique d'un art mécanique 3. Ou sont ceux qui
se plaignent lorsque leurs emplois ne répondent pas i leurs
capacités, disons mieux, & leur orgueil ? Ot sont les enfants,
les inférieurs, les sujets qui murmurent contre 'obéissance?

1 Pourquoi votre pire ? Joseph p’était pas le pare, selon-la chair, de Jésus,
qui n’a d’autre ptre que Diea ; mais Dieu a tranamis ses droits & Joseph; il
tient lieu de pére A Jésus-Christ; il est chargé du soin d’élever et de nourrir
son enfance. Comme époux de Marie, il a encore, A.ce titre, le droit d’stre
appeld le ptre de ce fils bien-aim¢ : il partage avec elle I'autorité et les soins.

1 Filius hominis non venit ministrari, sed ministrare, (Matth., xx, 28.) —
Nemo ambigat Dominum Jesum, cum adhuc in puerili esset mtate, obsequia
preestitisse Marim) ipsique Josepho. (S. Laur. Justin., De obed., c. vin.) —
Swmpe focum, crebroque cibum parat officiosus, vasa lavat, bajulat undem de
fonte, nuncque domum scopit. (Gers., In Joseph., lib. L1}



DE PERSEVERANCE. 39

Qu'ils viennent a Nazareth, dans la maison de Joseph et de
Marie, et qu'ils y voient Jésus-Christ. Orgueil ! s'écrie Bos-
suet, viens crever a ce spectacle.

Mais, dites-vous, n’avoir que trente-trois ans & passer
sur la terre pour instruire le genre humain, fonder une re-
ligion, et en pascer trente dans le silence et I'obscurité:
olt est la sagesse divine ? Et moi je réponds que la sagesse
divine brille, avec autant d’éclat, dans la vie cachée du
Rédempteur que dans sa vie publique, et qu’il y instrit
avec la méme éloquence. Approfondissons le mysieére ;
souvenons-nous une bonne fois que I'orgueil fut la source
de tous les maux, qu'il est la passion la plus difficile & dé-
raciner, et nous reconnaitrons que ce n’était pas trop de
trente années d’obéissance et d’humilité continuelles, de la
part d’un Dieu, pour le guérir.

Puis, ne voyez-vous pas que cette dépendance, cette pau-
vreté, ce travail obscur et pénible, préparaient I'étonnan'e
révolution qui a changé les idées et les sentiments de I'uni-
vers ; qui a fait donner aux dignités le nom de charges,
appris aux supérieurs qu'ils sont les premiers serviteurs
de leurs sujets, sanctifié le travail et ennobli i leurs pro-
pres yeux les mercenaires et les ouvriers, c’est-a-dire les
trois quarts du genre humain, en leur montrant un Dieu
devenu leur compagnon, gagnant son pain a la sueur de
son front, et portant sans se plaindre le poids de la cha-
leur et du jour!

Ne remarquez-vous pas encore avec quelle précision 'en-
fant de Bethléem, I'artisan de Nazareth, accomplit succes-
sivement en sa personne les aracles des Prophétes touchant
le Messie ? Pouvait-il mieux prouver sa divinité, conquérir
par conséquent la foi de I'univers et établir sa religion?
Enfin, ne voyez-vous pas qu'a Nazareth comme sur le Cal-



40 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

vaire, il remplit sa mission d’expiateur ? Ses travaux el ses
sueurs, ses souffrances et son sang, pésent le méme poids
dans la balance de la justice ; car les uns et les auires
sont d’un prix infini. Réfléchissons a tout cela, et, pénitrée
de reconnaissance, nous admirerons cominent Jésus-Christ
se montre dans sa vie cachée, aussi bien que dans sa vie
publique, le Sauveur du genre humain.

PRIERE.

0 mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie de
nous avoir donné dans votre Fils un si parfait modéle des
vertus de notre age.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veuz imiter
Tobéissance de Jésus enfant.



1Ve LECON
Y1E PUBLIQUE DU MESSIE, — PREMIERE ANNRER

Prodication de saint Jean-Baptiste. — Baptéme de Notre-Seigneur. — §a re-
traite an désert. — Ses tentations. — Noces de Cana. — Vendeurs chassis

du temple,

Notre-Seigneur, qui était venu sur la terre, afin d’expier
les péchés du monde et en guérir les suites, travaillait de-
puis trente ans i combattre les passions de 'homme, en
pratiquant, pour I'instruction de tous les siécles, I'humi-~
lité, I'obéissance, la pauvreté la plus parfaite ; telle était
son occupation dans I'obscure demeure de Nazareth. En-
fin, le temps arriva ot Dieu son Pére devait le manifester
au monde : suivons-le sur ce nouveau théitre de son apos-~
tolat.

Jean-Baptiste, son précurseur, habitait depuis son en-
fance le désert, ot I'inspiration 'avait conduit. Destiné au
plus sublime ministére dont un mortel puisse étrc ho-
noré, il s’y préparait par la retraite et I'austérité de sa vie.
11 était vétu de poil de chameau ; il avait une ceinture de
cuir sur les reins, et sa nourriture se composait de saute-
relles 1 et de fruits sauvages. Il attendait ainsi, et sans
doute qu'il hitait par ses veeux, le jour de sa manifesta-
tion, qui devait étre comme l'aurore de la grande lu-
midre qui allait éclairer le monde : ce moment si désiré
arriva.

La quinziéme année du régne de Tibére, successeur d’Au-

1 Pline et d’autres anciens aunteurs parlent d'une espbce de sauterelles dont
le petit peuple, ches les Orientaus, faisait sa nourriture. Elies ont jusqu'a
quatre pouces de longueur, et sont grosses comme le doigt.



49 CATECHISME

guste a3 I'empire romain, dont la Judée faisait partie, lors-
que cette province était administrée, au nom de César, par
un président romain nommé Ponce-Pilate, Hérode étant
tétrarque de la Galilée, sous le pontificat des deux Grands
Prétres Anne et Caiphe !, Jésus ayant atteint sa trentieme
année, la voix de Dieu se fit entendre au désert, a Jean,
fils de Zacharie, et lui ordonna de sortir de sa retraite pour
préparer le peuple a 'Evangile, en I'exhortant & la péni-
tence. Ce fut pour accomplir cette parole du prophéte Isaie
annongant que le Messie aurait un Précurseur : Voici que
j'envoie mon Ange devant votre face, afin de préparer votre
chemin devant vous. Plein de l'esprit de Dieu, le nouvel
Elie s'avanca sur les bords du Jourdain, o1 il commenga
ses prédications. 11 ne parlait que de conversion et de pé-
nitence ; car c’était par la réforme des cceurs qu’il fallait
ouvrir la porte a la foi de I'Evangile.

Au bruit de ses premibres prédications, les pécheurs ac-
coururent en foule, et, confessant leurs péchés, ils rece-
vaient de lui le baptéme dans le fleuve du Jourdain. Le
peuple lui-méme, frappé de 1'éclat de ses vertus, se per-
suada que Jean pourrait bien étre le Christ, et tout le
monde était dans cette pensée.

Pour les tirer d’une erreur qui pouvait devenir dange-
reuse, ’humble Précurseur leur parla en ces termes : A la
vérité, je vous donne a tous un baptéme d’eau, afin que
vous fassiez pénitence ; mais celui qui va venir aprés moi
est plus puissant que moi. Je ne suis pas digne de me pros-
terner devant lui pour délier les cordons de sa chaussure :
c'est lui qui vous donnera le baptéme de I'Esprit-Saint
et du feu.

t Remarques avec quelle exactitude I'Evangéliste pricise les dates : tel'e
n’est pas, 4 coup sdr,la manidre des imposteurs.



DE PERSEVERANCE. 43

Ce baptéme est le sacrement de la régénération que le
Sauveur devait instituer plus tard ; ce feu est celui qui
descendit sur les Apotres le jour de la Pentecdte, le méme
par lequel le Saint-Esprit continue de purifier le coeur des
vrais fideles. La grande humilité de Jean-Baptiste ne I'em-
péchait pas de soupirer apres le bonheur de voir le Messie,
qu'il annongait avec tant de magnificence et dont il n’a-
vait jamais contemplé le visage : ses espérances ne furent
pas longtemps différées.

Jésus partit de Nazareth, éloignée d’environ vingt lieues
des déserts de la Judée, ol Jean continuait de précher et
de baptiser. Ce divin Sauveur, qui ne connaissait pas le
péché, mais qui avait été fait pour nous le péché méme,
dont il avait pris sur lui toute la dette, voulut bien se mé-
ler dans la foule des pécheurs et entrer avec eux dans la
carriére de la pénitence. Il vint donc trouver Jean pour
étre baptisé par lui dans le Jourdain. Mais Jean s’en défen-
dait, disant : C'est moi qui devrais recevoir de vous le
baptéme, et vous venez a moi ! Jésus lui répondit : Laissez-
moi faire maintenant, car il est & propos que nous accom-
plissions ainsi toute justice. Oh ! oui, il était & propos que,
pour guérir I'hnomme et expier le péché, le Sauveur con-
tinuit de donner tous les exemples de 'humilité la plus
profonde, et que, par un acte solennel, il se déclarat le
grand pénitent du monde. Alors Jean ne s’opposa plus au
désir de son divin Maitre, et Jésus fut baptisé par lui dans
le Jourdain.,

Jésus sortit aussitdt de I'ean, et, comme il faisait sa priere,
les cieux lui furent ouverts, et il vit le Saint-Esprit, sous la
figure corporelle d’une colombe, descendre et s'arrdter sur
lui, et on entendit en méme temps une voix du ciel qui
disait : C’est ici mon Fils bien-aimé, en qui j’ai mis toutes



44 CATECHISME

mes complaisances. Jean-Baptiste et tous ceux qui étaient
présents virent le Saint-Esprit descendre et entendirent la
voix céleste, car tout cela ne se faisait que pour eux. La
Trinité commencait & se déclarer plus distinctement, et les
esprits étaient préparés aux grands mystéres, que Jésus-
Christ allait bientdt révéler au monde.

Le baptéme que Jésus venait de recevoir n'efait pas
pour lui une cérémonie sans conséquence; c'était une
profession publique de pénitence. Ii voulut en exercer sur
lui toutes les rigueurs, et montrer d’avance & son Eglise
la pénitence qu’elle devait prescrire & ses enfants pour
tous les sidcles & venir.

Le Sauveur quitta le Jourdain, plein du Saint-Esprit,
dont I'impulsion le conduisit au désert. La, pendant qua-
rante jours et quarante nuits, son occupation fut une
oraison continuelle et un jeine si rigoureux, qu'il ne
prit aucune nourriture. Il serait mort de défaillance sans
un miracle de la toute-puissance de Dieu ; mais ce que le
souverain Maitre avait fait plus d’une fois pour ses ser-
viteurs, par un effet de sa pure miséricorde, il nétait pas
a craindre qu’il le refusat a la dignité de la personne et au
merite de I'obéissance de son Fils.

Au bout des quarante jours prescrits a sa solitude, le
Sauveur voulut éprouver la faim, et il résolut d’accorder
2 la nature le secours qu’il lui refusait depuis longtemps;
mais il n’était pas encore au terme de ses épreuves. Aprés
avoir dompté la faim, il lui fallut combatire le démon.
Modele de tous les hommes, le Sauveur a voulu éprouver
{outes nos miseéres et toutes nos. tentations, afin de nous
apprendre a supporter les unes et a triompher des autres.
Or, nos tentations se réduisent a trois, comme toutes les
passions qui sont en nous : 'amour du plaisir, I'orgueil



DE PERSEVERANCE. 43
et I'ambition ; c’est par ces trois endroits que le démon
attaqua Notre-Seigneur.

D'abord, par V'amour du plaisir. Le tentateur, s'ap-
prochant, lui dit : Si vous é&tes le Fils de Dieu, com-
mandez que ces pierres se changent en pain. Jésus se
contenta de répondre au séducteur : Il est écrit : L’homme
ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort
de la bouche de Dieu, c’est-a-dire tout ce qui plait 2 Dieu
de lui donner pour sa nourriture. Ce qui nous fait en-
tendre que, loin de sacrifier notre dme aux plaisirs et
méme aux besoins du corps, il faut avoir confiance dans
la Providence et attendre tout de sa bonté.

Secondement, par l'orgueil. Satan ne se tint pas pour
battu. Aprés avoir attaqué le Sauveur par ce qu'il croyait
son faible, c’est-a-dire par la faim qu'il endurait alors, il
I'attaqua par son fort, c’est-a-~dire par sa confiance en Dieu.
H s'efforga de la faire dégénérer en orgueilleuse présomp-
tion. L’ayant donc transporté dans la ville sainte, il le
placa sur le pinacle du Temple, et lui dit : Si vous étes
le Fils de Dieu, jetez-vous en bas, car il est écrit : Il a
chargé ses Anges du soin de votre personne pour qu'ils
veillent & votre conservation, et ils vous porteront entre
leurs mains, de peur que votre pied ne heurte contre quel-
que pierre. Il est écrit aussi, lui dit Jésus : Vous ne ten-
terez point le Seigneur votre Dieu.

Troisidmement, par I'ambition. Aprés cette réponse,
Satan crut qu'il n’avait plus rien & ménager. Il transporta
Jésus sur une montagne fort élevée et lui fit voir en un
instant tous les royaumes du monde avec leur gloire, et
lui dit: Je vous donnerai toutes ces choses si, tombant &
mes genoux, vous m’adorez.

Le blasphéme ¢tait horrible, et la proposition digne du



i6 CATECHISME

prince des démons. Aussi le Sauveur, prenant le ton sur
lequel il convient de répondre & la proposition d’un crime,
lui dit : Retire-foi, Satan, car il est écrit : Vous adorerez
le Seigneur votre Dieu, et vous le servirez lui seul. Alors
le démon, ayant achevé toutes ses tentations, le quitla *.
Aussitdt les Anges s’approchérent du Sauveur et lui ser-
virent 3 manger.

C’est pour notre instruciion que le Sauveur voulut étre
tenté. Or, il se prépare & soutenir les tentations par la
ferveur de la priere, par le jeline et la retraite ; il les re-
pousse par la foi et par un prompt recours a Dieu. Quels
Succés pouvons-nous espeérer si nous ne présentons a 'en-
nemi le plus violent et le plus rusé qui fut jamais, qu'une
dme dissipée, une chair délicate, un orgueil flatté, des
passions vives et I'oubli des vérités du salut ? Enfin, par
ce mystérieux repas, servi de la main des Anges, il nous
montre la joie que la tentation procure & I'dme qui sait
la vaincre, et a la cour céleste témoin de sa victoire.

Le temps était venu oti, suivant la volonté de son
Pere, Jésus allait se consacrer tout entier a la prédication
de I'Evangile, et se livrer sans ménagement aux contra-
dictions qui en sont inséparables. L’ouvrage dont il se
voyait chargé ctait grand et difficile : la Judée, la Ga-

1 Cum dicitur Deus homo, vel in excelsum montem, vel in sanctam civi-
tatem a diabolo assumptus, mens refugit, humans hoc audire aures expa-
vescunt. Qui tamen non esse incredibilia ista cognoscimus, si in illo et alia
facta pensamus. Certe iniquorum omnfum caput diabolus est, et hujus capi-
tis membra suot omnes iniqui. An non diaboli membrum fuit Pilatus ? an
non diaboli membra Judei persequentes et milites crucifigentes Christum
fuerant ? Quid ergo mirum, si cu illo permisit in montem duci, qui se per-
tulit etiam a membris illijus crucifigi? non est ergo indignum Redemptore
nostro quod tentari voluit, qui venerat occidi. Justum quippe erat, ut sic
tentationes nostras suis tentationibus vinceret, sicut mortem nostram venerat
sua morte superare. (Greg., Homil, in Matth.)



DE PERSEVERANCE. 41

lilée, la Samarie, tous les cantons de la Palestine, atién-
daient ses soins et demandaient sa culture. C’était 1a le
champ que le pére de famille lui destinait ; fonds ingrat
qui ne devait guére rendre & ses sueurs, que des ronces
et des épines, ol il lui faudrait semer beaucoup, recueillir
peu, préparer la moisson par des fatigues excessives, et
n’avoir pas la consolation de la voir mirir sous ses yeux,
Le temps était court : pour remplir une carriére labo-
rieuse dont le terme devait étre une honteuse croix, on ne
lui donnait qu’environ trois ans.

Les peines ne I'effrayérent pas, et les fruits amers qui
devaient en étre la récompense, loin de le décourager,
devinrent 'objet de ses veeux. Il voyait dans la suite des
si¢cles Dieu, son Pére, dignement honoré, I'homme sauvé,
le monde devenu chrétien. Sa vie, jusque-la obscure et
paisible, ne fut plus qu'un enchainement continuel de
travaux, de courses et de souffrances, jusqu'au jour oil
elle se termina par les horreurs du Calvaire.

Au sortir du désert il se rapprocha du Jourdain, ou
Jean-Baptiste continuait de précher la pénitence et la pro-
chaine manifestation du Messie. Apercevantle Sauveur qui
venait & lui, le saint Précurseur s’écria en présence de
tout le peuple : Voila I'Agneau de Dieu, voila celui qui
ote le péché du monde.

Dans cette occasion mémorable, le Sauveur s'attacha
ses premiers disciples : André avec Simon-Pierre, son
frere, et Philippe, tous trois de la ville de Bethsaide.
Aussitot apoires que prosélytes, ils se mirent i la suite
du Messie et 'accompagnérent a Cana de Galilée.

Peu aprés leur arrivée dans cette ville un particulier y
célébra ses noces : la sainte Vierge s’y trouva. Sa ma-
niére de vivre, humble, simple et modeste, sans se dé-



48 CATECHISME

mentir jamais, n’avait cependant rien de singulior. Elle
fut priée d’assister & la célébration de ce mariage, et elle
voulut bien accepter : Jésus fut aussi invité 2 la féte avec
ses disciples. C'était pour eux surtout, et pour sanctifier
les noces par sa présence, qu'il daignait paraitre 4 un
festin qui, d'ailleurs, n'avait rien en soi que d’honnéte et
de légitime. La religion ne condamnerait pas ces sortes
de plaisirs, g'ils étaient retenus dans de justes bornes.
Mais le malheur est que les hommes ne savent point se
modérer, et qu'on est forcé de retrancher des usages
honnétes pour en prévenir les abus.

Ils n’étaient pas a craindre dans un festin, ot se trou-
vaient Jésus et Marie; mais la joie qui devait I'accom-
pagner faillit étre troublée par un accident bien humi-
liant. Sur la fin du repas le vin commence & manquer.
Marie s'en apergoit, et, sans attendre qu’on ait recours a
sa médiation, elle se tourne vers Jésus, et lui dit : Ils
n'ont plus de vin. Femme, lui répond le Sauveur, qu’y
a-t-il de commun entre vous et moi? Mon heure n’est pas
encore venue 1.

Eu lisant cette courte réponse de Jésus i sa sainte
Mere, nous sommes peut-étre trop frappés de I'apparente
sévérité qu’elle respire. En effet, le Sauveur, par son air,

1 Suivant le grec, ces paroles du Sauveur peuvent présenter un autre sens
qui nous semb le préférable: Femme, que cela fail-t-tl & vous et & moi? O vous,
a femme par excellence | vons qui 8tes mire sams cesser d'etre vierge, de
quelle importance peut-il étre pour vous et pour moi qu'ils naient plus de
v.n ? Vous savez que cet excitateur des passions n’est pas nécessaire pour la
seule géndration qui soit digne de Dieu, digne de vous et de mol, Mon heure
vest pus encore venue : quoique lheure de faiie des miracles ne soit pas
encore venue pour moi, cependant vous aves parlé, cela me suffit ; jo la de-
vancerai & la considération de ma mére. Ainsi, dans Ia premitre partie de sa
réponse, le Sauveur révtle la sublime dignité de Marie, comme dans Ia se-
conde il rend hommage & son pouvoir tout-puissant,



DE PERSEVERANCE. 49

le ton de sa voix put adoucir ce qui nous semble dur dans
ses paroles, et le plus tendre de tous les fils ne voulut
point affliger la plus chérie de toutes les méres. Mais il
voulait apprendre, non 3 Marie qui ne Iignorait pas,
mais 2 ses disciples et & ses parents, qu'il ne devait point
faire des miracles par des considérations de chair et de
sang. Marie connut bien que son fils lui accordait sa de-
mande, et elle dit & ceux qui servaient : Faites tout ce
qu’il vous dira.

Or, il y avait 1a six urnes de pierre, destinées aux puri-
fications des Juifs, qui tenaient chacune deux ou trois me-
sures. Jésus leur dit : Emplissez d’eau les urnes ; et ils les
emplirent jusqu’au bord. Jésus ajouta : Puisez & présent,
et portez au maitre du festin; et ils le firent. Dés que
celui-ci eut gotté I'eau qui avait été changée en vin, ne
sachant pas d’ou venait ce vin, il appela I'époux et lui dit :
Tout le monde donne le bon vin au commencement, et
apres que les gens ont bien bu, on en donne qui n'est pas
aussi bon; mais vous, vous avez gardé le bon vin jusqu’a
cette heure. Jésus fit ce premier miracle 4 Cana en Galilée.
Par 1, il fit éclater sa puissance, et ses disciples furent
confirmés dans la foi qu'ils avaient en lui.

Il alla ensuite avec sa meére et ses disciples a Caphar-
naiim, ol il ne demeura que peu de jours. Cette ville opu-
lente et fort peuplée fut, depuis, la demeure la plus ordi-
naire du Sauveur, et comme le centre de ses missions.
Elle était située aux confins des tribus de Zabulon et de
Nephthali, 3 'embouchure du Jourdain dansla mer de
Galilée ou de Tibériade.

C'est en se promenant sur les bords de cette mer, ou
plutét de ce grand lac, que Jésus s'attacha deux nouveaux

disciples : Jacques et Jean, fils de Zébédée. Comme Pierre
1L 4



80 CATECHISME

et André, ils étaient pécheurs de profession, Venez, ot
suivez-moi, leur dit le Sauveur ; et, abandonnant aussitot
leurs filets et leur pére, ils se mirent 2 sa suite. Quel
exemple de fidélité a la grice!

Accompagné de ses disciples, il partit de Capharnaiim
pour Jérusalem, ou il arriva quelques jours avant la féte
de Pique, dans l'intention de la célébrer avec les Juifs,
et de nous donner I'exemple de 1'obéissance & la loi et &
Pautorité légitime. Il s’y fit d’abord remarquer par une
action qui attira sur lui tous les regards. S'étant trans-
porté au Temple avec ses disciples, il fut frappé d’un abus
déja ancien, ou plutét d’une profanation scandaleuse qui
alluma son zéle. Les Juifs intéressés tenaient une espece
de marché dans I'enceinte de la maison de Dieu, et la
ils ne craignaient pas de vendre des beeufs, des moutons
et des colombes pour les sacrifices.

Le Sauveur ne put souffrir un pareil scandale. Le lieu
saint, qu'on profanait avec si peu de ménagement, était la
demeure de son Pére; c’était a lui de le venger du mépris
de ses adorateurs. Armé d’un fouet de petites cordes, et
bien plus encore de cet air d’autorité, que prend un maitre
indigné contre des esclaves insolents, il marche aux pro-
fanateurs, les chasse honteusement du Temple, écarte
les beeufs et les moutons, renverse les tables des chan-
geurs et jette bien loin leur argent!. Otez cela d'ici, dit-il

1 Pourquoi des changeurs dans les parvis du Temple P La loi obligeait les
Juifs, répandus par tout le monde, & payer I'impot du temple. C’était une
somme annuelle de trois francs par téte, destinée & 'entretien du Temple et
des DPrétres ainsi qu'd Ia dépense des sacrifices. Ea venant 3 Jérusalen:, les
Juifs apportaicnt la monnaie qui avait cours dans les pays qu'ils habitaient.
U fallait la changer contre la monnaie juive, autrement elle n’était pas
reque. De IA, les changeurs. L'impot du Temple était le Denier de Saint-

Plerre.



DE PERSEVERANCE. 51
3 ceux qui vendaient des colombes, et ne faites point de la
maison de mon Pére une maison de trafic.

Le grand miracle de cette action est d'avoir été faite,
sans &tre préparée par aucun miracle. Notre-Seigneur, que
les Juifs ne connaissaient point, 'exécute sans que, parmi
tant d’hommes intéressés s’y opposer, un seul ose parler
pour sa défense : évidemment I'impression de la divinité
s’était fait sentir aux profanateurs. De quelle frayeur, en
effet, ne durent-ils pas étre saisis lorsqu’ils entendirent
cet homme inconnu, qui les traitait avec tant d’empire,
appeler la maison de Dieu la maison de son Pére!

Cette action d’éclat ne nous apprend pas seulement le
respect que nous devons apporier dans nos églises, bien
plus saintes que le Temple de Jérusalem ; elle nous mon-
tre encore la charité du Sauveur au milieu de I'ardeur du
plus grand zéle. It dit aux marchands de colombes de les
emporter : s'il les avait traités comme les autres, les co-
lombes se seraient envolées, et auraient été perdues pour
ceux 4 qui elles appartenaient. Jésus, qui veut les effrayer
tous, ne veut faire tort & aucun; et, dans une action si
vive, il nous apprend que le zéle doit 8tre réglé par la pru-
dence et modéré par la charité.

Notre-Seigneur resta quelque temps & Jérusalem et dans
la Judée. 11 convertit méme un savant docteur de la Syna-
gogue, nommé Nicodéme, auquel il expliqua, dansun en-
tretien secret, tout I’ensemble du Christianisme. Bientét,
Péclat de ses ceuvres I'ayant obligé a s’éloigner de la ca-
pitale, il reprit le chemin de la Galilée avec ses disciples,

en passant par la Samarie : la legon suivante contiendra
Ie récit de ce voyage.



52 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur si compatissant, qu'il a
voulu éprouver toutes nos tentations afin de nous appren-
dre 2 les vaincre; donnez-nous la grice d'y résister promp-
tement, de suivre comme les Apbtres notre vocation et
d’apporter a I'Eglise le respect que mérite votre maison.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veux résister
promptement auzx tentations.



Ve LECON
VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIERE ANNEE (SUITE).

La Samaritaine. — Condescendance du Sauveur. — Eau de la grice. —
Annonce de Ia loi nouvelle. — Guérison d'un possédé, — d'un paralytique.
=~ Pouvoir de remettre les péchés, — Choix des douze Apotres.

Le Sauveur était parti de la Judée par une saison fort
chaude; il avait marché 3 pied tout le matin, et vers
I'’heure de midi il était arrivé au voisinage d’'une ville de
Samarie, appelée Sichar. Fatigué du chemin, il s’assit sur
le bord d’un puits qu'on nommait la Fontaine de Jacob.
Ses disciples se détachérent et allérent ensemble acheter
des vivres & la ville.

Durant leur absence, une femme du pays vint pour
puiser de I'eau, et Jésus lui dit : Donnez-moi & boire. Com-
ment, lui répondit cette femme, qui le reconnut pour étre
un homme de Judée, comment, étant Juif et me connais-
sant pour une femme samaritaine, me demandez-vous &
boire? Car les Juifs avaient en horreur les Samaritains,
qu'ils regardaient comme des corrupteurs de la loi de
Moise.

Le bon Pasteur, qui avait attiré auprés de lui cette
brebis égarée et qui se proposait de la gagner, ne voulut
point entrer dans cette contestation. Si vous connaissiez,
lui dit-il, le don de Dieu, si vous saviez quel est celui qui
vous dit : Donnez-moi de l'eau & boire, peut-étre vous
eit-il donné une eau vive et vivifiante qu'il ne vous et
pas refusée. Le Sauveur voulait lui parler de I'eau de la
grice et des lumidres de I'Evangile.

La femme de Sichar ne comprit pas ou feignit de ne



84 CATECHISME

pas comprendre quelle était cette eau. Seigneur, lui dit-
elle, vous n’avez rien pour puiser, et le puits est profond :
ol avez-vous donc cette eau vive ? Est-ce que vous étes
plus grand que notre pére Jacob, qui nous a donné ce
puits dont il a bu, lui, ses enfants et ses troupeaux?

Jésus, qui voulait amener par degrés cette pauvre étran-
gere A la connaissance de I'Evangile, usa avec elle d’une
extréme condescendance, et sans relever ce qu'elle venait
de dire de la supériorité de Jacob : N'est-il pas vrai, lui
dit-il, que quiconque boit de I'eau de ce puits a encore
soif, et qu’elle ne désaltere pas pour toujours? Au con-
traire, {'eaun dont je vous parle est telle, que celui a qui
jen donnerai et qui en boira, n'aura jamais soif.

La Samaritaine parut ajouter foi a cette parole, c'était
le premier pas vers sa conversion. Mais, ne comprenant
point encore de quelle nature était cette eau merveilleuse :
Seigneur, dit-elle, donnez-moi de cette eau, afin que je
n'aie plus soif, et que je ne vienne plus ici puiser. Avant
que je vous satisfasse, lui dit le Sauveur, allez a Sichar
appeler votre mari, et amenez-le ici avec vous. Moi, re-
prit-elle, je n’ai point de mari. C'était & cet aveu que
Jésus l'attendait : la miséricorde, si I'on peut parler de la
sorte, lui avait tendu ce piége. Vous dites vrai, répliqua-
t-il, vous n’avez point de mari; car vous en avez déja eu
cing, et celui avec qui vous vivez maintenant n'est pas
votre époux légitime. Jamais vous n’avez parlé plus juste
qu'en disant que vous n’aviez point de mari.

Si cette femme n’était pas naturellement bonne, elle eut
au moins la droiture de ne pas contester. Au lieu dedonner
aJésus un démenti comme l'auraient fait bien d’autres,
avec d’autant plus d’assurance que le reproche était mieux
fondé, elle lui dit avec un transport mélé de honte :



DE PERSRVERANCE. 53

Seigneur, & ce que je vois, vous étes un Prophete.

La simplicité de cet aveu le disposa au pardon; néan-
moins, la brebis se débattait encore sous la main du bon
Pasteur. Elle essaya donc de détourner la conversation
d'un sujet qui, naturellement, ne devait pas Iui plaire, et
revint sur la controverse qui partageait les Juifs et les Sa-
maritains. Nos Péres, dit-elle au Sauveur, adorent sur la
montagne de Garisim, et vous dites, vous autres, que le
lieu ou il faut adorer, c’est le Temple de Jérusalem.

Quel qu'en fiit le motif, cette question fit tomber la Sa-
maritaine dans un nouveau piége de la misericorde. Le
Sauveur prit de sa réponse occasion de I'instruire du culte
parfait, qu’il venait établir sur les ruines de tous les an-
ciens cultes, sans en excepter le culte judaique, qui, quoi-
que véritable, n’était qu'une préparation au culte évan-
gélique.

Femme, lui dit-il, croyez-moi, voici le temps ol vous
n'adorerez plus le Pére ni sur cette montagne ni a Jéru-
salem. Mais le temps vient, et il est méme venu, ol les
véritables adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vé-
rité. Pénétrée de la croyance alors universelle que les
temps étaient accomplis, la femme lui répondit : Je sais
que le Messie est sur le point de venir; lors donc qu’il
sera venu, il nous instruira de toutes choses. Ce Messie,
lui dit Jésus, que les deux peuples attendent, qui doit
vous instruire de toutes choses, et que vous acceptez pour
juge de vos différends, ce Messie, c’est moi, moi qui vous
parle.

Ainsi, par un art merveilleux, le Sauveur avait conduit
cette femme jusqu'a dire qu'elle s'en remet & la décision
du Messie. I1 ne fallait plus qu'un mot pour achever I'ou-
vrage de sa conversion! et ce mot vainqueur, le Sauveur



%6 CATECHISME

le place si & propos, qu'an moment ol il finit de le pro-
noncer, ses disciples arrivent et interrompent 'entretien,
comme pour dter & la Samaritaine déja ébranlée la tenta-
tion de disputer encore, et lui laisser le temps de faire ses
réflexions dans le silence.

En effet, lorsque Jésus cessait de dire & cette femme:
C’est moi qui suis le Messie, les quatre disciples que nous
avons vus quitter leur maitre au puits de Jacob, pour aller
i ]a ville chercher des vivres, revinrent avec leurs provi-
sions. Ils furent surpris de ce que Jésus, contre sa cou-
tume, s’entretenait avec une femme. Cependant tel était
leur respect pour le divin Maitre, qu’aucun d’eux n'osa
lui dire : Que demandez-vous i cette femme de Samarie,
et pourquoi lui laissez-vous la libert¢ de vous entre-
tenir ?

De son cbté, la Samaritaine, animée de ce fen divin
qu'allume dans les 4mes droites la conversation de Jésus,
alla le communiquer aux habitants de sa ville. Venez voir,
leur dit-elle, un homme qui m’a dit tout ce que j’ai fait;
n’est-ce point le Christ? Les Samaritains de Sichar étaient
si persuadés que les temps du Messie étaient proches qu’a
la seule parole de leur compatriote ils sortirent en foule
de la ville et vinrent trouver Jésus en le suppliant de de-
meurer avec eux. Il se laissa conduire dans Sichar, ou il
employa deux jours 2 les instruire et & les affermir dans
1a foi.

Le Sauveur poursuivit ensuite son voyage versla Galilée,
dont les habitants le regurent avec empressement, parce
qu'ils avaient vu tout ce qu’il avait fait & Jérusalem du~
rant la féte. On se mit & parler delui dans tout le pays, et
on accourut en foule aux Synagogues ol il enseignait.
Tandis que toul le monde publiait ses lonanges, il conti-



DE PERSEVERANCE. 81

nuait sans reliche 1’ceuvre pour laquelle il était venu sur
la terre.

Partout ot il y avait une misére a soulager, on était sir
de le voir accourir. Comme D'esprit, le cceur et le corps de
’homme étaientatteints par la plaie du péché. Or, tous les
discours, toutes les démarches, tous les miracles de Notre-
Seigneur avaient pour but de guérir ces trois parties de
nous-mémes. Ce n’est pas tout, ’homme, esclave du péché,
I'était aussi du démon. Il se I'était volontairement donné
pour maitre, en lui obéissant plutdt qu’'a Dieu. Le but de
la venue du Messie était encore de le délivrer du joug hu-
miliant de ce tyran cruel. Il semble méme que dans les
jours de la prédication de Jésus-Christ, Dieu donna un
pouvoir plus étendu & I'ennemi du genre humain, pour
fournir une matiére plus abondante aux victoires de son
Fils.

Un jour de Sabbat, il entra dans la Synagogue oti les
docteurs et le peuple étaient assemblés, lorsque tout a
coup le démon s'écria d'une voix forte et terrible, par la
bouche d’un possédé : Laissez-moi tranquille, Jésus de
Nazareth, ne me troublez pas dans ma possession, qu’a-
vons-nous & déméler avec vous ? N'étes-vous donc venu au
monde que pour nous déclarer la guerre, et pour faire
cesser le pouvoir que nous exergons sur les hommes ? Je
sais qui vous étes, le Saint de Dieu. Ce n’était pas du Pére
du mensonge que le Sauveur attendait la vérité. Il prit
un ton menacant, et dit ces deux mots a V'esprit malin :
Tais-toi, et sors du corps de cet homme.

1l importait & la gloire dz Dieu que la possession ne
fut pas douteuse. Pour rendre le miracle incontestable,
Jésus permit au démon de faire sentir durant quelques
moments son dépit et son désespoir, au malheureux qu’on



58 CATECHISME

le forcait d’abandonner. L’esprit infernal, en le quittant
avec de grands cris, lui causa de violentes torfures et des
convulsions effrayantes. Il le jeta rudement au milieu de
I'assemblée ; mais il ne fit que montrer V'impuissance de
sa rage, car le possédé se trouva sans incommodités et
sans blessures, aussi sain de corps que libre d’esprit.

Le miracle était public et bien avéré, mais Notre-Sei~
gneur l'avait fait d’'un air si tranquille, il s'était com-
porté en homme si siir et si maitre du suceds, que la ma-
niére dont le prodige s'était opéré avait quelque chose
d’aussi étonnant que le prodige méme. Sans altération
aprés I'événement, comme il avait été sans empressement
durant I'action, il laissait tous les spectateurs dans une
surprise, d’autant plus grande qu'il n’en témoignait au-
cune.

Aussi, quand les Galiléens virent que les miracles ac-
compagnaient les discours du Sauveur, et qu'il ne lui en
coitait pas plus pour se faire obéir de 1'enfant que pour
montrer la route du ciel, ils furent saisis d’une frayeur
respectueuse. Que veut dire ce que nous voyons ? se de-
mandaient-ils les uns aux autres. Quelle est cette nouvelle
doctrine? Quel est ce nouveau docteur qui commande
aux esprits immondes et dans le moment ils lui obéissent ?

Le bruit de la délivrance du possédé et I'admiration
pour son libérateur, passérent bien vite de la Synagogue
dans toute la ville de Capharnaiim et jusque dans les
cantons les plus obscurs de la Galilée. Ce n’était pas de
quoi procurer au Sauveur beaucoup de tranquillité, et
bientdt 11 efit été investi d’une foule d’affligés, si la cir-
constance du Sabbat n’elt retenu les plus vifs dans une
inaction qu’ils croyaient commandée.

Le Sabbat commengait le soir et finissait le soir sui-



DE PERSEVERANCE. 59

vant. Dés qu'il fut passé, on se mit en mouvement dans les
différentes familles ot 'on avait des malades, des in-
firmes de toute espce, des démoniaques ou des possédés;
on se hita de les conduire a Jésus, ou deles porter a ses
pieds. Le nombre en était si grand que toute la ville était
rassemblée 2 la porte de la maison: le Sauveur les
guérit tous sans exception. Les malades le bénissaient
comme leur libérateur, et les démons, chassés des es-
prits et des corps, s'écriaient en sortant : Vous étes le Fils
de Dieu.

C'est ainsi que le Sauveur accomplissait les paroles d'I-
saie. Parlant du Messie: 11 s'est chargé, dit ce prophete,
de nos infirmités, et il a pris sur lui nos maladies. Ce qui
veut dire : Le Messie a regu le pouvoir non-seulement de
purifier nos dmes de la tache du péché, mais encore de
guérir les infirmités de nos corps, parce qu'il s’est chargé
de payer & Dieu, son Pere, par l'effusion de son propre
sang, toutes les peines, soit éternelles, soit temporelles,
dues au péché, parmi lesquelles il faut compter les infir-
mités de la vie, la nécessité de la mort et les violences du
démon.

Jésus ne se contentait pas de guérir les corps en chas-
sant les démons et les maladies, il travaillait aussi A la
guérison des dmes en dissipant les ténébres de 1'erreur et
de I'ignorance, qui sont les suites du péché. Pour obtenir
la foi & ses paroles, il établissait sa divinité par d’écla-
tants miracles, et préparait le peuple privilégié & croire a
la vocation de tous les peuples et & entrer dans une reli-
gion qui, au lieu d’étre renfermée dans les limites de la
Palestine, ne devait avoir d’autres bornes que celles du
monde. S'étant donc assis, il instruisit cette immense
multitude.



60 CATECHISME

Or, il y avait dans I'assemblée des Pharisiens, des Scri-
bes, des Docteurs de la loi, venus de toutes les parties de
la Galilée, de Ja Judée et de Jérusalem, dans le dessein
peut-&tre d’examiner ses paroles et d’épier ses actions. Le
crédit qu'il s’était acquis les blessait déja beaucoup. ls
cherchaient dés lors I'occasion de le décrier ou de le per-
dre, et I'on peut regarder cette journée comme le com-
mencement de la guerre cruelle, qu'ils ne cessérent plue
de faire & sa personne, asa doctrine et & ses disciples, jus-
qu'a la ruine entiere de leur nation. Ces méchants
hommes étaient assis & ses cotés et I'écoutaient avec une
maligne attention, lorsque son discours fut interrompu
par un événement singulier qui attira les yeux de tous
les spectateurs.

Quatre hommes qui portaient un paralytique étendu
dans son lit pour le présenter au Sauveur, n’ayant pu per-
cer la foule, s'avistrent de monter le malade sur le haut
de la maison, qui, suivant la coutume du pays, formait
une plate-forme découverte. Ils percérent le toit d’une
large ouverture, par laquelle ils descendirent le paralyti-
que, couché comme il était dans son lit, jusqu'aux pieds
du Sauveur et au milien de I’assemblée. Jésus ne put voir
la foi vive du malade qui implorait son secours, et la
charité industrieuse de ceux qui le présentaient, sans en
étre touchéd. L’occasion était belle de soulager un mal-
heureux, de confomdre les incrédules, de procurer la
gloire de son Pére, et d’autoriser sa mission : il en pro-
fita. Mon fils, dit-il au paralytique, prenez confiance, vos
péchés vous sont remis. Paroles profondes qui nous réve-
lent que les infirmités du corps sont souvent I'effet des
maladies de 1'dme.

A ces mots, les Scribes et les Pharisiens se mirent a



DE PERSEVERANCE. 61

raisonner et & dire en eux-mémes : Comment cet homme
peut-il tenir un pareil langage ? 11 blasphéme, il s'arroge
un pouvoir qu'il n’a pas. Qui peut remettre les péchés, si
ce n'est Dieu seul ? Jésus, ayant lu ces pensées dans leurs
ceeurs, leur dit: Pourquoi formez-vous intérieurement de
mauvais soupgons contre moi? Lequel est le plus facile
de dire & un paralytique : Vos péchés vous sont remis,
ou de lui dire : Levez-vous, prenez votre lit et marchez ?

Or, afin que vous sachiez que le Fils de 'homme a sur
la terre le pouvoir de remettre les péchés, écoutez ce que
je vais dire, et voyez quelle sera l'efficacité de mes pa-
roles. Regardant alors le paralytique : Levez-vous, lui dit-
il, c'est moi qui vous I'ordonne, emportez votre lit et re-
tournez chez vous. A I'instant 'homme se léve, charge son
lit sur ses épaules et prend le chemin de sa maison en
publiant les louanges de Dieu.

Les acclamations des assistants se joignirent aux ac-
tions de gréces du paralytique. Jamais, disaient-ils, onn'a
vu le Seigneur opérer parmi son peuple de si grandes
merveilles. Tous ensemble glorifiaient Dieu d’avoir com-~
muniqué & 'homme, un pouvoir aussi divin que celui de
remettre les péchés. En effet, le pouvoir de remettre les
péchés, encore plus que celui de guérir les maladies, était
la fin de I'Incarnation du Fils de Dieu, le plus nécessaire
comme le plus précieux de tous les biens qu'il devait pro-
curer & la nature humaine. Dela, la surprise, I'admira-
tion, la joie du peuple, en voyant que Dieu avait bien
voulu communiquer aux hommes ce droit, qui semblait
étre de tous les droits de la Divinité le plus incommuni-
cable.

Apres ce miracle Jésus partit. Tout le peuple le suivait,
et il I'instruisait selon sa coutume. Ce n’était pas sans



62 CATECHISME

dessein que le Sauveur avait entrepris cette espice de
voyage. I1 méditait une conquéte d’autant plus glorieuse
a la force de la grice, que le sujet pouvait paraitre moins
disposé a en suivre les impressions,

En passant devant la maison des Fermes, ol se payaient
les contributions imposées 4 Ia nation, il vit un homme
nommé Matthieu, assis au bureau, et lui dit : Suivez-moi.
Matthieu se leva, et, quittant tout, il le suivit. C’est lui-
méme qui, d’abord disciple, ensuite apétre, puis historien
de son maftre, nous apprend le détail de cet événement.
Afin d’honorer la nature humaine a laquelle il n’avait pas
dédaigné de s’unir, on voit constamment le Fils de Dieu
choisir des hommes de toutes les conditions, pour en
faire ses coopérateurs dans I'euvre de la Rédemption du
monde.

11 avait déja un assez grand nombre de disciples ; mais
jusque-la ils étaient tous & peu prés égaux, et il en voulait
qui tinssent le premier rang et qui fussent les péres et les
chefs du nouveau peuple qu’il allait créer sur la terre. Le
moment était venu oti il devait faire ce choix, 3 jamais
mémorable. Avant d'y procéder, le Sauveur alla sur une
montagne et y passa la nuit en priéres. Il n’avait pas be-
soin de ces préparatifs; mais il était & propos qu’il en
donndt I'exemple a son Eglise, qui s’est fait unc loi de I'i-
miter religieusement, comme nous le voyons par les
jetines et les priéres, dont elle fait toujours précéder le
choix de la consécration de ses ministres.

Dés qu'il fut jour, il appela ses disciples, parmi lesquels
il en choisit douze pour étre avec lui et i dessein de les
envoyer précher. Il les honora du nom d’Apbtres, qui si-
gnifie envoyés, en leur accordant le pouvoir de guérir les
malades et de chasser les démons.



DE PERSEVERANCE. 63

Voici le nom des douze Apbdtres : Simon, & qui Jésus
donna le nom de Pierre; Jacques, fils de Zébédée, et Jean,
frire de Jacques ; André, Philippe, Barthélemi, Matthieu
le Publicain, Thomas, Jacques, fils d’Alphée, et Judas,
son fréere, nommé Thaddée; Simon le Chananéen, sur-
nommé le Zélé, et Judas Iscariote, celui-la méme qui le
trahit.

PRIERE,

0 mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur qui guérit tout a la fois
notre esprit en 'éclairant, notre ceeur en le purifiantet
11otre corps en le soulageant : faites-nous la grice de com-
prendre et de pratiquer ses legons.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veuz prier
avjourd ' hui pour les pécheurs et les malades.

—_—



VIe LEGON
YIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIERE ANNEE (svTrE).

Sermon sur la montagne : se divise en deux parties. — Fondements de la.
socidté pouvelle : huit béatitudes. — Dovoirs des Apotres et des Prétres, —
Devoirs communs aux Prétres et aux Fiddles : puretd d’intention, pritres,
jeGne, auméne, conflance sans bornes & 1a Providence. Lépreux guéri,
serviteur du Centenler gunéri.

Le Sauveur, ayant choisi ses Apotres, descendit de la
montagne avec eux et ses autres disciples. Dans la plaine
I'attendait une multitude infinie de peunple de toute la
Judée, de Jérusalem et du pays maritime de Tyr et de Si-
don, qui étaient venus pour I'entendre et pour étre guéris
de leurs maladies: le Sauveur les soulagea tous. Aprés
avoir guéri les corps, il jugea que le temps était favorable
pour travailler au salut des dmes. Etant remonté sur la
hauteur, il s’assit au milieu de ses disciples, et prononga,
d’'une voix assez forte pour étre entendu de tout le peuple,
cet admirable discours qu'on appelle le Sermon sur la
montagne. Approchons-nous, afin de recueillir les paroles
de lumiére et de salut qui vontsortir de la bouche divine :
aussi bien est-ce pour nous qu’elles ont été dites.

Le discours du Fils de Dieu peut se diviser en deux par-
ties. La premitro regarde principalement les Apotres et
leurs successeurs dans le ministére évangélique; la seconde
g'adresse a tout le peuple présent et & tous les peuples
chrétiens, dans la suite des siécles. Fondateur d’une so-
ciété nouvelle, ou plutdt Restaurateur de la société hu-
maine dégradée par le péché, Jésus-Christ pose les fonde-
ments du nouvel ordre de choses qu'il vient établir; puis
il trace leurs devoirs aux prétres et aux fideles.



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 65

1° 11 pose les fondements du nouvel ordre de choses
qu'il vient établir. Prince dela paix, il veut qu'elle régne
au cceur de I'homme, afin qu’elle régne dans la société
universelle dont il est le fondateur. Mais le cceur de
Ihomme est comme une mer agitée, parce qu’étant fait
pour la paix ou le bonheur, il ne le cherche pas ol il est.
Le Sauveur va le lui apprendre et renverser en méme
temps toutes les idées que s’en étaient formées la raison
dégénérée, la philosophie et le judaisme méme, qui n'i-
maginaient guére d’autre béatitude que la jouissance des
richesses, des honneurs et des plaisirs.

« Bienheureux, dit le divin Précepteur du genre hu-
main, bienheureux les pauvres d’esprit, car le royaume
des cieux leur appartient. » Par les pauvres d’esprit, on
entend : ceux qui ont tout quitté pour suivre Jésus-Christ ;
ceux qui, au milieu des richesses, ont I'esprit détaché des
biens de la terre; ceux qui naissent et qui vivent dans la
pauvreté, sans murmure et sans impatience. La félicité
éternelle leur appartient i tous, sous le titre majestueux de
royaume.

« Bienheureux ceux qui sont doux, car ils posséderont
la terre;

« Bienheureux ceux qui pleurent, carils seront consolés

« Bienheureux ceux qui ont faim et soif de la justice,
car ils seront rassasiés;

« Bienheureux ceux qui sont miséricordieux, car ils ob-
tiendront miséricorde ;

« Bienheureux ceux qui ont le ceeur pur, car ils verront
Dieu ;

« Bienheureux les pacifiques, car ils seront appelés en-
fants de Dieu;

« Bienheureux ceux qui souffrent pour la justice, car le

. 3



66 CATECHISME

royaume des cieux leur appartient. Vous serez bienheu-
reux lorsqu'a mon sujet les hommes vous chargeront
d’opprobres, qu'ils vous persécuteront, qu'ils diront de
vous toute sorte de mal contre la véritd. Réjouissez-vous
et faites éclater votre joie, parce que la récompense qui
vous attend dans le Ciel est grande. Car c'est ainsi qu'ils
ont persécuté les Prophétes qui ont été avant vous. »

Le mépris, la crainte méme des richesses, des honneurs
et des plaisirs ; I'amour de la pauvreté, des humiliations,
des souffrances; le désir ardent, sincére, efficace de toutes
les vertus : voila donc le fondement du Christianisme et
les conditions du bonheur. Que tous les hommes prati-
quent ces divineslegons, et la société cesse d’étre une aréne
sanglante ol toutes les passions déchainées se disputent
les biens sensibles ; le Ciel est descendu sur la terre, et le
monde est régénéré : c’est le but du Sauveur.

2° 11 trace aux Prétres leurs devoirs. Toutes ces vérités,
si hautes et si dures & 'homme dégradé, le fils de Dieu les
préchait lui-méme dans la Judée, et il donnait I'exemple
des vertus qu'elles commandent. Apreés lui, ces mémes vé-
rités devaient étre annoncées dans 'univers entier. Quelle
fidélité dans ceux qui seront chargés de cetauguste minis-
tire, afin de ne pas retrancher un seul iota du code régé-
nérateur | Mais surtout quelle sainteté, puisque 1'exemple
des prédicateurs est 'Evangile des peuples et la sanction
de la doctrine ! Le divin Maitre s'empresse de la recom-
mander aux Apdtres et en leur personne 4 tous leurs suc-
cesseurs.

« Vous étes la lumitre du monde, leur dit-il ; vous étes
le sel de la terre, vous étes comme une ville batie sur une
montagne, exposée A tous les regards du Ciel et de la
terre. » Brillez d’une telle sainteté, que tous ceux qui vous



DE PERSEVERANCE. 61

verront glorifient votre Pére qui est dans le Ciel. La Reli-
gion dont vous étes les ministres et les conservateurs n’est
pas une religion nouvelle, c'est le perfectionnement de la
loi ancienne. Or, si la sainteté était exigée des ministres
de la loi mosaique, a plus forte raison est-elle un de-
voir pour les ministres de l’Evangile; et le Sauveur se
hite de leur montrer la supériorité de la loi de grace
sur la loi de crainte, son étendue, sa rigoureuse obli-
gation.

3° 11 trace aux Fideles leurs devoirs. Aprés avoir exposé
les obligations particuliéres des chefs de la société nouvelle
qu’il établit, Notre-Seigneur rappelle les devoirs communs
a tous les Chrétiens, aux Pasteurs et aux brebis. Il insiste
surtout sur ce point essentiel qui est 'abrégé de I'Evangile
et 'héroisme de la veriu : 'amour du prochain et des en-
nemis.

« Voici ce qu’on vous a enseigné, dit le divin Législa-
teur : Vous aimerez votre prochain et vous hairez votre
ennemi. Et moi je vous dis : Aimez vos ennemis, faites du
bien & ceux qui vous haissent, bénissez ceux qui vous
maudissent, priez pour ceux qui vous persécutent et pour
ceux qui vous calomnient, afin que vous soyez les enfants
de votre Pére céleste, qui fait lever son soleil sur les bons
et sur les méchants, et qui fait tomber la pluie sur les jus-
tes et sur les pecheurs. Car si vous n’aimez que ceux qui
vous aiment, quelle récompense méritez-vous ? Les Publi-
cains ne le font-ils pas ! ? Et si vous ne saluez que vos
fréres, que faites-vous d’extraordinaire ? Les paiens mémes

1 Chez les Juifs, on nommait Publicains ceax qui percevaient les impots.
Is étafent trés-odieusx aux Juifs, qui, se croyant libres parce qu’ils descen-
daient d’Abraham, ne les regardaient en quelque sorte que comme des voleurs
publica. Pout-btre l'étaient-ils en secret.



68 CATECHISME

ne le font-ils pas? Soyez donc parfaits comme votre Pere
céleste est lui-méme parfait. »

Telle est la perfection a laquelle nous sommes appelés
par le Christianisme. Elle nous est donnée comme modéle,
non pas pour que nousl’'égalions, car quiest parfait comme
Dieu ? mais pour que nous travaillions & 'acquérir et & lui
donner sans cesse de nouveaux accroissements, par la rai-
son méme que nous ne I'égalerons jamais. Afin que nous
mettions & profit tout ce qui peut nous conduire & cette
perfection sublime, le divin Maitre recommande surtout
la pureté d'intention, qui donne un prix infini aux moin-
dres ceuvres.

Mais cette pureté d'intention, base nécessaire de toutes
les véritables vertus, ainsi que cette perfection divine
laquelle nous sommes obligés, comment y parvenir ? Tout
cela n’est-il pas évidemment au-dessus de nos forces? Le
Sauveur, qui prévoyait 'objection, se héate d'y répondre.
Avec cette bonté touchante qui le caractérise, il nous met
en main un moyen infaillible d’atteindre le but sublime
auquel il nous appelle: c’est la priere.

«Ne vous effrayez pas, dit-il; demandez, et on vous
donnera; cherchez, et vous trouverez; heurtez, et 'on vous
ouvrira. En effet, qui de vous, si son fils lui demande du
pain, lui donnera une pierre? Ou, §'il lui demande un
poisson, lui donnera-t-il un serpent? Si donc vous, tout
insensés, tout imparfaits, tout méchants que vous &tes,
vous savez donner de bonnes choses a vos enfants,combien
plus voire Pére qui est dans le Ciel en donnera-t-il & ceux
qui lui en demandent! Or, voici comment vous prierez.
Vous direz : Notre Pere qui étes au Ciel, que votre
nom, etc.

A la pritre, le divin Législateur veut qu'on ajoute le



DE PERSEVERANCE. 69

jetine et Pauméne. Il prend de 13 occasion de combattre
Vavarice, et, suivant sa coutume, il attaque cette passion
jusque dans sa racine, c’est-3-dire jusque dans le cceur
humain. Gardez-vous bien, dit-il, de 'empressement & ac-
cumuler des trésors sur la terre, de l'or, de Vargent, de
riches habits. La rouille consume les métaux, les vers ron-
gent les vétements, les voleurs, habiles & creuser partout,
enlevent les uns et les autres. Placez vos trésors dans le
Ciel et jusque danslesein de votre Pére céleste. Les bonnes
ceuvres que vous y déposerez y seront en stireté; 1a, vos
trésors ne seront exposés ni a I'avidité des voleurs, ni aux
déchets de la rouille, ni aux morsures des vers. N'ayant
de bien que dans le Ciel, vous vous rendrez des hommes
célestes, car chacun est attiré et comme possédé par ce
qu'il posséde : ot est le trésor de 'homme, 1a est aussi son
ceeur.

« Ne vous flattez point qu'il vous soit possible de vous
partager sur ce point pas plus que sur les autres, et de
servir deux maitres 3 la fois : Dieu etle démon de la ri-
chesse. C’est pour cela que je vous défends de penser, avec
inquiétude, aux moyens de vous procurer des aliments
pour vivre et des habillements pour vous vétir. La vie
n’est-elle pas plus précieuse que la nourriture? Le corps
ne l'est-il pas plus que les vétements? Comment donc
Celui qui vous donne la vie et le corps, manquerait-il de
vous donner des vétements et la nourriture ?

« Regardez les oiseaux du Ciel : ils ne stment point, ils
ne moissonnent point, ils n’ont ni greniers ni provisions;
mais votre Pére, qui est dans les Cieux, lui qui est leur
Créateur et non leur Pére, prend soin de les nourrir. N'étes-
vous pas plus qu’eux? D’ailleurs, & quoi bon vous inquié-
ter? Qui de vous peut ajouter 2 sa taille une seule coudée?



70 CATECHISME

Ce que je vous dis de la nourriture, étendez-le aux véte-
ments.

« Considérez les lis des champs; voyez-les croitre et s’é-
lever: ils ne filent point, ils ne travaillent point. Je vous
le dis cependant, et il est vrai, Salomon, dans le plus
grand appareil de sa magnificence, n’était pas aussi bien
paré que l'est un de ces lis. Or, si un lis, qui n’est, aprés
tout, qu'une plante champétre, qu’on voit aujourd’hui sur
la terre et qu’on jette demain au feu, Dieu le revét et 'orne
de la sorte, combien plus aura-t-il soin de vous, 4 hommes
de peu de foi!

« Gardez-vous donc bien de vous laisser tourmenter par
ces sortes de soins et de dire avec inquiétude et défiance:
Ot trouverons-nous de quoi boire et de quoi manger ? Qui
nous fournira de quoi nous vétir? Ce sont la des inquié-
tudes paiennes. Votre Pére céleste sait bien que vous avez
besoin de toutes ces choses, il peut vous les fournir et il le
veut. Cherchez donc avant fout le régne de Dieu et les
vertus qu'il commande. Tout le reste vous sera donné
comme par surcroit. »

Evitons cependant d’outrer les paroles du divin Maitre.
Celui qui nous défend les sollicitudes, nous commande le
travail; celui qui nous interdit la défiance sur les besoins
de la vie,nous ordonne d’y étre assez attentifs pour les
représenter tous les jours & Dieu. Celui qui s'indigne de
notre asservissement aux nécessités du corps, jusqu'a
traiter de conduite paienne, I'étendue de nos provoyances
sur des jours qui ne luiront peut-étre jamais pour nous, a
eu dans les mains de ses disciples des réserves pour les
jours suivants. Les paroles d'un Dieu ne peuvent pas se
conduire ou étre démenties par ses actions.

Qu’a-t-il donc prétendu par l'espéce d’exces, que parait



DE PERSEVERANCE. "

renfermer la lettre de son instruction? Nous faire bien
sentir I'excés monstrueux de notre attachement aux biens
de la terre; I'exces de I'oubli olt nous vivons sur les soins
de la Providence ; 'excés de la préférence que nous don-
nons a nos besoins temporels sur les besoins de nos d4mes;
I'excés du découragement, qui, dans l'insuffisance de nos
propres travaux, nous empéche de découvrir une res-
source dans le souverain Maitre, que tant de fois tous les
jours nous appelons notre Pere.

Il veut bien que nous veillions 3 nous maintenir dans
I'état ou il nous a placés, mais sans nous faire les adora-
teurs du dieu des richesses. Il consent que nous ayons de
la prévoyance pour les besoins de nos personnes et pour
ceux de nos familles, mais sans donner a ces soins une in-
quiétude qui absorbe le soin du salut, et qui fasse dispa-
raitre le fonds des pauvres. Il permet que nous réservions
quelque chose pour le lendemain, mais avec si peu d'at-
tache, que dans les conjonctures ou la gloire de son nom,
le soulagement du prochain, le progrés de I'Evangile,
demandent de nous de grands sacrifices, nous sachions
nous oublier, et, 8'il le faut, nous sacrifier.

Le mépris de la terre et I'amour du ciel et de tout ce
qui conduit au ciel, telles sont les bases divines sur les-
quelles Notre-Seigneur établit sa religion. Voilid comment,
d’un seul coup, il abat jusque dans le ceeur de 'homme
I'amour déréglé des richesses, des honneurs, des plaisirs,
la vengeance, la haine, toutes les passions mauvaises,
tristes fruits du péché et causes de tous les maux du
monde. Voild comment, rappelant 'homme a sa perfec-
tion primitive, il assure son bonheur méme dés cette vie,
et se montre véritablement son Sauveur.

Aussi, le Fils de Dieu conclut son admirable discours



72 CATECHISME

par ces admirables paroles : « Celui qui écoutn leg pa-
roles que je viens de dire, et qui régle sa vie sur ma doc-
trine, ressemblera & un homme sage qui a béti sa maison
sur le roc. Les pluies sont tombées, les torrents se sont
débordés, les vents ont soufflé : tout s'est réuni pour ren-
verser I'édifice ; mais il n’est pas tombé, car il était fondé
sur la pierre. Celui, au contraire, qui écoute mes paroles
sans en profiter et sans les metire en pratique, ressemble
a un homme insensé qui bitit sa maison sur le sable.
La pluie vient, les torrents se débordent, les vents soufflent
et la maison s’écroule; et les débris dispersés annoncent
aux passants la folie du maitre. »

Apres ce discours, le plus beau que I'oreille de I’homme
ait jamais entendu, les auditeurs, frappés d’admiration,
s'écritrent plus vivement qu'ils n’avaient jamais fait:
Non, nos Docteurs et nos Scribes ne sont rien en compa-
raison du Maitre qui vient de nous parler.

De son coté, le Sauveur, qui, pour la consolation de ceux
qui I'écoutaient, avait coutume d’accompagner ses dis-
cours de quelque événement extraordinaire, dont il faisait
comme la conclusion et la preuve de sa morale, avait tel-
lement disposé les choses, qu’a la suite de sa prédication,
il avait ménagé I'occasion d’un miracle. Dés qu’il fut des-
cendu de la montagne, il se trouva environné d’une foule
innombrable qui I'attendait 1.

En méme temps un lépreux vint a lui, I'adora et lui dit,
prosterné contre terre : Seigneur, si vous voulez, vous
pouvez me guérir. Jésus eut pitié de lui, et, étendant sa

1 Nous avons vu le Sauveur prier avant d’instruire, et, aprds avoir instruit,
nous le voyons confirmer sa doctrine par des auvres miraculeuses. A chaque
pas de sa vie publique, nous trouvons la méme économie, Oh ! quel exemple
pour les maities et les supéricurs!



DE PERSEVERANCE. 73

main, il le toucha et lui dit: Je le veux, soyez guéri. Des
qulil eut parlé, la lepre de cet homme disparut, et il se
trouva guéri. Jésus le fit retirer aussitét et lui dit : Gardez-
vous bien de dire ceci a personne.

Vous nous demandez peut-étre pourquoi le Sauveur
exigeait de temps en temps le secret sur les miracles qu'il
opérait? De plusieurs raisons qu'on en donne, la seule qui
ait quelque probabilité, c’est qu'il voulait apprendre a ses
disciples et a tous ceux a qui il devait communiquer le
don des miracles, a les cacher autant qu'il serait en leur
pouvoir, afin de se dérober ainsi aux applaudissements
des hommes et aux périlleuses atteintes de la vaniié. Au
reste, contentons-nous de savoir qu’il en avait de trées-
dignes de sa sagesse, tirées de la circonstance du temps, du
lieu ct des personnes.

Allez seulement vous montrer aux Prétres, continua
Jésus en s’adressant aux lépreux, et offrez-leur les présents
exigeés par la loi de Moise en preuve de votre guérison. Ce
fut par déférence pour la loi que le Sauveur l'obligea a
cette démarche; car lui-méme accomplit la loi de Moise
dans tous les points qui le concernaient.

Un pauvre malade, subitement délivré de ses douleurs
et d'une humiliante confusion, a bien de la peine a ne pas
divulguer les bontés de son libérateur et A se taire sur son
pouvoir. Le lépreux était si transporté de joie, ou qu’il
ne comprit pas I'ordre de Jésus-Christ, ou qu'il ne se crut
pas obligé d’obéir. A la verité, il se retira de la présence
du Sauveur; mais il dit la chose hautement et la répandit
partout. L'imprudence ou la gratitude attirait & Notre-Sei-
gneur un surcroit de peine. La multitude de ceux qui V’as-
siégeaient, comme malgré lui, le ménageait si peu, que, ne
pouvant plus se montrer dans la ville, il était contraint de



14 CATECHISME

se cacher pour prier dans les lieux déserts. Sa tendre cha-
rité I'obligea bientdt d’en sortir, et le fit retourner aux
lieux qu'il évitait avec tant de soin. Il vint donc 3 Ca~
pharnaiim, ol il trouva ce que sa bonté prévenante y était
venue chercher.

Un Centurion, c’est-2-dire un officier qui commandait
cent soldats, vint implorer son secours. Il le fit comme
ont coutume de faire les gens de guerre quand ils ont de
la religion et de la foi, de cette manidre simple et franche
qui gagne le cceur des hommes, et qui assure auprés de
Dieu le succes de la priere. Seigneur, dit-il 2 Jésus, j'ai
chez moi un domestique retenu au lit par une paralysie,
et il souffre de violentes douleurs. Eh bien! lui dit le
Sauveur, j’irai et je le guérirai.

Ah! Seigneur, reprit le Centurion confus, je ne suis
pas digne que vous veniez dans ma maison. Sans sortir
du lieu ol vous étes, dites seulement une parole! et le
malade sera guéri. Je sais que les maux les plus opinid-
tres vous obéissent, comme font les soldats 2 leur com-
mandant. Or, moi je ne suis qu'un officier subalterne,
soumis a I'autorité d’un autre : je n’ai que cent hommes
sous mes ordres. Néanmoins, mes soldats sont si dépen-
dants de mes volontés, que je n’ai qu'a parler pour les
mettre en action. Que je dise a celui-ci : Va en tel endroit,
ilyva; que je dise & un autre : Viens, et il vient : que

1 La traduction littérale de ces mots : Dic fanfum verbum, etc., présente
un sens admirable et tout & fait en rapport avec les paroles que dira bientot
o Centenier : Dic tantum verbo, dites seulement & votre parole, commandez
seulement & votre parole; et, semblable & un messager fidtle et tont-puis-
sant, elle ira, elle fera votre commission, elle guérira mon domestique : car
vous &tes tout-puissant, et celuj qui pent tout optre ce qu'il veut en parlant,
malgré les difficultés et les distances. Nihil enim, dit saint Augustin, medium

est interopus Dei atque praceptum, quia in pracepto est opus... quia volun-
{as Dei potestas est. {Homil, in Luc,, 1ib. V, n, 1.)



DE PERSEVERANCE, %

je dise 2 mon domestique : Fais ceci, et il le fait. Com-
bien plus vous, dont la puissance est souveraine et indé-
pendante, vous ferez-vous obéir de toutes les créatures
par un seul de vos commandements!

Cette profession de foi, noblement et naivement expri-
mée sous une comparaison militaire, avait sans doute
quelque chose de bien touchant dans la bouche d'un
Gentil. Le Sauveur, sans en étre surpris, parce qu’il ne
pouvait I'étre de rien, ne laissa pas de marquer I'admira-
tion qu’elle lui causait. Il en profita pour faire aux Juifs
une legon bien utile.

Je vous l'assure en vérité, leur dit-il, depuis que je
préche parmi vous, je n'ai point trouvé une grande foi
dans Israél. C'est ainsi qu'une multitude de Gentils vien-
dront de I'Orient et de 1'Occident, et seront admis au
royaume des Cieux, et 1, ils seront assis au festin éternel
avec Abraham, Isaac et Jacob, en qualité de légitimes en-
fants de ces saints Patriarches dont ils auront imité la foi.
Pour les enfants du royaume, c’est-a~dire les Israélites, en-
fants des Patriarches selon la chair, et destinés 3 étre les
premiers sujets de 1'Eglise, ils seront livrés aux ténebres
de leur incrédulité, d’otr ils passeront dans les ténébres
éternelles ; 13, il y aura des pleurs et des grincements de
dents. Allez, dit ensuite le Sauveur au Centenier, et qu'il
vous soit fait selon votre foi; au méme moment ol Jésus

parlait, le serviteur fut guéri.
PRIERE.

O mon Dieu! qui étes tout amour, je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur pour nous instruire et nous
guérir de toutes les suites du péché. Faites-nous la grice
d’aimer, comme il nous I’a recommandé, la pauvreté, les



76 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

humiliations, les souffrances ; donnez-nous aussi I'esprit
de priére, afin que nous puissions parvenir a la perfection
que vous demandez de nous.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veux prier
pour ceux qui me feront du mal.



VII* LEGON

VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — DEUXIEME ANNEE.

Résurrection du fils de la veuve de Naim, — Disciples de Jean-Baptista, —-
Multiplication des pains. — Pierre marche sur les eaux. — Promesse de
PEucharistie. — Pierre choisi pour chef de 'Eglise. — Transfiguration.

Aprés la guérison du serviteur du Centenier, le Sauveur
fit plusieurs autres miracles. I! rendit la santé & une
femme travaillée d*une perte de sang depuis douze ans, il
ressuscita une jeune fille et donna au peuple un grand
nombre d'instructions. Ses Apdtres furent envoyésdans les
lieux ol il ne pouvait se rendre, afin d'y précher le
royaume de Dieu, guérir les malades et chasser les dé-
mons. Pendant leur absence, il voulut lui-méme faire une
mission. Il s’associa un certain nombre de disciples des-
tinés & un ministére inférieur, et qui devaient travailler
sous les ordres des premiers ministres. C'est ainsi que le
Sauveur jetait les fondements de la hiérarchie ecclésias-
tique. A dessein de les former & leurs emplois, il voulut
alors les avoir pour coopérateurs et pour témoins de ses
merveilles.

Un jour donc qu'il marchait en leur compagnie, suivi
d’'une foule innombrable de peuple , il prit le chemin
d’une ville appelée Naim. Comme il approchait de la
porte de la ville, il se trouva, par un de ces hasards appa-
rents, qui n’en étaient jamais pour le Sauveur, qu’on por-
tait un mort au lieu de sa sépulture.

C'était un jeune homme, fils unique d'une veuve. La
mére suivait le cercueil, et il y avait avec elle un grand
nombre de personnes de la ville : elle pleurait amérement.



"8 CATECHISME

Dés que le Sauveur la vit, il fut touché de compassion et
lui dit : Ne pleurez point ; puis, s’étant approché, il toucha
le cercueil. Ce peu de paroles disaient beaucoup dansla
bouche de I'Homme-Dieu, elles annoncaient un miracle
et ii Iopéra. Ceux qui portaient le cercueil s’arrétérent.
Alors, prenant ce ton absolu qui ne convient qu'a I’Arbi-
ire souverain de la vieet de la mort : Jeune homme, dit-il,
levez-vous, c’est moi qui vous I'ordonne. Le mort entend,
se met sur son séant et commence & parler ; et Jésus le
rend & sa mére.

Tous les spectateurs furent saisis de crainte. Néanmoins
leur admiration éclata subitement en actions de grices.
D’une voix unanime ils sécrierent en bénissant le Sei-
gneur : Le grand Prophéte a paru parmi nous, et Dieu a
visité son peuple. Cette expression désignait le Messie et
I'heureux temps de sa venue.

Le bruit de ce miracle se répandit dans toute la Judée
et dans tous les pays circonvoisins. Il parvint jusqu’aux
oreilles de Jean-Baptiste, qui était alors dans la prison ou
P'avait fait mettre le coupable Heérode. Le saint précurseur
envoya donc deux de ses disciples aupres de Jésus pour
lui faire cette question : Ktes-vous celui qui devez venir,
ou bien devons-nous en attendre un autre ?

Il n'est pas difficile de pénétrer son dessein. Jean ne
pouvait ignorer ce qu’était Jésus, lui qui le faisait connai-
tre aux autres, ni commencer & douter s'il était le Messie
lorsqu'il faisait des miracles, lui qui 'avait reconnu pour
tel avant qu'il en et fait. Mais ses disciples, toujours
trop prévenus en faveur de leur mattre, doutaient encore
si Jésus lui était préférable. Pour achever de les convain-
cre, Jean voulut qu'ils le vissent de leurs propres yeux.

Les deux députés, qui étaient apparemment des plus in~



DE PERSEVERANCE. Y

crédules, étant donc venus trouver Jésus : Jean-Baptiste,
lui dirent-ils, nous a envoyés vous dire : Est-ce vous qui
devez venir, ou bien, devons-nous en attendre un autre ?
Avant de leur répondre, Jésus fit ce que Jean avait prévu.
Sur-le-champ il fit approcher les infirmes, les malades,
les aveugles, les boiteux et les possédés qui étaient dans
la foule ; il les guérit et les délivra tous. Puis, se fournant
vers les deux envoyés : Allez, leur dit-il, rapportez a Jean
ce que vous avez oui et ce que vous avez vu : les aveugles
voient, les boiteux marchent, leslépreux sont purifiés, les
sourds entendent, les morts ressuscitent, 'Evangile est
préché aux pauvres : et heureux quiconque ne se scanda-
lisera pas & mon sujet.

Cette réponse est adressée a Jean, parce que la demande
avait été faite en son nom; mais au fond elle était pour
les disciples, par qui la demande avait été faite. Or, la
réponse du Sauveur était sans réplique; car le Pro-
phete Isaie prédit qu'au temps du Messie les yeux des
aveugles s’ouvriront, et que les oreilles des sourds enten-
dront, qu’alors le boiteux sautera comme le cerf, et que
la langue des muets sera déliée. Il est visible que Notre-
Seigneur fait allusion & ces paroles, ce qui devient pour
les disciples de Jean une double preuve, celle des miracles
et celle de I'accomplissement des prophéties.

Dés qu'ils furent partis, Jésus prit occasion de leur
ambassade pour faire de son Précurseur un magnifique
éloge. Il dit que le temps des promesses a duré jusqu’ala
venue de Jean-Baptiste ; qu'apres sa prédication, I'accom-
plissement doit succéder aux promesses, la vérité aux fi-
gures ; que si les Juifs connaissaient bien Jean-Baptiste,
ils verraient qu’il est le dernier des organes de la loi, et
que lerégne du Messie est arrivé,



80 CATECHISME

Mais non, ajoute le Sauveur, vous ne le connaissez pas
plus que vous ne me connaissez ; vous ne profitez pas mieux
de ses discours et de ses exemples que des miens. Jean-
Baptiste s’est montré austere et mortifié, et vous avez dit,
vous autres Pharisiens : Il est possédé du démon. Le Fils
de 'homme, au contraire, est venu mangeant et buvant,
menant une vie commune et ordinaire, et vous dites :
C’est un homme de bonne chére, il est 'ami des Publi-
cains et des pécheurs.

Ainsi, sous quelque forme que la sagesse se présentit 2
eux, les Juifs trouvaicnt des raisons pour se dispenser de la
suivre. Hélas! combien de Juifs parmi les Chrétiens ! Le
Sauveur conclut par ces touchantes paroles : Venez donc
4 moi, vous tous qui gémissez sous le poids de vos mi-
séres, qui résistez avec peine aux attraits de la concupis-
cence, je vous délivrerai de vos faiblesses, je soulagerai
votre travail, je vous reléverai de vos chutes. Prenez mon
joug sur vos épaules, et apprenez de moi que je suis doux
et humble de cceur, et vous trouverez le repos de vor
dmes : car mon joug est doux et mon fardeau léger.

Peu apris, Jean-Baptiste fut mis &8 mort par ordre
d’Hérode. Le Sauveur, de son cdté, se rendita Caphar-
naiim, ol il ne séjourna que quelques jours. Suivi de ses
Apbtres, il passa la mer de Tibériade, et entra dans une
vaste solitude ; mais les peuples, attentifs a toutes ses dé-
marches, trouvérent moyen de I'y joindre afin d’écouter
ses lecons et obtenir 1a guérison de leurs maux. C'est pour
les récompenser de leur fidélité en subvenant a leurs be-
soins, qu’il multiplia miraculeusement cinq pains et deux
petits poissons, dont il rassasia cinq mille hommes, sans
compter les femmes et les enfants.

Frappé de tant de puissance et de tant de bonté, le peu-



DE PERSEVERANCE. 81

ple voulut le faire roi : Car, disait-il, c’est bien lui qui est
le Christ, le grand Prophéte qui doit venir dans le monde.
Mais, comme ils étaient faussement persuadés que le Christ
porterait la couronne temporelle d’Israél, Jésus, pour les
détromper, s'échappa et s’enfuit sur une montagne, ot il
passa seul toute la nuit en oraison.

Durant ce temps, les Apdtres naviguaient avec bien de
la peine sur la mer de Tibériade : une grande tempéte me-
nagait de les engloutir. Touché de leur détresse, Notre-Sei-
gneur descendit, vers la pointe du jour, de la montagne et
vint & eux en marchant sur les flots. Ce spectacle les rem-
plit d’une telle crainte, qu'ils poussérent un cri d’alarme.
Jésus les rassura en leur disant : Ayez confiance, c’est moi,
ne craignez point. Pierre, selon sa coutume, plus aisé 3
raffermir et plus prompt & s'enflammer que les autres
Apbtres, signala son tendre amour pour son divin Maitre.
Seigneur, lui cria-t-il, si c’est vous, ordonnez que j’aille
3 vous en marchant sur les eaux. Le Sauveur lui dit:
Viens. Et Pierre vint i lui en marchant sur les eaux.

Tous ces miracles, et surtout celui de la multiplication
des pains, n'étaient que le prélude et I'annonce d'un autre
bien plus admirable. Par cette multiplication merveil-
leuse, le Fils de Dieu avait voulu préparer les esprits au
grand prodige de I'Eucharistie. En effet, dés le soir méme,
étant de retour & Capharnaiim, il annonga au peuple qui
était venu I'écouter, plus nombreux que la veille, qu'il
leur donnerait un pain meilleur que celui dont il les avait
rassasiés, un pain plus céleste que la manne dont leurs
péres g'étaient nourris dans le désert.

C'est moi, leur dit-il, qui suis le pain vivant descendu
du Ciel. Vos péres ont mangé 1a manne dans le désert, et

ils sont morts. Mais pour ce pain descendu du Ciel, dont
u, ¢



82 CATECHISME

je vous parle, il est tel que celui qui en mange ne mourra
point. C'est moi, je vous le dis encore, c’est moi qui suis
descendu du Ciel, c’est moi qui suisle pain vivant : quicon-
que mangera de ce pain recevra le germe de I'i:zamorta-
lité et le gage d’une vie éternellement heureuse. Ce pain,
que je vous donnerai quand le temps sera venu, c’est ma
chair qui sera immolée pour le salut du monde.

Les Juifs, d’ailleurs si grossiers et si difficiles & persua-
der, comprirent parfaitement que le Sauveur promettait
sa chair pour étre réellement et véritablement mangée. S'il
y eut division parmi eux, ce ne fut pas sur la manieére
d’entendre la promesse, mais sur la maniére dont elle se-
rait exécutée. Ils disputaient donc entre eux, disant: Com-
ment cet homme-ci peut-il nous donner sa chair 8 manger?

Loin de les détromper, le Sauveur ne répondit & leur
embarras, que par une nouvelle confirmation de sa doc-
trine. En vérité, reprit-il, en vérité, je vous le dis : si vous
ne mangez la chair du Fils de I'homme, et si vous ne
buvez son sang, vous n’aurez point la vie en vous. Au con-
traire, celui qui mange ma chair et qui boit mon sang a
la vie éternelle. Il en porte le gage dans lui-méme, et je
le ressusciterai au dernier jour, pour lui faire posséder un
bonheur qui ne finira jamais ; car ma chair est vraiment
une nourriture, €t mon sang est vraiment un breuvage.
Celui qui mange ma chair et qui boit mon sang, demeure
en moi et moi en lui. Et de méme que mon Pére, qui est
le Dieu vivant, m’a envoyé sur la terre, et que je ne vis que
pour mon Pere ; ainsi, celui qui me mange vivra pour moi.
Je vous le répete, c’est ici le pain descendu du Ciel. Il n’en
est pas comme de vos péres, qui ont mangé la manne et
qui sont morts; celui qui mange ce pain-ci vivra éternel-
lement.



DE PERSEVERANCE. 82

Telle fut 'annonce du grand mystére de nos autels, mys-
tére qui tient une si grande place dans le plan de la Ré-
demption. En effet, quel était le but de I'Incarnation,
sinon de rapprocher 'homme et Dieu, séparés par le pé-
ché, en les unissant d’'une union intime et permanente ?
Or, voici 'admirable maniére dont s’accomplit dans I'Eu-
charistie cette union déifique.

La vie reside en Dieu comme dans sa source ; de 14 elle se
répand sur ’humanité de Jésus-Christ, qui lui est unie. A
son tour I'humanité de Jésus-Christ s’unit aux hommes
par la manducation, et leur communique la vie dont elle
est remplie et toute pénétrée. Cette vie se prend dans le
sens le plus étendu et le plus excellent. C’est en méme
temps la vie de la grice, la vie de la gloire, et méme la
vie naturelle qui consiste dans I'union éternelle de I'ime
avec le corps.

En voyant le Sauveur insister avec tant de force sur la
manducation de sa chair, il y en eut parmi ses disciples
qui se dirent entre eux : Ce discours est dur, et comment
le concevoir ? Ils disaient cela & voix basse ; mais Jésus,
connaissant en Jui-méme qu’ils en murmuraient, leur dit:
Cela vous scandalise ! que sera-ce donc lorsque vous aurez
vu le Fils de 'homme remonter ot il était auparavant, et
qu’il faudra néanmoins croire que cette chair, en méme
temps qu'elle est au Ciel, est donnée en nourriture sur la
terre ? Ainsi, le Sauveur n’adoucit ni ne change en rien le
sens de ses paroles. Il a promis de donner sa chair & man-
ger et son sang a boire ; il affirme, il répete qu'il en sera
ainsi, méme aprés son ascension dans le Ciel : comment
douter quand un Dieu a parlé ?

Apres ce discours, le Sauveur quitta Capharnaiim et par-
courut divers cantons de la Galilée. C'est dans ce nouveau



84 CATECHISME

voyage qu’il confondit les Pharisiens en montrant jeur
hypocrisie et le ridicule de leurs traditions superstitieuses.
1 guérit aussi lafille dela Chananéenne, fit plusieurs autres
miracles, et surtout il annonga en termes formels le grand
miracle de sa résurrection.

Les Scribes et les Pharisiens venaient de lui demander
quelque signe extraordinaire dans le Ciel et dans les airs.
Mais Jésus, & qui, si I'on peut parler de la sorte, les mi-
racles échappaient quand ils étaient sollicités par une hum-
ble confiance, n’avait garde de les prodiguer & une curiosité
orgueilleuse. Cette race perverse, dit-il, demande un mi-
racle dans le Ciel, et il ne lui sera point donné ; elle n’en
aura point d'autre que celui du Prophéte Jonas. Car,
comme ce Prophéte fut trois jours et trois nuits dans le
ventre de la baleine ; ainsi le Fils de 'homme sera trois
jours et trois nuits dans le sein de la terre. Jonas, sorti
vivant du sein de la baleine, fut un miracle si grand pour
les Ninivites, qu'ils crurent & sa parole et firent pénitence ;
de méme, le Fils de 'homme, sorti du tombeau trois jours
aprés sa mort, sera le grand miracle réservé a cette géné-
ration, afin qu'elle croie & mes paroles.

Dans le cours du méme voyage, Jésus fit 2 saint Pierre
la magnifique promesse de I'établir prince de son Eglice.
On était arrivé prés de la ville de Césarée de Philippes,
lorsque Notre-Seigneur demanda & ses Apbires : Que dit-
on du Fils de 'homme ? Ses disciples répondirent : Les
uns disent que c’est Jean-Baptiste, les autres Elie, les autres
Jérémie, d’auires que c’est un des anciens Propheétes qui
est ressuscité. Et vous, continua-t-il, qui dites-vous que je
suis ? Simon-Pierre, prenant la parole, lui répondit sans
hésiter : Vous étes le Christ, le Fils du Dieu vivant : Jésus
lui repartit : Tu es bien heureux, Simon, fils de Jean ; car



DE PERSEVERANCE. 85

ce n'est point la chair et le sang qui te I'ont révélé, mais
mon Pére qui est dans le Ciel.

Ensuite, lui rendant en quelque sorte témoignage pour
témoignage, et voulant lui apprendre ce qu'il ait et ce
qu'il serait toujours dans ses successeurs : Et moi, ajouta
le Sauveur, je te dis que tu es Pierre, et sur cette pierre je
batirai mon Eglise, et les portes 1, c’est-a-dire les puissan-
ces de I'enfer, ne prévaudront point contre elle. Je te don-
nerai les clefs du royaume des cieux : tout ce que tu lieras
sur la terre sera lié dans le Ciel, et tout ce que tu délieras
sur la terre sera délié dans le Ciel.

Il annonca ensuite sa Passion aux Apdtres, les oppro-
bres, les outrages indignes, la mort enfin qu’il allait bien-
tdt souffrir. L'immortalité promise & I'Eglise en dépit de
Penfer et des passions humaines conjurées contre elle, jointe
a I'accomplissement visible de cette promesse depuis dix-~
huit siecles, suffit sans doute pour nous prouver la divinité
du Sauveur et lever & nos yeux le scandale de la croix :
mais les Apdires ne devaient pas &tre témoins de ce mira-
cle. Pour affermir leur foi contre le scandale de ses humi-
liations, le Sauveur ménagea un nouveau prodige dont
but était de prouver, avec évidence, qu’il était bien réelle-
ment le Fils de Dieu, Dieu lui-méme, et que, ¢'il sounffrait,
c’était parce qu’il le voulait bien.

En effet, six jours aprés, le divin Maitre se trouvait avec
ses disciples au pied d’une haute montagne, enviroané
d’une grande multitude A qui il avait expliqué & son ordi-
naire les vérités du salut. L'instruction finie, il se retira

1 Dans PEcriture, les portes signifient souvent la puissance. En voici la
raison : c'était anx portes des villes que les anciens, les magistrats, en un ot
les puissants et les chefs de la ville, 8'assemblaient pour rendre la justice.
De I3 est venu l'usage de prendre le mot porte pour punissance.



86 CATECHISME

sur la montagne pour prier, en se faisant accompagner de
Pierre et des deux fréres Jacques et Jean, fils de Zébédéc.
1l voulut que les trois disciples qu'il avait choisis d’avance
pour étre les seuls témoins de I'ennui, de la crainte et de
la tristesse accablante de son agonie dans le jardin des
Olives, 1a veille de sa mort, fussent aussi les seuls specta-
teurs de sa gloire sur la montagne ot il les conduisait.

Elle était haute et déserte. Dés qu’on y fut monté, Jésus
se mit en oraison : Pierre et ses deux compagnons, fati-
gués de la route, s’endormirent. Tandis que le Sauveur
veillait et que ses disciples dormaient, la figure du Maitre
parut tout autre. Son visage devint rayonnant comme le
soleil ; ses habits devinrent resplendissants et d’'une blan-
cheur égale a celle de la neige ; I'art du plus habile fou-
lon n’elit pu atteindre a Iéclat d’une si belle couleur. Tout
a coup il parut deux hommes qui s’entretenaient avec lui
de ce qu'il devait souffrir & Jérusalem.

Cependant les disciples s'éveillérent, et ils virent la gloire
de Jésus et des deux personnages qui étaient avec lui. Moise
et Elie allaient le quitter, lorsque, charmé de la gloire de
son maitre, et gotitant une partie de la joie dont elle rem-
plit les Saints qui la voient dans tout son éclat, Pierre dit
a Jésus : Maitre, il est bon pour nous d’étre ici. Si vous
voulez, dressons-y trois tentes : une pour vous, une pour
Moise et une pour Elie.

Le Sauveur ne lui répondit rien ; mais, tandis que Pierre
parlait encore, une nuép lumineuse les couvrit de son ombre
rayonnante : Moise et Elie s’enfoncérent dans la nue et dis-
parurent. Ce spectacle jeta la frayeur dans I'amo des Apé-
tres, lorsqu'une voix céleste sortie du sein de la nue se fit
entendre. Elle disait: C’est ici mon Fils bien-aimé en qui
j’ai mis toutes mes complaisances, écoutez-le. Au moment



DE PERSEVERANCE. 81

ol la voix parlait, il ne se trouva que Jésus tout seul, afin
qu'il ne fat pas douteux que c’était de lui seul qu’il était
question.

A cette voix, les Apdtres, qui jusque-la s'étaient un, peu
soutenus, tomberent tout tremblants le visage contre terre;
mais Jésus, s'approchant, les toucha, et leur dit : Levez-
vous et n'ayez point peur. Alors, levant les yeux et les je-
tant de tous cdiés, ils ne virent plus avec eux que Jésus re-
venu A son éfat ordinaire, c'est-a-dire que le Sauveur arréta
de nouveau ces torrents de lumitre, qui faisaient conti-
nuellement effort pour se répandre de la divinité sur son
humanité sainte. L’état glorieux dans lequel il venait de
se monirer était son état naturel ; et le miracle n’était pas
qu'il edit paru quelques moments dans cette gloire propre
du Fils unique du Pere, mais que, par un effet de sa
toute-puissance, il la renfermét au dedans de lui-méme,
et qu'il 'empéchét de frapper et d’éblouir tous les yeux.

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur qui, non content de guérir
toutes nos miséres,a voulu nous communiquer une vie
divine en nous donnant sa chair etson sang pour nourri-
ture.

Je prends pour résolution d’aimer Dieu par-dessus
toutes choses, et mon prochain comme moi-méme pour
Pamour de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je ne
négligerai rien pour me préparer d la sainte Communion.




VIII* LEGON
VIE PUBLIQUE DU NESSIE. — DEUXIEME ANNEE (surrs).

Possédé guéri. — Paraboel du Débiteur. — Exemple et lecon de douceur et
de charité, — L'unique nécessaire. — Aveugle-né guéri.

Le Sauveur descendit de la montagne sur laquelle il
s’était transfiguré, en s’entretenant avec ses trois Apdtres
des circonstances de sa Passion. Arrivé dans la plaine, il
trouva les neuf autres environnés d'une foule immense
qui, du plus loin qu’'elle I'apercut, s’empressa de venir &
sa rencontre et de lui témoigner la joie que causait som
retour.

Personne ne le désirait plus ardemment qu'un pére af-
fligé, dont le fils, possédé du démon, n’avait pu étre guéri
par les neuf Apbtres. L’empressement du pére était grand,
mais la vivacité de sa foi semblait ne pas répondre 3
I'ardeur de ses désirs. Croyez-vous, lui dit le Sauveur,
que j'ai le pouvoir de faire ce que vous me demandez?
rien n’est impossible & celui qui croit. Qui, Seigneur, lui
répondit-il, je crois; mais, je vous en conjure, fortifiez
mon peu de foi. Esprit immonde, dit alors le Sauveur, sors
du corps de cet enfant, et que jamais il ne t'arrive d’y
rentrer : & ces mots, 'enfant fut délivré.

Notre-Seigneur partit ensuite avec ses douze Disciples,
et parcourut une partie de la haute Galilée, en se diri-
geant vers Jérusalem. C’est dans le cours de ce voyage
qu'il paya le tribut & César, et qu'il donna & ses Apbtres
des instructions admirables sur I’humilité, le scandale et
la charité.



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 89

Pour leur faire sentir toute l'indignité de la conduite
de celui qui refuse de pardonner, il leur raconta la para-
bole suivante. Il arrive entre Dieu et 'homme quelque
chose de semblable & ce qui se passe entre un roi de la
terre, et ceux de ses sujets & qui il demande raison du
maniement de ses deniers. L’examen des comptesétait ou-
vert, on présenta au roi un de ses serviteurs qui lui devait
dix mille talents: il n’avait pas de quoi satisfaire. Qu’on
le saisisse, dit le prince, qu'on le vende, lui, sa femme,
ses enfants, ses biens, et que ce qui en reviendra soit em-
ployé au payement de sa dette. Ah! seigneur, répondit le
malheureux en se jetant aux pieds de son maitre, ayez
patience, et je vous rendrai tout ce qui vous est di. Le roi,
touché de compassion, lui remit gratuitement ce qu'il
devait, et le renvoya quitte de tout.

Celui-ci sortait de la présence du roi, lorsqu’il rencontra
un de ses compagnons qui lui devait cent deniers, somme
bien modique en comparaison de celle dont on venait de
lui faire la remise. Il se jeta sur ce malheureux, et, le pre-
nant a la gorge, il I'étouffait, disant : Paye-moi ce que tu
me dois. Le pauvre serviteur se courba a ses pieds : Ayez
patience, lui dit-il, et je vous rendrai tout ce que je vous
dois. L’autre ne voulut pas, et sur-le-champ il le fit con-
duire en prison, ol il ordonna qu’on le retint jusqu'a 'en~
tier payement de sa dette.

Témoins de cette inhumanité, les autres serviteurs en
furent vivement contristés et coururent apprendre i leur
maitre ce qui venait de se passer. Alors le prince fit ap-
peler ce serviteur dont il entendait des choses si atroces :
Méchant serviteur, lui dit-il, & ta simple priére je t'ai re-
mis toute ta dette, et souviens-toi de quelle somme tu
m’étais redevable. Ne fallait-il donc pas que, pour une



%0 CATECHISME

somme bien moindre, tu prisses pitié d'un de tes compa-
goons, comme moi-méme j'ai eu pitié de toi? Le prince,
irrité, ordonna qu’il ft livré aux exécuteurs de la justice,
jusqu'a ce qu'il elt acquitté toute sa dette. C'est ainsi,
conclut le Sauveur, que mon Pére céleste en usera, si vous
a quiil a pardonné, et & qui il pardonne tant de péchés,
vous ne remettez pas de bon cceur les offenses que vos
fréres auront commises envers vous.

Durant le cours de cette instruction et de plusieurs au-
tres dont elle fut accompagnée, le Sauveur continuait sa
marche vers Jérusalem. Parvenu sur les confins de la
Samarie, il fit prendre les devanis & quelques-uns de ses
Disciples, pour annoncer sa venue a I'endroit o1 il devait
s'arréter. Les envoyés arriverent 3 une ville des Samari-
tains dont les habitants refusérent de lui donner I'hospi-
talité, parce qu'il allait & Jérusalem. Ses Disciples indi-
gnés vinrent retrouver lenr maitre et lui dirent : Seigneur,
voulez-vous que nous fassions tomber sur eux le feu du
ciel?

Le bon maitre, se tournant vers eux, les regarda avec un
visage sévére et leur dit sur le ton du reproche : Allez,
vous ne savez pas de quel espritvous devez étreanimés. Le
Fils de 'homme n’est pas venu sur la terre pour perdre
les 4mes, mais pour les sauver. Notre-Seigneur recut I'af-
front sans se plaindre et chercha un autre asile. On ne
peut douter qu'il n'y fit trés-sensible, bien moins pour
lui-méme que pour ses Disciples, aux besoins desquels il
veillait avec une tendresse de mére.

Le pape saint Clément, disciple de saint Pierre, rap-
porte dans ses écrits que cet Apdtre prenait souvent plai-
sir, dans ses conversations, & citer les traits touchants de
Ia bonté du divin Maitre pendant sa vie mortelle. 11 ra-



DE PERSEVERANCE. 91

contait surtout avec une affection particulitre, que le Sau-
veur, voyageant avec ses Disciples par les bourgades et
les villes de la Judée, venait souvent les visiter pendant
la puit, avec une sollicitude maternelle, pour voir s'ils
étaient bien couverts, s’ils n’étaient pas exposés au froid;
et, lorsqu’il les voyait dans une position souffrante, il n’é-
pargnait rien pour I'adoucir, se privant lui-méme de repos
et passant la nuit entiere & procurer leur bien-étre. C’est
pendant le voyage dont nous parlons, qu’il envoya ses
soixante-douze disciples précher dansla Galilée : lui-méme
ne manqua pas d’occupation.

Un jour il eut & confondre la malignité d’'un Scribe ou
docteur de la loi, qui se mit en téte de s’assurer jusqu'ot
allait la capacité de cet homme, dont la réputation se sou-
tenait si constamment dans toutes les parties de la Pales-
tine. Il vint donc le trouver et lui dit : Maitre, que faut-il
que je fasse pour obtenir la vie éternelle ? La question était
bien vague, et cachait un piége soussa trop grande univer-
salité; mais c’était un piége ou fut pris celui qui I'avait
tendu. N’avez-vous pas lu la loi? répondit le Sauveur. Que
vous apprend-elle sur les choses nécessaires au salut?

On peut réduire la loi tout entiére, reprit le docteur, a
deux grands préceptes qui sont le fondement des autres,
et qui les renferment tous : Vous aimerez le Seigneur votre
Dieu de tout votre coeur, de toute votre dme et de toutes vos
forces, et avec cela vous aimeres vatre prochain comme
vous-méme. Vous avez parfaitement répondu, lui dit Notre-
Seigneur, faites cela et vous aurez la vie éternelle. A cette
réponse le Scribe demeura muet. Ainsi, aimer Dieu et le
prochain, voila toute la Religion. Qui osera dire qu’elle
est impraticable?

Apres cette grande legon, le Sauveur continua sa route



92 CATECHISME

vers Jérusalem et arriva sur le soir & Béthanie, bourg
voisin de la capitale. Il sy arréta et regut P’hospitalité
d’une famille, qui lui fut toujours sincérement attachée.
C’était 1a famille de Lazare et de ses deux soeurs Marthe
et Marie.

Marie, la plus jeune des deux sceurs, se mit aux pieds
du Sauveur pour écouter ses divines legons. Marthe, au
contraire, s'occupait avec empressement de préparer le
repas, que Jésus voulait bien prendre avec cette sainte
famille. Ne pouvant y suffire, elle vint trouver le Sau-
veur, et lui dit : Seigneur, dites, je vous prie, & ma sceur
de m’aider. Le divin Maitre, qui ne manquait jamais de
rapporter aux choses du Ciel les discours les plus com-
muns, profita de I'occasion pour nous donner a tous, dans
la personne de Marthe, une instruction d’autant plus utile
qu’elle est d'une pratique plus journaliére, pour les mes
méme zélées et vertueuses. Marthe, Marthe, lui dit-il, vous
étes inquidte; votre esprit est partagé entre cent choses
différentes ; songez, en les faisant, qu’il n'en est qu'une
nécessaire. Marie, votre sceur, a choisi la meilleure part
qui neluisera point dtée. Jésus parlait de I'affaire dusalut,
et c’est celle-1a qu'il appelle I'unique nécessaire. L’action
et les soins de Marthe étaient bons en eux-mémes, mais
ils tendaient moins directement au salut que P'occupation
de Marie, attentive & la parole de Dieu : aussi elle est dite
avoir pris la meilleure part.

Le Sauveur partit le lendemain pour Jérusalem. A
peine il y fut arrivé, qu'une multitude de peuple I'en-
vironna pour écouter ses discours. Les Princes des Prétres,
jaloux de sa réputation, résolurent de se saisir de sa per-
sonne ; mais V'entreprise manqua : I'heure du Fils de
Yhomme n’était point encore arrivée. Il précha méme plu-



DE PERSEVERANCE. 93

sieurs fois dans le Temple. Ses ennemis eurent beau cher-
cher & Ie surprendre dans ses paroles, ils furent forcés de
dire comme le peuple : Jamais homme n'a parlé commc
cet homme. Hélas! ce magnifique hommage demeura sté-
rile; et ils ne se convertirent point. Le Sauveur ne man-
qua pas de leur annoncer les chitiments affreux que leur
incrédulité attirerait sur leurs tétes : tout fut inutile.
Aussi, lorsque la féte des Tabernacles fut passée, le divin
Maitre s’empressa de quitter cette ville endurcie et altérée
de son sang.

Comment ne pas voir ici une triste ressemblance entre
les savantsde Jérusalem et les savants de nos jours? Com-
bien d’hommes parmi nous qui ont sans cesse sur les le-
vres les louanges du Christianisme, qui ’admirent dans sa
morale, dans ses instructions, dans ses arts, et quise met-
tent peu en peine de conformer leur conduite a ses lois!
Nous avons beau leur dire que ces louanges et cette admi-
ration stérile ne les soustrairont pas aux chatiments, dont
Dieu menace les contempteurs de ses volontés saintes, ils
rient de nos paroles. Que nous reste-t-il, sinon a prier
pour les aveugles volontaires qui ont des yeux pour ne
point voir et des oreilles pour ne pas entendre ?

Le Sauveur venait de sortir du Temple et se retirait
avec ses Apotres, sans étre suivi de ses ennemis, lorsqu’il
rencontra sur son chemin un homme aveugle de nais-
sance, sur lequel il arréta ses regards : Maitre, lui de-
mandérent les Apbdtres, est-ce en punition d’une faute
dont cet homme soit personnellement coupable qu'il est
né aveugle, ou bien est-ce le chitiment des péchés de ses
parents ? Non, répondit Jésus, ce n’est ni pour les péchés
de cet homme, ni pour ceux de ses parents, que Dieu a
permis qu’il soit né aveugle.



03 CATECHISME

11 est vrai que les maladies, les adversités et la mort ne
sont entrées dans le monde qu’a la suite du péché ; mais
Dieu, qui les fait servir quand il lui plait & la punition
des pécheurs, les emploie souvent & la perfection des justes
et & la manifestation de sa gloire. Or, c’est uniquement
sa gloire, ajouta le Sauveur, que Dieu s’est proposée dans
I'infirmité de cet homme ; il I'a destiné a faire éclater les
merveilles de sa puissance. En disant ces mots, il cracha
a terre, et, ayant détrempé de la poussitre avec sa salive,
il en frotta les yeux de I'aveugle. Allez, lui dit-il, lavez-
vous dans les bains de Silo¢. L’aveugle obéit, se lava les
yeux, recut la vue et retourna chez lui plein de joie.

Jamais miracle ne fut examiné avec plus de rigueur,
et ce ne fut pas un mal. Dés que I'aveugle fut de retour,
le bruit de sa guérison se répandit, et de tous les quartiers
de la ville on courut chez lui pour s’en assurer. Les voi-
sins, aussi bien que ceux qui I'avaient va cent fois leur
demander 'aumoéne, se disaient les uns aux autres : N'est-
ce pas la I'aveugle qui était assis aux carrefours, et qui
mendiait ? C’est lui-méme, assuraient les uns. Non, di-
saient les autres, c’est quelqu'un qui lui ressemble. Pas
du tout, disait I'aveugle, c’est bien moi : le doute cessa
bientdt sur sa personne.

A I'égard de la_guérison, on en jugeait par ses yeux;
il restait a savoir de quelle maniére elle s'était opérée.
Comment, lui demandait-on, vos yeux se sont-ils ouverts?
L’aveugle répondit : Cet homme qui s’appelle Jésus a dé-
trempé de la terre avec sa salive, il m'en a frotté les
yeux, et il m’a dit : Allez aux bains de Siloé, et lavez-
vous. J'y suis allé, je me suis lavé et je vois. Mais qu’est
devenu, reprirent les assistants, 'homme qui vous a
donné cet ordre ? Je n'en sais rien, répliqua I'aveugle.



DE PERSEVERANCE. 93

Ces premitres perquisitions finies, on ne se crat
pas dispensé de prendre de nouvelles assurances et de
consulter des personnes en réputation d’habileté pour
savoir ce qu'on devait croire du miracle et ce qu'il fallait
en conclure. On conduisit donc aux Pharisiens I'homme
autrefois aveugle. Ils lui firent subir un nouvel interro-
gatoire, et, supposant sur le témoignage public qu'il était
né aveugle, ils lui demandérent comment il avait re-
couvré la vue. L'innocence et la simplicité ne redoutent
point les questions. Celui a qui je dois la vue, répondit-
il, m’a mis de la boue sur les yeux, je me suis lavé par
son ordre aux bains de Siloé, et je vois. La netteté de la
déclaration mit la division parmi les juges. Tous vou-
laient éluder les conséquences de ce miracle, qui prou-
vait si bien le pouvoir divin de celui qui I'avait opéré,
mais ils ne s’accordaient pas sur les moyens de le ré-
cuser ; voici & quelle pitoyable ressource ils s’arréterent.

C’était un jour de Sabbat que Jésus avait fait de la
boue avec la poussiére et sa salive; il avait envoyé ce
jour-l1a jusqu’aux bains de Siloé l'aveugle qu’il voulait
guérir. 11 n’y avait rien dans ces deux actions qui fat le
moins du monde contraire a la Loi. Néanmoins quelques-
uns dirent : Quoi qu’il en soit de la guérison de I'aveugle,
un homme qui ne garde pas le Sabbat ne peut étre I'en-
voyé de Dieu. D’autres disaient : Puisque cet homme
est un pécheur, un violateur du Sabbat, il ne peut avoir
opéré une merveille aussi éclatante. Tous ces raisonne-
ments n’aboutissaient a rien et ne satisfaisaient point les
bons lsraélites.

Les Pharisiens, déconcertés, firent donc a I'aveugle
une seconde question, aussi propre que leur division 2 dé-
couvrir leur embarras. Et vous, lui demandérent-ils,



96 CATECHISME

que dites-vous de cet homme qui vous a ouvert les yeux ?
Je dis que c’est un Prophete, répondit 'aveugle. Poussés
a bout, les Pharisiens se mirent & nier que cet homme
elit jamais été aveugle, et & dire qu’il supposait une fausse
guérison. Ils firent donc venir le pire et la mére. Est-ce
12 votre fils? leur dirent-ils. Est-il né aveugle? Si cela
est, comment voit-il maintenant de deux yeux? Nous sa-
vons bien, répondirent-ils, que c’est la notre fils; nous
savons encore qu’il était aveugle depuis sa naissance ; mais
comment il voit maintenant, nous ne le savons pas; nous
savons aussi peu quel est I'homme qui lui a rendu la wue.
Interrogez notre fils; il est en dge de vous répondre.

Les parents de I'aveugle savaient bien de quelle ma-
niére le miracle s'était opéré, mais ils n’eurent pas le
courage de le dire, car les Juifs de Jérusalem, c’est-a-dire
les Pharisiens et les princes du peuple, étaient déja con-
venus de chasser de la Synagogue, comme gens excom-
muniés, tous ceux qui feraient profession de croire que
Jésus était le Christ. C’est pourquoi le pére et la mére de
I'aveugle rejetérent sur lui tout le danger de la réponse, en
disant aux Pharisiens qu'il était en 4ge de les satisfaire.

Les Pharisiens le firent donc appeler de nouveau, et se
donnant un grand air de religion : Prenez garde, lui
dirent-ils, & ce que vous allez faire ; redoutez la présence
du souverain juge qui vous écoute, et rendez gloire &
Dieu : nous savons que cet homme est un pécheur. Si
Jésus est un pécheur, reprit 1'aveugle avec beaucoup de
liberté, je n’en sais rien; tout ce que je sais, c’est que
J'étais aveugle et que je vois. Qu'a-i-il donc fait pour vous
donner I'usage des yeux ? Je vous l'ai déjd dit, répondit
I'aveugle, pourquoi me le demandez-vous une seconde
fois? Est-ce que vous auriez envie de devenir ses disci-



DE PERSEVERANCE, 97

ples? car pour moi, je vous déclare que je le suis. Sois-le
si tu veux, lui dirent les Pharisiens en coleére et en pro-
nongant des malédictions contre lui : pour nous, nous
sommes les disciples de Moise. Nous savons que Dieu a
parlé & Moise, fandis que cet homme nommé Jésus, nous
ne savons d’ou il est, ni de quelle part il vient, si c'est de
la part de Dieu ou de la part du démon.

Et voila justement, répondit 1'aveugle, ce qu’il y a de
singulier, que vous, qui vous piquez d’étre savants, vous
ne sachiez pas de quelle part vient cet homme qui a eu
le pouvoir de m’ouvrir les yeux. Pour mnous, pauvres
ignorants, nous savons que les pécheurs publics n'ont pas
le pouvoir de faire de tels miracles : ceux qui ont ce pou-
voir sont les amis de Dieu. Et encore, de quel miracle
s'agit-il? D’un prodige sans exemple depuis l'origine des
siecles, de la guérison d'un aveugle-né. Si celui qui m’a
rendu I'usage des yeux n’était pas I'envoyé de Dieu, aurait-
il pu faire rien de semblable ?

A ces réponses, qui étaient sans réplique, la colére des
Pharisiens ne connut plus de bornes. Tu es un malheu-
reux, dirent-ils & I'aveugle, tu es tout couvert de crimes.
I1 te sied bien de venir faire la legon a tes maitres. Et ils
le mirent a4 la porte. Le Sauveur apprit que le pauvre
aveugle dont il avait eut pitié, venait d’étre honteusement
chassé par les Pharisiens. Il s’empressa de le chercher et
lui dit en I'abordant : Croyez-vous au Fils de Dieu? Quel
est-il, répondit I'aveugle, afin que je fasse ma profession
de croire en lui? C'est moi qui vous ai guéri, moi qui
vous parle, lui dit le Sauveur. Oui, Seigneur, répondit
I'aveugle avec transport, oui, je crois. Et, se jetant aux
genoux du Sauveur, il se prosterna devant lui et I'adora.

Et nous aussi, aveugles-nés guéris par Jésus, sachons
ut. 7



98 CATECHISME DE PERSEVERANCE,

le remercier de nous avoir appelés & I'admirable lumiére
de son Evangile. Imitons I'aveugle dont nous venons de
lire I'histoire, et que la simplicité de sa foi, son courage,
sa reconnaissance nous servent de modéle.

PRIERE.

0 mon Dieu, qui &tes tout amour ! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur dont la vie tout entiére n’a
été qu'un continuel bienfait ; donnez-nous la foi de I'a-
veugle-né, le tendre amour de Marthe et de Marie pour ce
divin Sauveur.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veuz par-
donner de bon coeur d ceux qui m’auront offensé.



IX* LECON
YIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIEME ANNEE

Brebis égardée. — L’enfant prodigue. — Petits enfants bénis, — Annonce dc
Ia Passion. — Zachée converti.

Toutes les paroles, tous les miracles, toutes les dé-
marches du Messie avaient le méme but, la rédemption de
I’homme. Par ses paroles, il dissipait les tén¢bres de 1'er-
reur et de I'ignorance ; par ses miracles, il prouvait sa
divinité; par ses démarches, il témoignait sa tendre com-
passion pour nos miséres. En un mot, sa vie tout entitre
tendait & tirer le genre humain du déplorable état, dans
lequel le péché l'avait précipité. Par sa bonté et sa fami-
liarité, il voulait dissiper cette crainte universelle et ser-
vile que I'homme avait de Dieu. Tout en lui disait : Ne
tremblez plus, Dieu est apaisé; quel que soit votre crime,
ayez confiance ; mon Pére vous tend les bras pour vous
recevoir. Ce fut pour montrer directement cette conso-
lante vérité qu'il raconta la parabole du bon pasteur et
celle de I'Enfant prodigue : recueillons-nous pour les
entendre.

Un berger, dit-il, a un troupeau de cent brebis. 11 les
aime toutes, et il les garde avec précaution. Malgré sa
vigilance, une de ses ouailles vient a s’égarer. N'est-il pas
vrai qu’il ne s'en est pas plutét apergu, qu’il laisse les
quatre-vingt-dix-neuf autres dans les gras piturages du
désert, et qu’il court avec empressement aprés la brebis
qui a quitté le pasteur? I1 la cherche de tous cotés, il ne
se donne point de repos qu’il ne I'ait retrouvée et lors-



100 CATECHISME

qu’il a le bonheur d’y réussir, il ne lui adresse pas de
reproches, il ne la bat pas, maisil la met sur ses épaules
et la rapporte lui-méme & la bergerie, afin de lui épargner
la fatigue du retour. Arrivé 2 la maison, il assemble ses
amis et ses voisins. Félicitez-moi, leur dit-il, et prenes
part & ma joie : j'ai retrouvé la brebis que j'avais perdue.

Voila, conclut le Sauveur, le portrait de voire Pére cé-
leste. Je vous le dis, la conversion d’un seul pécheur cause
dans le Ciel une joie plus grande et plus vive, que la
persévérance de quatre-vingt-dix-neuf justes qui, ne s'é-
tant point égarés, n’ont pas besoin de pénitence.

Et maintenant quel pécheur craindra de retourner a
Dieu? Mais quoi, la brebis remise dans le bercail est-elle
plus aimable pour s’étre longtemps égarée ? Le pécheur
est-il plus digne de faveurs pour avoir mérité de sévéres
chiitiments? Non, sans doute; mais c'est que la joie du
recouvrement se mesure & la douleur qu’avait causée la
perte. Un juste persévérant g'attire une estime uniforme,
et jouit d’'une complaisance toujours égale. Un pécheur
converti fait cesser des regrets, il essuie des larmes, il
donne de la consolation, il ranime une joie qui paraissait
éteinte pour toujours.

A la parabole de la brebis perdue, le Seuveur en ajouta
une autre plus consolante encore, uniquement destinée a
confondre le juste orgueilleux et & encourager le pécheur
repentant.

S'adressant aux Pharisiens, qui lui reprochaient de pro-
diguer aux pécheurs les soins de sa tendresse, il dit: Un
homme avait deux enfants: le plus jeune des deux dit a
son pére : Donnez-moi la portion de bien qui doit me re-
venir. Et le pére, divisant ses biens en deux portions,
donna a chacun de ses fils la part qui lui appartenait.



DE PERSEVERANCE. 101

Un jeune homme, avec de grands biens et trop de li-
berté, court toujours de grands risques : le cadet des deux
fréres ne tarda pas a I'éprouver. Peu de temps aprés le
partage, il rassemble tout son patrimoine; il part, et, pour
ne plus voir ni son pére ni la maison paternelle, il va dans
un pays éloigné.

A couvert de toute inspection, affranchi de toutes re-
montrances, le jeune homme a bientdt dissipé ses biens
dans le luxe et dans la débauche. Pour comble de malheur,
lorsqu’il ne lui reste plus rien, une grande famine désole
le pays ot il s'est retiré, et il commence & manquer du né-
cessaire. Quel parti prendre pour avoir du pain? Il se vend.
11 a quitté un pere, il faut qu’il se donne un maitre! Et il
entre au service d'un habitant du pays, quile relégue dans
une ferme pour garder les pourceaux. Elle est donc ven-
due, cette liberté pour laquelle il avait secoué F'aimable
joug de T'autorité paternelle! Le voila, lui, fils de bonne
maison, gardeur de pourceaux! Noble enfant, dans quel
état tues tombé!

Tous ses sacrifices n'avaient pas abouti & lui procurer le
nécessaire. 1l enviait aux pourceaux la vile nourriture
qu’il leur voyait manger, et on ne lui permettait pas 4’y
toucher. Réduit & la dernitre extrémité, le prodigue rentre
en lui-méme. Combien de domestiques, se dit-il en soupi-
rant, sont actuellement dans la maison de mon pére, o
ils ont du pain en abondance, et moi je meurs ici de faim !
Jepars, je vais trouver mon pere et je lui dirai : Mon pére,
j'ai péché contre le Ciel et contre vous ; je ne mérite plus
d"étre appelé votre enfant : recevez-mot au nombre de vos
valets.

Mais comment osera-t-il se présenter devant son pére
qu’il a si indignement abandonné? devant son frére, de-



102 CATECHISME

vant les personnes de la maison, dans le triste équipage au-
quel il est réduit ? « Je me le représente, dit un pieux au-
teur,semblablea un de ces mendiants que la faim a défiguré
et que la pauvreté a dépouillé, qui n’a plus que des haillons
qui le couvrent & demi et qui tombent en lambeaux, qui
vit & peine de quelques aumones qu'’il a arrachées aux pas-
sants par importunité. N'était-ce pas augmenter le cour-
roux de son pére que de se présenter a lui dans cet état ?
N'était-ce pas s’exposer a en étre méconnu ?

Rien ne I'arréte. Il se met en chemin et se dirige vers la
maison paternelle : il en était encore bien loin lorsque son
pere I'apercoit. Des haillons et de la misére ne déguisent
jamais assez un fils pour le rendre méconnaissable. Les
entrailles de ce bon pére sont émues; il court au-devant de
son fils, il se jette & son cou et il I'embrasse. Mon pere, lui
dit le prodigue confus et pénétré, j'ai péché contre le
Ciel et contre vous, je ne mérite plus d’étre appelé
votre fils.

Enivré de bonheur, le bon pére, sans répondre a son
fils, sans lui adresser un mot de reproche, sans méme lui
laisser le temps d’achever, appelle ses gens : Qu'on se
presse, dit-il, qu'on m’apporte la premiére robe de mon
fils, qu’on I'en revéte. Mettez-lui un anneau au doigt, don-
nez-lui des chaussures ; amenez le veau gras, qu’on le tue
et qu’'on fasse un grand festin. Réjouissons-nous! car mon
fils était mort et il est ressuscité, il était perdu et il est re-
trouvé. Sur cela, on se met a table, on appelle des musi-
ciens et on se livre & une immense joie.

Cependant le fils ainé se promenait dans la campagne.
Comme il revenait a la maison, il entendit 'harmonie des
concerts. Il appelle un domestique et lui demande ce que
veut dire une joie si imprévue : C'est, lui répond le servi-



DE PERSEVERANCE. 103

teur, que vofre frére est arrivé; et votre pére, heureux
d’avoir retrouvé son fils qu'il n’espérait plus revoir, a fait
tuer le veau gras. A cette nouvelle, le fils ainé s'indigne et
prend le parti de ne point entrer dans la maison. Le tendre
pere, informé de ce qui se passe, sort et le supplie d’en-
trer, afin de mettre, en prenant part a la féte, le comble &
son bonheur. Eh quoi! dit-il & son pere sur le ton du re-
proche, voila tant d’années que je vous sers sans jamais
violer un seul de vos ordres, et vous ne m’avez jamais offert
un chevreau pour me régaler avec mes amis; mais cet
autre fils, qui a mangé tout son bien en débauches, revient-
il gueux et ruiné, vous ordonnez qu’on tue le veau gras et
vous ne savez quelle féte lui faire!

Mon fils, reprend doucement le bon pere, vous étes
toujours avec moi, tous mes biens sont & vous, vous avez
toute liberté d’en disposer; en comparaison d’une amitié
si libérale et si constante, qu'est-ce qu'une féte passagére
qu’exigeait la circonstance? Il fallait bien faire un repas
extraordinaire et donner quelque chose a la joie de toute
ma maison. Votre frére était mort, et il est ressuscité; il
était perdu pour vous et pour moi, et le voila retrouvé.

Ot trouver une parabole plus touchante et plus féconde
en motifs de consolation pour les pécheurs pénitents, et
en réflexions utiles aux justes présomptueux ? Le Sauveur
rend le courage aux premiers, en leur montrant & décou-
vert la miséricordieuse bonté du Pére qui les attend, et en
leur donnant I'assurance qu’ils peuvent, quel que soit leur
ctat, se réhabiliter par le repentir ; car le repentir est freve
de I'innocence. Aux seconds, le divin Maitre enseigne la
charité, ’humilité et I'excellence des bienfaits continuels
dont ils jouissent a son service, et dont ils ne se montrent
pas toujours assez reconnaissants.



104 CATECHISME

Aprés ce discours, si digne de celui qui était venu pour
sauver fout ce qui avait péri, le Sauveur fit une action qui
dévoile tout ce qu’il ya de bonté et d’amabilité dans son
divin cceur.

Un jour qu'il instruisait ses disciples et qu'ils I'écou-
taient avec une attention extraordinaire, voild qu'un grand
nombre de péres et de meéres vinrent lui présenter leurs
petits enfants, en le conjurant de leur imposer les mains et
de Ies bénir. Les Apdtres, qui étaient fort occupés des le-
cons que leur donnait le divin Maitre, et qui n’avaient pas
encore dans le ceeur ces sentiments de bonté dont celui de
Jésus était pénétré, éloignaient les parents et les enfants. Le
Sauveur s’en apercut, et, les rappelant auprés de lui :
Laissez venir & moi ces petits enfants, leur dit-il, et qu'il
ne vous arrive jamais de les éloigner; car c'est d eux et a
ceux qui leur ressemblent par la candeur, I'ingénuité,l'in-
nocence, qu'appartient le royaume des Cieux. En vérité,
je vous le dis, quiconque ne se soumettra pas & I'Evangile
avec la simplicité d'un enfant, n'entrera point dans le
royaume de Dieu.

Il faut que cette aimable vertu soit bien du goit.de Jé-
sus-Christ, puisqu’il ne perd aucune occasion d'en faire
I’éloge et de nous la recommander comme la vertu propre
de I'Evangile. Notre malheur est de nous écarter tous les
jours de plus en plus de I'esprit du divin Maitre: le monde
chrétien se remplit non d’enfants, mais de philosophes.
L’enfance évangélique est décriée, nous ne voulons plus
dans notre foi ni obscurité ni mystdres, nous écartons de
nos usages les pratiques de la piété et les signes extérieurs
d'une dévotion commune. Nous cessons d'étre simples,
c’est-a-dire qu'en nous flattant d’dtre sages, nous cessons
d’étre véritablement sensés et solidement raisonnables.



DE PERSEVERANCE. 108

Le Sauveur fit donc avancer tous ces petits enfants; il les
embrassa les uns aprés les autres, leur imposa les mains
et les renvoya comblés de ses bénédictions. Pour mettre 3
jamais leur innocence a 'abri du scandale, il prit cet air
de majesté qui convient & un Dieu, et déclara que, si quel-
qu'un scandalisait un de ces petits, il vaudrait mieux pour
fui étre précipité dans la mer, une meule de moulin au
cou. Enfin, pour leur assurer la protection, le respect, les
soins que réclame leur age, il ajouta: Je vous le dis en vé-
rité, tout ce que vous ferez au moindre de ces petits qui
sont mes fréres, ¢’est a moi-méme, que vous le ferez. C'est
ainsi que le Réparateur universel réhabilite 'enfance, qu’il
la rend sainte et sacrée; I’enfance, qui, chez les peuples
paiens, était une victime qu’on dévouait tour & tour i la
mort eta la corruption, et qu'on immolait sans pitié a des
divinités infimes.

Cependant la vie mortelle du Fils de Dieu touchait a sa
fin. La volonté de son Pére I'appelait & Jérusalem, et il
partit avec ses Apdtres, semant sur sa route des legons sa-
lutaires et des miracles éclatants. A compter du jour de son
départ, il ne lui restait plus que quinze jours & vivre, jus-
qu’a la consommation de son sacrifice. Nous allons & Jéru-
salem, dit-il 3 ses Apbtres; 13, s'accompliront tous les
oracles prononcés par les Prophétes au sujet du Fils de
I’homme. Il sera livré aux Princes des Prétres, aux Scribes
et aux Anciens du peuple. Ils le condamneront & mort, ils
I'abandonneront aux Gentils, ils le couvriront d’opprobres,
ils lui insulteront de toutes maniéres, ils lui cracheront an
visage, ils le flagelleront, ils I'attacheront & la croix, il y
mourra, et le troisitme jour il ressuscitera. En disant ces
choses, il était calme et rempli de joie. Chemin faisant, il
guérit I'orgueil des fils de Zébédée qui ambitionnaient les



106 CATECHISME

premiéres places de son royaume, et rendit la vue 4 un
aveugle.

On arriva sur le soir aux environs de Jéricho; le Sau-
veur y resta trois jours. C'est 1a que Marthe et Marie lui
envoyerent un exprés pour le prévenir que Lazare leur
frere était malade et pour le prier de venir le guérir. Allez,
répondit Jésus & I'envoyé, dites de ma part & Marthe eta
Marie que cette maladie de leur frére n’est pas pour la
mort, mais pour faire éclater la gloire de Dieu et prouver
la divinité de son Fils.

Cependant Lazare était mort quelques heures apres le
départ de I'envoyé. Le divin Maitre ne I'ignorait pas, et, en
différant de se rendre auprés de ses sceurs, il savait
bien & quelle épreuve il allait mettre leur foi. Mais c'est
aux dmes bien-aimées que le Sauveur réserve les plus
grandes afflictions, parce que c'est & elles qu'il pré-
pare les plus grandes faveurs. D’un autre coté, résolu de
faire dans la résurrection de Lazare et aux portes mémes
de Jérusalem (car Béthanie n'était qu'a une lieue de cette
ville) un miracle si éclatant que l'incrédulité de la Syna-
gogue fit au moins confondue, si elle ne voulait pas se
iaisser vaincre, il demeura au méme endroit deux jours
entiers, continuant de visiter avec ses Apdtres, aussi tran-
quillement qu’auparavant, le pays de Jéricho.

Avant de s’en éloigner pour toujours, il voulut y faire
une de ces conversions singulitres dont les Evangélistes
ont eu d’autant plus de soin de nous conserver le sou-
venir, qu'ils I'ont jugée plus propre a é&tre tout & la fois
Fattrait et le modele de Ia pénitence, dans une condition
ot I'opulence fait bien des pécheurs.

Comme Jésus traversait Jéricho, suivi d’une grande
multitude de peuple, un homme qui aspirait depuis long-



DE PERSEVERANCE, 107

temps & voir le grand Prophéte fut averti de son arrivée.
Pour ne pas le manquer, il courut se mettre sur son pas-
sage. Cet homme se nommait Zachée : il était le chef des
publicains du pays et jouissait d'une grande fortune ; mais
il était de tres-petite taille. La foule I'empéchait de voir
Jésus ; il la quitta et prit le parti de courir quelques pas
en avant; puis, ayant aper¢u un sycomore sur le bord du
chemin, il s'empressa d’y monter.

Le Sauveur cependant avait continué sa marche. Arrivé
aupres de I'arbre, il s’arréte, il leve les yeux sur celui qui
s’y était placé pour le voir, et lui dit : Zachée, descendez
incessamment, car je veux aujourd’hui loger dans votre
maison. Zachée, qui n’aspirait pas a tant de gloire, des-
cendit en grande hite. 11 conduisit le Sauveur chez lui, ne
se contenant pas de joie de voir a sa table le Christ en-
voyé de Dieu pour le salut d'Israél. Rien n’était plus édi-
fiant que ce spectacle. Mais 'aversion des Juifs pour les
publicainsétaitsiinsurmontable, qu’en présence duSauveur
lui-méme on murmurait tout haut' de ce qu'il s'était ar-
rété chez un publicain ou un pécheur; car, dans le pays,
ces deux mots se prenaient indifféremment I'un pour
I'autre.

Jésus ne répondit rien a ces reproches qu'il avait sou-
vent essuyés de la part des Scribes et des Pharisiens ; mais
Zachée, sans s’y arréter, en confondit les auteurs. 1l leur
fit voir qu'un publicain humble et de bonne foi méritait,
de la part de Dieu, un accueil favorable dont étaient indi-
gues des critiques superbes et des Docteurs orgueilleux.
1l s'approche du Sauveur, et, se tenant debout devant lui
en présence de tous les assistants : Maintenant, lui dit-il,
que j’ai eu le bonheur de vous voir et de vous entendre,
je ne tiens plus & mes richesses. Dés ce moment, je donne



108 CATECHISME

aux pauvres la moitié de mes biens ; de plus, je vais exa-
miner si ce qui me reste m’appartient 1égitimement; et si
jai fait tort & quelqu’un, je lui rends sur-le-champ le qua-
druple.

Comme vous voyez, Zachée ne parle point d’abandonner
les finances : quand on est résolu de les manier de la sorte,
on peut conserver ses emplois. Content de la droiture de
Zachée, le Sauveur se tourna vers lui avec bonté, et, le
monfrant & ceux qui venaient d’étre les témoins de ses
sentiments : C’est en ce jour, leur dit-il, que le maitre de
cette maison et tous ceux qui lui appartiennent ont trouvé
la voie du salut. Zachée est un véritable enfant d’Abra-
ham. Voila de quelle maniére le Fils de ’homme est venu
chercher et sauver tout ce qui était perdu.

On présume que vers les trois heures aprés midi le Sau-
veur quittala maison de Zachée, et prit le chemin de Bé-
thanie avec ses Disciples. Allons, leur dit-il, ne perdons
pas de temps : notre ami Lazare dort, mais je vais le ti-
rer de son sommeil. Seigneur, répondirent les Apétres, si
Lazare dort, sans doute qu’il se porte mieux, et il guérira.
Jésus, sous le nom de sommeil, parlait de la mort de La-
zare. Les Apbtres ne le comprirent pas; alors il leur dit
clairement : Lazare est mort; et, & cause de vous, je suis
bien aise de n’avoir pas été 13, afin que vous soyez forti-
fiés dans la foi : mais allons a lui.

Sur la route, le Sauveur guérit deux aveugles ; car les
malheureux lui demandaient des miracles, comme ils de-
mandaient aux autres une légére aumodne. Vers les neuf
heures du matin, on arriva prés de Béthanie. Depuis qua-
tre jours que Lazare était mort, bon nombre de Juifs
étaient venus voir Marthe et Marie pour les consoler.
La maison était pleine de ces consolateurs souvent oné-



DE PERSEVERANCE, 109

reux, toujours au moins insuffisants pour les ceurs inti-
mement touchés, lorsque le divin Mailtre se fit annoncer.

Marthe n'eut pas plutdt entendu proneacer le nom de
Jésus, qu'elle courut & sa rencontre. Seigneur, lui dit-elle,
si vous aviez été ici, mon frére ne serait pas mort. Mais
je sais que, méme a présent, tout ce que vous demanderez
a Dieu il vous I'accordera. C’était 1a solliciter le plus
grand des prodiges d'une maniére également forte et res-
pectueuse.

Le Sauveur répondit par une vérité générale, qui laissait
entrevoir ses bonnes intentions sans les dévoiler tout a
fait. Votre frere ressuscitera, dit-il 4 Marthe. Je le sais, ré-
pliqua-t-elle, mon frire ressuscitera au dernier jour, au
{emps de la résurrection générale de tous les morts. Vous
savez aussi, continua le Sauveur, que je suis la résurrec-
tion et la vie. Quiconque croit en moi, bien qu'il éprouve
une mort passagere sur la terre, vivra éternellement dans
le Ciel. Ne le croyez-vous pas ? Oui, Seigneur, répondit
Marthe, car je fais profession de croire que vous étes le
Christ, le Fils du Dieu vivant, qui étes venu dans le
monde. Marthe, pleine d’espérance, courut au logis ; elle
tira sa sceur du milieu de leurs amis communs et lui dit
en secret : Le Maitre est 14, il vous demande.

La fervente Marie ne se le fit pas répéter : elle se dé-
robe sur-le-champ ; elle vole a Jésus, et le rencontre a
I'endroit ol sa seeur I'avait quitté. Le Sauveur n’avait pas
fait un pas en avant du cote de la maison ; il était encore
avec ses Disciples a l'entrée du bourg. C’était de ce coté-
la et hors des murs que Lazare était enterré : il ne voulait
pas entrer que le prodige ne fut accompli. La retraite pré-
cipitée de Marie frappa tous les Juifs qui étaient occupés
a la consoler, lorsqu’ils la virent disparaitre. Imaginant



110 CATECHISME

que, dans un acces subit de douleur, elle courait au tom-
beau de son frére pour 1'arroser de ses larmes, ils sorti-
rent apres elle et la suivirent.

Ce n’était pas au tombeau d'un mort, c’était auprés du
vrai Consolateur des dmes fidtles, que Marie courait avec
tant d’empressement. Elle avait prévenu les Juifs, et, se
jetant aux pieds de son divin Maitre : Ah! Seigneur, lui
dit-elle, si vous eussiez été ici, mon frére ne serait pas
mort. En disant ces mots, elle se mit a pleurer, et les
Juifs eux-mémes, qui étaient venus avec elle, ne purent
retenir leurs larmes.

Ce spectacle attendrit le Sauveur : il éprouva un secret
frémissement et parut saisi. Puis il dit aux assistants : Ou
P'avez-vous mis? Venez, Seigneur, lui dirent-ils, et voyez.
Arrivé auprés du tombeau, Jésus laissa couler ses larmes
divines. Il voulait nous apprendre que, si dans la mort
d’un ami la soumission est commandée, les pleurs ne sont
pas interdits. Les Juifs remarquérent ces larmes si dignes
de leur attention : Voyez, disaient les uns, comme il I'ai-
mait ! Cet homme & miracles, disaient les autres, qui a
ouvert les yeux d'un aveugle-né, ne pouvait-il pas empé-
cher que son ami ne mourit ? Jésus frémit une seconde
fois, et il vint au tombeau.

C’était une caverne fermée d’une grosse pierre. Otez la
pierre, dit-il. Ah! Seigneur, s’écria Marthe, il ya quatre
jours que mon frére est mort ; ce corps doit déja sentir.
Marthe, lui répondit leSauveur, ne vous ai-je pas dit que,
si vous aviez la foi, vous verriez Dieu glorifié? On ota
donc la pierre qui fermait I'entrée du sépulcre. Alors,
Jésus levant les yeux au Ciel : O mon Pére! dit-il, je vous
rends grices de ce que vous m’avez accordé, ce que je vous
demandais secrétement au fond de mon cceur. Pour moi,



DE PERSEVERANCE. 1

jesavais bien que vous m’exaucez toujours ; mais je dis
ceci pour ce peuple qui m’environne, afin qu'il connaisse
que c'est vous qui m’'avez envoyé. Cependant le tombeau
était ouvert ; du haut de I'ouverture on voyait le mort de
quatre jours étendu. Le cadavre, au travers des linceuls
dont il était enveloppé, exhalait une odeur sépulcrale.

Le Sauveur léve la voix et prononce distinctement ces
trois mots: Lazare, levez-vous et sortez du tombeau.
Aussitdt Lazare se léve ayant les pieds et les mains liés
avec des bandelettes, le visage couvert d'un suaire et tout
le corps enveloppé d’un linge. Qu’on le délie, dit Jésus, et
qu'on le mette en liberté. Jésus est obéi, et Lazare se joint
a la troupe pour conduire son Sauveur dans sa maison de
Béthanie. Qui pourrait exprimer le sentiment du mort
ressuscité, la joie des deux seeurs, I'affermissement de leur
foi et les transports de leur reconnaissance! A l'égard
des Juifs de Jérusalem, consolateurs de Marthe et de Marie,
ce fut pour plusieurs d’entre eux une grace bien précieuse
d’avoir été choisis pour étre les témoins d'un semblable
prodige. Ils crurent & Jésus-Christ comme au Fils de Dieu
annoncé par les Prophétes. Quelques-uns méme, per-
suadés qu'ils avaient en main de quoi forcer la plus opi-
nidtre incrédulité, allerent dire aux Pharisiens le miracle
que Jésus venait d’opérer.

Ils auraient convaincu des incrédules de bonne foi. Ils
ne firent qu'irriter des hommes jaloux, déterminés par in-
térét et par passion 2 ne croire aucune preuve concluante
en faveur d'un homme qu’ils voulaient perdre. Instruits du
miracle et effrayés de ses suites, les Pontifes et les Phari-
siens assemblérent un grand conseil, dans lequel la mort
de Jésus-Christ fut résolue. Que faisons-nous, se dirent-
ils, et & quoi pensons-nous ? Cet homme fait des miracles



1412 CATECHISME

sans nombre, et voila que tout le monde se meta sa suite.
Ils auraient di conclure : Donc, il nous faut croire en luj.
Mais non, toujours la passion raisonne mal. Si nous le
laissons faire, dirent-ils, tout le monde croira en lui, le
peuple le choisira pour roi, et les Romains indignés vien~
dront en armes, et ils détruiront notre ville et notre na-
tion.

Les méchants! ils étaient bien moins touchés de cet
intérét public que du discrédit, ou ils se voyaient tomber
par la réputation et les miracles du Sauveur. Mais ils n’o-
saient avouer cet intérét personnel, et ils cherchaient a le
couvrir du voile du bien public : ils se tromperent dans
leur calcul. Ce ne fut pas pour avoir reconnu leur vérita-
ble roi, mais pour s’étre obstinés a le méconnaitre qu’ils
furent accablés de tous les maux qu’ils faisaient semblant
d’appréhender. Adoptant leur faux raisonnement, un des
chefs du conseil, c'était Caiphe, Grand Prétre en exercice
cette année-1a {, prit la parole et opina en ces termes:
Vous avez raison : ne voyez-vous pas qu’il est de votre in-
térét qu'un seul homme meure pour la nation, de peur
qu’elle ne périsse tout entiére ?

Ainsi Caiphe ne faisait que confirmer ce qu’'on venait
de dire et ce qu’on avait voulu faire craindre de la ven-
geance des Romains. Son avis entraina tous les suffrages,
et on conclut unanimement a faire mourir Jésus de Naza-
reth. En disant qu’il convenait qu'un seul homme périt

t Pour comprendre ces paroles de I'écrivain sacré, parce qu'tl était poniife
cette année-1a, il fant se souvenir qu'Anne et Caiphe étaient tous deux grands
prétres, et qu'ils I'étajent pour tout le temps de leur vie; mais ils exer¢aicnt
alternativement. Celui qui entrait dans le Saint des saints, & la fote de
YExpiation, était le pontife deI'année courante ; en sorte qu'on les regardait
comme deux pontifes alternatifs, non pour la dignité qu’ils ne perdaient ja=
mais, mais pour les fonctions qu'ils exergaient tour 4 tour.



DE PERSEVERANCE. 113

pour sauver tout le peuple, Caiphe exprimait sans le savoir
une prophétie par laquelle il était annoncé que le Fils de
Dieu fait homme devait étre immolé i la place de tous les
hommes. L’arrét prononcé par les membres du conseil
n'était pas moins injuste, et, dans leur haine aveugle, ils
ne songerent plus qu'a en presser I'exécution.

PRIERE.

0 mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur dont la bonté s’est étendue a
tous les besoins et & tous les dges; conservez en moi I'in-
nocence et la candeur de I'enfance, ou, si j'avais le mal-
heur de la perdre, recevez avec bonté, 6 mon tendre Pas.
teur, votre brebis égarée.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veuz éviter
tout ce qui pourrait scandaliser les enfants

all. 8



X* LECON
VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIKME ANNEE (smiTE),

Accomplissement des Prophéties, — Parfum répandu. -~ Murmure de Judas.
— Entréo A Jérusalem. — Jalousie des Pharisiens, — Larmes du Sauvear.
— Prédiction sur Jérusalem. — Obole de la veuve. — Pureté d’intention.
- Nouveaux murmures de Judas. — Sa trahison.

Le conseil qui venait de condamner & la mort Jésus de
Nazareth, était composé de ce qu'il yavait 3 Jérusalem
d’hommes en réputation de science et de sagesse. Ils fu-
rent grandement coupables, mais la nation elle-méme ne
fut pas excusable, lorsqu’elle se laissa entrainer a I'aveu-
glement de ses Pontifes et aux fureurs de sa défaillante
Synagogue. Au-dessus de son autorité, il s’en élevait une
bien autrement imposante, et qu'il n’y avait pas moyen de
méconnaitre : ¢’était 'autorité des ceuvres de Jésus. C’était
la un témoignage divin qui devait subjuguer tous les es-
prits. D’ailleurs, selon les oracles mémes des Prophetes,
il fallait croire que le Christ serait méconnu des Princes
de son peuple, et condamné & la mort par le sénat de sa
nation. Les procédés violents de la Synagogue contre son
véritable roi, prévus et prédits comme un des signes
auxquels on devrait le reconnaitre, ne formaient donc pas
un préjugé contre la mission de Jésus-Christ.

De plus, Dieu n’avait rien ncgligé pour rendre la divi-
nité de son Fils si évidemment croyable, qu’elle ne piit étre
ni douteuse ni suspecte aux hommes d'un ceeur droit et
d’'une bonne volonté. En effet, Jésus était venu dans le
monde au temps précis ou le Messie était attendu. Il était
né & Bethléem, du sang de David, d'une mere toujours



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 113

vierge, suivant la prédiction des Prophdtes. Depuis pius
de trente-deux ans, il n’avait fait autre chose que de per-
fectionner tous les jours dans sa personne le portrait en-
tier du Christ, par sa docirine, par sa sainteté, par ses
miracles, par l'accomplissement litiéral des Prophéties
qui le regardaient. Tout néanmoins n’était pas encore
achevé : il nous reste a le voir consommer la preuve, que
la résurrection d’'un mort de quatre jours venait de porter
a unsi haut degré d’évidence.

Le trait décisif était la mort du Christ sur la croix, or~
donnée par la Synagogue, soufferte de la main des étran-
gers, accompagnée de circonstances prédites, suivie, apres
trois jours, de sa résurrection glorieuse, et couronnée
par son ascension a la droite de son Pere. C'était 1a le si-
gne du Propheéte Jonas, auquel le Sauveur renvoyait tou-
jours les incrédules de sa nation. Car enfin, si, apres une
naissance semblable a celle de Jésus, suivie d’'une mission
aussi miraculeuse; si apres une vie de trenie-irois ans
aussi sainte etaussi bien soutenue ; si, dis-je, ce Jésus est
mis en croix et meurt précisément de la manitre, qu’il a
lui-méme tant de fois annoncée en confirmation des an-
ciens oracles; si, aprés sa mort, il ressuscite au jour qu'il
a publiquement fixé, il faut bien, quoi qu’en dise I'incré-
dulité, qu'il soit ce qu’il dit, le Christ et le Fils de Dieu.

Les choses se préparaient rapidement 3 cette démons-
tration sans »éplique. Aprés la résurrection de Lazare, le
Sauveur quitta Béthanie et se retira dans la ville d'E-
phrem, eloignée de Jérusalem d’environ huit heures de
chemin. La fte de Pique était proche ; de toutes les par-
ties de la Judée on se rendait en foule & Jérusalem pour
la solennité. Jésus aussi se dirigea vers ceite ville, qui al-
lait bientdt se souiller du sang de son Roi, de son Christ



116 CATECHISME

et de son Dieu. Il repassa par Béthanie et s’arréta dans la
maison de Lazare : son arrivée fut bientdt connue.

Un grand nombre de Juifs vinrent de Jérusalem non-
seulement pour le voir, mais encore pour voir Lazare
ressuscité aprés quaire jours de sépulture. On lui donna
un souper dans lequel Marie, sceur de Lazare, signala son
tendre amour pour le Sauveur. Dés que Jésus fut a table,
elle s’approcha de lui, répandit sur ses pieds un parfum
d’une odeur exquise, les essuya de ses cheveux, et en un
moment toute la maison fut remplie de 1'odeur de ce
parfum.

Judas Iscariote !, le traitre qui dans peu de jours devait
livrer son Dieu a ses ennemis, et qui était encore au nom-
bre de ses Apotres, trouva fort a redire a la pieuse libéra-
lité de Marie. Pourquoi, dit-il, ne pas vendre une liqueur
dece prix? On en eit tiré trois cents deniers et on eiit
donné cet argent aux pauvres.

Ces sortes de remontrances, qui se renouvellent encore
de nos jours parmi‘les Chrétiens, au sujet des libéralités
des personnes pieuses pour la magnificence du culte pu-
blic, sont bien plus souvent le langage d’une secréte irré-
ligion, que celui d’une charité bien sincére. On ne se re-
proche point, en faveur des pauvres, le faste de ses maisons
ou le luxe de ses parures, et c’est, dit-on, pour le soula-
gement des misérables qu’on voit avec regret enrichir
les autels.

Or, Judas parlait de la sorte, non qu'il se mit bien en
peine des pauvres; mais parce qu'il était avare et voleur
et dépositaire des aumdnes, que le Sauveur recevait pour
sa subsistance et celle de ses Disciples. Jésus connaissait

1]] est appelé Iscariote, du village d'Iscarioth dans !a Tribu ’Ephraim,
non loin de Samarie, ol il était né.



DE PERSEVERANCE. U1

bien le secret motif des murmures de son cupide Disciple ;
néanmoins, pour justifier I'innocence de Marie, il ne ré-
véla pas le crime caché de Judas. Laissez-la, dit-il, arro-
ser aujourd’hui mes pieds d’un parfum exquis, ne trouvez
pas mauvais qu'elle V'ait gardé pour ma sépulture ; car
vous aurez toujours des pauvres avec vous, mais vous ne
m’aurez pas toujours.

Cependant, un grand nombre de Juifs, ayant appris
que Jésus était chez Lazare, y accoururent en foule et
crurent en lui. Les Princes des Prétres, désespérés des
progres de la foi, se déterminerent & en couper d'un seul
coup toutes les racines. Lazare ressuscité et se montrant a
qui voulait le voir, aux portes mémes de Jérusalem, leur
parut un témoin trop imposant et trop propre & persua-
der : déja résolus de mettre Jésus & mort, ils conclurent
encore a se défaire de Lazare.

Des résolutions si violentes annongaient un événement
décisif : on ne gardait plus de mesures. La puissante ca-
bale qui dominait & Jérusalem , les Scribes, les Phari-
siens, les Docteurs de la loi, les Pontifes et les Princes des
Prétres, ne pouvait manquer de venir bientét a bout
de ses desseins, 3 moins que Jésus-Christ, par un mi-
racle, ne se résolit aladéconcerter. 11 le pouvait aisément,
mais il était bien éloigné de le faire; seulement il vou-
lut leur prouver que, s’il se livrait un jour entre leurs
mains, c'était qu’il le voulait bien.

Deés le lendemain de son arrivée a Béthanie, et n’ayant
plus que cinq jours & passer sur la terre, il résolut d'aller

1 Lo terme de 1a mort de Jésus étant proche, Marie, en rdpandant sur lui
c8 parfam, s'acquittait par avance d’un devoir que la pité et I'usage vou-
laient qu'on rendit aux morts avant de les ensevelir, comme si elle efit prévu
qu'elle en serait empeaide aprés la mort du Sauveur.



118 CATECHISME

se montrer publiquement dans la capitale. 11 voylut
méme y entrer en triomphe et avec un éclat, aussi propre
a rehausser le courage de ses Disciples qu'a faire rougir
ses ennemis. Ainsi, le miracle le plus surprenant, et peut-
étre le moins remarqué qu’il fit alors, fut de conserver,
au milieu de tant de fureurs et de complots, sa liberté,
son indépendance, son autorité tout entiére, pour agir,
pour parler, pour donner des ordres; de suspendre 1'o-
rage et de le soutenir sur sa téte, jusqu’au moment précis
que son Pére avait abandonné a la puissance des ténébres.

La férie premiére, qui répond a notre dimanche, il par-
tit de Béthanie, accompagné de tous ses Apdtres. Il s’a-
vanga avec eux prés d’un bourg nommeé Bethphagé, fort
voisin de Jérusalem et situé sur le penchant de la mon-
tagne des Oliviers. Arrivé a cet endroit, il appela deux
de ses Apbtres et leur dit : Allez jusqu'au bourg que vous
voyez devant vous ; vous trouverez a I'enirée une édnesse
avec son dnon qui n’a point encore été monté : détachez-
les et amencz-les-moi. Si quelqu’'un y trouve a redire,
vous n'aurez qu'a Ini répondre : Le Maitre en a besoin;
et on ne s’y opposera plus.

Ainsi, jusque dans les plus petits événements, le Sau-
veur se montrait le Fils de Dieu, maitre de disposer des
ceeurs et bien instruit de leurs résolutions libres et fu-
tures. Les deux Apdtres allerent a la bourgade et trouve-
rent 'dnesse et I'dnon, comme Jésus le leur avait annoncé.
1ls les détacherent sans rien dire a personne. On fut fort
surpris d’une action si extraordinaire, faite publiquement
par des hommes qui paraissaient sages et qui agissaient
de sang-froid. Pourquoi détachez-vous cet 4non ? deman-
dérent ceux a qui il appartenait. C’est, répondirent sim-
plement les deux Apbtres, que le Maitre en a besoin. La-



DE PERSEVERANCE. 119

dessus on les laissa faire. Ils conduisirent donc I'dnesse et
I'dnon auprés du Sauveur, sans comprendre ce que tout
cela voulait dire.

Mais leur divin Maitre ne faisait rien sans de grandes
raisons. En qualité de Messie, il devait accomplir en sa
personne toutes les Ecritures. 11 fit donc tout cela pour
exécuter ce qui avait été annoncé de lui par le Prophéte
Zacharie : Dites a la fille de Sion : Voici votre Roi qui
vient & vous dans un esprit de douceur, monté sur un
dnon. Les Apbtres jetérent leurs vétements sur I'anon et
Jésus y monta.

Dans un pays ol ces montures avaient toujours été in-
differemment a I'usage des petits et des grands, 1'équi-
page ol paraissait le Sauveur n’avait rien de trop bas ni
de trop superbe. Il voulait en ce jour se faire reconnaitre
de son peuple, pour son roi pacifique, et entrer dans sa
capitale a la maniere des anciens Juges ou Conducteurs
d’Iraél.

A peine eut-on fait quelques pas vers Jérusalem, qu'une
grande multitude qui attendait, soit dans la ville, soit
aux environs, le jour de la féte de Pique, vint & la ren-
contre de Jésus. Ce fut i la descente de la montagne des
Oliviers, que commenca pour ainsi dire le triomphe de la
marche. Les uns se dépouillaient de leurs vétements pour
les ;étendre sur le passage du Maitre; d’autres coupaient
des branches d’arbre et en jonchaient le chemin. Tous
ensemble se mirent a louer Dieu, et I'air retentit de ces
acclamations : Honneur, gloire et bénédiction au Fils de
David ; louange, honneur et gloire au Trés-Haut !

A la vue de ce triomphe et de cet enthousiasme univer-
sel, les Pharisiens se dirent les uns aux autres : Vous
YOyez que nous n’avangons a rien, voila que tout le monde



120 CATECHISME

court aprés lui. Le contre-temps était ficheux, mais la
conjoncture était peu propre a favoriser une violence. Iis
engageérent donc quelques-uns des leurs a se méler & la
foule, et ceux-ci eurent la hardiesse de s’adresser au Sau-
veur lui-méme. Maitre, lui dirent-ils, ordonnez a vos
Disciples de se contenir. Quand ils se tairaient, répondit
Jésus les pierres mémes parleraient a leur ,place. Ses Dis-
ciples se turent en effet, cinq jours apres, lorsqu’au temps
de la mort du Sauveur, ils prirent la fuite et I'abandon-
nérent ; mais les pierres parlérent alors, et en se brisant
elles publiérent dans leur langue la divinité du Fils de
Thomme. Pour le moment, les acclamations ne firent
qu'augmenter, et les jaloux en essuyerent toute la morti-
fication.

Au milieu de la joie universelle, que faisait Notre-
Seigneur ? Il pleurait. Oui, ce divin triomphateur méla
ses soupirs & 1'allégresse publique, et arrosa de ses lar-
mes la verdure dont on avait jonché la terre sous ses pas.
Arrivé & la vue de Jérusalem, et jetant les yeux sur cette
grande ville qu’il aimait, comme la principale portion du
champ que son Pére lui avait confié, il pleura sur elle.
11 savait que dans peu de jours elle allait mettre le comble
a ses crimes par le plus grand des forfaits, la mort de
son Messie; puis, dans un avenir peu éloigné, il voyait
toutes les calamités fondre sur elle, et la Reine des cités
devenir un amas de cendres, détrempées du sang de ses
citoyens.

Touché de tant de maux, il dit en soupirant : Ah! si du
moins en ce jour, qui est encore pour toi un jour de grice,
tu avais su connaitre les choses qui étaient capables de te
donner la paix, le salut que t'apporte ton Sauveur ; mais
uon, tout cela est caché a tes yeux ! Et voila que des jours



DE PERSEVE RANCE. 121

viendront sur toi, ol tes ennemis ferout une circonvalla-
tion autour de tes murailles; ils t'enfermeront et te pres-
seront de tous cbtés; ils te renverseront par terre, toi et
tes enfants qui sont dans ton sein, et ils ne laisseront de
toi pierre sur pierre, parce que tu n’as pas su connaitre le
temps ol tu as été visitée. Terrible prédiction accompa-
gnée des larmes d’un Dieu, qui ne s’exécuta que trop a la
lettre aprés moins de quarante ans !

Le Sauveur achevait de parler, lorsqu'il mit le pied
dans Jérusalem. A peine y fut-il entré que toute la ville
parut en mouvement. On se disait : Quel est celui-ci ? Le
peuple répondait : C’est Jésus le Propheéte, de Nazareth en
Galilée. Le Sauveur s’avanca jusqu’au Temple, ou il guérit
les aveugles et les boiteux qui se présentéerent.

Pendant qu’il instruisait la multitude et qu’il suppliait
son Pere de se glorifier en lui par ses humiliations et ses
douleurs, une voix du Ciel se fit eniendre, qui disait : J'ai
déja glorifié mon nom, je le glorifierai encore. C’est-a-
dire : J’ai été honoré en vous, 6 mon Fils! par I'obéis-
sance que vous m'avez rendue; je le serai encore davan-
tage par celle que vous m’allez rendre. La voix de Dieu,
venue avec un grand éclat, mit I'épouvante parmi tous
ceux qui l'entendirent. Les uns disaient que c’était le
tonnerre qui avait grondé ; les autres disaient que c’était
un ange qui avait parlé a Jésus. Ce n'est pas pour moi,
reprit le Sauveur, que cette voix est venue du Ciel, c’est
pour vous. Apprenez que le jugement du monde appro-
che ; le Prince de ce monde va étre chassé. Puissantes
paroles qui annoncaient la ruine de I'idolétrie.

Le soir étant venu, le Sauveur quitta Jérusalem et vint
passer la nuit 4 Béthanie. Des le lendemain, il rentra dans
la capitale, supprima des abus qui régnaient dans le Tem-



192 CATECHISME

ple, reprocha aux Pharisiens leurs crimes et leur incrédu-
lité, annonga de nouveau la ruine de Jérusalem ; puis,
g'étant assis vis-d-vis du trésor, il regardait comme le
peuple y jetait de I'argent. Or, plusieurs personnes riches
en y jetaient beaucoup. Aprés elles, vint une pauvre
veuve dont la main timide n'y déposa que deux légeres
pieces de monnaie, de la valeur d'un liard. Une action si
petite servit d’occasion au Sauveur, pour donner une des
plus sublimes instructions qui soient contenues dans I'E-
vangile. Ayant appelé ses disciples, il leur dit : Je vous
dis en vérité que cette pauvre veuve a plus donné que tous
ceux qui ont mis dans le trésor. Quel est donc, 4 mon
Dieu! le prix de la pureté d’'intention et de la charité !

Il adressa de nouveau aux Juifs les discours les plus
pressants, les paraboles les plus touchantes ou les plus
terribles, pour les engager & se convertir et & prévenir les
maux qui les menagaient. Tout fut inutile, du moins pour
les Scribes et les Pharisiens; tant I'abus des gréices et des
talents laisse peu de ressource ! Ktant sorti de Jérusalem
avec ses disciples, il s’assit sur le penchant de la monta-
gne des Oliviers, d’oi1 I'on découvrait la ville et le Temple.
Ce fut de 1a qu'il leur annonga la ruine compléte de I'un
et de l'autre, ainsi que la fin du monde et les circons-
tances du dernier jugement; puis il les rassura contre les
persécutions qu'ils auraient 4 souffrir.

Le Sauveur mit fin & tous ces discours en disant 4 ses
Disciples : Vous savez que la féte de Péque aura lieu dans
deux jours, et que le Fils de ’'homme sera livré entre les
mains des Gentils pour étre crucifié. Le lendemain, il fut
invité 3 manger par un habitant de Béthanie, appelé Si-
mon, surnommé le Lépreux. Pendant qu'il était a table
une femme s'approcha de lui; elle portait & la main un



DE PERSEVERANCE. 123

vise d’albitre rempli d'un extrait d’épis de nard d’un
grand prix et d’'une odeur excellente qu'elle répandit sux
la téte du Sauveur.

Judas, dans une pareille occasion, avait donné un mau«
vais exemple qui fut suivi dans celle-ci par quelques-uns
des Apotres. Pourquoi, dirent-ils, perdre sans fruit des
choses si précieuses? Le Sauveur fit la méme réponse,
seulement il ajouta cette parole prophétique : Je vous le
dis en vérité, partout ot mon Evangile sera préché , et il
le sera dans tout 1'univers, on parlera avec éloge de cette
action et de celle qui I'a faite. La prédiction s'est accom~
plie. Personne ne lit, dans le monde entier, I'histoire de
la passion de Jésus, qu’il n’approuve en méme temps la
religieuse prodigalité de la femme de Béthanie, dans la
maison de Simon le Lépreux.

Judas Iscariote était du repas aussi bien queles autres
Disciples ; il entendait comme eux ce que Jésus annoncait.
Dévoré par I'avarice, il n’était pas content ; car il voyait
avec chagrin s’évanouir les occasions d’'un gain sordide
aprés lequel il soupirait. Comme il savait avec quelle ar-
deur les Pontifes, les Prétres et les Princes du peuple sou-~
haitaient d’avoir Jésus & leur disposition, il crut que ja-
mais il ne trouverait une voie plus courte et plus siire de
s’enrichir, que de faire servir son ministére a la passion de
ces méchants.

Une cupidité si coupable ouvrit au démon V’entrée de son
ceeur ; I'esprit infernal s’en empara. Judas sortit et alla
droit & Jérusalem. Il se présenta aux Princes des Prétres
et aux magistrats, pour s’entendre avec eux sur les moyens
de leur livrer son Maitre. Combien voulez-vous me don-
ner, leur dit-il, et je vous le livrerai ? La proposition de
Judas n’était pas croyable, tant elle était affreuse dans un



124 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

homme de son caractére ; mais les intéressés ne risquaient
rien & s’y préter : ils la regurent avec de grandes démons-
trations de joie. Nous vous donnerons, répondirent-ils,
trente deniers d’argent. La somme était bien modique,
c’était juste le prix auquel, selon la loi, on mettait la vie
d’un esclave : Judas promit. Il revint & Béthanie, possédé
de son démon ; mais aussi tranquille en apparence que
s'il n’elit eu rien & se reprocher. Cependant il ne pensait
plus qu'a consommer sa trahison ; et, pour n’en pas man-
quer le succes, il épiait le moment ol Jésus, éloigné du
peuple dont il était honoré comme I'envoyé de Dieu, serait
sans défense contre ses ennemis.

Le Maitre et les Disciples passérent ensemble la meilleure
partie de la journée, sans que le Sauveur, qui voyait & ses
cotés un malheureux, ligué contre lui avec la Synagogue,
semblit avoir le moindre soupgon de sa damnable intrigue,
ou que le traitre se trouvat embarrassé de la compagnie
d’un Maitre vendu a vil prix, dont il ne pouvait ignorer lcs
lumiéres, et dont il devait craindre la justice. Mais, hélas!
quand on fait les grands crimes avec cette audace, quel
endroit sensible offre-t-on a la grice du repentir ?

PRIERE,

0 mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur dont la tendre compassion
pour les pécheurs lui faisait verser des larmes sur I'ingrate
Jérusalem qui devait bientdt le mettre & mort. Donnez-
moi la grice de pleurer moi-méme sur mes péchés.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, ye veuz faire
mes actions avec une grande pureté d’intention.



XI* LECON
VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — QUATRIEME ANNEE.

Féte de PAque. — Jésus mange )’agneau pascal. — Annonce de la trahisc.
de Judas. — Instruction sur I'humilité. — Lavement des pieds. — Ins.
truction de I'Eucharistie. — Sortie de Judas., ~ Adieux du Sauveur, —
Départ pour le jardin des Oliviers,

Ce que le Sauveur devait aux enfants de Jacob en qua-
lit¢ de Docteur, singuli¢rement envoyé pour les préparer
au royaume de Dieu, il I'avait abondamment accompli par
trois années de courses évangéliques dans la Judée, dans
la Samarie, dans la Galilée, et dans toutes les parties de
I'ancien domaine du peuple choisi : ses prédications pu-
bliques étaient terminées. La fin du monde fut sa derniére
prophétie, et la charité sa derniére instruction.

Mais si Jésus était en particulier, et pour un temps seu-
lement, le Pasteur des brebis égarées de la maison d'Is-
raél, ou 'Apdtre de la Palestine, il était, pour toujours et
sans distinction, le Messie de tous les peuples, la victime
du monde et le Sauveur de tous les hommes. A ce titre, il
devait mourir pour leur mériter a tous, par I'effusion de
son sang divin, les grices du salut et la gloire de I'adop-
tion : encore deux jours, et tout allait étre consommé.

Judas, qui pendant la nuit avait vendu son Maitre, était
revenu des le matin auprés de lui, cherchant I'occasion de
le livrer. Sur les trois heures aprés midi, la féte de Pa-
que commengait & Jérusalem ; c’était pour tout le peuple
le premier jour des azymes. Les Prétres, depuis cette heure
jusqu’au coucher du soleil, étaient occupés a tuer et dé-
pouiller, dans I'enceinte de la maison de Dieu, les agneaux



198 CATECHISME

que chaque famille devait y venir prendre, pour les man-
ger au temps marqué par la loi. Les Disciples s’adressz-
rent donc au Sauveur, ef lui dirent : Ou voulez-vous que
nous allions vous faire les préparatifs pour manger la Pi-
que ? Allez, dit-il a Pierre et & Jean, nous préparer la Pa-
que afin que nous la mangions.

Mais, Seigneur, lui répondirent-ils, o voulez-vous que
nous la préparions? Il leur dit : Allez dans la ville ; des
que vous y entrerez, vous rencontrerez un homme portant
une cruche d’eau. Suivez-le dans la maison ou il entrera,
et vous direz au pére de famille de cette maison : Voici ce
que dit le Maitre : Mon temps approche ; j'ai choisi votre
naison pour faire la Pdque avec mes Disciples : montrez-
moi le lieu ol je pourrai la manger avec eux. Et il vous
montrera une grande salle toute meublée ; c'est 13 que
vous ferez les préparatifs. Pour nous enseigner le détache-
ment et 'humilité, le Fils de Dieu a voulu naitre dans
une étable. Mais lorsqu’il veut accomplir 'auguste mys-
tere de I'Eucharistie, il demande un lieu vaste et bien
orné. Avis i ceux qui demandent pourquoi la richesse de
nos églises.

Il n’y avait qu'un Homme-Dien, maitre des ceurs et in-
struit sur I'avenir comme sur le présent, qui pat donner
de pareils ordres et fournir de semblables assurances. Les
Disciples s'en allérent donc a la ville, et trouverent les
choses selon que le Sauveur leur avait dit. Assurés d’'un
appartement, les deux envoyés ne songerent plus qu'a ter-
miner les autres préparatifs. C’était de se procurer un
agneau pascal, des laitues, des pains azymes et du vin, et
de faire rotir 'agneau : tout se trouva prét au moment ot
le Sauveur arriva accompagné du reste de ses Apétres.

11 pouvait étre environ sept heures du soir : car ¢’était



DE PERSEVERANCE. 127

une heure aprés le coucher du soleil, que la loi avait placé
le commencement de la cérémonie. Le Sauveur se mit a
table avec ses Disciples, et le souper légal, durant lequel
Yagneau devait étre mange, se fit avec tous les rites en
usage. Nous savons que, dés sa premiére entrée dans le
monde, Jésus s’était solennellement engagé a observer la
Ioi avec I'exactitude la plus littérale. C'est pourquoi, s'a-
dressant a ses Apotres, il leur dit: J'avais un extréme désir
de manger cette Pique avec vous, avant de souffrir ; car,
je vous le dis, je ne la mangerai plus qu'elle n’ait son
accomplissement dans le royaume de Dieu. 1l faisait enten~
dre que les figures allaient cesser et que la manducation
de l'agneau, ordonnée par Moise, ferait bientdt place &
celle du véritable Agneau de Dieu, immolé pour le salut
du monde.

Ensuite, le Sauveur prit une coupe de vin, rendit grices
a son Pére, et, la présentant & ses Disciples, il leur dit :
Prenez-la, et buvez-en tous ; car je vous dis encore que
je ne boirai plus avec vous du fruit de la vigne, jusqu’a ce
que le royaume de Dieu soit arrivé. Ce n’était encore que
la manducation de I'agneau pascal, et le vin dont parle
ici le Sauveur n’était pas celui qu’il changea en son sang.

Le moment d’opérer ce grand prodige approchait. La
vue du perfide qui devait le livrer i ses ennemis, toucha
alors sensiblement le divin Rédempteur. Promenant ses
regards attristés sur ses Apotres : En vérité, en vérité, je
vous le dis, un de vous me trahira. A ces mots, les Apo-
tres furent consternés, et ils lui demandeérent 'un aprés
I'autre : Seigneur, est-ce moi ? Le Sauveur ne voulut pas
nommer le coupable. Il se contenta de répondre : Celui
qui doit me livrer est maintenant 3 table avec moi ; il met
la main au méme plat. Le Fils de I'homme s’en va, ainsi



198 CATECHISME

que I'annoncent les E‘critures; mais malheur & celui par
qui le Fils de I’'homme sera livré ! mieux lui aurait valu
de n'étre pas né.

Aux paroles du Sauveur, les craintes et les inquiétudes
redoublent. Les Apotres se demandent quel est celui qui
doit commettre un pareil crime. Judas soutient effronté-
ment cette épreuve ; il ose méme se pencher vers le Sau-
veur et lui demande tout bas : Mattre, est-ce moi ? Oui,
c’est vous, lui répond Jésus ; mais personne ne I'entendit.

Ce qu’il y eut de plus déplorable, c'est que les onze
Disciples qui étaient exempts d’infidélité, ne 1'étaient pas
d’ambition. Ils venaient d’entendre dire au Sauveur que
le royaume de Dieu était prés de s’établir. Jugeant que
leur Maitre serait bientdt sur le tréne, ils se mirent a dis-
puter en sa présence, pour savoir qui d’entre eux aurait
les premiéres places dans le nouvel empire. Le Sauveur
ne s'indigna point de leur faiblesse. Il savait que bientdt
ils seraient tout a fait purifiés par le feu divin, qui consu-
merait dans leurs cceurs jusqu'aux racines des prétentions
humaines ; mais, en attendant qu'il leur eiit mérité sur la
croix, et que du trone de sa gloire il leur ett envoyé l'es-
prit apostolique, il les traita comme des enfants, 4 qui on
donne de bonne heure d'utiles legons et de salutaires
exemples.

Les rois des nations, dit-il, leur commandent en mai-
tres, et ils prennent le nom de bienfaisants et des titres
pompeux ; vous n'en userez pas de méme. Que celui qui
sera le plus grand parmi vous, se comporte comme s'il
était le plus petit. Que celui qui occupe le premier rang,
devienne comme le serviteur des autres, qu'il ne soit le
premier de tous que pour prévenir ou soulager tous les
besoins.



DE PERSEVERANCE 129

Telle est 'admirable notion du pouvoir que nous donne
le divin Réparateur. La, est la destruction du despotisme
et de P'esclavage ; 13, est la source de tous \es dévoue-
ments héroiques dont brille I'histoire des peuples chré-
tiens. Car, je vous le demande, continue le Fils de Dieu,
quel est le plus grand et le plus distingué, ou celui qui
est assis a table, ou celui qui y sert? C’est sans doute celui
qui s'assied pour étre servi. Et moi cependant qui suis
voire Seigneur et votre Maitre, ne suis-je pas parmi vous
comme celui qui serf?

Aprés cette lecon d’humilité, le Sauveur leur parla des
grandeurs divines dont ils jouiraient dans le Ciel; gran~
deurs seules dignes de notre ambition, mais auxquelles
on n’arrive que par la modestie et les abaissements. C’é-
taient la les célestes maximes, que Notre-Seigneur voulait
graver ineffacablement dans I'esprit de ses Apotres et de
ses enfants.

Pour en rendre I'impression plus profonde, il joignit &
I'énergie de ses paroles la force toujours supérieure d’un
grand exemple. Le repas était prés de finir; tout a coup
le Sauveur se leve de table, quitte ses vétements et prend
un linge qu’il attache devant lui. 11 verse de I'eau dans un
bassin, il commence & laver les pieds de ses Disciples et
les essuie avec le linge dont il est ceint. Le Fils de Dieu
aux pieds de ses Disciples! aux pieds de Judas! Quel
exemple d’humilité !

Il vint donc 4 Simon Pierre. Confondu de tant d’abais-
sement, Pierre lui dit: Quoi! Seigneur, vous me laveriez
les pieds! Jésus lui répondit : Ce que je fais, tu ne le
comprends pas & présent; mais tu le comprendras dans la
suite. Yous ne me laverez jamais les pieds, lui dit Pierre.

Si je ne te lave, lui répondit le Sauveur, tu n’auras point
In' ]



130 CATECHISME

de part avec moi; c'est-d-dire tu seras éternellement sé-
paré de ruoi, parce que tu auras désobéi & I'ordre que je
te donne. Ah! Seigneur, reprit le fervent Apbtre, possédé
du désir d’étre toujours avec son bon Mattre, lavez-moi
non-seulement les pieds, mais les mains et la téte. Jésus
lui dit : Celui qui a été lavé n’a besoin que de se laver
les pieds, et il est entierement net. Il en est ainsi de vous:
vous &tes purs, mais non pas tous. Car il savait bien quel
était celui qui devait le livrer; c’est pourquoi il dit : Vous
n’étes pas tous purs.

Ces paroles : Celui qui a été lavé n’a besoin que de se
laver les pieds, étaient une legon que le Sauveur faisait &
ses Apdtres, d’une pureté plus parfaite que l'exemption
des fautes grossiéres. Elle ne pouvait étre mieux placée.
C’est surtout quand on se prépare a recevoir I'Eucharistie,
qu’il n’est pas permis de négliger les moindres taches con-
tractées dans 'usage de la vie humaine, et signifiées par
le lavement des pieds.

La cérémonie achevée, le Sauveur quitta le linge, reprit
ses habits, et, se remettant 2 table avec ses Disciples, il
leur dit : Vous voyez ce que je viens de faire a votre égard.
En me parlant, vous dites : Maftre et Seigneur, et vous
dites bien, car je le suis; mais si moi, votre Maitre et votre
Seigneur, je vous ai lavé les pieds, vous devez aussi vous
laver les pieds les uns aux autres; car je vous ai donné
I'exemple afin que vous fassiez comme j'ai fait. En vérite,
en vérité, je vous le dis, le serviteur n’est pas plus grand
que son maitre, ni 'envoyé plus grand que celui qui I'en-
voie. Si vous comprenez ceci, vous serez heureux en le
faisant. Pour leur adoucir la pratique de cette humilité
il ajouta que, bien loin de s'avilir aux veux des hommes
en s’humiliant les uns devant les aulres, I’honneur qu'ils



DE PERSEVERANCE. 131

avaicnt d'étre ses Apotres les ferait respecter comme lui-
méme. En vérité, en vérité, je vous le dis, qui reoit celui
que j'aurai envoyé me regoit; et qui me regoit regoit celui
qui m’a envoyé moi-méme.

Ces divines legons d’une humilité profonde, d'une par-
faite pureté de cceur, et d'une respectueuse charité pour
le prochain, disposaient admirablement les Apbtres au
banquet céleste que le Sauveur voulait instituer. 11 allait
nous laisser, dans le sacrement de son corps et de son sang,
le plus grand de ses dons, et faire succéder aux anciens
sacrifices le sacrifice unique et parfait, qui devaitles rem-
placer et les surpasser tous.

11 était nuit; et ce fut cette nuit funeste i la vie de
I'Homme-Dieu, ce fut méme 1'heure et le moment, ot
I'on s’empressait de le livrer a ses ennemis, qu'il honora
de l'institution de son sacrement. Dans I'exces de son
amour, il voulut rendre cette nuit plus avantageuse au
monde que le plus beau de ses jours : voici de quelle
maniere la chose se passa.

Le souper durait encore lorsque le Sauveur prit du pain
tel qu'on le mangeait ce jour-la, azyme ou sans levain, et,
le tenant entre ses mains adorables, il rendit 4 Dieu son
Pére de respectueuses actions de gréces, du pouvoir qu’il
lui avait donné sur foute la nature, pour en changer les
lois & son gré; pouvoir dont il n'eit pas eu besoin pour
laisser & son Eglise des symboles vides de réalité. Il bénit
ce pain, le rompit et le donna & ses Disciples, disant :
Prenez et mangez, ceci est mon corps; ce corps qui va
étre livré pour vous  la mort. Paroles adorables! paroles
toutes-puissantes! en vertu desquelles il ne resta du pain
que les apparences, et son propre corps, mis a la place,
passa dans les mains de ses Disciples, afin d’étre ensuite



132 CATECHISME

mangé par eux. Pour Dieu, dire et faire c’est tout un; car
celui qui peut tout opére ce qu'il veut en parlant : c'est
ainsi qu'au commencement du monde Dieu n’eut pas plu-
tot prononcé ces mots : Que la lumiére soit, que la lu-
miere fut.

Jusque-la, c'étaient des victimes insuffisantes, des hos-
ties figuratives que 'on avait offertes & Dieu. Désormais,
ce sera le corps du Sauveur qu'on aura pour victime et
qu’on sacrifiera : car ce sacrifice nouveau durera autant
que le monde. C’est pourquoi le Sauveur s’empressa de
communiquer a ses Apbtres, et dans leur personne i tous les
Prétres, le pouvoir d’opérer le prodige qu’il venait d’opérer
Iui-méme. Toutes les fois, leur dit-il, que vous immole-
rez cette hostie en vertu du pouvoir que je vous confére,
vous le ferez en mémoire de moi ; vous vous souviendrez
de la mort que je vais souffrir pour I'amour de vous.

Ce que Jésus venait de faire pour le changement du
pain en son corps, il le fit pour changer la substance du
vin en celle de son sang. II prit une coupe, rendit gréces,
la bénit, la présenta a ses Apbtres, disant : Buvez-en tous;
car ceci est mon sang, le sang de la nouvelle alliance, qui
sera répandu pour vous et pour beaucoup en rémission
des péchés. Ce que vous me voyez faire, ajouta le Sau-
veur, vous le ferez en mémoire de moi; c’est-a-dire vous
le ferez comme moi, vous ferez ce que je fais. Telle est la
grandeur de son amour, qu'il nous laisse & perpétuité
sa chair & manger et son sang-a boire. Magnifique héritage
d’un Dieu mourant! 11 nous légue & tous, par testament,
son corps et son sang, afin que nous devenions tous d’au-
tres lui-méme, d’autres Jésus-Christ.

Suivant]'opinionla plus suivie, Judas communia comme
les autres. Un crime si noir excita dans 'dme du divin



DE PERSEVERANCE. 133

Maitre une émotion qu’il laissa éclater au dehors. En vé-
rité, en véritd, dit-il & ses Disciples, un d’entre vous me
trahira. A ces mots, les Apdtres se regardérent de nouveau,
et s'interrogérent des yeux pour savoir de qui il voulait
parler. Pierre s’ennuya d’une si cruelle incertitude. On
sait jusqu’a quel point il aimait son Maitre ; mais il n’eut
pas la bardiesse de linterroger. Il fit signe i Jean, le
Disciple bien-aimé, qui était placé tout prés du Sauveur,
de lui demander de qui il voulait parler. Jean comprit; et,
se penchant sur le sein du Sauveur, il lui dit tout bas:
Qui est-ce, Seigneur ? Jésus répondit : C’est celui i qui je
vais présenter du pain trempé ; et, trempant du pain, il le
donna A Judas Iscariote, fils de Simon.

Avec ce morceau fatal, le démon s’enfonca dans I'dme
du perfide. Judas ne se démentit point : ce fut 1i le comble
de son malheur. S'il n’ett pas été le plus effronté de tous
les scélérats, il n’eiit peut-étre pas été le plus impénitent
sans ressource. Gependant le Sauveur lui dit : Ce que vous
avez résolu de faire, faites-le sans différer. Il lui décla-
rait, par cette courageuse parole, qu’il lisait au fond de son
ceeur ses noires machinations, et que d’ailleurs il ne crai-
gnait ni la trahison ni le traitre. Judas fut insensible i ce
dernier avertissement. Il sortit sans qu’aucun des Disci-
ples soupgonnit ot il allait. Hélas! ot pouvait aller un
sacrilége, un traitre, un avare? Il alla tranquillement
mettre la dernitre main & son affreux forfait, en faire les
preparatifs et s’assurer de tous les moyens propres i I'exé-
tion.

Deés que Judas fut sorti, le Sauveur donna un libre
cours aux tendres effusions de sa charité. I fit 3 ses Apb-
tres cet admirable discours, ol1 sa belle 4me se peint tout
entiére et oi 1'on sent réellement 'amour immense d’un



134 CATECHISME

Dieu. C’est comme son testament de mort, son adieu gy-
préme et le précis de ses derniéres volontés. [l commence
par parler de sa Passion avec des transporls de joie, ne
I'envisageantdans ce moment que du coté de la gloire infi-
nie, qu’'elle allait procurer a son Pére et & lui-méme. C'esta
présent, dit-il, que le Fils de I’homme est glorifié, et que
Dieu va étre glorifié en lui. Mes petits enfants, je n’ai plus
que quelques heures & demeurer avec vous, vous ne pouvez
me suivre ol je vais. Aimez-vous les uns les autres : tout
le monde reconnaitra que vous étes mes Disciples si vous
vous aimez les uns les autres.

Pierre ne put sans amertume entendre parler son bon
Maitre de séparation et de départ. Ou donc allez-vous,
Seigneur? lui dit-il. Le Sauveur lui répondit: Tu ne peux
me suivre maintenant o1 je vais ; mais tu me suivras un
jour. Pierre lui dit : Pourquoi, Seigneur, ne puis-je pas
vous suivre & présent? je suis prét & mourir pour vous.
Jésus lui répondit: Tu es prét & mourir pour moi! je te
dis en vérité, le cog ne chantera point aujourd’hui deux
fois, que tu ne m’aies renié trois fois.

Pierre et di mourir de douleur; mais il regarda sans
doute les paroles de son Maitre, comme une menace de
précaution, faite & dessein de le tenir sur ses gardes : il
n'en compta pas moins sur sa prétendue intrépidité. Le
Sauveur l'avait suffissmment prévenu : il le laissa s’ap-
plaudir de son zle, et reprit son discours. Il dit & ses
Apotres de ne rien craindre, qu'il allait leur préparer des
places dans le royaume de son Pere, et qu’il viendrait les
chercher ; qu’en attendant il leur accorderait tout ce qu'ils
lui demanderaient; qu'il leur enverrait le Saint-Esprit
pour les consoler de son absence, qu'il ne les laisserait
pas orphelins. Il leur recommanda surtout de rester étroi-'



DE PERSEVERANCE. 135

tement unis 3 lui, et de s'aimer tendrement les uns les
autres ; il leur annonca que le monde les persécuterait;
mais il leur dit de ne rien craindre : qu'un jour leur tris-
tesse se changerait en joie et leurs persécutions en cou-
ronnes immortelles. Ne craignez rien, ajouta-t-il encore
une fois, j'ai vaincu le monde.

A ces mots, le Sauveur léve les yeux au Ciel; il va
parler & Dieu pour ses Disciples et pour nous : ce sont les
derniers veeux d’un pére et d'un ami. Il est impossible de
trouver quelque chose de plus beau,de plus sublime et ala
fois de plus touchant. Il entre dans une espéce d’extase;
tout respire dans son air le respect, la confiance et I'a-
mour. S’adressant 3 son Pére, émoin de sa soumission et
rémunérateur de ses merites, il demande pour lui que
toutes les nations le reconnaissent comme leur Sauveur.

Mon Pére, dit-il, I'heure est venue; glorifiez votre Fils,
afin que votre Fils vous glorifie. Vous avez mis tous les
hommes sous sa puissance, afin qu’il donne la vie éter-
nellea tout ce que vous lui avez donné. Or,la vie éternelle,
c’est de vous connaitre pour le seul vrai Dieu et Jésus-
Christ que vous avez envoyé. Pour moi, je vous ai glorifié
sur la terre; j'ai accompli I'ceuvre que vous m’avez donné
3 faire, glorifiez-moi donc maintenant, 6 mon Pére!

Aprés avoir prié pour lui-méme le Sauveur prie pour ses
Apotres et demande pour eux la charité, la sainteté. J'ai
manifesté votre gloire & ces disciples que vous m’avez
donnés en les séparant du monde. Ils ont cru a votre pa-
role et ils me sont demeurés fidtles. Voild que je quitte
le monde, pour eux ils y restent. Pére saint, sonservez a
cause de votre nom ceux que vous m’avez donnés, afin
qu'ils soient un comme nous sommes un nous-mémes.
Tandis que j'étais avec eux, je les gardais; mais voild que



136 CATECHISME

maintenant je vais & vous. Je ne vous demande pas de les
retirer du monde, mais de les préserver du mal: sancti-
fiez-les en vérité.

Le Sauveur ne s'en tient pasla : sa tendresse n’oublie
aucun de ses enfants. Aprés avoir prié pour ses Apétres,
il prie pour nous : il demande pour nous la charité et le
Ciel, fin de tous ses travaux et de toutes ses souffrances.
Ce n’est pas seulement pour eux que je prie, c’est encore
pour tous ceux qui croiront en moi, par le moyen de leur
prédication, afin qu'ils soient tous une méme chose, comme
vous, mon Pére, vous étes en moi et moi en vous. Mon
Pére, je souhaite que ceux que vous m’avez donnés soient
ol je serai moi-méme, afin qu’ils soient témoins de la
gloire qui m’appartient, et que j’ai recue de vous, parce
que vous m’'avez aimé avant la création du monde. Peére
juste, le monde ne vous a pas connu; pour moi, je vous ai
connu, et ceux~ci ont connu que vous m’avez envoyé. Je
leur ai fait connaitre votre nom, et je le leur ferai con-
naitre, afin que 'amour dont vous m’avez aimé soit en eux,
et que jesois aussi en eux moi-méme.

Apres ces divins adieux, le Sauveur, qui n’avait plus
rien i faire en ce monde qu’a souffrir et & mourir, récita
Yaction de grices , par ol les enfants d’Israél avaient cou-
tume de terminer leur repas *. Il sortit de la salle, traversa
le torrent de Cédron, et se rendit a 1a montagne des Oli-
viers pour y prier. C'est 12 que Dieu, son Pére, attendait
les prémices de son sacrifice; ses Disciples I'y suivirent,
et ses ennemis 1y trouvérent.

Sur l'usage universel de 1a pritre avant et aprés les repas, voir notre
Traité du signe de la croix : s'en dispenser, c’est violer une loi de I'hue
mavuité,



DE PERSEVERANCE: 137

PRIERE.

0 mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur qui nousa donné de si
grands exemples d’humilité et de charité : faites-nous la
grice de les imiter.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veux me pré-
parer avec le plus grand soin d la Communion.



XII* LECON
PASSION DU MESSIE.

Réflexion sur la Passion. — Pritres, — Agonle. — Apétres endormis, —
Arrivée de Judas. — Accompiissement des prophéties. — Jésus trahi et
liveé, — 11 est conduit chez Anne et de Ia chez Caiphe. — Premier inter-
rogatoire. — Outrages faits 4 Jésus pendant la nuit. — Reniement de saint
Pierre.

Jusqu'ici nous avons vu le Messie remplir les villes et
les campagnes du fruit de ses lecons, de 1'édification de
ses vertus et de I'éclat de ses miracles; en un mot, nous
I'avons vu naitre, agir, précher et instruire en Homme-
Dieu. I1 nous reste & le voir souffrir et mourir en Dieu,
prouvant sa divinité pius invinciblement par sa mort que
par sa vie. Ce que nous avous raconté de son entrée dans
le monde et de V’exercice de son ministére, étonne I'in-
crédulité : ce que nous allons représenter de ses humilia-
tions et de sa croix la confond et la désespere.

C’est donc sur le thédtre de ses souffrances et sur 'autel
de son sacrifice, qu’il nous faut maintenant étudier cet
homme qui s’est dit le Fils et 'Envoyé de Dieu. La nous
appelons, et le fidéle pour le toucher, et I'incrédule pour
le convaincre. Nous leur présenterons une Victime qui
souffre et qui meurt; mais une victime qui souffre et qui
meurt, au milieu d’'une foule de prodiges si divins et avec
un assemblage de circonstances si frappantes, que le Chré-
tien qui 'adore y trouve I'appui le plus inébranlable de
sa foi et I'incrédule qui la blasphéme, s’il a de la droiture,
les plus puissants motifs d’'un prompt retourala vérité.

Qu’on se souvienne seulement, avant que d’entamer la



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 139

lecture des souffrances et de la mort du Sauveur, qu'il
était prédit, dans toutes les Ecritures, que le Christ serait
immolé 2 1a gloire de Dieu, au salut des hommes et a I'é-
tablissement d’'un nouveau culte, fondé sur la divinité de
sa personne et sur le mérite de son sacrifice. Rappelons-
nous encore que Jésus lui-méme, durantsa vie et jusqu'au
moment de sa mort, avait vérifié en sa personne tous les
oracles des anciens Prophétes.

Tout se disposait a leur entier accomplissement. De la
part du Pere Eternel, qui, depuis plus de quatre mille
ans, attendait une victime digne de lui. Du cété du Fils
unique, qui, en entrant au monde, s'était offert a la place
des holocaustes insuffisants de la loi de Moise. De la part
du genre humain, qui soupirait aprés son Rédempteur si
souvent promis, prédit, figuré, préparé par tant d’événe-
ments, et dont le sang devait réconcilier le Ciel avec la
terre. Enfin, si I'on ose le dire, du c6té méme de I'enfer
qui avait déchainé contre le Christ toutes ses puissances.

Le moment solennel était venu.

Accompagné de ses onze Apbdtres, le Sauveur s'était
rendu au jardin de Gethsémani. Ce jardin solitaire était
situé sur le penchant de la montagne des Oliviers, séparée
seulement de Jérusalem par la vallée de Josaphat, au fond
de laquelle roulait le torrent de Cédron. L’éloignement de
la ville a la montagne n’était guére que de mille pas; en
sorte que, les jours de Sabbat et les fétes solennelles, on
pouvait faire ce petit voyage sans contrevenir ala loi. Le
village de Gethsémani, ot était le jardin, se trouvait placé
sur la pente de la montagne, d’oti le temple et la ville se
montraient & découvert.

Or, Judas qui le livrait, savait que c’était la que le Sau-
vepr avait coutume de se retirer pendant la nuit pour



140 CATECHISME

prier. Ainsi, bien loin de fuir le traitre, le Fils de Dieu
allait au-devant de lui. Comme le moment du combat
approchait, il dit & ses Disciples : Demeurez ici pendant
que j'irai prier la ; priez aussi vous-mémes, afin que vous
n’entriez point en tentation. Ensuite, laissant les autres, il
prit avec lui Pierre, Jacques et Jean. Dés qu'il se vit seul
avec eux et qu’il se fut laissé frapper des horreurs de sa
Passion, la frayeur, 'ennui, le dégoit, ’abattement, la
tristesse, s'emparérent de lui. Mon 4me, dit-il & ses Apd-
tres, est triste jusqu’a la mort; attendez ici, et veillez avec
moi. Et, s’étant un pen avancé, il s’écarta d’eux a la dis-
tance d’un jet de pierre, et, s’étant mis & genoux, il fit
cette priére : Mon Pére, détournez, s’il vous plait, de moi
ce calice : néanmoins que ma volonté ne se fasse pas, mais
la vétre.

On le voit, un grand combat se livre dans cette grande
dme. Etre I'Innocence méme, le Fils unique de Dieu, le
Roi de I'univers, et dévorer tant d’outrages et mourir sur
une infime croix, quelle confusion! quelle ignominie!
Mais sauver les hommes, ses fréres, satisfaire a la justice
de Dieu, quelle consolation! quelle gloire!

Aprés sa pritre, il se leva, vint 3 ses Disciples et les
trouva tous les trois endormis. Il dit doucement & Pierre :
Simon, vous dormez? vous n’avez pu veiller une heure
avec moi ? Veillez et priez, afin que vous n’entriez point en
tentation : I'esprit est prompt, mais la chair est faible, Il
se retira pour la seconde fois, et fit la méme priére :
Mon Pére, si je ne puis éviter de boire ce calice, que
votre volonté se fasse. Il revint une seconde fois aupres
de ses Disciples, et les trouva encore qui dormaient.
Comptez maintenant sur les hommes pour vous con-
soler: vous souffrez, et ils dorment! Il les laissa, s'en alla



DE PERSEVERANCE. 141

de nouveau, et fit pour la troisitme fois la méme priére.

Cependant, la tristesse, la frayeur, I'ennui mortel que le
Sauveur éprouve, le font tomber dans une violente agonie,
au point qu'une sueur de sang sort de toutes les parties de
son corps, et tombe a grosses gouttes sur la terre, qui en
est bientot baignée. C'est alors qu'un Ange vint du Ciel
pour le fortifier. Jésus accepte la croix, il fait son sacri-
fice, et le monde est sauvé. Voila bien les consolations du
Ciel; elles ne brisent pas nos croix, elles écartent la ten-
tation d’en descendre. Depuis ce moment ou I'arrét porté
par le Pére, est accepté par le Fils, on ne voit plus dans
le Sauveur qu’intrépidité et courage, nais courage mo-
deste et intrépidité tranquille.

I1 vint donc & ses Disciples, et leur dit : Dormez a pré-
sent, et reposez : voici I'heure ol le Fils de I'homme sera
livré entre les mains des pécheurs. Levez-vous, 'homme
qui va me trahir approche : allons a sa rencontre.

Il parlait encore, lorsqu’on entendit, au milien des té-
nébres une troupe de gens, conduite par Judas. Le perfide
avait demandé aux Grands Prétres, aux Anciens, aux Pha-
risiens et aux Scribes, un détachement de soldats et un
officier pour les commander. Les Chefs des familles sa-
cerdotales, les Princes du peuple, les Magistrats du Temple,
ne rougirent pas de se joindre a la troupe. Elle était ac-
compagnée d’une multitude confuse de valets, dont les
uns portaient des lanternes et des flambeaux ; les autres
étaient armés de batons. Or, tout cela se faisait pour ac-
complir I'oracle du Prophete qui avait dit en parlant du
Messie : 11 sera traité comme on traite les scélérats et les
voleurs,

Le traitre leur avait donné un signal en disant: Celui
que je baiserai, c’est lui-méme; arrétez-le et emmenez-le



152 CATECHISME

avec précaution. Le signal et le conseil étaient dignes de
Judas. Dés qu'il fut arrivé, il s’'avanca vers Jésus et lui
dit : Maitre. je vous salue, et il le baisa. L'Agneau de
Dieu ne refusa point ce baiser, plus sensible & son cceur
que tous les tourments de sa passion. Au lieu de traiter
le perfide comme il le méritait, plus touché de sa perte
que de son crime, et cherchant plutét a le sauver qu'a le
confondre, il lui dit avec bonté : Mon ami, & quel dessein
étes-vous venu? Judas, c’est par un baiser que vous tra-
hissez le Fils de 'homme!

Ces douces paroles auraient amolli un tigre et converti
un scélérat ordinaire ; mais un apétre perverti et sacrilége,
ne pouvait étre que le plus méchant et le plus endurci de
tous les pécheurs. Cependant, le Sauveur n’était pas encore
arrété; il ne convenait pas qu’il le fiit par surprise, il ne
devait I'étre que parce qu'il le voulait. I1 s’avanca donc
vers la troupe, et leur dit : Qui cherchez-vous? Jésus de
Nazareth, lui répondirent-ils. ’est moi, leur dit Jésus.
Or, dés que le Sauveur eut dit ces deux mots : C’est mot,
voila que tout a coup les officiers et les soldats, les valets
et les maitres, le chef de la trahison et ses suppdts, tom-
birent & 1a renverse les uns sur les autres.

Apres une preuve si sensible de la puissance de Jésus,
ils n’auraient di se relever que pour implorer & genoux le
pardon de leur attentat ; mais il vient un temps de puni-
tion ol les pécheurs ne raisonnent plus. Celui qui les avait
terrassés permit qu’ils se relevassent, et il leur dit une se-
conde fois: Qui cherchez-vous ? Jésus de Nazareth, lui
dirent-ils. D'une de ses paroles il avait fait sentir 3 ses
ennemis, que seul et sans armes il était plus fort qu'une
troupe d’hommes armés. Aprés cette marque de toute-
puissance, il leur permit contre sa personne, ce qui ne



DE PERSEVERANCE. 143

leur eit jamais été possible sans sa permission. Ils se je-
terent donc sur lui et I'arréterent.

Cependant les Apdtres, voyant bien ce qui devait ar-
river, dirent & leur Maitre : Seigneur, frapperons-nous de
I'épée? Sans attendre de réponse, Simon Pierre, qui avait
une épée, la tira, et, frappant le serviteur du Grand Prétre,
il lui coupa D'oreille droite : ce serviteur s'appelait Mal-
chus. Mais Jésus lui dit : Tenez-vous-en 13; et, ayant
touché P'oreille de ce serviteur, il le guérit. Remettez votre
¢épée dans le fourreau, ajouta-t-il en s'adressant & Pierre;
pensez-vous que je ne puisse pas prier mon Pére, et qu'il
ne me donnerait pas aussitét plus de douze légions d’Anges?
Mais si j’'use de mon pouvoir, comment donc s'accomplira
ce que disent les Ecritures, qu'il faut que les choses se
fassent de la sorte?

Alors les Juifs se saisirent du Sauveur et le lierent; ses
Apotres avaient pris la fuite. Ils le menérent d’abord chez
Anne, beau-Pére de Caiphe, Grand Prétre cette année-la.
Anne, content de cette déférence, renvoya Jésus, sans I'in-
terroger, au tribunal de Caiphe. Pour achever un grand
crime et consommer une grande injustice, il pouvait sans
inquiétude s’en reposer sur son gendre. lls le conduisirent
donc chez Caiphe, chez qui tous les Prétres, les Scribes et
les Ancicns s'étaient assemblés.

Or, Simon Pierre, honteux de sa fuite et un peu reveun
de sa frayeur, suivait Jésus de loin avec un autre Disciple.
Ce Disciple, qui était connu du Grand Prétre, entra dans
la maison, tandis qu’on conduisait le Maitre dans la salle
du conseil. Pierre était demeuré en dehors de la porte;
I'autre Disciple sortit, et, parlant a la portiere, il fit entrer
Pierre dans la cour du Grand Prétre. Une foule tumul-
tueuse de soldats, de valets et d’officiers étaient 14 auprés



144 CATECHISME

du feu; car il faisait froid, et ils se chauffaient. Pour son
malheur, Pierre s’approcha, s’assit et se mit a se chauffer
avec les autres, en attendant ce qui devait arriver.

Cependant le Sauveur était entré dans la salle, ol tous
ses ennemis s'étaient réunis pour étre ses juges. Sa perte
était décidée; mais nulle action de sa vie ne pouvait
fournir matiére & une condamnation. Le Grand Prétre
I'interrogea donc sur ses Disciples et sur sa doctrine. J'ai
parlé au monde ouvertement, lui répondit Jésus; jai tou-
jours enseigné dans la Synagogue et dans le Temple ol
g'assemblent les Juifs, et je n’ai rien dit en cachette 1.
Pourquoi m’interrogez-vous ? Interrogez ceux qui m’ont
entendu; il y a ici des gens qui savent ce que j'ai dit.

Cette réponse pleine de douceur et de modestie était
digne de la Sagesse méme, qui l'avait proférée. Un ac-
cusé n’est pas admis a déposer en sa faveur, et, sile crime
dont on I'accuse est public, il est aisé d’en faire le preuve
par témoins : mais on n’a jamais raison impunément
contre des juges passionnés. Aussi, dés qu'il eut répondu
de la sorte, un valet qui était & coté de Jésus lui donna
un soufflet, en disant : Est-ce ainsi que tu réponds au
Grand Prétre? Si j’ai mal parlé, lui répondit tranquille-
ment 'Homme-Dieu, montrez ce que jai dit de mal;
mais si j'ai parlé & propos, pourquoi me frappez-vous ?
C'est ainsi que se soutient I'innocence; 'humilité ne lui
ote rien de sa fermeté, et, sans cesser d’étre respectueuse,
elle est noble et intrépide.

3 Le Sauveur a souvent enseigné ses Disciples en particulier. Cependant it
8 pu dire avec vérité qu'il n’avait ditrien en cachetle, parce que Ia doctrine
yu'il enseignait en particulier était Ia méme qu'il préchait en public. On en-
tend que c’était la meéme pour le fond, qu'il ne faisait que développer da-
vautage dans ses entretiens familiers avec ses Apotres,



DE PERSEVERANCE. 143

Le valet du Grand Prétre méritait d’étre sévérement
puni, parce qu'il importe infiniment au bien public de
conserver aux accusés, toute la liberté nécessaire a leur
pleine justification. Néanmoins les juges approuvérent,
au moins par leur silence, une action si brutale. Ce qu'a-
vait dit le Sauveur était néanmoins si raisonnable, qu'ils
se crurent obligés de procéder contre lui, comme lui-
méme venait de l'indiquer. Les Princes des Prétres et
toute Y'assemblée cherchérent donc quelques faux témoi-
gnages contre Jésus pour le faire mourir; mais ils n'en
trouverent pas qui eussent au moins I'apparence de la
vérité, encore qu'on elt fait approcher beaucoup de
faux témoins. Enfin, il vint deux faux témoins qui
dirent ;: Nous-mémes nous lui avons entendu dire : Je
veux détruire le temple de Dieu et le rebitir en trois
jours.

La déposition était fausse ; elle ajoutait aux paroles du
Sauveur, elle leur dtait leur sens naturel, mais surtout
elle n’était point contre 'accusé. Il avait dit en parlant
le son corps €t en annongant sa mort et sa résurrection :
Je puis détruire ce temple et je puis le rebatir en trois
jours. Eidt-on cru qu'il avait parlé du temple de Jérusa-
lem, on pouvait tout au plus, faute de le bien connaitre,
I'accuser de présomption.

La ressource des témoins était épuisée ou devenait dan-
gereuse. A force d’en écouter de faux, on s'exposait 3 en
trouver de sinctres : le Grand Prétre le comprit. Clest
pourquoi, se levant au milieu de I'assemblée, il interrogea
Jésus et lui dit : Vous entendez toutes les charges qu'on
fait peser sur vous, et vous ne répondez rien ? Jésus garda
le silence et ne répondit pas. Eh bien! ajouta le Grand

Prétre, au nom du Dieu vivant dont je tiens ici la place,
L, 10



146 CATECHISME

je vous ordonne de nous dire sivous étes le Christ, le Fils
de Dieu, béni soit-il.

Pour cette fois, la question était précise et décisive. Le
divin Messie attendait cette occasion pour confesser hua-
tement la vérité. Il devait lui en cofiter la vie, il le savait;
mais il devait étre le premier martyr de sa Religion et
donner I'exemple 2 ses disciples, ainsi qu'd des millions
de Martyrs. II répondit donc sans hésiter : Oui, je suis le
Christ et le Fils unique de Dieu, et je vous dis de plus :
Bientot vous verrez le Fils de ’homme, assis i la droite
du Dieu tout-puissant, venir sur les nuées du ciel.

Alors le Grand Prétre, cachant sa joie sous le masque
d’'une douleur hypocrite, et prenant 'air d’'un homme
attendri sur les intéréts de Dieu, déchira ses vétements en
disant : 11 a blasphémé, qu’avons-nous maintenant be-
soin de témoins? Vous venez d’entendre le blasphéme,
que vous en semble ? Tous répondirent : Il est digne
de mort. Le Sauveur entendit cette sentence avec autant
de calme qu'il fit paraitre de courage, lorsqu’il en subit
la rigueur.

Le Grand Prétre était un scélérat ; mais son action nous
apprend toujours que les Juifs, lorsqu'ils entendaient
blasphémer, déchiraient leurs vétements, tandis que nous
voyons des Chrétiens écouter sans émotion les blasphémes
des impies. Je ne dirai pas qu'ils y applaudissent, car
ceux qui applaudissent pourraient-ils encore étre appelés
Chrétiens ?

La Synagogue était si avide du sang de son Messie,
que volontiers on ett passé de la publication de la sen-
fence & I'exécution : mais Dieu ne le voulait pas. Pour
achever d’accomplir quelques prophéties qui restaient en-
core & vérifier, il permit que les Princes des Prétres et les



DE PERSEVERANCE. 141

chefs de Jérusalem fissent attention que, dans 1'état de
dépendance ol I'on était du magistrat romain, on ne
pouvait se dispenser d’obtenir son consentement, dans le
cas d’'une sentence de mort. {1 fallait d’ailleurs s’assurer
du peuple et l'aigrir contre Jésus, en le lui faisant envi-
sager comme un blasphémateur et un impie. Ces pré-
paratifs demandaient du temps. Mais, comme ils étaient
résolus de prévenir la grande solennité pascale qui allait
commencer, il n'y avait pas un moment a perdre. Ils ne
prirent que quelques heures de repos et indiquérent le re-
tour de I'assemblée, i la premitre pointe du jour. Cha-
cun se retira de la salle du conseil, et Jésus fut laissé a la
garde des domestiques et des valets.

Ces étres dégradés auraient cru mal servir leurs maitres
s'ils s’étaient contentés de garder leur paisible prison=-
nier. Ils jugérent qu’il était de leur devoir de l'outrager,
et ils lui firent souffrir tout ce que des hommes sans ¢du-
cation et sans honneur, peuvent imaginer de plus atroce
contre un malheureux qu'on leur abandonne. Il y en eut
qui se mirent & lui cracher au visage ; d’autres se mo-
quaient de lui et le frappaient. Quelques-uns, plus sacrilé-
gement impies, lui bandérent les yeux et lui donnérent
des coups sur le visage; puis, tournant en dérision ses
augustes qualités de Prophete et de Roi, ils lui disaient
en le frappant : Christ, prophétise-nous, qui est celui qui
t'a frappé ¥ Jésus V'aurait bien pu, et, en les nommant, les
écraser ; mais il souffrait plus de leur aveuglement que de
ses peines. Cette scéne horrible dura toute la nuit : jamais
disciple du Sauveur en passa-t-il une semblable ?

Ce qui mit le comble 4 la peine de ’'Homme-Dieu, ce
qui fut pour lui le plus douloureux de tous les outrages,
c'est que, tandis qu’il était ainsi & la discrétion de ses plus



148 CATECHISME

cruels ennemis, le premier et le plus favorisé de ses Disci-
ples, le chef de ses Apétres, Pierre, le reniait.

Il était assis en bas dans la cour, ot il se chauffait, au
milieu des soldats et des officiers du palais. Une servante
du Grand Prétre vint 13, et, voyant Pierre, elle dit, aprés
I'avoir regardé : Vous aussi, vous étiez avec Jésus de Naza-
reth! Mais il le nia devant tout le monde en disant:
Femme, je ne leconnais point; je ne sais ce que vous voulez
dire. Quoi ! Pierre, c’est vous qui tenez ce langage ! En-
suite, voulant éviter une seconde interrogation, il se retira
dans le vestibule, et le coq chanta. Mais voild qu'une
autre servante I'apercut et dit a ceux qui étaient présents :
Cet homme-la était aussi avec Jésus de Nazareth ; et, peu
de temps apreés, une autre, le voyant, dit : Vous étes aussi
de ces gens-1a?

La frayeur de Pierre augmenta avec le danger, et son
crime avec sa frayeur. Son premier renoncement avait été
un mensonge ; au second il ajouta le parjure. Il nia donc
une seconde fois avec serment, disant: Je ne connais point
cet homme-la. On parut le croire sur son serment, et on
lui donna environ une heure de repos. I1 aurait dd en
profiter pour s'évader; mais Pierre aimait encore celui
qu'il renongait et il ne put se résoudre i s’éloigner. Ce-
pendant, un des domestiques du Grand Prétre, parent de
celui & qui Pierre avait coupé V'oreille, lui dit : Ne t'ai-je
pas vu avec lui dans lejardin ? Bientdt ceux qui étaient dans
la cour s'approchérent et dirent & Pierre : Assurément tu
es aussi de ces gens-13, car tu es Galiléen; on te connait
A ton langage: Assailli de tous cotés, Pierre perdit la téte,
nia une troisi¢me fois, et se mit a faire des imprécations
et & dire avec serment: Je ne connais point cet homme.

Esclaves du respect humain, vous voila !



DE PERSEVERANCE. 149

Pierre parlait encore, lorsque le coq chanta pour la se-
conde fois, et le Sauveur, qu'on conduisait dans le vesti-
bule, se tournant vers son disciple, le regarda. Pierre se
souvint alors de la parole que Jésus lui avait dite: Avant
que le coq chante deux fois, vous me renoncerez trois fois;
et, étant sorti, il pleura amérement. Ses larmes ne cesse-
rent qu'avec sa vie, et saint Jérdme nous apprend que ses
joues en étaient creusées.

C’était peu pour les grands de Jérusalem d’avoir tour-
menté l'innocent, par les mains d'une vile canaille dont
ils avaient déchainé la fureur. Dés que le jour parut, ils se
rendirent au conseil pour achever de sang-froid I'ceuvre
de téntbres qu’ils avaient commencée. Afin de se donner
aux yeux du peuple un air de modération et de maturité,
ils firent réitérer au prétendu coupable ses aveux du soir
précédent.

Ils lui demandérent : Si vous étes le Christ, dites-le-
nous. Il leur répondit : Si je vous le dis, vous ne me croi-
rez pas; si je vous demande & mon four & quelles mar-
ques, selon les Ecritures, on doit reconnattre le Christ,
vous ne me répondrez point et vous ne me laisserez point
aller. Le Fils de ’homme, au reste, sera désormais assis
dans le Giel, a1a droite du Dieu tout-puissant. Vous étes.
donc le Fils de Dieu? lui dirent-ils. Il répondit : Oui, je
le suis. Alors tous s'écrierent comme Caiphe : Qu’avons-
nous besoin d’autre témoignage, puisque nous I'avons
entendu nous-mémes de sa bouche?

La sentence de mort éait prononcée, il ne s’agissait plus
que d’en poursuivre I'exécution. Ils venaient de condam-
ner le Sauveur comme un sacrilége qui usurpait la qualité
de Messie. Ce reproche si grave, au jugement d'une
multitude abusée, n’était pas de nature a faire grande im-



150 CATECHISME

pression sur I'esprit d’'un magistrat paien. Ils résolurent
donc de donner aux accusations un tour tout différent,
quand il paraitrait devant Pilate. Puisque Jésus se disait
le Fils de Dieu et le Messie, il se portait donc aussi pour
le roi des Juifs et le compétiteur de César. Tel fut le jour
odieux sous lequel on se proposa de faire envisager au mi-
nistre de I'empereur, les prétendus blasphémes de Jésus.
On ne perdit pas de temps ; toute I'assemblée s'étant levée,
ils emmenérent Jésus lié et le remirent entre les mains
du gouverneur.

Alors Judas, voyant qu'’il était condamné, éprouva des
remords. Malheureusement il ne sentit pas assez que le
plus grand de tous les crimes, aux yeux d'un Dieu mou-
rant pour le salut des pécheurs, n’est pas de V'avoir trahi,
mais de se défier de ses miséricordes. Poussé par son re-
pentir, il reporta les trente pieces d’argent aux Princes
des Prétres et aux Anciens. J'ai péché, dit-il, en livrant le
sang du Juste. Il fut recu avec cette indifférence cruelle
que les méchants réservent toujours aux scélerats, dont
les crimes leur sont utiles. Que nous importe ? lui dirent-
ils, c’est ton affairc! Cette seche et dédaigneuse réponse
acheva de le désespérer. Il jeta I'argent dans le Temple,
et, étant sorti, il alla se pendre.

I1 restait 4 délibérer sur I'usage qu’on ferait de cet ar-
gent : les scélérats sont quelquefois scrupuleux sur les
bienséances. Ceux-ci, ayant ramassé les pitces d’argent,
dirent: Il ne nous est pas permis de les mettre dans le
trésor, car c'est le prix du sang. Ils en achetérent donc le
champ d’un potier, qu'on destina & la sépulture des étran-
gers. Ce champ porta depuis le nom d’Haceldama, c’est-
i-dire de terre de sang, comme si les Juifs avaient voulu
perpétuer le souvenir de lcur déicide ; mais Dieu avait



DE PERSEVERANCE, 151

d’autres vues. Il voulait accomplir ces paroles d’un Pro-
phéte : Ils ont recu trente pieces d’argent, somme pour
laquelle a été livré celui que les enfants d'Isra&l ont mis
a prix, ainsi que le Seigneur mel’a fait voir dans ma vi-
sion 1.

PRIERE ET RESOLUTION.

O mon Dieu, qui étestout amour! c’est mainfenant que
je vois combien vous m’avez aimé ; je prends la résolution
de vous aimer de tout mon cceur, 6 mon Dieu souffrant
pour moi !

1 La prophétie s’accomplit encore anjourd’hui. L'impératrice sainte Héiine
fit transporter & Rome la terre du Champ du Sang. Elle sert de cimetidre
pour les ptlerins : yous le voyezr prés de Saint-Pierre, derritre les batiments
du Saint-Office.



XIII* LEGON.
PASSION DU MESSIE (suiTE).

Jésus devant Pilate. — Il est déclaré fnnocent. — Il est conduit devant
Hérode, — Ramené devant Pilate, — Flagellé, — Condamné A mort, —
Conduit au Calvaire, — Crucifié. — II prie pour ses bourreaux. — Les
Soldats jouent sa robe. — Les Juifs l'insultent, — Jésus accomplit les
prophéties, — Il convertit le bon larron. — Il meurt an milieu des prodiges.

Nous avons vu que les Prétres et les Scribes, et toute
la multitude assemblée chez Caiphe, s'étaient levés pour
conduire Jésus au Prétoire, c’est-i-dire 4 la maison du
gouverneur romain. Ce gouverneur ou président, qui exer-
¢ait sur les Juifs I'autorité de Tibére, se nommait Ponce-
Pilate. 11 était encore fort grand matin, lorsqu’ils arrive-
rent devant le palais : un scrupule les arréta a la porte.
La loi qui défendait le meurtre del’innocent ne défendait
pas d’entrer dans la maison d'un Gentil ; mais ces hom-
mes, religieux au dela de ce qui était prescrit, n’entrérent
point dans le Prétoire, de crainte de se souiller et afin de
manger la Paque.

Pilate vint donc & eux dehors, et leur dit: De quoi ac-
cusez-vous cet homme ? Ils lui répondirent : Si ce n’était
pas un malfaiteur, nous ne vous I'aurions pas livré. C’était
la haine qui parlait : Pilate le comprit fort bien. 11 leur dit
donc : Prenez-le vous-mémes, et jugez-le selon votre loi.
Mais les Juifs lui dirent : Il ne nous est pas permis de faire
mourir personne. Les Romains leur en avaient 6té le
droit ; et, par I'aveu qu’ils en faisaient, ils reconnaissaient
que le sceptre était sorti de Juda. Ils auraient dd& recon-
naitre en conséquence que celui qui devait étre envoyé, le



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 153
Désiré des nations, était venu; mais, aveuglés par la pas-
sion, ils ne pouvaient plus voir ce qui devenait, par leur
aveu, plus visible que jamais.

Cédant & leurs clameurs, Pilate se détermina enfin A
juger le Sauveur. Dieu le permit, afin que le Messie mou-
rit sur la croix, selon qu'il I'avait prédit; car les Juifs
n’auraient pu, selon la loi, le condamner qu'a étre la-
pidé, et ils voulaient qu'il fit crucifié. Ils commencérent
donc a l'accuser, en disant : Nous avons trouvé cet
homme qui pervertissait notre nation, qui défendait de
payer le tribut & César, et qui se donnait le nom de Christ
et de roi.

Pilate, entendant parler de royauté, rentra dans le
Prétoire, ot I'on gardait le Sauveur, et le fit venir. Jésus
parut devant le gouverneur, qui l'interrogea en disant :
Etes-vous le roi des Juifs? Jésus répondit : Dites-vous
cela de vous-méme, ou d’autres vous ont-ils suggéré cette
question ? Est-ce que je suis Juif, répliqua Pilate, pour
m’inquiéter si fort du Christ et du Roi des Juifs ? C’est
votre nation, ce sont vos Pontifes qui vous ont livré entre
mes mains, qu'avez-vous fait? Le Sauveur lui répondit
qu’il était Roi, mais que son royaume n'était pas un Etat
politique, tels que sont les empires de la terre. Si mon
royaume était de cette espece, ajouta-t-il, mes officiers et
mes troupes combattraient pour que je ne fusse pas livré
aux Juifs ; mais mon royaume n’est pas d'ici.

Pilate lui dit: Vous étes donc roi ? Jésus répondit : Oui,
je suis roi. C'est pour régner que je suis venu dans ce
monde, et pour rendre témoignage a la vérité. Quiconque
aime la vérité écoute ma voix. Qu'est-ce que la vérité ? lui
demanda Pilate; et, sans attendre la réponse, il revint
aux Juifs et aux Princes des Prétres, et leur dit : Je ne



184 CATECHISME

trouve en lui aucun sujet de condamnation. Ne semble-
t-il pas plutét qu'il aurait dii leur annoncer qu’il le trou-
vait coupable ? Jésus venait de convenir qu'il était roi :
c’était le crime dont on I'accusait. Mais Pilate avait com-
pris que sa royauté n’était pas de nature 4 donner del'om-
brage aux puissances de la terre.

A la maniére des calomniateurs, les Juifs, furieux de
penser que leur proie pouvait leur échapper, se mirent a
crier : Il souléve le peuple. Le Sauveur garda le silence.
Ce n’était pas 3 lui de parler, c’était  Pilate qui n’avait
que ce mot & dire : Il ne suffit pas d’accuser, il faut prou-
ver. Cependant, pour ne pas rester tout a fait muet, dans
une scéne ol il devait faire le premier réle, il interrogea
Jésus une seconde fois. N'entendez-vous pas, lui dit-il, de
combien de crimes ils vous chargent ? Mais il ne répondit
rien, en sorte que le gouverneur en fut tout surpris.

Pilate avait reconnu l'innocence de ’accusé. Son devoir
était d'imposer silence aux accusateurs, et de les renvoyer
avec la confusion qu’ils méritaient : il ne le fit pas. Les en-
nemis du Sauveur sentirent ce qu’il y avait de faible dans
une pareille conduite ; ils en profiterent pour obtenir par
impétuosité ce que la conscience du juge ne lui permet-
tait pas de leur accorder. C’est pourquoi, sans produire
de nouveaux crimes, ils se mirent i crier plus fort, en di-
sant : Il souléve le peuple, semant sa doctrine par toute
la Judée, depuis la Galilée jusqu’ici. Pilate, entendant
parler de la Galilée, demanda si Jésus était Galiléen. Il se
crut tiré d’embarras, en apprenant qu'en effet il était de
la juridiction d'Hérode, arrivé depuis peu a Jérusalem, et
il s’empressa de le renvoyer devant lui.

Hérode n’avait pas changé de caractére, depuis qu'il
avait sacrifié la vie de Jean-Baptiste a la tranquillité de ses



DE PERSEVERANCE. 135

plaisirs. Astucieux, méchant, corrompu, curieux, dés
qu'il vit Jésus il eut beaucoup de joie; car depuis long-
temps il souhaitait de le voir, parce qu'il avait fort en-
tendu parler de lui et qu'il espérait de lui voir opérer
quelque miracle. Ainsi, il lui fit plusieurs questions;
mais Jésus ne lui donna aucune réponse. Cependant, les
Princes des Prétres et les Scribes, qui voyaient que le
Sauveur échapperait de leurs mains, s’il se prétait aux
désirs d’'Hérode, renouvelaient avec fureur leurs accusa-
tions. Jésus ne répondit pas plus a leurs calomnies, qu'’il
ne 'avait fait aux interrogatoires d'Hérode.

Le divin Maitre, qui se communique aux 4mes humbles
et pures, a en horreur l'orgueil et I'impudicité. Hérode
était, pour cette raison, bien éloigné d’obtenir un miracle
de celui dont il n’était pas méme digne d’entendre une
parole. Hérode méprisa donc Jésus, et toute sa cour en fit
autant. Le dépit de voir sa curiosité trompée lui fit ajouter
au mépris la dérision et I'insulte. 11 le fit revétir par mo-
querie d’une robe blanche, et le renvoya & Pilate avec cet
habillement, qui marquait un stupide ou un visionnaire,
ou peut-étre un roi de théatre.

Pilate essaya de tirer avantage de la conduite d'Hérode,
pour apaiser un peu la fureur des Juifs. Il leur dit : Vous
m’avez présenté cet homme comme soulevant le peuple,
et voild que je I'ai interrogé en votre présence sans trouver
en lui aucun sujet de condamnation. Hérode n’en a point
trouvé non plus : je le laisserai donc aller aprés I'avoir fait
chitier. Le chitiment qu’il destinait au Sauveur, c'était la
flagellation ; peine douloureuse et infamante, & laquelle
un homme d’honneur ne pourrait pas survivre. L’espé-
rance que les ennemis du Sauveur voudraient bien s'en
contenter, avait fait imaginer a Pilate ce bel expédient.



136 CATECHISME

Telle est la protection que ce liche politique donnait a
Pinnocent qu'il voulait sauver.

Cependant, soit qu'il s’aper¢glit que ce tempérament ne
satisfaisait pas encore ces hommes sanguinaires, ou que,
par un reste d’humanité, il ne vouliit en user qu'a la der-
niére extrémité, il s’avisa d’un autre dont le succes lni
paraissait assuré, mais qui n’eut d’autre effet que d’attirer
a Jésus le dernier des affronts et la plus étrange confusion,
que jamais homme ait pu essuyer sur la terre.

La coutume voulait quaux fétes de Paque, le gouverneur
romain accordit au peuple la liberté d’un prisonnier,
n'importe lequel on lui demandait. Etabli en mémoire de
la délivrance d’Egypte, cet usage avait été maintenu par
les Romains, et Pilate était obligé de s’y conformer : voici
comment il essaya d’en tirer parti. Il y avait alors dans les
prisons un fameux criminel qu’on appelait Barabbas. Or,
Barabbas était un voleur, un séditieux, un homicide. Pi-
late, s’adressant donc au peuple, lui dit : C’est un usage
parmi vous, qu'a la féte de Péque je vous reldche un cri-
minel; lequel voulez-vous que je vous délivre, Barabbas
ou Jésus qui est appelé le Christ ?

Le Fils de Dieu placé sur la méme ligne qu'un voleur et
un assassin! quelle horrible comparaison! Et cependant
combien de Chrétiens ne I'ont-ils pas renouvelée! et vous-
méme, qui en lisez le récit, n’en fites-vous jamais coupa-
ble? Mais plus elle était odieuse, plus le gouverneur la
jugeait propre & son dessein. Il attendait la réponse du
peuple, lorsqu'un message imprévu la suspendit pour quel-
ques moments. Pendant qu’il était sur son tribunal, sa
femme lui envoya dire : Ne vous mélez point de ce qui
regarde ce Juste, car j'ai beaucoup souffert cette nuit a son
sujet dans un songe que j'ai eu.



DE PERSEVERANCE. 187

En envoyant ce songe 2 la femme de Pilate, Dien avait
pour but de susciter un témoin de plus & V'innocence du
Sauveur et de donner & Pilate une grice nouvelle, pour le
soutenir sur le bord del'injustice dans laquelle il était prés
de tomber. De plus, il avait en vue le salut de cette femme,
plus cher & Jésus-Christ que sa propre vie; car on tient
que la femme de Pilate est sauvée. Des auteurs trés-anciens
la nomment Clandia Procula; c’est aussi le nom que les
Grecs lui donnent dans leur ménologe, ot ils I'ont mise au
rang des Saints.

Pendant que ce Pilate écoutait I'envoyé de sa femme,
les Princes des Prétres et les Anciens échaufferent le peu-
ple et lui persuadérent de demander Barabbas et de faire
périr Jésus. Lors donc que Pilate leur dit: Lequel des
deux voulez-vous qu’on vous délivre? ils s'écrierent tous
ensemble : Nous ne voulons point de Jésus, c’est Barab-
bas que nous choisissons. Pilate, étonné et qui voulait
toujours sauver Jésus, leur dit pour la seconde fois: Que
voulez-vous donc que je fasse de Jésus, le Christ, le Roi
des Juifs? Mais ils se remirent tous & crier avec un re-
doublement de fureur: Qu'il soit crncifié ! 11 leur dit pour
la troisiéme fois: Mais quel mal a-t-il fait? Je ne trouve
rien en lui qui mérite la mort. Je vais le faire battre de
verges et le remettre en liberté. A ces mots le feu s’allumne,
les cris éclatent, on n’entend plus que ces funestes paroles:
Qu’il soit crucifié !

La sédition menacait, et le faible gouverneur ne se crut
pas en streté. Voyant donc que tout était inutile et que
méme le tumulte allait en augmentant, Pilate se fit ap-
porter de I'eau, et, se lavant les mains devant fe peuple,
il leur dit: Je suis net du sang de cet homme juste; pour
vous, pensez-y bien. Mais tout le peuple répondit: Que



158 CATECHISME

son sang soit sur nous et sur nos enfants ! L’Eternel en-
tendit cette imprécation et la ratifia. Depuis plus de dix-
huit siecles, ce sang est retombé et il demeure, aux yeux
de tout 'univers, comme une malédiction, sur la posté-
rité¢ de ce malheureux peuple.

Apres la vaine cérémonie du lavement des mains, ou
plutot aprés avoir rendu contre lui-méme ce témoignage
éclatant de I'injustice qu’il allait commettre, Pilate, vou-
lant contenter le peuple, pronong¢a que ce qu'il demandait
lui était accordé. Sur cela, il fit relicher Barabbas. Quant
a Jésus, il le fit flageller, soit pour émouvoir le peuple par
cette espece de supplice et obtenir qu’il s'en contentét,
soit parce qu'il était ordonné dans les lois romaines que
le patient serait flagellé avant d’étre mis en croix. Ce sup-
plice atroce, qu’on poussa jusqu’au dernier exces, fut suivi
immédiatement d'un autre, suggéré par la haine des Juifs
ou inventé par la brutalité des soldats: on ne doit le lire
qu’'en versant des larmes.

Les soldats désignés pour crucifier le Sauveur, I'ayant
emmené dans la cour du Prétoire, rassemblérent autour
delui la cohorte tout entiére. Aprés I'avoir dépouillé de
ses vétements, ils le couvrirent d’un haillon de pourpre en
guise de manteau royal, et le litrent & une colonne. Puis,
entrelagant des épines, ils en firent une couronne qu’ils lui
placérent sur la téte; ils lui mirent aussi un roseau a la
main droite pour lui servir de sceptre. Ensuite, s’appro-
chant et fléchissant le genou devant lui, ils lui disaient:
Roi des Juifs, je te salue; et, en disant cela, ils lui en-
fongaient les épines dans la féte & grands coups de
roseau, lui crachaient au visage et lui donnaient des souf-
flets.

Le Sauveur souffrit tout cela sans se plaindre, pour ex-



DE PERSEVERANCE, 189

pier en particulier les péchés contre I’humilité et la mo-
destie. C'est dans cette douloureuse flagellation qu’il de-
vint, suivant les prédictions des Prophétes, I'homme de
douleur, dont le corps, de la iéte aux pieds, n’est qu'une
plaie.

Apres tant de tourments ct d’opprobres, les Juifs de-
vaient enfin étre contents. Pilate, qui le crut ainsi, sortit
de nouveau et leur dit: On va vous amener cet homme,
afin que vous sachiez bien que je ne trouve en lui aucun
sujet de condamnation. Pilate parlait encore lorsque Jésus
parut, ayant & la main son roseau; sur la téte, sa cou-
ronne d'épines ; sur les épaules, son haillon de pourpre;
sur le front et dans tout son maintien, une douleur mo-
deste, soumise et généreuse. Pilate leur dit: Voila
I'Homme !

Oui, le voila tel que nos péchés I'ont fait ; oui, le voila
dans toute sa misere, ce genre humain dont Jésus n’était
que le représentant; le voila tel qu’il est sorti d’Adam, et
tel qu’il serait encore, si le Rédempteur ne s'était chargé
de ses crimes, de ses ignominies et de son supplice pour
I'en délivrer.

A ce spectacle, le peuple se tut et la compassion com-
mengait peut-étre & le gagner; mais les Princes des Pré-
tres et leurs ministres s’écriérent, dées qu'ils le virent:
Crucifiez-le! crucifiez-le! Pilate, trompé encore une fois,
leur dit avec humeur: Prenez-le vous-mémes et cruci-
fiez-le; car pour moi je ne trouve point en lui de quoi le
condamner. Les Juifs lui répondirent : Nous avons une loi,
et selon cette loi il mérite la mort, parce qu'il s’est dit le
Fils de Dieu.

A ce nom de Fils de Dieu, Pilate fut saisi d’étonne-
ment. Tout lui paraissait si grand et si merveillenx dans



160 CATECHISME

son prisonnier, qu’il eut peur, en I'abandonnant, d’attirer
sur lui toute la colére du Ciel. Il renfra brusquement
dans le Prétoire, et dit & Jésus: D’ot1 étes-vous ? Mais Jeé-
sus ne lui répondit rien. Vous ne me dites rien? ajouta
Pilate, ne savez-vous pas que j'ai le pouvoir de vous cru-
cifier ou de vous relicher? Vous ne pourriez rien contre
moi, lui dit le Sauveur, si ce pouvoir ne vous avait été
donné d’en haut; c'est pour cela que celui qui m’a livré &
vous est plus criminel. Il désignait, par 13, Judas et les
Juifs acharnés a sa perte.

Le calme et la fermeté de cette réponse jeterent le trou-
ble dans I'dime du gouverneur; il apprenait que Jésus se
donnait & la nation pour le Fils de Dieu, et Jésus, bien
loin de se laver de ce reproche, ne disait rien qui ne con-
tribuat & le confirmer. Depuis ce moment, il redoubla
d’efforts pour le délivrer ; mais les Juifs se mirent &
crier: Si vous le relichez, vous n’étes pas ami de César;
car quiconque se donne pour roi, se déclare ennemi de
César.

Interdit au nom de César, et voyant les Poutifes dis-
posés & lui faire un crime d’Etat de son indulgence, Pilate
s'assit sur son tribunal, placé dans un lieu élevé sur un
pavé de belles pierres, nommeé en grec Litostrothos et en
hébreu Gabbatha. 1l se fit amener Jésus et dit aux Juifs:
Voila votre roi! Mais ils s'écrierent: Otez-le! 6tez-le!
crucifiez-le! Quoi! crucifier votre roi! leur dit Pilate. Et
ce mot fut comme le dernier soupir de sa justice expirante.
Notre roi! répondirent insolemment les Princes des Pré-
tres, nous n’avons pas d’autre roi que César. Alors, il leur
abandonna Jésus pour en faire ce qu’ils voudraieut, c'est-
a-dire qu'il le remit entre leurs mains pour qu’il fat cru-
cifié. Voila par ou il finit, apres Uavoir déclaré tant de



DE PERSEVERANCE. 161

fois innocent !. Et voila aussi par ou finit le chrétien,
qui, se laissant vaincre par la tentation, consent au péche
mortel.

11 était environ neuf heures du matin. Jésus fut 3 peine
condamné que les soldats chargés de 'exécution le sai-
sirent et lui firent tout ce qu'ils voulurent. Ils lui dterent
ce méchant manteau de pourpre sous lequel ils venaient
d’insulter & sa royauté: ils lui remirent ses habits et le
menerent dehors pourle crucifier. Jésus, portant sa croix,
alla au lieu appelé Calvaire, et en hébreu Golgotha. C’était
une petite montagne voisine de Jérusalem: pour y arri-
ver, il fallait traverser la ville. Ainsi les Juifs, qui depuis
la nuit précédente poursuivaient le Sauveur, comme une
troupe de loups furieux poursuivent un innocent agneau,
eurent encore la satisfaction de le voir portant sa croix
et marchant au supplice. Mais Jésus, déji épuisé de forces
et de sang, succomba bientdt sous la pesanteur du far-
deau, et le véritable Isaac se vit dans V'impuissance de
porter jusqu’au sommet de la montagne, le bois de son
sacrifice.

Comme sa faiblesse aurait pu le dérober au dernier sup-
plice, ou du moins en retarder le moment si désiré de ses
ennemis, ils arréterent un passant , israélite de religion,
originaire de Cyréne en Libye, nommé Simon, qui venait

1Pilate gagna peu & sacrifier 'lnnocent A son ambition. Environ un an
aprés la mort du Sauveur, il prit ’argent du Trésor du Temple pour faire
ravailler & un aqueduc. Le peuple se souleva contre lui, et Pilate employa
des voies extrémes pour apaiser la sédition. Il exer¢a des cruautés encore
Plus horribles contre les habitants de Samarie, qui sen plaignirent 3 Tibbre,
Sur ces plaintes, il fut mandé & Rome, ol il arriva Pan 37 de Jésus-Christ,
an commencement du régne de Caligula. Envoyé en exil & Pavie, ou, sui-
vant une autre tradition, prés de Vienne en Dauphiné, il se tua de désespoir
deux ans aprds. Ainsi, Judas qui avait livré et Pilate qui avait condamné lo
Saaveur ont péri par le suicide,

III, 11



162 CATECHISME

de la campagne; ils le contraignirent de porter, apres J¢-
sus, la pesante croix que le Fils de Dieu ne pouvait pas
méme trainer. Chrétiens, qui lisez ceci, n'est-il pas vrai
que vous enviez au Juif étranger son honorable commis-
sion ? Consolez-vous ; elle dure encore de nos jours: il
n’est personne qui, dans le cours de sa vie, n’ait plus d’'une
fois 'occasion de porter la croix de son Maitre et de I'ac-
compagner au Calvaire.

Le Sauveur, aidé par Simon, se trouva en état de con-
tinuer sa marche douloureuse, jusqu'au sommet de la
montagne. Il était suivi d’'une multitude innombrable de
peuples et de femmes, qui se frappaient la poitrine et qui
pleuraient avec de grands gémissements. Mais Jésus, se
tournant vers elles, leur dit : Filles de Jérusalem, ne pleu-
rez pas sur moi, mais pleurez sur vous-mémes et sur vos
enfants, car le temps approche oii I'on dira: Heureuses
les femmes stériles! heureuses les entrailles qui n’ont
point porté d’enfants! Alors ils diront aux montagnes :
Tombez sur nous, et aux collines: Cachez-nous, enseve-
lissez-nous sous vos ruines ; carsi I'on traite ainsi le bois
vert, que fera-t-on au bois sec? c’est-2-dire si vous traitez
ainsi I'Innocent et le Saint, 4 quoi ses meurtriers doivent-
ils s'attendre ? En s’oubliant de la sorte et s’en affligeant
sur les malheurs de son peuple, Jésus, arrivé au sommet
du Calvaire, alla se remettre entre les mains de ses bour-
reaux et se présenter a la croix.

11 était accompagné de deux criminels qui devaient étre
crucifiés & ses cotés. La Providence I'avait ainsi arrangé,
afin que les prophéties s’accomplissent et qu’il ne man-
quit & la Passion du Sauveur, aucune des circonstances ca-
pables de mettre le comble & son ignominie.

Dés qu'il fut arrivé, on lui présenta & boire du vin as-



DE PERSEVERANCE, 163

saisonné de myrrhe et mélé de fiel. C’était 1a coutume d’en
user de la sorte, pour assoupir un peu dans le patient,
par ce breuvage, le sentiment de ses douleurs. Le Sauveur,
qui destinait les siennes a la gloire de son Pére et au sa-
Iut du monde, s'en réserva toute la rigueur. Aprés avoir
gotité de ce vin pour en sentir I'amertume, il refusa d’en
boire pour se priver du soulagement qu’il elit pu en es-
pérer.

C’est alors que I’Agneau de Dieu, s'offrant de lui-méme
en sacrifice, s'étendit sur la croix. Quatre soldats lui en-
foncent des clous dans les pieds et dans les mains ; ils
élevent la croix, la laissent tomber rudement dans l'ou-
verture préparée pour la recevoir. Le sang de 'auguste
victime coule de ses plaies & gros bouillons. En méme
temps, ils crucifient avec lui les deux voleurs, un i sa
droite, I'autre & sa gauche, et Jésus au milieu.

Le déicide était consommé ; il ne restait plus qu'a le
venger. Jésus n’avait qu’a parler;ilsemble méme qu’il n'a-
vait qu’'a se taire, etla foudre écrasait les auteurs et les exé-
cuteurs d’'un si énorme attentat. On dirait presque qu'il 1a
craignait, tant il s'empressa de parer ce coup. A peine
élevé en croix, il prononga cette tendre priére: Mon Pére,
pardonnez-leur, car ils ne savent pas ce qu'ils font. Telle
fut la premiere des sept paroles mémorables qu'il dit sur
la croix.

A peine les soldats eurent achevé leur barbare exécu-
tion, qu'ils songerent & profiter des dépouilles du Sau-
veur. Ms divisérent ses vétements en quatre parts: c’était
1a tout son bien, et chaque soldat prit la sienne. Restait sa
tunique, elle était sans couture, tissue depuis le haut jus-
qu'en bas, de tousles cotés. Ce serait dommage de la dé-
chirer, se dirent les soldats, il vaut mieux tirer au sort



164 CATECHISME

a qui Yaura. Tel fut effectivement le parti qu'’ils prirent.
Ainsi, s’accomplit littéralement V'oracle de David : Ils ont
partagé mes vétements et tiré ma robe au sort. Durant
cet amusement, si digne de quatre soldats paiens, les Juifs
orgueilleux étaient occupés d’'un soin bien conforme a
leur génie. Pilate avait fait I'inscription, placée & la par-
tie supérieure de la croix. La cause de la condamnaiion
de Jésus y était marquée en ces termes: JEsus b NazARETH,
Ror pes Jures. Les princes des Prétres s’en tinrent offensés.
Ils dirent donc a Pilate : N'écrivez pas Roi des Juifs, mais
qui s'est dit Roi des Juifs. Pilate répondit: Ce que j'ai
écrit est écrit; et il les renvoya avec cette brusque ré-
ponse.

Dieu avait dicté ce que Pilate avait écrit, et relcnait sa
main pour que ce qu’il avait écrit ne fit point effacé. C’é-
tait par le bois que 'Homme-Dieu devait régner ; en I'at-
tachant 2 la croix, on I'avait placé surle tréne, sur le siége
de sa royauté. Il fallait encore le proclamer Roi, et Pilate,
un Gentil, le fit juridiquement, malgré l'opposition et
et 'indignation du peuple juif : figure admirable de ce
qui arriva bientét apres, lorsque, ces homicides s'obstinant
3 ne vouloir pas que Jésus régnat sur eux, on vit tous les
peuples de la Gentilité le reconnaitre non-seulement pour
leur Roi, mais pourleur Sauveur et leur Dieu.

Les Juifs, rebutés par Pilate, se vengérent sur Jésus et
lui firent payer chérement le titre de Roi, qu’on les forcait
de lui laisser. Depuis ce moment, le Dieu crucifié n'en~
tendit plus autour desa croix qu'injures atroces, raille-
ries améres, blasphemes et impiétés. Ses ennemis passaient
et repassaient incessamment sous ses yeux; ils le regar-
daient souffrir, et cela avec une joie de barbares nourris
dans les foréts, ou plutét avec la férocité que donnent des



DE PERSEVERANCE. 163

passions brutales et satisfaites, qui rendent les hommes
moins sensibles que les bétes.

Les uns le chargeaient de malédictions, en secouant la
8te et disant : Toi qui détruis le temple de Dieu et qui le
rebitis en trois jours, sauve-toi toi-méme ; si tu es le Fils
de Dieu, descends dela croix. Et, ce qui passe toute imagi-
nation, les Princes des Prétres, les Docteurs de la Loi, des
vieillards a cheveux blancs, s’approchant de lui d’un air
satisfait, 'envisageaient avec complaisance au milieu de ses
tourments. Mélant leurs insultes a celles de la populace,
ils lui disaient : Il a sauvé les autres, il ne peut se sauver
lui-méme; s'il est le roi d’Israél, qu’il descende mainte-
nant de la croix et nous croirons en lui; il s’est confié en
Dieu, si Dieu I'aime, qu’il le délivre & présent.

Les malheureux! ils se trompaient bien grossiérement.
C’était sur la croix qu’un lsraélite fideéle et instruit devait
reconnaitre son Messie, pourvu que ce Messie adorable y
demeurit constant jusqu’a la mort. Si Jesus fut descendu
de la croix, il se serait rendu méconnaissable ; les prophé-
ties ne se fussent point accomplies en sa personne, et ce
dernier miracle qu'on lui demandait aurait anéanti tous
les autres.

A défaut de ce miracle & contre-temps, il s’en opérait un
sous leurs yeux, capable & lui seul de prouver la divinité
de Notre-Seigneur, et, chose étonnante ! ils en étaient les
instruments. Leurs blasphémes, leurs insultes, leurs mou-
vements de téte avaient été prédits par David, et ils pré-
taient leur ministere & Paccomplissement litteral de la
prédiction dans la personne de Jésus de Nazareth.

En me voyant, disail le saint roi, faisant parler le futur
Messie, ils se sont moqués de moi, ils ont secoué la téte et
ils ontdit: Il a mis sa confiance dans le Seigneur, quele



166 CATECRISME

Seigneur vienne donc i son secours, s'il est vrai qu'il §'in-
téresse a lui, et qu’il 'arrache des mains de ses enne-
mis. Qui ne croirait, 2 entendre ces discours, que leurs
auteurs avaient exprés copié les paroles de la prophétie,
pour en mieux remplir 1’étendue ? Ou plutdét qui ne pour-
rait ne pas reconnaitre la divinité d’une prédiction si litté-
ralement et si parfaitement accomplie?

A ce miracle s’en joignit bientét un autre, non moins
propre & prouver la divine puissance de celui qu’ils ou-
trageaient si indignement. Les voleurs crucifiés a ses cotés
s’étaientunis aux soldats et aux Juifs pourlui insulter. Or,
tout & coup, tandis qu’un de ces voleurs blasphémait con-
tre Jésus, l'autre lui fit une réprimande et lui dit : Tu ne
crains point Dieu, si prés que tu es de mourir ? Pour nous
ce n'est pas sans sujet que nous souffrons, car nous por-
tons la peine due & nos crimes ; mais lui, il n’a fait au-
cun mal. Puis, se tournant vers le Sauveur, il lui dit:
Seigneur, souvenez-vous de moi lorsque vous serez entré
dans votre royaume 1.

Cette profession de foi était bien courageuse et bien tou-
chante ; le salut du voleur en fut le prix, et il en eut sur-
le-champ l'assurance. En vérité, je vous le dis, lui répon-
dit le Sauveur, dés aujourd’hui vous serez avec moi dans
Ie Paradis 2.

Un objet, plus intéressant encore pour Jésus, attira son
attention et lui donna I'occasion de remplir un des pre-
miers devoirs que prescrit la nature, afin de nous appren-

1 La tradition donne au bon Jarron le nom de Dimas, et beaucoup de cha-
pelles ont été dédiées sous son invocation. Yoir notre Hisloire du bon Larren.

2 Le Paradis dont parle ici le Sauveur, c’est le sein d’Abraham oules Lim-
bes, qui, pour les justes entitrement purifiés, était un fieu de repos, et pou-
vait étre regardé comme celui d'une félicité commencée. En 'y descendant,
Notre-Seigneur y répandit la béatitude essentielle,



DE PERSEVERANCE. 167

dre qu'il n’est pas venu la détruire, mais la perfectionner.
Marie, que la plus violente affliction qui fit jamais n’a-
vait pas empéchée de le suivre jusqu'au dernier supplice,
Marie, la reine des martyrs, accompagnée de saint Jean,
de sa belle-sceur, femme de Cléophas, et de Marie-Made-
leine, élait debout au pied de la croix. Jésus done, voyant
sa Mere etaupres d'elle le Disciple qu’il aimait, dit & Marie:
Femme, voila votre Fils; puis au Disciple : Voila votre
Mere.

On ne répond & de tels adieux que par 'obéissance et
par des larmes. Marie adopta Jean pour son fils, et dans sa
personne tous les Chrétiens ; Jean adopta Marie et I'ho-
nora comme sa mere. Ainsi s’exécuta le testament du Sau-
veur.

11 était environ la sixieme heure du jour ou midi, lors-
que d’épaisses ténébres se répandirent sur toute la terre
jusqu’a la ncuvieme heure, et le soleil s'obscurcit, afin
que la nature entiére fut dans le deuil de son auteur.

A la neuvieme heure, Jésus s'écria d'une voix haute et
ferme : Eloi, Elot, lamma sabacthani, ce qui signifie :
Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’avez-vous abandonné?
Il était prédit que le Messie prononcerait ces paroles.
Quelques-uns de ceux qui étaient 13 et qui les entendirent
disaient : Voila qu'il appelle Elie. Ensuite, le Sauveur, sa-
chant que tousles oracles qui regardaient le Messie soul-
frant étaient accomplis en lui, 4 la réserve d’une légére
circonstance, que sa pénétration infinie alla déméler dans
cette foule de prophéties relatives 4 sa personne, afin que
I'Ecriture s "accomplit sans qu'il y manquit un seul iota,
il it : J'ai soif. Or il y avait 13 un vase plein de vinaigre.
Aussitdt un des spectateurs courut prendre une éponge,
I'emplit de vinaigre, et, l'attachant avec de I’hysope au



168 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

bout d’un long roseau, lui en donna a boire. Ainsi fut ac-
complie cette parole de David faisant parler le futur Mes-
sie : Dans ma soif, ils m’ont abreuvé de vinaigre.

Jésus, ayant pris de ce vinaigre, et s’étant assuré par
un dernier regard que rien ne manquait ni a son sacrifice,
ni & l'accomplissement des prophéties, ni a son amour
pour les hommes, dit : Tout est consommé ! Elevant alors
la voix, comme un homme plein de santé et de vigueur,
maitre de retenir sa vie ou de la quitter, il s’écrie avec
force : Mon Pére, je remets mon dme entre vos mains.
Puis, baissant la téte, il expira.

11 est mort ! il est mort ! et c’est notre Dieu, notre Sau-
veur, notre Pére, notre ami, notre frére. Il est mort, et pour
qui? I1 est mort, et pour quoi?

PRIERE ET RESOLUTION.

O mon Dieu, qui étes tout amour ! c’est en pleurant au
pied de votre croix que jerenouvelle de tout mon cceur la
résolution de vous aimer par-dessus toutes choses, et mon
prochain comme moi-mé¢me pour I'amour de vous.



XIVe LEGON

SEPULTURE ET RESURRECTION DU MESSIE.

Téndtbres universelles. — Voile du Temple déchird. — Morts ressuscités, —
Centenier converti. — Accomplissement des prophéties. — Joseph et Nico-
déme. — Les Limbes. — Les saintes femmes. — Apparition & Marie-Ma-
deleine. — Conduite des gardes et des chefs de la Synagogue. — Preuves
de la Résurrection.

Le dernier soupir de Jésus expirant sur la croix, venait
de metire le comble a la gloire que Dieu voulait tirer des
souffrances et des humiliations du Rédempteur. Mais ce
dernier soupir, rendu dans I'exercice de 'obéissance la
plus rigoureuse, devait étre aussi, selon les engagements
du Pére éternel, le commencement des honneurs divins,
réservés & ce Fils si cher et si profondément anéanti.

Dés que les conditions furent remplies, les promesses
s'exécutérent. Au moment ot Jésus expirait, et qu’au prix
de son sang il achetait le titre de Sauveur, de Juge et de
Souverain de tous les hommes, la nature entiére s’é-
branla, soit pour reconnaitre son Roi, soit pour pleurer sa
mort, soit pour préparer son friomphe.

Les ténébres, répandues durant trois heures sur la face
de la terre se dissipérent !. Le voile du Temple, c’est-3-

1 Le sentiment 16 plus commun est que ces téntbres furent répandues effec~
tivement sur toute la terre. Nous ne citerons que les témoiguages suivants,
Le premier est celui de saint Denys I'Ardopagite. Nous saisissons avec em-
pressement cette occasion de réhabiliter, autant qu'il est en nous, les ouvrages
de ce grand Saint. Dom Calmet a prétendu qu'ils étaient d’un Grec inconnu,
du cinquidme ou sixidme sitcle, qui a voulu faire passer ses écrits sous un
nom fllustre, afin de leur concilier du crédit et de la réputation. « 1 y 8
réussi, continue dom Calmet, jusqu’au dix-septidéme sitcle, puisqu'il a été lu,
conna et cité par les Grecs et les Latins, comme étant saint Denys ’Ardo-
pagite *. »

* Dissertation sur les ténébres, Bible de Vence, t. XX, p. 168,



170 CATECHISME
dire le voile qui séparait la partie du Temple appelée le

Bon nombre d'écrivains modernes répttent sur parole 'assertion du mat.
tre. Par malheur pour dom Calmet et ses copistes, Origéne, qui vivait av
second sidcle, cite les ouvrages de saint Denys 1’Aréopagite. Voici ses paroles:
« C'est en Dieu, comme le dit une bouche divine, que nous avons la vie
le mouvement et I'élre : I'ttre de tous est )a superessence et 1a Divinité, sui-
vant le mot du grand Denys I’Aréopagite *. »

Nous remarquerons d'ailleurs : 1° qu’il serait bien étonnant qu’un faussaire
et réassi, pendant plus de mille ans, A faire passer ses propres écrits sous
le nom d’'un persomnage aussi céltbre dans I'Eglise, sans que les érudits, les
hommes de génie qui se sont succédé pendant ce long intervalle, aient
découvert 1a fraude; et cependant ils connaissaicnt ces ouvrages, et ils
les citent avec éloge. Chez les Latins, saint Thomas, saint Bonaventure,
Hugues de Saint-Victor, Scot Erigtne, s’inspirérent par la méditation de ces
livres ;

20 Que ces ouvrages ont joui dans I'Eglise latine et dans I'Eglise grecque,
avant et aprds le schisme, d’'une estime incontestée, puisque leur auteur est,
au jugement d’Anastase le Sinaite, un trés-célébre interpréte des mystéres
divins ; que saint Grégoire le Grand lui donne le nom de Pére antigue et vé-
nérable ; que seint Jean Damascine proclame le divin, le frés-saint, le {rés-
éloquent Denys, abondant et profond dans les choses divines ; qu'enfin le
second concile de Nicée, septitme concile général, lui décerne le titre de
trés-grand, et que tous les auteurs qui viennent d’étre cités sc servent de
ses écrits pour confirmer les dogmes de la Foi **.

Or, voici comment saint Denys I’Aréopagite s’exprime au sufet des téntbres
miraculeuses qui parurent & la mort de Notre-Seigneur, Il éerit & saint
Polycarpe pour répondre aux reproches qu’Apollophane, son ancien ami, lui
faisait de ce qu’il employait d’une manitre peu sincire le témoignage des
aateurs paiens pour combattre le paganisme. — « Apollophane, lui dit-il,
doit se souvenir de ce qui se passa, lorsque nous étions ensemble en Egypte.
Nous étions tous deux auprds de la ville d’'Héliopolis, lorsque tout d'un coup
nous vimes la lune qui vint se réunir au soleil, quoique ce ne fit pasle temps
de la conjonction, et qui causa une grande déclipse ; et ensuite, vers la nea-
vidme heure du jour, nous la vimes de nouveau quitterla place qu'elle ocen-
pait au-dessous du soleil, pour aller se remettre & )'endroit opposé du
diamétre... C'est ce que vous pourrez lui dire. Et vous, Apollophane, dé-
mentez-moi si vousl'osez, moi qui étais alors présent avec vous & ce spectacle,
qui I'ai vu et admiré avec vous, Enfin, dans ce moment, Apollophane,
comme transporté hors de lui-méme, s’écria en s’adressant & moi, comme
#'il eat deviné ce qui se faisait : Mon cher Denys, ce sont 1i des changements
de choses divines ***, »

* Homil. 1, t.11, p. 277, Edit. de Paris, 160§,
* Yoyez la traduction des ceuvres de saint Deuys, par monseigneur Darboy, in-8.
* Dionys. Areopag., hib, 11,p. 7, ep. xc1.



DE PERSEVERANCE. 1
Saint de la partie appelée le Saint des saints, se déchira

De son cits, saint Denys s'écria : « Ou I'satenr de la natore souffre,ou la
machine de "univers se détruit. » Il o'est pas étonnant que safat Denys ait
pensé, quoiqu'il fat encore paien, que l'auteur de la nature souffrait. Il lui
suffisait, pour avoir cette idée, d’avoir lu ce que dit Platon des souffrances
du Dieu que le monde attendait.

Si les téntbres furent I'effet d’une éclipse, elles n’en sont pas moins mira-
culeuses ; car la Paque Judaique, qui est le temps auyuel Jésus-Christ sonf-
frit lIa mort, ne se faisait jamais qu’en pleine lune, Or, tout le monde sait que
les éclipses de soleil n’arrivent jamais, lorsque la lune est dans son plein. Ne
serait-ce point par la connaissance vague, mais traditionnelle, de ces té-
ntbres qui devajeat avoir lieu & Ja mort du Sauveur, que les peuples paicns
furent toujours saisis de frayenr & la vue des éclipses P

Dans une autre lettre adressée 3 Apollophane lui-méme, déji converti au
Christianisme, saint Denys lui parle en ces tcrmes: « Je vais vous faire sou-
venir de ce qui arriva, dans le temps que nous étions ensemble & Héliopolis
@'Egypte. J'avais alors vingt-cinq ans, et vous pouviez étre du méme age,
Nous vimes tout d’un coup, un jour de vendredi, environ A I'heure de sextg
ou de midi, la lune venir se placer au-dessous du soleil et y causer une éclipse
qui nous remplit de frayeur. Je vous demandai alors ce que vous pensiez de
ce prodige, et vous me dites une parole qui ne s’effacera jamais dc mon
esprit... Yous me répondltes : Cesont |14, mon cher Denys, des changements
de choses divines. Je remarquai exactement et le temps et 'annde de ce pro-
dige ; et, ayant combiné tout cela avec ce que Paul m'en apprit dans la suite,
Je me rendis & 1a vérité 3 laquelle vous vous étes aussi heureusement rendu
yous-méme *, »

Nous citerons encore le témoignage de Phlégon, affranchi de 'empereur
Adrien, Cet auteur était pafen; il a écrit I'histoire des Olympiades en seize
livres, depuis lear origine jusque vers I'an de Jésus-Christ 140, Or, il dit qu’en
Ia quatritme année de la cent deuxitme Qlympiade, qui devait finir vers le
milleu del'an 33 de l'dre vulgaire, qui est celui de 1a mort de Jésus Christ,
il y ent une éclipse de soleil, la plus grande qu'on edt jamais vue : 1’obscu-
rité ayant été telle, qu'd I'henre du midi on avait vu les étoiles dans le Ciel.
Il ajoute qu'il y eut alors un fort grand tremblement de terre dans la Bithynie,
lequel renversa la plus grande partie de la ville de Nicde **.

Thallus, historien grec, parle comme Phlégon. On ne sait pas au juste le
temps auquel vivait ce Thallus ; mais, saint Justin et Tertullien 1'ayant cité,
on juge qu'il devait étre & peu prés contemporain de Phlégon, s'il n'était pas
plus ancien. C'est apparemment aux livres de ces deux auteurs que Tertnl-
llen et le martyr saint Lucien d’Antioche renvoyaient les Palfens, pour y
trouver la preuve de cette obscurité si miraculeuse qui parut & la mort da
Sauveur.

* In vita Dionys. apud Corder., t. 11, p. 233.
# Apud Eused, Chronic., p. 183, edit. Scalgz,



172 CATECHISME

dans toute sa longueur ; la terre trembla!; ce dernier
prodige en préparait un autre qui n'arriva que le troisitme
jour suivant. Plusieurs Saints, qui étaient morts, ressus-
citerent ; et, étant sortis de leurs tombeaux, apres la résur-
rection du Sauveur, ils vinrent dans la ville sainte, et se
firent voir en public.

L’exemple des créatures insensibles produisit son effet.
D’abord, le centurion ou Dofficier romain qui présidait
au crucifiement, qui avait vu ce qui s’était passé, et que
Jésus avait expiré en jetant un grand cri, rendit gloire
Dieu, en disant: Certainement cet homme était juste ; il
était vraiment Fils de Dieu. En effet, mourir en croix,
¢’était mourir épuisé de forces et de sang; le cri du Sau~
veur expirant était donc surnaturel. C’était tout a la fois
un miracle et 'accomplissement d’une prophétie. Miracle
de force dans l'extrémité de la faiblesse; accomplisse-
ment littéral de la parole de Jésus lui-méme: C'est vo-
lontairement que je meurs 2.

Ensuite, les soldats qui gardaient le Sauveur, voyant le
wemblement de terre et les choses qui se passaient, furent
saisis de frayeur et s'écriérent : Cet homme était vraiment
Fils de Dieu. Tant de miracles gagneérent aussi les specta-~
teurs, dont le cceur n’était point gité par principe. Té-
moins de toutes ces choses, et effrayés a la vue des ven-
geances de Dieu, dont ils redoutaient les approches, ils
s'en retournaient en se frappant la poitrine.

1 Au milieu de!a place qui est devant la cathédrale de Pouzzoles, nous avons
vu le célébre piédestal de marbre blanc, orné de quatorze figures, qui repré-
sentent les quatorze villes de I'Asie Mineure, renversés par le tremblement
de terre qui eutliea & la mort de Notre-Seigneur et rebaties par Tibere. Alnsi,
le monument profane de Pouzzoles est un témoignage palpabloe de Ia vérité
du récit évangélique.

2 Joan,, X.



DE PERSEVERANCE. 173

Insensiblement le Calvaire se dégageait de la foule qui
Iavait occupé depuis midi: chacun s'en allait ou plus en-
durci ou heureusement détrompé. N'est-ce pas ainsi que,
tous les jours encore, on sort du sacrifice auguste de nos
autels ? 11 restait cependant aux environs de la croix d’au-
tres personnes plus affligées, mais sans remords, qui ne
pouvaient se résoudre a s’éloigner d'un objet si cher. C'é-
taient toutes les personnes de la connaissance de Jésus, et
plusieurs femmes qui se tenaient a I'écart, regardant de
loin tout ce qui se passait. Entre ces femmes on voyait
Marie-Madeleine, Marie, mére de Jacques le Mineur et de
Joseph, et Salomé, mere des enfants de Zébédée, qui le
suivaient lorsqu’il était en Galilée, et qui prenaient soin de
lui. Imitons leur exemple; restons nous-mémes, du
moins en esprit, an pied de I'autel, lorsque nous avons
assist¢ au sacrifice auguste, renouvellement de celui du
Calvaire.

Dans tout ce qu'ils avaient attenté contre le Sauveur, les
Juifs n’avaient fait qu’accomplir les décrets de la puis-
sance de Dieu: jamais ils ne purent aller au dela de cette
limite. Or, comme Dieu ne voulait pas qu'il souffrit un
autre genre de supplice qu’ils lui destinaient, I'idée ne leur
en vint qu’aprés sa mort. Ce fut encore le zéle de la loi,
qui parut les faire agir dans cette occasion. Elle ordonnait
que les corps de ceux qui étaient morts attachés & un gi-
bet, en fussent détachés avant la fin du jour. Il fallait se
presser, parce que le temps, ol une ceuvre de cette nature
était permise allait bientot expirer. Les Juifs vinrent done
prier Pilate de faire rompre les jambes aux trois crucifiés,
et de les faire enlever.

Pilate envoya des soldats qui rompirent les jambes aux
deux larrons. Ensuite, venant & Jésus, et voyant qu'il était



174 CATECHISME

déja mort, ils ne lui rompirent point les jambes; mais
un des soldats lui ouvrit le cbté avec une lance, et aussitdt
il en sortit du sang et de I'eau. Tout était divin dans cha-
cun de ces événements. Les soldats n’avaient point ordre
de faire une distinction entre Jésus et les deux compa-
gnons de son supplice. Quoiqu’il fiit déja mort, ils pou-
vaient bien lui briser les os; mais il fallait que V'Ecriture
s'accomplit.

Moise avait dit en parlant de agneau pascal : Vous ne
briserez aucun de ses os *. Dieu I'avait ainsi ordonné, parce
que la figure devait s'accomplir dans le Christ, véritable
Agneau de Dieu, qui devait cacher sous I'enveloppe fragile
de la nature humaine l'incorruptible divinité, comme
dans le corps les os, qui en sont la partie la plus dure,
sont cachés sous la chair. De méme, ce fut contre I'ordre
des officiers, ou du moins au dela de leur ordre, qu'un
des soldats ouvrit le cdté de Jésus d’un coup de lance. Mais
il fallait encore que cette autre prophétie s’accomplit: Ils
jeteront les yeux sur celui qu'ils ont percé.

Cependant il était temps de songer a la sépulture du
Sauveur, expiré depuis une heure environ. En ce mo-
ment, arriva un homme riche, nommé Joseph, de la ville
d’Arimathie. C’était un officier considérable, juste et ver-
tueux. Disciple lui-méme de Jésus, mais en secret, parce
qu’il craignait les Juifs, il n’avait pris part ni a leur com-
plot ni & ce qu’ils avaient fait, et il attendait le royaume de
Dieu. 11 vint hardiment trouver Pilate, et lui demanda le
corps de Jésus. Pilate, étonné que Jésus pit étre déja
mort, fit appeler le Centurion, et s’informa de lui, s'il
était vrai que Jésus fiit mort.

% Ezod., x1, 4G,



DE PERSEVERANCE. 175

Le Centurion I'en ayant assuré, il donna le corps & Jo-
seph, qui vint et 'enleva ; mais il n’eut pas seul la gloire
de D’ensevelir. 11 semble que la mort de I'Homme-Dieu
rassemblait autour de lui ceux qui nosaient presque I’ap-
procher durant sa vie. Puissante vertu de la Croix et ac-
complissement immédiat de cette parole du Sauveur lui-
méme : Lorsque je serat élevé de terre, jattirerai tout d
moi*' ! Nicodeme, autrefois son disciple caché, et qui était
allé le consulter durant les ténebres de la nuit, vint aussi
avec environ cent livres d'une composition de myrrhe et
d’aloés. Joseph acheta un linceul dans lequel il mit le
corps adorable de Jésus, aprés I'avoir 6té de la croix; en-
suite ils 'enveloppérent de linge avec des parfums ?, selon
que les Juifs avaient coutume d’ensevelir.

11 ne s’agissait plus que de choisir un tombeau. Or, tout
pres de I'endroit ol Notre-Seigneur avait été crucifié, se
trouvait un jardin et dans ce jardin un sépulcre nouvelle-
ment creusé, dans lequel personne n’avai{ encore été mis.
Ce sépulcre appartenait & Joseph. Pressé par le temps, car
le Sabbat allait commencer, et engagé par la proximité
du lieu, Joseph, aidé de Nicodéme, déposa le corps du
Sauveur dans ce sépulcre tout neuf qu'il avait fait tailler
pour lui dans le roc; et, ayant scellé une grande pierre &
I'entrée, il s’en alla.

Tout ce qui parait étre ici D'effet du hasard, était ar-
rangé par une providence infinie. 11 fallait que le sépulcre
ft proche du Calvaire, afin qu’on efit le temps d'y porter
le corps de Jésus, et de I'y enfermer avant que le repos

1 Joan., xu, 32,

9 Lo linceul était aussi de lin. De 1A l'usage, au saint sacrifice de la messe,
de poser le corps de Notre-Seigneur sur un linge, & 1’exclusion de toute antre
étoffe. Saint Jé1dme en faisait la remarque il y & prés de quatorze cents ans,



176 CATECHISME

du Sabbat commengit. 1l fallait encore que ce sépulcre fiit
tout neuf, et qu'on n’y eiit encore mis personne, pour qu’il
imitat 4 sa maniére la pureté du sein de Marie, et que'on
ne put pas mettre en question si lemort ressuscité n’était
pas un autre que Jésus. Il fallait enfin qu’il edt été taillé
dans le roc, afin que I'on ne soupgonnat point qu’il et
été percé, et que le corps en ett été enlevé furtivement.

Cependant Marie-Madeleine et Marie, mére de Jacques
et de Joseph, qui étaient venues de Galilée avec Jésus,
étaienl 13 se tenant assises auprés du tombeau. La sé-
pulture finie, elles s’en retournérent, afin de préparer des
aromates et des parfums ; mais elles se tinrent en repos le
jour du Sabbat, selon le précepte de la Loi. Les ennemis
du Sauveur ne s'y tinrent pas. Ces rigides observateurs du
saint repos, qui avaient si souvent fait un crime au Sau-
veur de l'avoir violé en opérant des guérisons miracu-
leuses, le violérent i leur tour, avec I'intention d’ensevelir
sa Religion dans le méme tombeau que son auteur.

Les Princes des Prétres et les Pharisiens s’assenible-
rent donc chez Pilate, et lui dirent : Seigneur, nous nous
sommes souvenus que ce séducieur, étant encore en vie,
adit : Je ressusciterai au bout de trois jours. Commandez
donc qu'on garde le sépulcre jusqu'au troisiéme jour, de
peur que ses Disciples ne viennent V’enlever, et ne disent
au peuple : Il est ressuscité; cette dernitre erreur serait
pire quela premiére. Pilate leur dit: Vous avez une garde;
allez, gardez-le comme vous I'entendrez. Ils s’en allérent
done au sépulcre, le fermérent bien, mirent le sceau sur
la pierre et posérent des gardes. Toutes ces précautions
étaient nécessaires, pour rendre incontestable le miracle
de la Résurrection, et les passions humaines ne seconde-~
rent jamais mieux la Providence divinc; car, si malgré



DE PERSEVERANCE. 171

tout cela le corps du Sauveur disparaissait, on s'était la
ressource de pouvoir dire que ses Disciples I'avaient en-
levé.

Cependant ce mort, que I'on gardait avec tant de preé-
cautions, était libre entre les morts. A la vérité, le corps
du Sauveur reposait dans le tombeau o1, selon la prédic-
tion du Prophéte, la chair du Saint de Dieu ne devait
point étre sujette aux atteintes de la corruption : mais son
ime descendit dans les limbes, ou tous les Justes des sié-
cles passés attendaient en paix la venue du Messie. Il se fit
voir & ces dmes qu'il aimait, et qui avaient profité par
avance du prix de son sang. Il leur annonga I'Evangile,
c’est-a-dire sa vie, sa mort, sa prochaine Résurrection, le
dernier accomplissement de leurs vceux et la consomma-
tion de leur gloire dans le Ciel, dont, en qualité de chef
de tous les Saints, il avait fait la conquéte pour ses mem-
bres.

Or, leSauveur avait ét¢ mis dans le tombeau vers les
six heures du soir, quelques moments avant le commen-
cement du Sabbat solennel de la Pique. Son corps yde-
meura d'abord jusqu’a minuit de ce jour-13, qui fut compté
pourle premier de sa sépulture. 11y resta durant le Sabbat
tout entier : ce fut la seconde journée. Il ypassa depuisla
minuit qui terminait le Sabbat, jusqu'a I'aurore de la
premiére férie qui répond au dimanche : c'était le troi-
sitme jour. Jour i jamais mémorable! durant lequel,
pour Yaccomplissement des figures, des propheties et des
promesses, il fallait que le Messie sortit victorieux du sé-
pulcre.

Il n’a pas plu & Dieu de nous révéler I'instant précis, ot
s'accomplit ce grand événement. Tout porte & croire que

ce fut entre I'apparition de I'aurore et le lever du soleil.
. 12



178 CATECHISME

Le Sauveur ressuscita par sa propre vertu, laissant au
fond de son sépulcre les linceuls dont il était enveloppé,
pour étre comme les témoins de sa mortet de sa Résurrec-
tion tout cnsemble. Il ressuscita sans bruit et sans éclat
apparent, et sortit du tombeau comme il était sorti du
sein de sa bienheureuse mére, ne déplacant point la
pierre, mais la pénétrant par la substance de son corps
glorieux. Les gardes ne s’en apercurent pas.

Cependant Marie-Madeleine, Marie, mére de Jacques,
et Salomé, ayant acheté des parfums pour embaumer le
Sauveur, sortirent de grand matin, portant les aromates
qu’elles avaient prépares, et arriverent au sépulcre, le so-
leil étant déja levé : elles ignoraient qu'on y et mis des
gardes. C’est pourquoi, ne prévoyant pas d’autre obstacle,
elles se disaient I'une & 'autre : Qui nous dtera la pierre
de devant I'entrée du sépulcre? Car cette pierre était fort
grande. Ellesexprimaient ainsi leur embarras, lorsque le
Seigneur leva en un moment toutes les difficultés.

11 se fit tout & coup un grand tremblement de terre. Un
Ange descendit du ciel, et, s’approchant de la pierre, il
la renversa et s'assit dessus. Son visage était brillant
comme un éclair, et son vétement blanc comme la neige.
Les gardes en furent tellement saisis de frayeur, qu'ils
tombérent & demi morts. Pour les saintes femmes, elles
entrérent dans le sépulcre, mais n’y trouvérent point le
corps du Seigneur. Madeleine courut aussitét trouver Si-
mon Pierre et le disciple que Jésus aimait, et elle leur dit :
On a enlevé du sépulcre le Seigneur et nous ne savons ot
on I'a mis. Sur cela, Pierre et Jean accourent au sépulcre ;
maisils n'y voient que des linges et le suaire qu'on avait
mis sur la téte de Jésus ; ensuite ils s’en retournérent.

Madeleine, arrétée par son amour, ne put se résoudre



DE PERSEVERANCE. 179

a les suivre ; elle se tenait & I'entrée du tombeau, versant
des larmes. Comme elle pleurait ainsi, elle se baissa, et,
regardant dans le sépulcre, elle vit deux Anges, vétus de
blanc, assis dans le lieu oui l'on avait mis le corps de Jé-
sus, Pun a la téte, et I'autre aux pieds. Femme, lui di-
rent-ils, pourquoi pleurez-vous? C’est, leur dit-elle, qu'on
a enlevé mon Seigneur, et je ne sais ot on I'a mis. Apreés
ces paroles, s'étant retournée, elle vit Jésus qui était 1a:
mais elle ne le reconnut pas. Femme, lui dit-il, pourquoi
pleurez-vous ? Qui cherchez-vous?

Elle, croyant que c'était le jardinier, lui dit: Seigneur,
si c’est vous qui I'avez enlevé, dites-moi ol vous l'avez
mis, et je I'emporterai. Jésus lui dit : Marie. Elle, se re-
tournant, lui dit : Rabboni, c'est-d-dire Maitre, etse jeta
aussitdt & ses pieds pour les embrasser. Ne me touchez
point, lui dit le Sauveur, car je ne suis pas encore monté
vers mon Pére; mais allez trouver mes fréres et dites-
leur : Je monte vers mon Pére et vers votre Pére, vers
mon Dieu et vers votre Dieu. Il ne la charge pas seule-
ment d’annoncer sa Résurrection a ses Disciples; il veut
qu'elle leur apprenne encore qu’il est ressuscité pour ne
plus mourir, et qu’il n’a que fort peu de temps a séjour-
ner sur la terre. Madeleine, transportée de joie, partit
aussitot.

A peine se fut-elle éloignée, que d’autres saintes fem-
mes vinrent au sépulcre. Un des Anges leur dit: Ne crai-
gnez rien, je sais que vous cherchez Jésus de Nazareth
qui a été crucifié. Comment cherchez-vous parmi les
morts celui qui est vivant ? [l n’est point ici, car il est res-
suscite comme il I'a dit. Souvenez-vous que, lorsqu’il était
encore dans la Galilée, il vous disait: Il faut que le Fils
de ’'homme soit livré entre les mains des pécheurs, qu’il



480 CATECIISME

soit crucifié et qu'il ressuscite le troisieme jour. Venez et
voyez I'endroit oli on avait mis le Seigneur. Allez promp-
tement dire a ses Disciples et & Pierre qu'il est ressuscité,
et qu'il vous précede en Galilée. La, vous le verrez,
comme il vous I'a dit. Elles se ressouvinrent alors des
paroles de Jésus.

A I'heure méme, sortant du sépulcre, saisies de crainte
et transportées de joie, elles coururent en donner la nou-
velle aux Disciples. Elles ne disaient rien a personne, tant
elles étaient effrayées ; mais leur frayeur fut bientét cal-
mée et leur joie portée & son comble. Tout & coup Jésus
goffrita elles et leur dit : Je vous salue. Elles s’appro-~
chérent, et, lui embrassant les pieds, elles I'adorérent.
Ne craignez point, ajouta le Sauveur, allez, dites a3 mes
fréres qu'ils se rendent en Galilée : 1a ils me verront. Elles
annoncerent toutes ces choses aux onze Apbtres et a tous
les autres Disciples ; mais ils prirent ce qu’elles leur di-
saient pour une réverie et n'ajoutérent point foi a leurs
paroles. Marie-Madeleine n’avait pas eu un succeés plus
heureux *.

1 Cependant les Apotres obéirent, et se rendirent en Galilée sur la monta-
gue ol Jésus leur recommandait expressément de se trouver. Undecim au-
dem Discipuli abierunt in Galileam tn montem ubi constituerat illis Jesus,
(Matth , xxvi, 10,) — Ici se présente une difficulté. Ce ne fut pas dans la
province qui porte le nom de Galilée que Jésus se fit voir & ses Apotres, ni le
voir de sa résurrection, ni méme encore huit jours aprés. Bien loin d’aller
ces jours-1a, dans la province dont la frontitre étaitéloignée de plus de douze
lieues, les Apotres, durant la solennité, ne s'écartérent point des environs de
1a capitale, Iis y étaient le soir de la résurreciion, et ils y virent Jésus, ainsi
qu'il le leur avait fait promettre. Ils y étaient encore huit jours aprés, et ce
fut 14 que Jésus se fit voir & eux pour la seconde fois, avant qu’ils partissent
pour la province de Galilde.

La difficulté paralt grande, et ’on a peine & concilier ensemble Ja Jottre du
texte avec la suite des événements. Toutefois 'heureuse découverte d’un an-
«cien commentateur, éyéque de Coimbre, nous semble P’éclaircir d'une ma-



DE PERSEVERANCE. 181

L’incrédulité des Apéires ne venait pas d’une mau-
vaise disposition. Ils souhaitaient tous avec ardeur que
leur divin Maitre fit ressuscité ; mais ils craignaient trop
qu’il ne le fit pas pour croire aisément qu'il Pétait. Ils
ne trouvaient jamais de preuves assez fortes, parce qu’ils
avaient envie d’étre persuadés et parce qu'ils craignaient
de se flatter. Il n’en fut pas ainsi des membres de la Sy-
nagogue : ils ne douterent pas de la Résurrection du Sau-
veur. Mais ces hommes endurcis ne cherchérent qu’a en
étouffer la preuve et empécher, autant qu'il était en eux,
que le monde y donnét la méme croyance qu’ils étaient
forcés d’y avoir. Dieu, qui voulait les convaincre parce
qu'il voulait les sauver, leur envoya des témoins qui ne
pouvaient pas leur étre suspects. Aprés que les saintes
femmes furent parties, quelques-uns des gardes descen-
dirent a la ville, et rapportérent aux Princes des Prétres
tout ce qui était arrivé*. Incontinent on assembla le con-

nitre satisfaisante. Il avait été sur leslieux ; il y avait tout examiné; il savait
les difficultés du texte, et voici comment il s’explique :

« Il ne faut pas croire, dit cet auteur *, que la Galilée o Jésus-Christ
ordonne b ses Apotres de se rendre, et ol il doit les précéder pour se montrer
A eus, so0it 1a province de Galilée. La Galilée dont il s’agit est une montagne
volsine du mont des Oliviers. Car, en sortant de Jérusalem par la valice de
Josaphat, on rencontre trois hautes montagnes: celle des QOliviers est au milieu
et la plus éminente des trofs. On en voit une autre & la droite, et & la gauche
une troisiétme qui porte le nom de montagne de la Galilée. Sur cette mon-
tagne, les Galiléens s'étaient bati une ample habitation pour y demeurer
quand leurs effzires les appelaient & Jérusalem ; et ¢’est ce qui lui fit donner
e nom de montagne de Galilée, qu’elle conserve encore aujourd’hui. C'est I
que Jésus fait annoncer & ses Apétres qu'il se trouvera avant cux, pour les
rendre témoins de la vérité de sa résurrection. » (Yoyez Mémoires de Trevouz,
art. 95. Octobre 1729.)

1 La preuve de la résurrection peut se formuler ainsi : Jésus-Christ est
véritablement le Fils de Dieu s'il est ressuscité comme il I’avait prédit ; et il

v Soarius, episc. Conimb., apud Duradium, cap, vi, de Apparitione Christi inmonte
Galilze. Lugd., 1622 p. 449.



182 CATECHISME

seil, pour délibérer sur ce qu'il y avaita faire. Les chefs
de la Synagogue sentirent d'abord les conséquences qu’al-
lait avoir, dans Jérusalem et dans toute la Palestine, 1le té-
moignage des gardes, si on leur laissait la liberté de
parler selon leur conscience : voici donc le parti qu’ils
prirent.

Tirant les soldats a 1'écart, ils leur donnérent une grosse

est véritablement ressuscité si les Apdtres, en croyant et en préchant sa
résurrection, n’ont été ni trompés ni trompeurs. Or, ils n'ont été ni trompés
ni trompeurs.

Ils n’ont pas ¢té trompés : la résurrection du Sauveur était ur fait palpa-
ble, un fait qui tombait sous les sens. Or, ce fait, ils ont eu mille occasions
de le vérifier. Ce n’est pas senlement une fois que le Sauveur lenr apparalt,
c’est bien des fois; ce n’est pas en songe ou d’une manitre fugitive qu’il se
montre 4 eux, ¢’est en plein jour, c’est pendant quarante jours consécutifs,
Ils Ini parlent, ils le voient de leurs yeux, ils le touchent de leurs mains, ils
mangent avec lui; ils sont en grand nombre quand il se fait voir § ils refusent
d'abord de le croire, et ce n'est qu'a 1'évidence et pour ainsi dire & la palps-
bilité du fait qu'ils se rendent, Ils annoncent par tout l'univers qu’ils ont va
ressuscité ; ils le sontiennent sans se démentir jamais, et mcurent pour con-
firmer leur témoignage. Les Apotres ont donc eu toutes les prenves désirables
Ge la résurrection de leur Maltre : donc ils ri’ont pas été trompés.

Ils n'ont pas été trompeurs : 1° ils n’avajent aucun intérét & en imposer,
Du c6té des hommes, i's avaient tout A cratodre, la haine, le mépris, la ven-
geance des lois; du c6té de Dieu, les chAtiments réservés aux imposteurs et
anx impies; 20 quand ils auraient eu intérét & en imposer, i's ne I'auraient
pas pu, parce qu’ils n’auraient en aucune preuve solide & donner de la ré-
surrection de leur Maltre: les Juifs, les Paiens et Yunivers entier n’auraient
pas cru une pareflle imposture. Cependant les Juifs, les Palens, I'anivers,
ont cru, ils croient encore la résurrection. C'est ce grand miracle, cette
preuve évidente de la divinité de Jésus-Chirist, qui a ravi leur assentiment,
qui lesa fait renoncer & I'idolatrie, et embrasser et défendre au prix dela vie
une religion qui combat toutes les passions.

Donc les Apotres n’ont pas été trompeurs ; d’an antre cotd, ils nont pas
6té trompds ; donc le Sauveur est véritablement ressuscité ; donc il est vrai-
ment le Fils de Dieu ; donc sa religion est divine ; donc, sous peine de dam-
nation, il faut la croire et la pratiquer.

Voyez, sur les preuves de la Résurrection, Duvoisin, Démonstr. dvang,;
Bergicr, art. Résurrection; Bourdaloue, M. Frayssinous, ete., etc.

Dans la Bibliothéque des Péres, par M, Grillon, Origéne,t. IJ, p. 61, 87,933
Saint Chrysostome, t. X1V, p. 453, 461, 483 ;t. XV, p. 40, 67 et 86.



DE PERSEVERANCE. 183

somme d’argent et leur firent ainsi la lecon : Vous direz :
Ses disciples sont venus la nuit et I'ont enlevé pendant
que nous dormions. Si la chose arrive aux oreilles du
gouverneur, et qu'il veuille prendre connaissanee de votre
peu d'exactitude & faire la garde, nous ferons si bien,
qu’il nous croira et que vous ne serez point inquiétés. Les
soldats, ayant recu l'argent, firent comme on leur avait
dit; et ce bruit est demeuré répandu jusqu'a présent
parmi les Juifs. I était bien digne de ceux qui avaient
acheté le sang de Jésus-Christ a prix d’argent, d’acheter
encore & prix d’argent la grossiére imposture, qu'ils op-
posent  la certitude de sa Résurrection!

Ainsi, donner de I'argent pour faire répandre parmi le
peuple que les Disciples du Sauveur I'ont enlevé a la fa-
veur de la nuit, et pendant que la garde dormait, telle fut
la derniére ressource d’une haine aveugle; ressource pi-
toyable qui n’aboutit qu'a couvrir de confusion ceux qui
Vemployerent, et dont la faiblesse se montre a tous les
yeux.

1° Il est inoui que plusieurs soldats en faction aupres
d’un dépét, dont ils répondent sur leur honneur et sur
leur vie, s’endorment tous & la fois. Un fait pareil ne se
trouve dans les annales militaires d’aucun peuple.

2° Supposons cependant que tous les soldats se soient
endormis, comment aurait-on pu déplacer et rouler une
pierre d'une grosseur énorme, pénétrer dans le sépulcre,
prendre le corps et I'emporter ? Et il fallait que tout cela
se fit & titons, puisque ¢’était pendant la nuit, et que plu-
sieurs hommes y missent la main ; comment, dis-je, au-
rait-on pu faire tout cela, sans qu’aucun des soldats, pla-
cés & deux pas de distance, se fit éveillé ? Un fait aussi
destitué de vraisemblance demanderait, comme le fait



184 CATECHISME

observer saint Augustin, d’autres garants que des té-
moins endormis.

3° Si les gardes étaient endormis, comment ont-ils su
qu'on avait enlevé le corps, et qui I'avait enlevé? et, s'ils
n’étaient pas endormis, comment ont-ils souffert qu'on
Yenlevit?

4° Qui donc I'aurait enlevé? sans doute les Disciples.
Mais ils n'avaient 3 cela aucun intérét. En effet, ou les
Disciples s’attendaient & voir leur Maitre ressusciter,
comme il I'avait prédit, ou ils ne s’y attendaient pas. S'ils
s’y attendaient, ils ont dii se reposer, sur leur Maitre, du
soin de vérifier sa prédiction. Ils n’avaient nul besoin de
s'engager dans une manceuvre aussi dangereuse que cri-
minelle.

S'ils ne s’y attendaient pas, nul motif, nul intérét, nul
espoir ne pouvait les engager al'enlever et & concerter la
fable de sa résurrection. Du c6té du monde, ils avaient
tout & craindre, la haine, le mépris, tous les chitiments
réservés aux faussaires, aux profanateurs des tombeaux,
aux violateurs audacieux du sceau de l'autorité publique
apposé au sépulcre; du cété du Ciel, ils ne pouvaient at-
tendre que les chitiments réservés aux imposteurs et aux
impies, puisqu’ils se seraient efforcés de faire passer pour
Dieu, un homme qui n’était pas Dieu, un homme qui les
avait grossiérement trompés.

5° Une preuve sans réplique que les Juifs eux~mémes,
Cest-A-dire les Princes des Prétres et les Chefs de la Syna-
gogue, ne croyaient pas que les Apdtres avaient enlevé le
corps du Sauveur, c'est que jamais ils n’osérent leur re-
procher ce prétendu crime. Lorsqu'ils firent mettre en
prison et battre de verges saint Pierre, saint Jean et les
autres Disciples ; lorsqu’ils mirent a mort les deux saints



DE PERSEVERANCE, 185

Jacques et saint Siméon, les accusetrent-ils d’avoir enlevé
le corps de Jésus-Christ, ou d’avoir publié faussement sa
résurrection ? Non, jamais. Ils les accusérentseulement de
T'avoir préchée, malgré la défense qu'on leur en avait
faite.

11 est donc bien prouvé que ce prétendu enlévementdu
Sauveur par ses Disciples n’est qu’une fable grossiére in-
ventée par la Synagogue, afin de tromper le peuple et de
sc justifier & ses yeux de son incrédulité et de son déi-
cide ; fable tellement absurde, que la Synagogue elle-
méme n’en fenait aucun compte 1.

t Terminons I'histoire de la vie mortelle de Notre-Seigaeur par le portrait
qu'ont tracé de sa personne et de sa divinité deux mains bien différentes,
deux hommes non suspects : Rousseau et Napoléon :

« J'avoue, dit le philosophe de Gentve, que Ia mafestd des Ecritures m'é-
tonne : Ia sainteté de VEvangile parle 2 mon coeur, Voyes les livres des phi-
losophes avec toute leur pompe : qu'ils sont petits prés de celai-13 ! Se peut-il
qu’un livre tout & la fois si sublime et si simple soit 'ouvrage des hommes !
Est-ce 14 leton d’un enthousiaste ou d’'nn ambiticux sectaire ? Quelle douceur!?
quelle pureté dans ses mosurs | quelle grice touchante dans ses instructions !
quelle élévation dans ses maximes ! quelle profonde sagesse dans ses discours!
quelle présence d’esprit ! quelle finesse et quelle justesse dans ses réponses !
quel empire sur ses passions | O est ’homme, ol est le sage qui sait agir,
souffrir et mourir sans faiblesse et sans ostentation ? Quaud Platon peint son
Juste imaginaire couvert de tout I’gpprobre du crime et digne de tout le prix
de 1a vertu, 1l peint trait pour trait Jésus-Christ. La ressemblance est si frap-
pante, que tous les Pdres de I'Bglise 'ont sentie et qu'il n’est pas possible de
8’y tromper...

« Quels préjugés, que! aveuglement ne faut-il pas avoir pour oser compa-
rer le fils de Sophronisque au fils de Marie ! Quelle distance de I'un & V'autre |
Socrate, mourant douleur, sans ignominie, soutient aisément jusqu’au
bout son personnage ; et si cette facile mort n’etit honoré sa vie, on doute-
rait si Socrate, avec tout son esprit, fut autre chose qu'un sophistel Mais, o
Jésus avait-il pris parmi ies siens cette morale élevée et pure dont Iui seul
donné les legons et I'exemple? Du seln du plus furienx fanatisme, la plus
baute sagesse so fit entendre, et ia simplicité des plus héroiques vertns honora
un peuple tout matériel. La mort de Socrate philosophant tranquillement
avec ses amis est la plus douce gu’on puisse désirer. Cello de Jésus expirant
dans les tourments, injurié, raiilé, maudit de tout un peuple, est Ia plus hor-
rible qu'ou puisse craindre. Socrate, prenaut la coupe empoisonnde, bénis



186 CATECHISME

PRIERE.

0 mon Dieu, qui &tes tout amour! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur qui a2 voulu non-seulement

celui qui la lui présente et qui pleure ; Jésus, au milien d’un supplice affreux,
prie pour ses bourreaux acharnds.

« Oui, sila vie et la mort de Socrate sont d’un sage, la vie et la mort de
Jésus sont d’un Dieu. Dirons-nous que I'histoire de I'Evangile est inventde &
plaisir ? Non, ce n’est pas ainsi que I'on invente ; et les fajts de Socrate, dont
personne ne doute, sont moins attestés que ceux de Jésus-Christ. Au fond,
c’est reculer la difficulté sans la détrufre. Il serait plus inconcevable que plu-
sieurs hommes d’accord eussent fabriqué ce livre, qu'il ne I'est qu'un seul
en ait fourni le sujet. Jamais des auteurs juifs n'eussent trouvé ni ce ton
ni cette morale ; et I'Evangile a des caractéres de vérité si grands, si frap-
pants, si parfaitement inimitables, que 'inventeur en serait plus étonnant
que le héros, »

Ecoutons maintenant ] immortel captif de Sainte-Héltne, Un des généraux
de Napoléon discutait un jour devant lui la divinité de Notre-Seigneur, Napo-
léon répoudit : « Je connais Jes hommes, général, et je vous dis que Jésus
n’est pas un homme. Les esprits superficieis voient de la ressemblance entre
le Christ et les fondateurs d’empires, les conquérants et les dieux des autres
religions. Cette ressemblance n'exisio pas : il y a eatre le Christianisme ct
quelque religion que ce soit is distance de I'infini.

« Le premier venu tranchera 1a question comme moi, pourvu qu'il ajt une
vraie connaissance des choses et ’expirience des hommes. Quel est celui de
nous, général, qui, envisageant fcs dJifférents cuites des nations, ne puisse
dire en face & leurs auteurs : Non, vous n'étes ni des dieux ni des agents de
la Divinité ; non, vous n’avez point de mission du Ciel, Vous étes pétris du
méme limon que le reste des mortels; vous ne faites qu'un avec toutes les
passions et tous les vices qui en sont inséparables, tellement qu'il a fallu les
dédifier avec vous; vos temples et vos prétres proclament eux-mémes votre
origine ? Des abominations, des fables, avec un bois pourri, sont-ce 14 des
religions et des dieux & comparer au Christianisme ?

« Pour moi, je dis non.

« Je vois dans Lycurgue, Numa, Confucius, Mahomet, des législateurs, mais
rien qui décele Ia divinité ; eux-mémes n’ont pas élevé leurs prétentions si
haut. l1s ont primé dans leur temps, comme j'ai fait moi-méme. Rien chez
eux n’annonce des étres divins ; au contraire, je vois de nombreux rapports
entre eux et moi ; je constate des ressemblances, des faiblesses et des erreurs
communes qui les rapprochent de moi et de ’humanité,

« Il n’en est pas de méme du Christ. Tout de lui m’étonne ; son e3prit me
dépasse et sa volonté me confond, Entre lui et quoi que ce soit au monde,



DE PERSEVERANCE. 187

mourir pour expier les péchés du monde, mais encore qui
a voulu mourir Dieu, et ressusciter pour affermir notre

il n'y a pas de terme possible de comparajson, Clest un étre & part. Sa nnig-
sance, sa vie, sa mort, la profondeur de son dogme, qui atteint la cime des
difficultés et qui en est 1a plus anmirable solution, la singularité de cet étre
mystérieux, son empire, sa marche & travers Jes sitcles et les royaumes, tout
est pour moi un prodige, Je ne sais quel mystire insondable qui me plonge
dans une réverie dont je ne puis sortir, mystére qui est 13 sous mes yeurx,
que je me peux nier, et que je ne puis expliquer non plus,

« Ici je ne vois rien de I'homme.

« Vous parlez de César et d’Alexandre, de leurs corquétes, et de I'enthoun-
siasme qu’ils surent allumer dans le cceur du soldat pour I'entrainer avec
cux dans des expéditions aventureuses; mais il faut voir 14 le prix de I'a-
mour du soldat, 'ascendant du génie et de la victoire, I'effet naturel de la
discipline militaire et le résultat d'un commandant habile. Mais combien
d’années 'empire de César a-t-i! duré? Combien de temps 'enthousiasme
des soldats pour Alexandre s'est-il soutlenu? Ils ont exercd leur prestige un
jour, une heure, le temps de leur commandement, selon les chances de la
guerre. Si la victoire les elit quittés, doutez-vous que I'enthonsiasme n'edt
aussitot cessd ? Je vous le demande, influence militaire de César et d’Alexan-
dre a-t-elle fini, oui ou non, avec leur vie? S'est-elle prolongée au deld dn
tombeau ?

« Concevez vous un mort faisant des conquétes avec une armde fiddle et
toute dévoude & sa mémoire ? Concevez-vous un fantéme qui a des soldats
sans solde, sans espérance pour ce monde-ci, et qui leur inspire le support de
tous les genres de privations ? Le corps de Turenne était encore tout chaud,
que son armée décampait devant Montécuculli ; et moi, mes armées m’ou-
blient tout vivant, comme l'armée carthaginoise fit d’Annibal ! Voild notre
pouvoir, & nous autres grands hommes ! Une seule bataille perdue nous abat
et nous enléve nos amis ! Que de Judas j’ai vus autour de moi !

« Enfin, et c’est mon dernier argument, il n'y a pas de Dieu dans le Ciel,
si un homme a pu concevoir et exécuter, avec un plein succés, le dessein
gigantesque de dérober pour lui le culte supréme en usurpant le nom de
Dieu. Jésus est le seul qui 'ait osé ; il est le seul qui ait dit clairement, af-
firmé imperturbablement lui-méine de lui-mé&me : Je suis Dieu ; ce qui est bien
différent de cette alirmation : Je suis un Diex. L’histoire ne mentionne aucun
autre individu qui se soit qualifié lui-méme de ce titre de Dleu dans le sens
absolu,.. Comment donc un Jaif, dont I'existence est plus avérée que toutes
celies des temps onr il a vécu, lui seul, fils d'un charpentier, se donne-t ii
tout d’abord pour Dieu méme, pour I'tre par excellence, ponr le Créateur
de tous les &tres ?

11 #’arroge toutes sortes d’adorations ; il batit son culte de ses mains, non
avec des pierres, ma's avec des hommes?... Et comment, par un predige
qui surpasse tout prodige, il veut I'amour des hommes, c’est-d-dire ce qu’il



188 CATECHISME

foi; faites-nous la grace de mourir en Chrétiens, afin de
ressusciter un jour glorieux avec lui.

y & de plus difficile ou monde d’obtenir, et it y réussit tout de suite? Y'en
conclus sa divinité, Alexandre, César, Annibal, y ont échoué. Iis ont conquis
le monde, ils n'ont pu parvenir & avoir un ami. Je suis peut-étre le seul de
nos jours qui aime Annibal, César, Alexandre... Il est yrai, nous aimons nos
enfants ; mais combien d'enfants ingrats ! Vos enfants, géndral, vous aiment-
ils ? Vous les almez, et vous n’dtes pas sir d'¢tre payé de retour,

« Le Christ parle, et désormais les géndrations lui appartiennent par des
liens plus étroits, plusintimes que ceux du sang, par une union plus sacrée,
plus impérieuse que quelque union que ce soit... Tous ceux qui croient sin-
cérement en lui ressentent cet amour supérieur dont le temps, ce grand des-
tructeur, ne peut ni user la force ni limiter la durde. Moi, Napoldon, c’est ce
que j’admire davantage, parce que j'y ai pensé souvent, et c’est ce qui me
prouve absolument la divinité du Christ ...

« J'ai passionné des multitudes qui mouraient pour moi., A Dieu ne plaise
que je forme aucune comparaison cutre l'enthousiasme de mes soldats et la
charité chrétienne, qui sont aussi différents que leur cause! Mais enfin il
fallait ma présence, 1'électricité de mon regard, mon accent, une parole de
moi ; alors le fou sacré s'allumait dans Jes ccaurs. Certes, je possdde le secret
de cette puissance magique qui enltve I’esprit ; mais je ne saurais le commu-
niquer & personne; aucun de mes généraux ne I’s regu ou deving de moi;
Jo n'ai pas davantage le pouvoir d'éterniser mon nom et mon amour dans
les eeurs,

a Maintenant que je suis & Sainte-Héltne... maintenant que Je suls seul cloné
sur ce roc, qui batajlle et conquiert des empires pour moi ? Qi sont les cour-
tisans de mon infortune ? Pense-t on A& moi ? Qui se remue pour moi en
Europe ? Qui m’est resté fidéle ? Ou sont mes amis ? Qul, deux ou trois que
votre fidélité immortalise, vous partages mon exil. »

Icl 1a voix de I'Empereur prit un accent particulier d'ironique mélancolie
et de profonde tristesse : « Qul, notre existence a brillé de tout I'dclat du dia-
deme et de la sonverzineté ; et Ja vdtre, général, réfléchissait cet éclat comme
le dome des Invalides réfiéchit les rayons du soleil.. . Mais les revers sont
venus, 'or peu & peu s'est effacé. La pluie du malheur et des outrages dont
on m'abreuve chaque jour, en emporte les dernitres parcelles... Nous ne
sommes plus que du plomb, général, et bientot jo serai de la terre.

« Telie est la destinée des grands hommes, celle de César et d’Alexandre !
et I'on nous oublie, et le nom d'un conquérant comme celui d’'un empergur
West plus qu'un thtme de collége ! Nos exploits tombent sous la férale d'un
pédant qui nous loue ou nous insultel... Encore un moment, voila mon sort
et ce qui va m’arriver & mol-méme... Assassind par l'oligarchie anglaise, je
meurs avant le temps, et mon cadavyre aussi va étre rendu A la terre pour y
devenir la pAture des vers... Voild la destinée trés-prochaine du grand Napo-
¢éno... Quel abime entre ma miskre profonde et le rigne éternel du Chirist,



DE PERSEVERANCE. 189

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour'amour
de Dieu, et, en témoignage de cet a:nour, je veuz assister
& la messe, comme ' aurats assisté, sur le Calvaire,d la mort
de Notre-Seigneur.

préché, encensé, aimé, adoré, vivant dans tout I'univers !... Est-ce 12 mourir ?
N’est-ce pas plutét vivre ? Voici la mort du Christ! voilA celle de Dieu ! »

L’empereur se tut ; et, comme le général gardait également le silence : «Si
vous ne comprenez pas, reprit 'Empereur, que Jésus-Christ est Dieu, eh bien!
j'ai eu tort de vous faire géndral ® L... »

® Sentim, de Napoléon sur le Christ, ch, 3v. — Ce magnifique plaidoyer est composé
de différents traits, échappés & 'Empereur dans plusieurs conversations,




XVe LEGON
VIE GLORIEUSE DU MESSIE.

Le Sauveur se fait voir seulement & des témoins choisis, et pourquol, — T
upparalt & Simon Pierre, — & Jacques le Mineur, — aux deux disciples
¢’Emmalls, — aux Apbtres assemblés, — & Thomas. — Il leur donne I'in-
teiligence des Ecritures, — Explication sur les miracles.

En retirant son corps de leurs mains, le Sauveur avait
prouvé aux Juifs sa résurrection. Cette preuve était pour
eux sans réplique; car, puisqu’ils en étaient demeurés
les maitres, il fallait, ou qu’ils le représentassent aprés le
troisiéme jour, ou qu'ils confessassent qu’il était ressus-
cité. Ils n’échappaient point & cette alternative en faisant
dire & des témoins endormis qu'il avait été enlevé. 11 au-
rait fallu faire la preuve juridique de l’enlévement, en pu-
nir les auteurs et les complices. Mais on ne voulait pas
meéme le tenter, parce qu'une pareille procédure ne pou-
vait que tourner a la confusion de ceux qui l'auraient
entreprise.

Ici, vous demandez peut-étre pourquoi le Sauveur ne
s'est pas fait voir aux Juifs, & la Synagogue, i toute la
ville de Jérusalem, aprés sa résurrection, afin de confon-
dre leur incrédulité. Nous répondrons qu'il n’y était
point obligé. En effet, & qui prétend-on que le Sauveur
étaitobligé de se manifester avectant d’évidence? A ce liche
gouverneur qui I'avait condamné contre sa conscience ? A
ce léger et voluptueux Hérode qui I'avait raillé? A ces
Prétres, a ces Docteurs, & ces Pharisiens qui n’avaient
cessé de le poursuivre de leurs calomnies et de leurs intri-
gues, jusqu'a ce qu'ils 'eussent conduit sur le Calvaire ?



CATECUISME DE PERSEVERANCE. 191

A ces Juifs furieux qui, tout comblés de ses bienfaits,
avaient demandé sa mort a grands cris, et souhaitaient
que son sang refombit sur eux et sur leurs enfants ?

Par ot tous ces hommes si criminels avaient-ils mérité
le bienfait de son apparition ? N'en avait-il done pas fait
assez pour leur salut? Est-il raisonnable de prétendre que
Dieu doit répandre ses grices plus abondamment & mesure
qu'on s'en rend plus indigne, et multiplier les preuves
de la foi & mesure qu’'on y résiste davantage ?

Les hommes irréfléchis voudraient qu'il elt en quelque
sorte forcé ses ennemis au silence, par I'éclat irrésistible
de sa présence glorieuse ; c'est précisément ce qu'il ne
voulait pas. S'il veut que la foi soit motivée pour étre
raisonnable, il veut aussi qu'elle soit libre pour étre mé-
ritoire. Il doit & tous des preuves suffisantes ; mais celui
qui en ce genre regoit moins, n’a pas le droit de se plain-
dre et de crier a l'injustice, parce qu'un autre aura regu
davantage. Vous demandez pourquoi le Sauveur ressuscité
n’a pas apparu & toute la ville de Jérusalem, a la Syna-
gogue, a tous ses ennemis? Et moi, je vous demanderai
pourquoiil n'a pas apparu & Rome, 2 Corinthe, 4 Ephése,
partout ou sa résurrection fut préchée et donnée pour
fondement de sa religion ? Et, en ce genre, les demandes
n’auraient point de terme *.

1 Mais ne pourrait-on pas dire avec Jean-Jacques Rousseau : « Je ne con-
nais ce miracle, comme les autres,que par des hommes, Qui a vu ce miracle?
Des hommes. Qui me le rapporte ? Des hommes ; toujours des hommes entre
Dleu et moi. N'dtait-il pas plus simple qu'il me parlat lui-méme ? »

11 sied bien & un sophiste orgueilleux de prendre ce ton d’insulte envers le
Dieu qui lui a donné ’¢tre et le talent dunt il abuse pour blasphémer contre
lui ! Comment Jean-Jacques connaissait-il I'existence de César, ses conquétes,
sa fin tragique, sinon par le témoignage des générations intermédisires depuis
dix-huit sitcles? Entre ces ¢événements et lui voild bien des hommes : se
croyait-il pour cela dispensé d’y croire, ou plutot ne se serait-il pas regardé



192 CATECHISME

Nous ajountons avec saint Chrysostome, que sa manifes-
tation edt été inutile aux Juifs, et que, si elle eit di les
convertir, il ne s’y serait pas refusé; mais ce qui avait
suivi la résurrection de Lazare prouvait bien le contraire.
En effet, un miracle aussi frappant que celui d’arracher
au tombeau un mort enseveli depuis quatre jours, avec
toutes les marques de la corruption ; de le faire paraitre
vivant aux yeux de tout un peuple, avec les liens dont il
était encore garrotté, ce miracle, au lieu de les conver-
tir, n’avait fait que les rendre plus furieux, puisque ce
fut pour cela méme qu'ils résolurent de faire mourir le
Sauveur. 1ls ne lui avaient pas pardonné la résurrection
d’un autre, lui auraient-il pardonné la sienne?

Sans doute ils ne pouvaient plus rien sur sa personue,
mais leur haine implacable n’edit pas manqueé de tenter
un nouveau déicide. Leur conduite envers les Apbdtres en
estla preuve : ils les firent battre de verges et mettre a
mort quand ils purent. S’ils traitaient de la sorte les Dis-
ciples auraient-ils épargné le Maitre ? Ainsi, & quoi bon les
exposer aun nouvel attentat? Les chdtiments qu’ils avaient
mérités étaient bien assez graves : le Sauveur les épargne
en se dérobant & leurs regards 1.

Nous ajoutons encore qu’il leur manifesta suffisam-

commse un insonsé de n'y pas croire P 1} aurait voulu que Dien luf parlat; et
pourqaoi & lul plutot qu’s tout autre ?

Pensait-il que le feu de son Imagination fit un titre de préférence, aux
yeux de celul quj estime avant toat I'lonocence et la vertu P Il faudrait donc
que Dieu se manilestat par des révdlations particullires & tous les individus
de Vespice humaine, qu'il bouleversdt ainsi sans cesse tout I'ordre naturcl
des choses, qu'il muitipliat sans fin les miracles, les rendit journaliers et s
communs, gue, n'ayant plus d’éclat et la force des miracles, ils fussent inu-
tiles ? car c'est 1A qu'aboutissent les prétentions d'une folle et orgueilleuse
sagesse. (M. Frayssinous, Conférence sur la Résurrection.)

1 Chrys. : Cur in Pentecost. Acta leguntur. (Voyez M, Guillon, t. X1V, 1%,
p. 464; et Origtne, t. 1, p. 88, §9.)



DE PERSEVERANCE. 193

ment sa résurrection par ses Disciples. En effet, le té-
moignage des Apbtres, soutenu par des miracles écla-
tants, leur en fournissait une preuve sans réplique. Par
leurs propres miracles, les Apbtres rendaient publique la
résurrection de leur Maitre, et la mettaient en quelque
sorte sous les yeux de la nation. Le Sauveur ressuscité
ne se montrait-il pas au milieu des Juifs toutes les fois
que ses Apbtres opéraient, en son nom et par le pouvoir
qu’ils avaient recu de lui, quelques-uns des prodiges que
nous lisons dans leur histoire? C’est par eux qu’il voulut
se manifester aux Juifs; c’est par eux qu'il s’est manifesté
a l'univers; c'est par leur témoignage continué a travers
les siécles qu'il se manifeste encore & nous ; c’est par leur
autorité que tous les peuples se sont convertis. Que man-
quait-il aux Juifs pour les imiter ?

Conclusion : Le Sauveur a manifesté sa résurrection a
des témoins irrécusables ; leur témoignage nous est
connu; ce témoignage a convaincu l'univers : que faut-il
de plus pour prouver que nous sommes sages dans notre
croyance, inexcusables dans notre incrédulité ?

Cependant le Sauveur, qui destinait ses Apotresa pré-
cher sa résurrection par toute la terre, et & la confirmer
par leur mort, voulut les en convaincre pleinement, en se
montrant & eux et en se livrant pour ainsi dire entre leurs
mains, puisqu'il leur permit jusqu'a I'attouchement de
ses membres sacrés. Or, il ne les amena que par degrés
de I'état d’incrédulité ol ils étaient d’abord, & cette foi
inébranlable qu’ils communiquérent au monde entier, et
qu’ils finirent par sceller de leur sang.

La premiére preuve qu'il leur donna, fut le rapport
des saintes femmes et la vue de son tombeau ouvert, avec

la circonstance des linceuls laissés et du suaire plié, ce
118 13



194 CATECHISME

qui détruisait toute idée d’un enlevement furtif. Puis, il
apparut 2 quelques-uns en particulier, ensuite aux onze
assemblés: ce fut alors qu'il leur permit de le toucher et
qu’il mangea avec eux. Enfin, il se fit voir & plus de cinq
cents Fréres a la fois 1. Nous allons rapporter quelques-~
unes de ces apparitions, en commengant par les appari-
tions particuliéres.

Avant tous les autres, Simon-Pierre eut le bonheur de
contempler son divin Maitre ressuscité 2. Ce fut le diman-
che méme de la résurrection ; mais on ignore le moment,
le lieu et les circonstances. Sa pénitence fit oublier sa
faute, et, bien loin d’étre rejeté, il n’en fut pas moins favo-
risé, puisqu’il fut le premier des Apotres & quile Seigneur
se fit voir. Dieu pardonne en Dieu, ¢'est-a-dire qu’il par-
donne parfaitement ; il aime et il caresse le pécheur péni-
tent, comme s'il n’en avait regu aucune offense. Ce n’est
pas perdre tout le fruit de cette apparition, dont les détails
nous sont inconnus, que d’en recueillir une vérité si con-
solante.

Il y eut aussi une apparition particuliere & Jacques le
Mineur, qu'on appelait le frére du Seigneur, dont il était
proche parent selon la chair. Celle qui suit fut accompa-
gnée de circonstances fort remarquables. On cherchera en
vain quelque chose de plus naif et de plus touchant, que
le récit de cette nouvelle apparition.

Le jour méme de la résurrection, sur le soir, deux Dis-
ciples s'en allaient 3 un bourg nommé Emmaiis, éloigné
de Jérusalem de soixante stades, environ deux lieues: ils
s'entretenaient de tout ce qui venait d’arriver. Tandis

1] Cor., 1v, 6,
2 On tient pour certain que la sainte Vierge fut la premibre visitée par
Notre-Scigneur. (Voyez Canisius, De Maria Deipar.)



DE PERSEVERANCE. 198

qu'ils parlaient et qu’ils raisonnaient ensemble, voild
qu'un voyageur se joignit & eux. C’était le Sauveur lui-
méme, qui se mita marcher en leur compagnie: mais
leurs yeux étaient retenus afin qu’ils ne le reconnussent
pas.

11 leur dit: Quels discours tenez-vous 1a 1'un avec 1'au-
tre en marchant, et d’oti vient que vous étre tristes? L’un
d’eux, qui se nommait Cléophas, répondit: Quoi! vpus
étes le seul étranger dans Jérusalem qui ne sachiez pas les
choses qui se sont passées ces jours-ci? Et quelles choses?
leur dit-il. Ils lui répondirent: C'est ce qui est arrivé au
sujet de Jésus de Nazareth, qui était un Prophete, puissant
en ceuvres et en paroles devant Dieu et devant tout le
peuple. Les Princes des Prétres et nos Magistrats 'ont li-
vré aux Gentils pour étre condamné & mort, et ils 'ont
crucifié. Sa mort nous a surpris et consternés; car nous
espérions que ce serait lui qui délivrerait Israél du joug
des étrangers. Ce qui met le comble a notre tristesse, c’est
que voici le troisieme jour que ces choses sont arrivées. A
la vérité, quelques femmes de celles qui, comme nous,
avaient embrassé sa doctrine, nous ont fort étonnés. Elles
ont été avant le jour a son tombeau, et, n'ayant point
trouvé son corps, elles sont venues raconter qu’elles ont vu
des Anges qui disent qu’il est vivant. Quelques-uns des
notres sont aussi allés au sépulcre, et ont trouvé que ce
que les femmes avaient dit était véritable. Iis ont vu le
sépulcre ouvert et les linges dont le corps était enveloppé;
mais pour le corps, ils ne I'ont point trouve.

Ainsi, les deux Disciples ne savaient encore ce qu'ils de-
vaient croire ; ils flottaient entre la crainte et I'espérance.
Le Sauveur, qui les avait écoutés jusque-la sans les m-
terrompre, leur dit alors d’un ton qui dut les surprendre:



196 CATECHISME

O hommes de peu de sens! 6 hommes tardifs i croire aux
oracles des Prophetes | ne fallait-il pas que le Christ souf-
frit de la sorte et qu'il entrit ainsi dans sa gloire? Alors,
commengcant par Moise et parcourant de suite tous les
Propheétes, il leur expliqua ce qui était dit de lui dans
toutes les Ecritures. Sa réprimande et sa doctrine auraient
dd le dévoiler ; il ne le permit pas.

Cependant ils se trouvérent prés du bourg d’Emmaiis
ol ils allaient, et fit semblant de passer outre; mais ils le
contraignirent de s'arréter, en disant: Demeurez avec
nous, car il se fait tard et le jour est déja sur son déclin.
11 entra donc, et, tandis qu’il était a table avec eux, il prit
le pain et le bénit, et, I'ayant rompu, il le leur présenta,
c'est-d-dire qu’il les communia de sa main !, Alors leurs
yeux s’ouvrirent et ils le reconnurent ; mais il disparut,
leur laissant dans D'esprit la conviction pleine et en-
tiére que c’était lui et qu’il était vraiment ressuscité. Sur
quoi ils se disaient 'un a I'autre: Notre cceur n’était-il
pas tout brilant au dedans de nous, lorsqu'il nous par-
lait durant le chemin et qu’il nous expliquait les Keri-
tures ?

Pleins de ce feu sacré, ils se leverent 4 'heure méme et
retournérent & Jérusalem. Ils y trouverent les Apbtres as-
semblés avec un certain nombre de Disciples, qui di-
saient: Le Seigneur est véritablement ressuscité et il a
apparu & Simon. Eux, de leur cdté, raconterent ce qui
§'élait passé dans leur voyage, et comment ils 1'avaient
reconnu 3 la fraction du pain. Oh! oui, c’est bien i la
fraction du pain, 3 la table sainte qu'on reconnait le Sau-
veur !

Ils s’entretenaient encore sur ce sujet lorsque Jésus

‘s C’est le sentiment desnint JérOme, de saint Augustin, de'Théophylacte, ete.



DE PERSEVERANCE. 197

parut. Les portes étaient exactement fermées de peur des
Juifs, et le Sauveur, pour faire connaitre & ses Disciples
qu'il était vraiment ressuscité pour ne plus mourir,
qu’ainsi son corps avait toutes les qualités des corps glo-
rieux, pénétra les portes sans les ouvrir et se trouva subi-
tement au milieu d’eux. Il les salua par ces tendres pa-
roles : La paix soit avec vous; c’est moi, n’ayez pas peur.
11 leur reprocha de n’avoir pas cru ceux qui I'avaient va
ressuscité ; mais, dans le trouble et la frayeur ou ils
étaient, ils s’imaginaient voir un esprit, et il leur dit:
Pourquoi ce trouble et cet effroi? Pourquoi ces pensées
vous viennent-elles? Voyez mes mains et mes pieds : c'est
moi-méme ; touchez et voyez: un esprit n’a ni chair ni os,
comme vous voyez que j’en ai. Aprés avoir dit cela, il leur
montra ses mains et ses pieds, et son coté.

Les Disciples, voyant le Seigneur, furent remplis de joie;
mais comme au milieu de leur joie ils n’avaient point
encore une croyance bien assurée, et qu'ils étaient tout
étonnés, il leur dit: Avez-vousla quelque chose & manger?
1Is lui présentérent un morceau de poisson rbti et un rayon
de miel. Il en mangea, et, prenant ce qui restait, il eut la
bonté de le distribuer a ses Disciples en qualité de Pére
et de Mattre. C’est ainsi qu'il avait coutume d’en user
durant sa vie mortelle, lorsqu’il mangeait et buvait avec
eux.

11 restait encore un incrédule a convaincre, c’était Tho-
mas, appelé aussi Didyme, 'un des douze Apétres; il
n’était pas avec eux lorsque Jésus vint. Les autres Discis
ples lui dirent donc: Nous avons vu le Seigneur. 11 leur
répondit: Si je ne vois dans ses mains I'ouverture des
clous, si je ne mets le doigt dans I’endroit des clous et la
main dans la plaie de son cdté, je ne croirai pas. C'était



198 CATECRISME

vouloir faire la loi a son Maitre, et personne n’était moins
digne d’une pareille faveur que celui qui osait I'exiger.
Mais cet admirable Maitre ne voulut écouter alors que sa
bonté, et nous apprendre jusqu'oli peuvent aller ses adora-
bles condescendances.

Ainsi, huit jours aprés, comme les Disciples étaient en-
core dans la maison et que Thomas était avec eux, Jésus
vint, les portes étant fermées, et, se placant au milieu
d’eux, il leur adressa son salut ordinaire: La paix soit
avec vous. Il dit ensuite 4 Thomas : Mettez ici votre doigt
et regardez mes mains ; approchez votre main et mettez-la
dans mon c6té, et ne soyez plus incrédule, mais croyant.
Thomas s’écria: Mon Seigneur et mon Dieu! Jésus lui
dit: Thomas, parce que vous m’avez vu, vous avez cru.
Heureux ceux qui n’ont point vu et qui ontcru 1!

(C’était, ce semble, pousser la condescendance & 'excés;
mais le Sauveur ne crut pas en trop faire pour mettre
hors d’atteinte la foi de sa résurrection, dans I'esprit de
ceux qu'il disposait & en étre les prédicateurs et les mar-
tyrs, et pour rendre authentique la vérité d’'un mystére
sans lequel, remarque un de ses Apotres, noire créance
serait vaine et nos espérances trompées. Pour confirmer
de plus en plus la certitude de ce miracle, fondement de
tout le Christianisme, le Sauveur multiplia ses apparitions

1 Voir et croire sont deux choses bien différentes : on croit ce quon ne
voit pas, on ne croit pas ce qu'on voit. Ainsi salnt Thomas, qui vit et qui
toucha Jésus-Christ ressuscité, n’eut pas, & proprement parler, ia fol de sa
résurrection, et nous I'avons cette foi, nous qui croyons la résurrection de
Jésus-Christ sans ’avoir vue. C'est en quol Jésus-Christ déclare que nous
sommes plus heureux que Thomas, et méme que tous les autres Apétres,
qui ne crurent 18 rédsurrection de Jésus-Christ que sur le témoignage de leurs
yeux et de leurs mains. Cependant Thomas fit un acte de foi trés-excellent
en confessant la divinité de son Maltre, parce qu'il ne la voyait pas, et que
ce n'était que par la révélation du Pére céleste qu'il pouvait, comme saing
Pierre, la connaitre.



DE PERSEVERANCE. 199

pendant les quérante jours qu'il resta encore sur la terre.
Ses deux occupations furent alors de prouver & ses Apdtres
qu'il était bien véritablement ressuscité et de les instruire
a fond de sa doctrine.

Jusqu’au jour de son ascension, il ne cessa de se mon~
trer A eux, tantdt sur le bord de la mer de Tibériade, ot
il leur fit faire une péche miraculeuse et mangea avec
eux, tantét sur une montagne de Galilée; une autre fois
encore & Jérusalem, et enfin sur la montagne des Oliviers,
d’ol1 il monta au Ciel en leur présence. De leur coté, les
Apbtres ne laissérent ni difficultés & faire ni épreuves &
désirer. Ils ne se rendirent qu’a la derniére évidence ; Dieu
permettant leur incrédulité, parce qu’elle devait servir a
1a foi de tous les siecles 1.

Outre ses apparitions, le Sauveur, dit saint Jean, fit en-
core, en présence de ses Disciples, beaucoup d’autres mi-
racles qui ne sont pas écrits dans ce livre. Mais ceux-ci
ont été écrits, afin que vous croyiez que Jésus-Christ est
le Fils de Dieu, et que, croyant, vous ayez la vie en son
nom.

Lors done que le Sauveur vit ses Disciples et ses Apotres
pleinement convaincus de sa résurrection, il leur fit de
justes reproches de leur longue incrédulité. N'est-ce pas
1a, leur dit-il, ce que je vous disais étant avec vous avant
ma Passion ; qu’il fallait que tout ce qui est écrit de moi
dans la loi de Moise, dans les Prophétes et dans les Psau-
mes, s’accomplit a la lettre? N'est-il pas ¢crit qu’il fallait
que le Christ souffrit de la sorte, qu’il ressuscitat le troi-
sieme jour, et qu'il entrit ainsi dans sa gloire? N'est-il
pas excore écrit qu’aprés sa résurrection, il faudra pré-

1 Dubitatum est abillis, ne dubitaretur a nobis. (Leo, serm. Lax, qui est
de Ascensione Domini, 1, c. v.)



200 CATECHISME

cher en son nom par tout I'univers la rémission des pé-
chés, en commengant par Jérusalem ? Or, c’est vous qui
avez été les témoins de ma vie, de ma mort et de ma ré-
surrection, qui serez chargés de cette entreprise. En méme
temps, il ouvrit l'esprit de ses Apotres a l'intelligence des
Ecritures.

Tout ce qui précéde nous a fait voir qu’apres sa résur-
rection, la vie du Sauveur fut bien différente de celle qu’il
avait menée jusqu’a sa mort. Il était affranchi de tous les
besoins du corps, il ne se montra plus aux méchants qui
I'avaient fait mourir. Modéle de ’'homme en toutes choses,
il voulait nous apprendre quelle doit étre notre vie aprés
notre résurrection a la grice. Comme la sienne, notre ré-
surrection doit &tre véritable, publique, constante; 8'il en
est ainsi, notre vie, comme la sienne, sera couronnée par
une ascension glorieuse dans le Ciel.

Puisque la résurrection du Sauveur dont nous venons
de raconter 'histoire est le plus grand des miracles, celui
qui confirme tous les autres, et qui sert de principal fon-
dement a la Religion, il nous semble convenable de placer
ici quelques mots sur les miracles en général. L’impiété
n'ayant rien omis pour embrouiller ce point essentiel,
il est de notre devoir de le réduire a sa plus simple expres-
sion. Deux ou trois questions suffisent pour atteindre ce
but.

1° Qu’est-ce qu'un miracle? Un miracle est un fait con-
traire aux lois de la nature, et qui ne peut étre produit que
par la toute-puissance de Dieu. Ainsi, arréter le soleil
dans sa course; nourrir des milliers de personnes avec cinq
pains et deux petits poissons; rendre par une parole ou
par un simple attouchement la vie aux morts, la vue aux
aveugles-nés, ’ouie aux sourds, la voix aux muets, la force



DE PERSEVERANCE. 201

ct le mouvement aux paralytiques; marcher sur les eaux;
calmer les tempétes sans laisser aucune marque d’agitation
sur les flots: voild autant de miracles, parce que ces ac-
tions-1a sont contraires aux lois de la nature, et que Dieu
seul peut les opérer, ou ceux a qui il en donne le pou-
voir.

2°Dieu peut-il faire des miracles? C'est demander si
Dieu peut déroger aux lois qu’il a établies. « Cette ques-
tion, répond un fameux incrédule, serait impie si elle n’é-
tait absurde ; ce serait faire trop d’honneur a celui qui la
résoudrait négativement que de le punir, il suffirait de
I'enfermer. Mais aussi quel homme a jamais nié que Dieu
pit faire des miracles ? »

3° Dieu a-t-il fait des miraclcs pour prouver la vérité de
la Religion chrétienne? Oui, Dieu en a fait, et beaucoup,
par le ministére du Sauveur et des Apdtres, et nous en
sommes bien plus certains que des événements les plus
célebres et les plus constants de I'antiquité. D’une part, ils
nous sont attestés par un plus grand nombre de témoins.
Le monde entier les a crus comme nous croyons a ’exis-
tence du soleil, puisque c’est & cause de ces miracles qu'il
s’est converti; d’autre part, ils sont attestés par des témoins
bien plus dignes de foi : plus de onze millions de martyrs
sont morts pour en soutenir la vérité. Or, qui mérite plus
de confiance que des témoins qui se laissent égorger?

Aussi, I'incrédule que nous avons cité n’a pu s'empécher
de s’écrier: « Les faits de Socrate, dont personne ne doute,
sont bien moins attestés que ceux de Jésus-Christ. L’Evan-
gile a des caractéres de vérité si grands, si frappants, si
parfaitement inimitables, que l'inventeur en serait plus
étonnant que le héros. »

1]J.-1. Rousseau, Lettre de la Montagne,



202 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

4° Les miracles prouvent-ils la vérité de la Religion en
faveur de laquelle ils sont faits ? Oui, et cela d’une ma-
ni¢re incontestable. En effet, Dieu seul peut faire des mi-
racles, et Dieu est la vérité méme; donc, il ne peut faire
des miracles pour autoriser le mensonge. Or, Dieu a fait
un grand nombre de miracles pour prouver la vérité dela
Religion chrétienne ; donc, la religion chrétienne est vraie,
seule vraie, puisque seule elle peut citer des miracles en
sa faveur ; donc, I'unique moyen de se sauver, c'est dela
croire et de la pratiquer fidélement.

PRIERE.

0 mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie
de nous avoir envoyé un Sauveur, qui, pour affermir no-
tre foi, a bien voulu rester quarante jours sur la terre avec
ses Apotres, aprés sa résurrection ; faites que notre résur-
rection 2 la gréce soit véritable, publique, constante, afin
que nous méritions de monter au Ciel avec lui.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, je veuz dviter
toutes les mauvaises compagnies.



XVIe LEGON
LE MESSIE REPARATEUR DU MONDE.

1) ote le péché par rapport & Dien, par rapport & I'homme, par rapport ang
eréatures. — Abaissements infinis, souflrances inflnies, obéissance inflnje.
— Nécessité de notre union avec Jésus-Christ, le nouvel Adam.

Quarante siécles de promesses, de figures, de prophé-
ties et de préparations littéralement accomplies en Notre-
Seigneur, forment la magnifique démonstration que I'en-
fant de Bethléem est bien le Messie, annoncé au genre
humain et attendu par toutes les nations, depuis I'origine
des temps. Voila ce que nous avons vu dans toutes les le-
¢ons qui précedent.

A cette preuve sans réplique, il faut joindre ce fait in-
contestable et non moins décisif, savoir: que, depuis la ve-
nue de Jésus-Christ, I'attente universelle d'un Réparateur
a cessé chez tous les peuples, parce que tous ont reconnu
dans Jésus-Christ I'objet de leurs veeux et de leurs espé-
rances. D'ot1 il faut conclure : ou que tous les peuples,
instruits par les prophéties et par les traditions antiques,
se sont trompés; ou bien que Notre-Seigneur est vérita-
blementle Messie attendu du genre humain. A ce concert
unanime, les Juifs seuls font exception ; mais leur incré-
dulité méme est tout en notre faveur. Il était écrit qu’ils
méconnaitraient le Messie, en sorte que, s’ils avaient re-
connu pour tel Notre-Seigneur Jésus-Christ, il ne serait
pas le Messie promis & leurs péres.

Déja la vie, la mort, la résurrection de Jésus nous ont
montreé avec quelle plénitude, et pour ainsi dire avec quelle
surabondance, il a rempli la grande mission du Messie. 11



204 CATECHISME

est utile, néanmoins, d’expliquer plus en détail ce point
fondamental. L’entente plus forte et plus nette de la Reli-
gion, et surtout un amour plus vif et une reconnaissance
plus sincére pour le Sauveur, seront le fruit de cette nou-
velle étude.

Quelle était donc la mission de ce grand Libérateur tant
de fois annoncé, si magnifiquement prédit et si impatiem-
ment attendu? La raison, les Prophttes, Jean-Baptiste
plus que Prophéte, se réunissent pour nous répondre que
I'ceuvre du Messie était d’oter le péché du monde. Tous
les peuples avaient conservé le souvenir de la faute primi-
tive. Diew est irrité contre nous; ~oild le dogme terrible
que proclament les expiations de tous genres et jusqu’aux
sacrifices humains, dont I'usage a fait le tour du monde;
lorsqu’elles soupiraient apres ce personnage, ce Juste par
excellence, ce Législateur, ce Fils de Dieu et de la Vierge,
qui devait ramener I’dge d’or, qu’atiendaient de lui les na-
tions, sinon le rétablissement de I'ordre bouleversé, la ré-
conciliation du Ciel avec la terre, le régne de la justice, en
un mot, ladélivrance du mal, c’est-a-dire I'expiation du pé-
ché, véritable mal de la terre et cause de tous les autres 1?7

Divinement inspirés, les Prophétes nous dépeignent le
Messie futur portant les iniquités du genre humain, les
expiant par ses souffrances et créant un monde nouveau
ot la justice régnera %, Jean-Baptiste, chargé de montrer
le Messie déja conversant parmi les hommes, nous déclare
clairement sa mission. Voild, s'écrie-t-il dans le transport
de sa joie, voild I'Agneau de Dieu, voild celui qui ite le
peéché du monde 3,

Enfin, Jésus lui-méme, résumant tous ces enseigne-

1 Yoyez Eclaircissements sur les Sacrifices, par M. do Maistre,
8 Isaie, passim. — 3 Joan., 1, 29.



DE PERSEVERANCE. 203

ments, révele, par la bouche du Disciple bien-aim¢, la
nature de son eeuvre : Le Fils de l'homme est venu pour
détruire les ceuvres du démon i. Or, quelles sont les ceuvres
du démon? Le péché et les maux qui en furent la suite.
Oter le péché du monde, telle est donc la mission du Mes-
sie, mission magnifique et seule digne d'un Dieu. Main-
tenant que nous savons pourquoi le Messie viendra sur
la terre, rappelons-nous, ce que nous avons prouvé, que
Jésus-Christ est Homme-Dieu, et voyons & I'ceuvre cette
aimable Sauveur.

D’abord, qu’est-ce qu’éter le péché du monde ? Clest
expier le péché, I'effacer, I'anéantir en lui-méme et dans ses
suites, et donner aux hommes tous les moyens de ne plus le
commettre, en sorte que ceux qui emploieront ces moyens
seront éternellement délivrés du péché et de ses suites.

Par rapport & Dieu, le péché c’était I'outrage fait a sa
souveraine majesté; et ses suites, la colére de Dieu et ses
chétiments.

Par rapport 3 I'homme, le péché, c’était la désobéis-
sance a Dieu; et ses suites, tous les maux qui peuvent af-
fliger 'homme : dans son esprit, I'ignorance, dans sa vo-
lonté, la concupiscence ; dans son corps, les maladies, les
fléaux, la mort ; et, aprés la mort, la damnation éternelle.

Par rapport 3 I’homme et & Dieu, les suites du péché,
c’était leur séparation éternelle.

Par rapport aux créatures, c’était leur assouvissement
aux iniquités de I'homme. Voili tous les maux, tous les
désordres que le Messie devait réparer. Examinons si
Notre-Seigneur Jésus-Christ 1'a fait.

Le Messie devait dter le péché par rapport a Dieu, c’est-
d-dire réparer I'outrage fait 3 sa souveraine Majesté et

1 Joan., ut, 8.



208 CATECRISME

apaiser sa colere. Comment y parvenir ? En offrant a Dieu
des humiliations infinies, et une victime digne de son
courroux ; car, puisque le péché est un outrage que la
créature révoltée fait & Dieu, il n'y a point de réparation
possible sans humiliations, comme il n’y a point de ré-
mission sans effusion de sang!.

Etvoila que Notre-Seigneur s'est abaissé jusqu’a l'a-
néantissement. Celui, dit I'Apdtre saint Paul, qut est égal
a Dieu, qui a droit aux mémes adorations que son Pére,
s'est anéanti jusqu'd prendre la forme desclave et d se
[faire homme3, jusqu'é se faire péché®. Un Dieu se faire
péché ! n'est-ce pas le dernier degré de la grandeur et le
dernier degré de I'abaissement ? Suivez le Sauveur depuis
la créche jusqu'a la croix, sa vie tout entitre n’est-elle pas
I'abaissement le plus continuel, le plus prodigieux dont
on ait jamais entendu parler ? Méconnu, rebuté, méprisé,
confondu avec les pauvres et les pécheurs, il parait au
milieu méme de ses Disciples comme leur serviteur?,
comme le dernier de tous les hommes ; ou, suivant ses
propres expressions, comme un ver de terre et lerebut du
peuple ®. Ses abaissements laissent-ils quelque chose &
désirer? Non : il ne pouvait descendre plus bas®. C'est
ainsi que Notre-Signeur répare I'outrage fait 3 la Majesté
supréme de son Pere.

1 Sine sanguinis effasione non fit remissio, (Hebr., ix, 22.)

# Quif cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse 88 mqualem
Deo, sed semotipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem
hominum factas et habitu inventus ut homo. (Phikip., 11, 6, etc.)

3 Et Verbum caro factum est. (Joan., 1, 14.) Eum, qui non noverat pecca-
tum, pro nobis peccatum fecit, ut nos efficeremur justitia Dei in ipso.
(i1 Cer., v, 21.)

* Ego autem in medio vestrum sum, sicut qui ministrat. (Lue., xxn, 27,

$ Psal, xx1,

¢ Ipse se tantum humiliavit, ut ultra non posset ; propter quod Deus tan-
tum exaltavit, ut ultra non posset. (3. Anselm.)



BE PERSEVERANCE. 207

Voyons comment il apaise son courroux. Il souffre. A
raison de la dignité infinie de sa personne, une seule de
ses larmes, une seule goutte de son sang aurait suffi pour
calmer la coléere du Trés-Haut et effacer les iniquités de
mille mondes? ; mais c'était trop peu pour son amour.
Parce qu'il aimait les hommes, il voulut leur inspirer nne
grande crainte du péché, une grande estime de leur ame
un vif amour pour lui, un profond respect pour son Pére,
une résignation inaltérable dans les peines dela vie.

Pour toutes ces raisons, Jésus choisit la croix, c’est-a-
dire tout ce qui pouvait &tre le plus douloureux pour lui,
le plus méritoire pour nous et le plus propre & réparer
'outrage fait & la Majesté divine. Si vous voulez avoir une
idée de I'étendue et de la perfection infinie de ses souffran-
ces, suivez la réponse aux questions suivantes. Qu'a-t-il
souffert? de la part de qui a-t-il souffert? comment a-t-il
souffert? en quelle qualité a-t-il souffert?

Qu’a-t-il souffert? Le Prophéte royal nous I'apprend
quand il I'appelle homme de douleurs ® : ce mot-la dit
tout; car il veut dire que toutes les douleurs, toutes les
souffrances s’étaient donné comme rendez-vous en la per-
sonne du Sauveur Jésus. Les peines extérieures, la pau-
vretd, les rebuts, 1a faim, la soif, la calomnie, les coups,
la dérision, la mort sur un gibet infime, entre deux scélé-
rats, au milieu des insultes et des outrages de son peuple;
les peines intérieures, les peines de ceeur, la tristesse, la
crainte, la honte, toutes celles que devaient produire sur
une dme si aimante la trahison de Judas, le renoncement
de saint Pierre, I'abandonnement de tous ses Disciples, la

' Queelibet satisfactio Christi suffecisset ad redemptionem, propter infini-
tam dignitatem personse. (D, Th., quodilbet 1, art. 11.)
# Virum dolorum. (Isaie., Lun.)



208 CATECHISME

vue de sa tendre mére au pied de sa croix, la perte de
tant de pécheurs rachetés de son sang : toutes ces peines
fondent & I'envi sur I'innocente victime, la tourmentent et
I'immolent depuis le premier instant de son incarnation®.

De la partde qui a-t-il souffert ? I1a souffert de la part
de ceux dont les persécutions, l'ingratitude, le délaisse-
ment, lui étaient le plus sensibles, et dont il devait attendre
Pamour le plus vif, des adorations et des hommages. De la
part des Juifs, ses fréres selon la chair, des Juifs dont il avait
guéri les malades, ressuscité les morts; de la part de ses
Disciples, qu’il avait, par une faveur sans égale, choisis de
préférence au milieu de tous les hommes ; de la part de son
divin Pére, qui le condamne sans pitié a boire jusqu'au
fond I'amer calice des douleurs, et i souffrir tout ce que
les pécheurs de tous les sidcles avaient jamais mérité de
souffrir.

Comment a-t-il souffert? Il a souffert avec la douceur
d'un agneau, sans se plaindre, sans chercher dans sa dé-
fense la plus légére compensation a ses humiliations et &
ses douleurs ; il a souffert de la sorte tout ce qu’on a voulu.
Yoyez, on le veut baiser, il donne ses leévres; on le veut
lier, il présente les mains: on le veut souffleter, il tend les
joues; flageller inhumainement, il tend les épaules; on
P’accuse devant Caiphe et devant Pilate, il se tient partout
convaincu. Hérode et toute sa cour se moquent de lui et
on le renvoie comme un fou ; il avoue tout par son silence;
on 'abandonne aux valets et aux soldats, et il s’abandonne
encore plus lui-méme. Cette face autrefois si majestueuse,
qui ravissait en admiration le Ciel et la terre, il la pré-
sente droite et immobile aux crachats de cette canaille;

1 Assumpsit dolorem in sumumno, vituperationem in summeo, (D. Th,)



DE PERSEVERANCE. 209

on lui arrache les cheveux et la barbe, il ne dit mot, il ne
souffle pas. C'est une pauvre brebis qui se laisse tondre.

En quelle qualité a-t-il souffert? Il a souffert en qualité
de nouvel Adam, représentant le genre humain tout en-
tier, et en qualité d'Homme-Dieu, prenant I’humanité
sans tache, a laquelle il s’était uni personnellement, il I'a
immolée en adoration, en expiation, en action de gréces,
et en impétration. Toutes ses souffrances étant d’un prix
infini, il a satisfait en plein & la Justice éternelle, et 6té
le péché par rapport & Dieu.

Le Messie devait encore dter le peché par rapport a
I’homme. Or, le péché, par rapport & '’homme, c'était sa
désobéissance A Dieu; et ses suites, tous les maux qui peu-
vent affliger 'homme : dans son esprit, I'ignorance ; dans
sa volonté, la concupiscence; dans son corps, les maladies,
les fléaux, la mort.

Notre-Seigneur a réparé tout cela.

11 a 0té la désobéissance de I'homme & Dieu ; car, dans
sa personne, ila rendu ’homme obéissanta Dieu et obéissant
jusqu'a la mort et 3 la mort de la croix. Votld pourquot,
ajoute le grand Apdtre, Dieu, mesurant la gloire de son Fils
sur I'dtendue de ses souffrances, I'a élevé d un tel degré de
majestd et de puissance, qu'au nom de Jésus tout genow
fléchit au ciel, sur la terre et dans les enfers t. Notre-Sei-
gneur a donc dté le péché par rapport & ’homme.

Ilen a réparé toutes les suites : 4° L’ignorance. Dans
I'état d’innocence, 'homme connaissait Dieu, il se con-
naissait lui-méme parfaitement; en péchant, il se sépara
de Dieu, qui est la vérité. Aussitot son esprit se trouva dans

1 Propter quod et Deus exaltavit illum et donavit illi nomen quod est super
omne nomen : ut in nomine Jesu omne genu flectatur ceelestium, terrestrium
¢t infernorom (Philip,, 11, 9.)

I, 14



310 CATECHISME

les {éntbres, comme le monde se trouve dans la nuit quand
le soleil se cache. Insensiblement il tomba dans les erreurs
les plus grossieres, par rapport au Créateur et par rapport
a lui-méme.

Par rapport au Créateur. Vous savez combien I'idéc de
Dieu était défigurée chez les Paiens; combien les Juifs
eux-mémes étaient enclins & Y'idolatrie; comment on pré-
tait a la Divinité les plus infimes passions; comment son
nom adorable était prodigué aux plus viles créatures;
comment enfin on en était venu au point de croire ue,
pour Yapaiser, il fallait lui offrir des victimes humaines.

Par rapport a lui-méme. D’ou venons-nous? o1 allons-
nous? pourquoi sommes-nous sur la terre? Avons-nous
des devoirs envers Dieu ? si nous en avons, quels sont-ils?
Avons-nous une dme? cette me est-elle spirituelle ou ma-
térielle, immortelle ou périssable? Sur toutes ces ques-
tions si claires pour 'homme avant sa chute, vous ne
frouvez bientdt plus que des erreurs monstrueuses et des
contradictions sans fin. Notre-Seigneur a pleinement re-
paré cette ignorance, premiere suite du péché dans
I'homme. En effet, dans sa personne sacrée, '’homme a
connu Dieu et s’est connu lui-méme parfaitement.

2° La seconde suile du péché dans 'homme, c’est la con-
cupiscence, c’esi-a-dire ce violent penchant au mal, cet
amour déréglé de nous-mémes et des créatures. Avant de
pécher, '’homme n’était porté qu'au bien, il aimait Dicu
par-dessus toutes choses, il s'aimait lui-méme en Dieu et
pour Dieu : tout venant de Dieu, tout remontait 2 Dicu
par 'intermédiaire du ceeur humain. Le péché dérangea
ce bel ordre. L’homme se fii le centre de tout, il rapporta
tout a lui, rien & Dieu. Les créatures, ¢'est-a-dire les hon-
neurs, les richesses, les plaisirs, furent 1'unique objet de



DE PERSEVERANCE. 211

ses affections. I1 les aima passionnément, comme pour
se dédommager de Dieu qu'il avait perdu.De 13, toute
espéce de crimes et de désordres. Notre-Seigneur a plei-
nement guéri ceite concupiscence '. En effet, dans sa
personne sacrée, 'homme a de nouveau aimé Dieu parfai-
tement, et il s'est aimé lui-méme et toutes les créatures
en Dien et pour Dieu.

3° La troisieme suite du péché dans I'homme, sont les
maux temporels, c’est-d-dire tout ce qui peul affliger
I'homme physique, tels que I'esclavage, le meurtre, la
spoliation, les maladies, la mort. Avant le péché, ’homme
était exempt de toufes ces choses : mais, par le péché, la
mort est entrée dans le monde, suivie d'un long et lugu-
bre cortége de fleaux, de souffrances et de maladies. Ces
maux étaient portés a leur comble aux jours, ou le Messie
descendit sur la terre. Notre-Seigneur a pleinement guéri
ces maux temporels. Dans sa personne sacrée, I'’homme a
triomphé de V'esclavage, des maladies, des fléaux, de la
mort, de tout ce qui peut atteindre son étre corporel, et il
estdevenuimpassible, glorieux, immortel, triomphant dans
les Cieux pour toute 1'éternité. Notre-Seigneur a donc dté
toutes les suites du péché dans 'homme.

Le Messie devait dter le péché par rapport a Dieu et &
I'homme tout ensemble. Or, considéré par rapport &
Dieu et 2 ’'homme tout ensemble, le péché avait produit
leur séparation ; séparation infinie, éternelle, qui privait
Dieu de sa gloire et 'homme de son bonheur, que dis-je?
qui condamnait I'homme & des supplices sans fin.

Notre-Seigneur a fait cesser entirement cette sépara-

1 La piénitude de grace et de véritd qui était en lui A cause de 'union
bypostatique ne Iui a pas permis d’¢tre sujet 4 I'ignorance ol & la concupis-
cence.



212 CATECHISME

tion. Dans la personne de ce nouvel Adam, Dieu et
I’homme se sont réunis de la maniére la plus étroite, la
plus ronstante qu’il soit possible d’'imaginer, puisque en
Notre-Seigneur la nature divine et la nature humaine ne
forment qu'une seule et méme personne. En lui, Dieu et
’homme ont été parfaitement réconciliés?; car en lui Dieu
a été parfaitement satisfait, connu, loué, adoré, aimé de
I’homme, et '’homme parfaitement rétabli dans ses vérita-
bles rapports avec Dieu.

Le Messie devait dter le péché par rapport aux créatu-
res. Or le péché, considéré dans ses rapports avec les
créatures, c'était leur asservissement aux iniquités de
I'homme. Dans 'état d’'innocence, 'homme faisait servir
toutes les créatures A la gloire de leur Auteur. La vue de
leurs beautés, de leur utilité, lui servait comme d’échelon
pour s’élever jusqu’a Dieu, le louer et lui rendre grices;
en sorte que toutes les créatures descendues de Dieu re-
tournaient 4 Dieu par I'intermédiaire de I’homme, leur
pontife et leur roi. L’homme pécha, et se fit de toutes les
créatures autant d’instruments de péché. Il poussa la vio-
lence et le désordre jusqu’a les forcer de lui servir de
divinités : il les adora toutes les unes aprés les autres. De
1a, ce gémissement, ces plaintes, ces larmes des créatures,
suivant I'énergique expression de saint Paul®, de se voir
forcées malgré elles & outrager leur Auteur. De 13 leurs

t Omnia autem ox Deo qui nos reconciliavit sibl per Christum : et dedit
nobis ministerium reconciliationis. Quoniam quidem Deus erat in Christo,
mundum reconcilians sibi... (If Cor., v, 18, 19.)

2 Nam exspectatio creaturs revelationem filiorum Dei exspectat; vanitati
enim creatura subjecta est non volens, sed propter eum qui subjecit eam in
spe, quia et ipsa creatura liberatur a servitute corruptionis, in libertatem
gloris filiorum Dei. Scimus enim quod omnis creatura ingemiscit, et parturit
usque adhuc, (Rom., vui, 19.)



DE PERSEVERANCE. 213

soupirs pour un Rédempteur qui les affranchirait de la
servitude de 'homme coupable.

Notre-Seigneur a fait cesser entierement ce désordre.
Dans sa personne adorable, 'homme a usé de toutes les
créatures, suivant le dessein du Créateur : il a donc 6té le
péché par rapport aux créatures. D’autre part, nous avons
vu qu'il avait 6té le péché par rapport & Dieu et par
rapport & 'homme. 11 est donc de foi que Notre-Seigneur
a 6té le péché du monde, dans la plus large acception du
mot. Ainsi, I'Enfant de Bethléem a rempli la sublime
mission que la raison, les Prophétes, les Juifs et les Gen-
tils assignaient au grand Libérateur de I'univers. Il est
donc ce Désiré des nations, cet envoyé de Dieu, ce Sauveur,
juste objet des espérances de tous les sitcles qui ont
précédé sa venue, de la foi, de I'amour et des adorations
de tous les siecles qui I'ont suivie et qui la suivront jus-
qu’a la fin du monde.

Mais est-ce pour Iui seul que Notre-Seigneur a fait tout
cela? a-t-il voulu délivrer du péché et de ses suites,
sanctifier et glorifier seulement le corps et I'dme, c'est-a-
dire Thomme individuel qu'il s'était uni? Le penser
serait ne rien comprendre & sa mission, ni au but du
Christianisme. C’est pour nous, c'est pour le genre hu-
main tout entier qu'il a été envoyé; c’est nous, c’est le
genre humain tout entier qu’il est venu délivrer du mal et
de ses suites, sanctifier et glorifier.

11 s’agit donc de savoir comment nous pouvons devenir
participants des fruits de 1a Rédemption. C'est ici la ques-
tion fondamentale de la religion, car elle renferme toute
Yéconomie de notre salut. Qui ne la comprend pas ne
comprend rien i I'ceuvre de la Rédemption humaine.
« Toute la science de la Religion, dit saint Augustin, toute



214 CATECHISME

la foi chrétienne, consiste proprement dans la conpais-
sance des deux Adam. Ce que nous avons hérité du pre-
mier, ce que nous avons regu gratuitement du second : la
nature tombée en Adam, la nature réparée en Jésus-Christ;
voila toute la Religion !, »

Or le moyen de profiter de la mission et des mérites du
Sauveur, c’est de nous unir i lui. Durant le cours de sa vie
publique, le nouvel Adam avait eu soin de répéter dans
ses discours I'enseignement de cet important mystére;
mais ce fut dans ses derniers adieux & ses apdtres, qu'il
s'efforca de rendre sensible I'indispensable nécessité de
cette union salutaire de tous les hommes avec lui. Je suts
la vigne, leur dit-il, ez vous étes les branches. La branche
ne peut par elle-méme porter de fruit si elle n'est unie au
cep. De méme vous, vous ne pouvez rien faire pour volre
salut si vous n’dtes unis @ moi ; mais celui qui demeure
en mot et en qui je demeure produira des fruits abondants.
S'il n’y demeure pas, c'est un sarment inutile, ¢l sera rejeté
comme une branche stérile, il séchera et on le ramassera
pour le feu ot il britlera sans se consumer 3.

Ainsi, Notre-Seigneur est au milieu du monde comme
Yarbre de vie dans le paradis terrestre. Pour vivre de sa
séve divine, pour participer & ses mérites et a sa gloire, il
faut que nous lui soyons unis, comme il faut que la bran-
che soit entée sur I'arbre pour se nourrir de sa séve et
porter des fruits. L’Apdtre saint Paul développe ad-
mirablement la doctrine du Sauveur sur ce point fon-
damental. 1! ne voit que deux hommes dans le monde :
le premier Adam et le second Adam, qui est Jésus-Christ.
Le premier représente le genre humain déchu ; le second

1 De peccat. orign. p. 215.
t Joan., xv, 1 et seqq.



DE PERSEVERANCE. 215

représente le genre humain régénéré. C'est I'union de
toute la race humaine avec sa tige primitive qui la rend
coupable et malheureuse ; c’est son union avec sa seconde
tige qui la rendra juste et heureuse !. Confirmant I'en-
seignement de I'Apétre, le saint Concile d¢ Trente nous
diten propres termes : « De méme que, si les hommes ne
naissaient pas par la propagation du sang d’Adam, ils
ne naftraient pas injustes, puisque c’est a cause de cette
propagation qu’ils contractent I'injustice par le seul fait
de leur conception; de méme, s’ils ne renaissaient pas en
Jésus-Christ, ils ne seraient jamais justifiés, puisque c’est
en vertu de cette nouvelle naissance, que la grice qui les
justifie leur est attribuée par le mérite de la Passion du
Sauveurs. »

Il demeure donc bien établi, et que Notre-Seigneur
exige de chacun de nous qu’il s’unisse & lui, et que cette
union explique et renferme toule I'économie du Christia-
nisme. Maintenant nous demanderez-vous quel est le but
de cette union du nouvel Adam avec tous les homines ? Ce
but est le méme que celui de I'Incarnation, c’est-d-dire
Y'abolition du péché dans tous les hommes, par consé-
quent la régénération du genre humain et la gloire de
Dicu. La lecon suivante vous offrira quelques détails sur
cet ineffable mystére que nous dévetopperons plus tard.

De toutes les explications précédentes, concluons en ce
moment avec la foi catholique: 1° que, daus la personne
de Jésus-Christ, ’homme a été et demeure parfaitement

t Rom.,v, 1;1 Cor., xv; Ephes., .

* Sicut revera homines nisi ex semine Ade propagati nascerentur, non nas-
cerentur injusti, cum ea propagatione per ipsum dum concipiuntur proprizm
injustitiam contrahunt : ita, nisi in Christo renascerentur, nunquam justifi-
carentur, eum ex renascentia per meritum passionis ejus, gratia qua justi
flunt, iltis tribuatur. (Sess. IV, cap. u1.)



216 CATECHISME DE PERSEVERANCE,

réhabilité; 2° qu'il faut que chacun de nous participe a
cette réhabilitation, autrement le Christ ne lut servira de
rien '; 3° que le moyen de participer a cette réhabilitation,
c’est de nous unir 3 lui. Car, dit ’Apdtre saint Pierre,
il n'est pas d'autre nom sous le Ciel par qui 'homme puisse
étre sauvd 2,

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur qui a véritablement 6té le
péché du monde; faites-nous la grice de nous unir a lui,
afin d’avoir part & sa Rédemption.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour 'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veux faire
toutes mes actions en union avec Notre-Seigneur.

s Galal, v, 2, — 3 Act., v, 12,



XVII* LECON

LE MESSIE NOUVEL ADAM.

But de notre union avec le nouvel Adam. — Sa nature. — Ses moyens. —
Enchainement de la doctrine chrétienne : foi, espérance, charité, — Union
par la foi. — Définition par la foi. — Sa nécessité. — Ses qualités. — Ses
avantages. — Les nioyens de I'obtenir et de la conserver. — De I'homme
avec Notre-Seigneur. — Péchés opposés & la foi, — Histoire.

Faire de tous les hommes d’autres lui-méme, en leur
communiquant sa vie divine, vie de grice, de vérité, de
sainteté dans le temps, de gloire et de bonheur dans I'é-
ternité : tel est le premier but de I'union que le nouvel
Adam veut que nous ayons avec lui. A cette union est di
le changement prodigieux qui, depuis la venue du Messie,
s'est opéré dans les idées, dans les meeurs, dans les ac-
tions, dans les sentiments de tous les peuples devenus
chrétiens. A elle encore est due la régénération qui s’est
accomplie en chacun de nous, et qui s’accomplit encore
chaque jour sous nos yeux, dans tout homme venant en ce
monde. Rendons sensible par des faits incontestables cette
vérité consolante et trop peu méditée.

Rejetons du vieil Adam, nous naissons dégradés. Chaque
partie de notre étre a sa part dans I'’héritage des miséres
paternelles. Pour I'esprit, c’est 'ignorance; pour la vo-
lonté, la concupiscence; pour le corps, la maladie et la
mort; pour I’homme {out entier, Ia privation de la grice
sanctifiante ou de la vie surnaturelle. Notre union avec le
nouvel Adam nous guérit de tous ces maux.

§° De l'ignorance. Cela est si vrai, que I'enfant chrétien
qui connait son catéchisme, ce simple abrégé de la doc-



218 CATECNISME

trine du nouvel Adam, a des idées plus justes de Dieu et
de ses perfections, de I'homme et de ses devoirs, du
monde, de sa création et de sa fin, que les plus grands
philosophes du Paganisme. Plus notre foi en Jésus-
Christ devient vive, simple et universelle, c’est-a-dire
plus notre union avec lui devient parfaite, et plus rous
sommes affranchis de I'ignorance, premiére suite du pé-
ché. Voulez-vous voir cette vérité dans tout I'éclat de son
évidence? examinez-la sur une plus vaste échelle et ré-
pondez aux questions suivantes : Qu’'était I'esprit de
I’homme avant la foi en Jésus-Christ? qu’est-il encore chez
les peuples qui n’ont pas la foi en Jésus-Christ? que rede-
vient-il chez les homines et chez les penples qui ont perdu
la foi en Jésus-Christ?

2° De la concupiscence. Cela est si vrai, que le chrétien
qui aime Jésus-Christ, ce qu’il commande et comme il le
commande, aime plus parfaitement tout ce que I'homme
doit aimer que les sages les plus vantés du Paganisme.
Plus notre amour pour Jésus-Christ devient vif, simple et
universel, c’est-a-dire plus notre union avec lui devient
parfaite, et plus nous sommes affranchis de la concupis-
cence, seconde suite du péché. De la ces vertus sublimes
et ces dévouements héroiques au bonheur et au soula-
gement de I'’humanité, inconnus des siécles paiens, et
presque incroyables aux hommes qui ne vivent pas de
I’amour du nouvel Adam. Ici, encore, il vous est facile de
voir cetie vérité dans tout I'éclat de son évidence. Adres-
sez-vous les questions exposées plus haut : Qu’était le cceur
de ’homme avant la charité de Jésus-Christ? qu'est-il en-
core chez les peuples qui n’ont pas la charité de Jésus-
Christ? que redevient-il chez les hommes et chez les peu-
ples qui perdent la charité de Jésus-Christ ?



DE PERSEVERANCE. 219

3° De la mort et de toutes les miséres corporelles. Cela
est si vrai, que le chrétien, sincérement uni a Jésus-Christ,
montre une résignation et un courage dans les peines de
la vie qui étonnait les paiens, et qui émerveille les hommes
devenus étrangers a la vie du nouvel Adam. Il vous est
facile d’acquérir I'évidence de ce fait en 'étudiant sur une
plus vaste échelle, par la réponse a nos questions ordi-
naires: Quel était, dans les peines de la vie, le calme, la
douceur, la dignité, je ne dirai pas la joie, mais la rési-
gnation de 'homme avant Jésus-Christ? Qu’est-elle encore
chiez les nations pour qui Jésus-Christ n’est rien ? Que re-
devient-elle chez les hommes et chez les peuples pour qui
Jésus-Christ n'est plus rien ?

Que dirai-je encore ? Pour le vrai chrétien la mort elle-
méme devient désirable et douce. Dans la langue mater-
nelle de la Religion, langue qui est aussi celle de ses
eufants dociles, la mort a changé de nom. Elle s’appelle
un sommeil, et le lieu ou sont déposées les dépouilles de
I'bomme, un cimetiére, c’est-a-dire un dortoir. Ce dernier
mot est 14 comme un témoin perpétuel du prodigieux
changement que le Christianisme a opéré dans les idées,
car son origine est toute chrétienne *. Sur ce point comme
sur les précédents, voulez-vous ouvrir une vaste carritre
a vos méditations et voir dans tout I'éclat de son évidence
la vérité qui nous occupe? demandez-vous: Qu’était la
mort aux yeux des paiens? qu’est-elle encore aux yeux des
peuples étrangers i la grice de Jésus-Christ? que sedevient-
elle aux yeux des peuples et des hommes qui ont rompu
avec Jésus-Christ ?

Sur tout ce qui précéde, et en général sur tous les ef-

1 Chrysost., Serm. de Parascev,



290 CATECHISME

fets de notre union avec Jésus-Christ, il y a une explication
essentielle 3 donner. L’euvre de la Rédemption ne sera
parfaite que dans 1’éternité. LA seulement clle portera tous
ses fruits pour nous comme pour le nouvel Adam qui n’a
joui de toute sa gloire qu’aprés sa résurrection *. Telle est
la raison pour laquelle toutes les suites du péché dans
Ihomme, I'ignorance, la concupiscence, les maux tempo-
rels, n’ont pas disparu, aprés I'Incarnation, entiérement et
dés cette vie.

Demanderez-vous pourquoi nous ne jouissons pas plei-
nement sur la terre des fruits de la Rédemption? La ré-
ponse est facile. Méme dans 1’état d'innocence la vie pré-
sente est une épreuve. Depuis la chute originelle cette
épreuve est devenue plus rigoureuse. Le temps est un sur-
sts accordé, en vuedes mérites du Verbe incarné, au genre
humain coupable pour faire pénitence et reconquérir le
Ciel.

Puisque la vie de 'homme sur la terre est une épreuve,
elle doit étre méritoire, par conséquent laborieuse. Voila
pourquoi le Sauveur n’a pas voulu faire disparaitre entié-
rement les suites du péché 2.

Et nos ipsi primitias spiritus habentes, et ipsiintra nos gemimus adoptio-
nem filiorum Deiexspectantes, redemptionem corporis nostri. Spe enim salvi
facti sumus. (Rom., vir, 23.)

2 Cependant lo Sauveur, qui, én s’offrant & son Pére au moment méme du
réché originel, nous avait obtenu la grice de cetto épreave, a bien voulu,
dans son infinie bonté, la rendre, en venant au monde, beaucoup moins péni.
blc, beaucoup moins dangereuse qu'elle n’était avant son Incarnation, Voild
un des grands avantages de la loi nouvelle sur la loi ancienne.

Un mot sur ce touchant mystére, Par sa venue Notre-Seigneur a singuli-
rement affaibli les suites du péché. Nous avons vu ce qu'il a fait pour guérir
I'ignorance et 1a concupiscence. Depuis sa venue une lumigre plus abondante
et plus vive 8 &clairé le monde ; les épaisses téntbres de I'idolatrie ont dis-
paru ; des vertus héroiques presque inconnues des Paiens, I’humilité, la chase
teté, la charité sous toutes les formes, ont été pratiqudes dans toute leur



DE PERSEVERANCE 221

4° Notre union avec Jésus-Christ nous rend la grdce sanc-
tifiante et la vie surnaturelle dont la faute du premier
Adam nous avait privés. Ceci est de foi, et suffit a lui
seul pour nous faire apprécier 'excellence de cette union
déifique, dont le but est de nous rendre participants de la
nature divine. Ici, encore, l'effet de cette union se produit
par des faits incontestables. A quoi pensez-vous que soient
dus ces prodiges de douceur, de force, de chasteté, de
charité, de pardon, de dévouement, d’expiation, de sain~
teté, qui sont la gloire exclusive du Christianisme ? Et,
pour que vous ne doutiez pas de la réalité de tant de ver-
tus et de la pureté de coeur gui les fait pratiquer, des
miracles nombreux, autheotiques, sont 1a pour la faire
briller & tous les regards, c’est-a-dire pour prouver 'in~
fluence de la grice sanctifiante et de la vie surnaturelle,
dans ces fidéles Chrétiens, pendant qu'ils étaient surla

perfection par des millions d’hommes de tous les agas, de toutes les condi-
tions et de tous les pays. Ajoutez que des grices plus abondantes découlent
sans cesse sur le monde par les sept canaux qui vienneont du Ciel & la terre,
et qui sont les sacrements de la loi de charité.

Quant aux maux temporels, il les a diminués dans la méme proportion et
a amélioré la condition de 'homume physique : 1¢ & la loi de haine universelle
qui régoait avant sa venue, il a substitué la loi de cherité universelle ; 20 il
a aboll 'esclavage, la vente, Y'exposition, le meurtre des enfants, les combats
de gladiateurs, autorisés par les lois chez les peuples paiens ; 3° il a proserit
la polygamie et le divorce, qui, faisant de la femme Ia plus vile des créa-
tures, condamnait 3 la dégradation et aux larmes la moiti¢ du genre humain;
4° il a fait du pauvre, du malade, du prisonnier, des &tres sacrds; 5° il a
inspiré pour toutes les mistres humaines la compassion la plus tendre s 6° il
a combattu toutes les passions déréglées qui sont Ja cause d’une foule de
maladies : vérit¢ fondamentaleet trop oublide qu’il a proclamée plorieurs fois,
orsqu’'ert guérissant certains malades, il disait : Allez, vous voild guéris,
meis ne péchex plus, de peur qu’il ne vous arrive quelque chose de pis; i° il
a fait aimer les souflrances en en faisant conngitre le prix; 8° il a environné
Ia mort de consolations et d’espérances ; 90 enfin, il 8 communiqué & uotre
corps le germe sensible de la résurrection bienheureuse, par le sacrement
suguste de I'Eucharistie. Demander quelque chose de plus, nest-ce pus
vouloir 1'éternité dans le temps, le Ciel sur la terre et la patrie dans I'exil ?



999 CATECHISME

ferre, et leur union plus intime encore avec Dieu dans la
gloire de I'éternité.

Oh non! quoi que vous en disicz, ’homme abandonné
a ses seules forces, 'homme sans le secours surnaturel de
la grice qui le fait participer i la force de Dieu méme, est
incapable de tant de vertus héroiques. Voulez-vous avoir
I'évidence de cette vérité? répondez aux questions suivan-
tes : Quelles étaient dans leur motif, dans leur objet, les
vertus de ’'homme avant la grice de Jésus-Christ? que
sont-elles chez les peuples qui n'ont pas la grice de Jésus-
Christ? que redeviennent-elles chez les hommes et chez
les peuples qui n’ont plus la grice de Jésus-Christ ? Voila,
par rapport & I'homme, quelques-uns des fruits de I'u-
nion salutaire quele nouvel Adam veut avoir avec nous.

Quant aux créatures, c’est notre union avec le vieil
Adam qui les avait asservies a liniquité; c’est notre
union avec le nouvel Adam qui les affranchit. Plus notre
union avec lui devient parfaite, et plus aussi les créatures
deviennent libres. Par le Chrétien elles ne sont plus mi-
ses au rang des dieux, elles ne servent plus & la débau-
che, a l'orgueil, a la satisfaction des penchants corrom-
pus. Loin de 13, entre ses mains elles sont des instruments
de vertus, de charité, de mortification, des moyens de
gélever a4 Dieu, tout au plus des objets de légitimes
jouissances. S'il fallait rapporter le noble usage que tant
de Chrétiens fidelement unis au nouvel Adam font des
créatures, il faudrait écrire I'histoire de tous les Saints et
de tous ces ordres religieux, magnifiques contempteurs
des richesses, des honneurs et des plaisirs, économes fi-
deles des biens du pére de famille, ou distributeurs gé-
néreux de tous les dons de la Providence.

Sans doute, comme celle de 'homme et pour les mé-



DE PERSEVERANCE, 223

mes raisons, la délivrance des créatures n'est point encore
accomplie, mais déja, cependant, elle est commencée. Il
fut un temps o1 toutes les créatures, le ciel, la terre, I'eau
le feu, le blé, le vin, 'huile, etc., étaient asservies a I'ido-
latrie, et par 12 méme & Satan. Depuis qu'il a été dit par
le Sauveur universel : J'attirerai tout @ moi, ces créatu-
res ont commencé a étre délivrées de I'asservissement
et des vaines superstitions. Le ciel n’est plus a Jupiter, la
terre & Vesta, I'eau & Neptune, le blé & Céres, le vin &
Bacchus, T'huile & Minerve ; tout a recouvré ses lettres
de noblesse. Le monde, devenu chrétien, sait que toutes
ces choses sont des créations du Dieu supréme ; tout cela
est consacré & son culte ; tout cela est devenu instruments,
canaux de grice: l'ean, dans le baptéme; le hlé, le
vin, dans le plus adorable des sacrifices; I'huile, dans
les sacrements de confirmation, d’Extréme-Onction et
d’Ordre.

Si déja ces créatures sont si magnifiquement honorées,
dans le temps, par la grice, que sera-ce pendant I'éter-
nité dans la gloire 1? C’est ainsi, dit I'Apétre saint Paul,
que toutes choses, celles qui sont dans les cieux et celles
qui sont sur la terre, ont été récapitulées, résumées, réta-
blies en Jésus-Christ ; car Dieuatrouvé bon de réconcilier
par lui et pour lui toutes choses, pacifiant par le sang de
sa croix, soit les choses qui sont sur la terre, soit les
choscs qui sonut dans les cieux 2. Oter le péché de 'homme
et des créatures, par conséquent réhabiliter toutes ces
choses, tel est, vous venez de le voir, le premier but de
I'union que Notre-Seigneur veut avoir avec nous.

Lesecond, c’est la gloire de Dieu.

V De la Grdce et de la Nalure, par Rohrbacker, p. 20,
£ fphes., 1, 10-23 ; Colass., 1, 16 =0,



294 CATECHISME

Source de toute vérité, de toute justice, de toutes les
perfections et de toutes les vertus, et, en cette qualité, seul
adorateur digne de Dieu, le nouvel Adam veut s’unir aux
hommes comme le chef & ses membres, afin deleur com-
muniquer sa vie divine et d’agir en eux et par eux toutes
les fois que, par leurs actions, ils glorifient leur Pére cé-
leste. Ce n’était pas assez pour Jésus-Christ d’avoir pris un
corps dans le sein de 1a bienheureuse Vierge, et des'éire
uni avec une seule dme, il veut s'unir mystiquement avec
tous les hommes, afin de s’en servir comme d’autant d'ins-
truments pour glorifier lui-méme son Pére.

Ainsi, en vertu de cette union, le nouvel Adam est
apbtre dans les apdtres, martyr dans les martyrs, confes-
seur dans les confesseurs, vierge dans les vierges. Il pré-
che en mille endroits; il est tourmenté et il répand son
sang en mille maniéres; il souffre les macérations dans
les pénitents ; il endure les calomnies dans ceux qui sont
persécutés ; il est pauvre dans les pauvres, infirme dans
les malades. Il est tout ce que nous sommes, il se trouve
partout ol nous nous trouvons, il fait tout ce que nousfai-
sons, il souffre tout ce que nous souffrons pour I'’honneur
et la gloire de son Pere.

Cela est si vrai, qu’il tient pour fait & lui-méme tout ce
qu'on fait & ses membres. Il ne dit pas a Saul : Pourquoi
persécutes-tu les Chrétiens ? mais : Pourquoi me persécu-
tes-tu? Il ne dit pas : Les pauvres ont eu faim, etc., mais :
J'ai eu faim, moi, j'ai eu soif, et vous avez donné a man-
ger, non pas aux pauvres, mais & moi. Enfin cela est si
vrai, que, s'identifiant avec nous, il dit en parlant des su-
perieurs : Celui qui vous écoute m’écoute, et, celui qui
vous méprise me méprise; et, cn parlant des petits et des
faibles : En vérité, en vérité, je vous le dis, tout ce que



DE PERSEVERANCE. 235

vous ferez au moindre de ces petits, c’est & moi que vous le
faites.

En un mot, dans cette union, le but que le nouvel Adam
se propose est de faire de tout le genre humain un autre
Jésus-Christ, un adorateur unique dont le Pére éternel
puisse dire, en le contemplant du haut des cieux: Celui-la
est mon Fils bien-aimé en qui j’ai mis mes complaisances.
Voyez comme cette union sublime accomplit admirable-
ment la mission du Messie, en procurant a Dieu la plus
grande gloire extérieure qu'il puisse désirer.

Le bonheur de I'homme et la gloire de Dieu, dans le
temps et dans I'éternité, tel est donc le but de I'union
mystérieuse que Notre-Seigneur veut que nous ayons avec
lui.

Il est temps de la faire connaitre dans sa nature et dans
ses moyens. L’union que le nouvel Adam contracte avec
nous est 1° une union surnaturelle et divine, fondée sur
la participation de ses mérites et entretenue par I'influence
du Chef glorifié sur tous les membres de son corps mys-
tique.

2° Union puissante et efficace, en vertu de laquelle les
hommes adoptés en Jésus, et vivant de son esprit, de-
viennent moralement une méme personne avec lui, sont
reconnus par le Pére pour les membres du Fils unique,
et acquiérent, a titre de justice, le droit de partager I'hé-
ritage.

3° Union nécessaire et indispensable, hors de laquelle le
Pere céleste, qui a réuni toutes ses complaisances dans
son Fils bien-aimé, ne voit rien sur la terre qui mérite le
Ciel et qui soit digne de ses récompenses.

& Union intime, quoique morale, et dés lors aussi re-

doutable aux pécheurs qu'elle est avantageuse aux justes.
1, “»



926 CATECHISME

En effet, si les vertus et les bonnes ceuvres du juste adopté
deviennent, en conséquence de I'union des membres avec
le chef, la gloire et le triomphe de Jésus-Christ, les vices,
par une raison contraire, et les actions honteuses du pé-
cheur chrétien deviennent, en un sens qui fait horreur, la
confusion de Jésus-Christ dans un de ses membres et sont
dignes d'un nouvel enfer.

5° Union qui, une fois contractée, sans aucun de nos
inérites précédents, est aussi constante de la part du Fils
de Dieu qu’elle est fragile de la nétre, parce qu’elle se
rompt ou se maintient, s’affaiblit ou se resserre, se détruit
ou se répare, selon que le fidéle adopté use bien ou mal,
plus ou moins souvent, des moyens qu’elle lui fournit et de
la liberté qu’elle lui laisse. O mon Dieu! que ’homme
est grand en Jésus-Christ!

La nature de notre union avec le nouvel Adam étant
clairement expliquée, venons aux moyens par lesquels elle
se réalise. Rappelons-nous que le premier Adam, repré-
sentant tout le genre humain, soumitson esprit, son cceur,
son corps au péché, et qu’il devint un homme de péché.
C’est en héritant de sa vie, de son sang, et de sa chair de
péché, que nous devenons participants de sa faute et des
suites de sa faute. Le second Adam a soumis son esprit,
son cceur, son corps & Dieu; il a été un Homme-Dieu.
C'est en participant a sa vie, & son sang, a sa chair sainte
et divine, que nous devenons héritiers de sa divinité et de
sa sainteté.

L’union dela race humaine avec le premier Adam était
une union compléte,car la race humaine était tout entiére
renfermée dans Adam. Voila pourquoi elle a été dégradée
dans toutes les parties de son étre, dans son esprit, dans
son cceur et dans son corps.



DE PERSEVERANCE. 227

L’union de la race humaine avec le second Adam a été
et devait étre une union compléte, union de V'esprit, du
ceeur et du corps. Cette union a eu lieu de la maniére la
plus excellente dans la personne de Notre-Seigneur. Voila
pourquoi, dans sa personne adorable, 'homme a été par-
fait dans toutes les parties de son étre, dans son esprit,
dans son cceur et dans son corps.

D’aprés ces grands principes, que faut-il que nous fas-
sions pour é&tre régénérés nous-mémes individuellement?
I faut, vépond le grand Apbtre, que nous portions 'image
de l'homme céleste, comme nous avons porté limage de
Uhomme terrestre 1. 11 faut que nous devenions le fils du
nouvel Adam par la communication de sa vie, comme
nous naissons fils du premier Adam par la communica-
tion de la sienne *. De méme, ajoute saint Bernard, que le
vieil Adam s’est répandu dans I’'homme tout entier et a
toutenvahi, de méme il faut que Jésus~Christ occupe tout
entier ’'homme qu'il a créé tout entier, qu'il a racheté
tout entier et qu’il glorifiera tout entier 2.

Mais comment deviendrons-nous les enfants du nouvel
Adam? En nous unissant a lui par trois liens mystérieux
qu'on appelle la FOI, 'ESPERANCE et 1a CHARITE,
c'est-d-dire par notre esprit, par notre cceur, par notre
corps.

Ces trois grandes vertus sont, comme nous 1'avons mon-
tré d’apres saint Augustin etsaint Thomas, et comme nous
le montrerons dans toute la suite de nos explications, les

11 Cor., xv, 49 Il Cor., ux, 18 ; Hebr., u, 14.

2 Voir 1a note de saint Thomas, p. Lxx de I'Introduction.

# Sicut fult vetus Adam effusus per fofum hominem et folum occupavit,
ita modo fofum obtineat Christus qui fotum creavit, fotum redemit, fofum et
glorificabit. (Serm, 1v, de Adv., n. 2 et 3.)


http://iv.de

228 CATECHISME

trois conditions qui nous initient a la vie de Jésus-Christ,
les trois grandes bases du Christianisme, les trois sources
d’ot1 découle et ot revient la religion tout entiere; car elles
constituent les trois actes essentiels de notre coopération &
la gracet.

Le moment est venu d’expliquer cette économie tout &
la fois si sublime, si simple et si féconde de notre reha-
bilitation et de notre bonheur. Nous allons donc placer ici
Yexposé complet de la doctrine chrétienne, que nous rat-
tachons tout entitre & la foi, a 'espérance et & la charité.
En cela, nous snivons les conseils des grands docteurs
que nous venons de nommer et I'exemple du divin Maitre
lui-méme, qui choisit I'intervalle entre sa Résurrection et
son Ascension pour instruire & fond ses Apdtres de tous
les mysteres du royaume de Dieu, c’est-2-dire du Chris-
tianisme. Sur la foi nous avons a répondre a plusieurs
questions essentielles.

1° Qu’est-ce que la foi? La foi est un don de Dicu, une
vertu surnaturelle par lagquelle nous croyons fermement
tout ce que I'Eglise nous enseigne, parce que Dieu 'a dit
et qu'il est la vérité méme. Expliquons chaque mot de cette
importante définition.

La foi est un don de Dieu ; c'est-d-dire que nous ne pou-
vons l'avoir de nous-mémes, par les seules ressources de
notre esprit, ou par les seuls efforts de notre volonté. La
foi est une aumoéne, un bienfait qui ne peut venir que de
la libéralité de notre Pére céleste .

La foi est une vertu surnaturelle; c’est-a-dire une dis-
position, une habitude de I'ime qui perfectionne notre
nature, ou qui nous porte au bien, et ce bien consiste &

1 Voyez 'lntroduction, Unton de ’homme avec le nouvel ddam, p. Lv.
¢ Conc. Trid., sces. VI, ¢, m,.



DE PERSEVERANCE. 229

croire fermement, sans ombre d’hésitation ou de doute;
une vertu surnaturelle, c’est-a-dire qui nous fait croire
des vérités que nous ne pouvons connatire par les seules
lumitres de la raison, et qui ont pour but de nous con-
duire au bonheur éternel qui ne nous était pas di.

Tout ce que I’ Eglise nous enseigne ; 'autorité qui nous
enseigne les vérités de la Religion étant infaillible, le bon
sens veut que nous les admettions toutes également, sans
qu’il nous soit permis de choisir, d’accepter les unes et de
rejeter les autres.

Nous disons que 2 Eglise nous enseigne, parce qu'il n’ap-
partient qu'a I'Eglise de nous proposer une vérité comme
article de foi.

Nous ajoutons : parce que Dieu U'a dit. En effet, I'E-
glise n'invente rien, elle se contente de nous manifester
les vérités dont Dieu lui a confié la garde et 'explication.

Nous terminons en disant : parce qu'il est la vérité
méme. Ainsi, le fondement de notre foi, c’est la véracité
de Dieu, qui fait qu’il ne peut ni se tromper ni nous
tromper. 1l suit de 13 que nous sommes mille fois plus cer-
tains des vérités de la foi, que de ce que nous voyons de
nos yeux, ou touchons de nos mains, ou croyons sur le té-
moignage des hommes.

2° La foi est-elle nécessaire? Pour répondre claire-
ment A cette question, il faut savoir qu'on distingue plu~
sieurs sortes de foi.

La foi habituelle infuse, qui est le don et I'habitude de
la foi que Dieu répand dans notre 4me par le baptéme.
Elle ne suffit pas aux adultes, qui sont obligés de faire
des actes expreés et formels sur les mysteres de la Reli-
gion. Celui qut ne croit pas, dit saint Jean, est déjd jugé?..

s Joan., m, 18,



930 CATECHISME

II ne dit point, celui qui n’a pas la foi, mais, celui qui ne
croit pas ; ce qui exprime un acte formel.

La foi habituelle acquise. En correspondant aux grices
qui noux sont accordées aprés le baptéme, en répétant sou-
vent desactes de foi, nous acquérons une nouvelle facilité &
croire, et cette disposition est nommée foi habituelle ac-
quise. Heureuse habitude qui, distinguant le chrétien de tous
ceux qui ne le sont pas, le fait vivre dans un monde su-
périeur auquel le paien, le mahométan, I'hérétique, sont
étrangers : précieux trésor qu’il conserve tant qu'il n’a pas
commis un acte positif d'infidélité. Toutefois, pas plus que
la précédente, cette foi ne suffit au salut des adultes, qui
sont retenus de faire des actes formels de foi.

La foi actuelle consiste A exercer actuellement et formel-
lement un acte de foi sur quelque vérité de la Religion.
Les théologiens enseignent qu'on est obligé de faire des
actes formels de foi, implicites ou explicites : 1° quand on
est parvenu a I'ige de raison; 2° i la fin de la vie; 3° au
moins une fois par mois. Mais il faut remarquer que le
signe de la croix, la messe bien entendue, la récitation de
I'Oraison dominicale, I'acceptation des afflictions et des
peines, sont autant d’actes implicites de foi qui suffisent
pour accomplissement du précepte 1.

La foi ¢mplicite consiste & croire les vérités de la Re-
ligion confusément et en général, en disant, par exemple :
Je crois tout ce que I'Eglise croit. Elle ne suffit pas au
salut.

La foi explicite consiste a croire et & connaitre distincte-
ment et en détail les vérités de la Religion; nous ne som-
mes pas obligés de les connaitre et de les croire toutes

1 8. Alph., Homo apost,, 3. 13 Traci. sv,n, 13.



DE PERSEVERANCE, 231
d’'une foi explicite, mais seulement quelques-unes, que
nous indiquerons plus loin.

La foi intérieure, que nous renfermons en nous-mémes
sans manifester par aucun signe que nous croyons. Elle ne
suffit pas non plus, car nous sommes obligés de montrer
notre foi par nos paroles et par nos ceuvrest. C'est ce qu'on
appelle la foi extérieure.

La foi morte est celle qui n'est pas jointe & la grice
sanctifiante. On la trouve dans les pécheurs qui sont pri-
vés de la charité sans avoir perdu la foi; elle ne suffit
pas au salut. Quand j'aurais une foi assez forte pour
transporter les montagnes, dit I’Apotre saint Paul, si je
nw'at pas la charité, cela ne me sert de rien, je ne suis
riens,

La foi vivante est celle qui est animée par la charité et
jointe a la pratique des bonnes ceuvres.

Les explications précédentes répondent clairement & la
question proposée et nous apprennent deux choses : la pre-
miére, que la foi est indispensable & notre salut, c’est-a~
dire & notre union surnaturelle avec Dieu dans le temps et
dans 'éternité. Notre-Seigneur lui-méme a dit : Celui qui
ne croira pas sera condamné?. Et I'Apétre saint Paul :
Sans la fo il est impossible de plaire ¢ Dieu. Ainsi, la
premiére chose que doit faire celut qui veut s'unir au se-
cond Adam, c’est de croire en lui®. Celui qui a la foi de-
vient enfant de Dicu et héritier de son royaume®.

En effet, celui qui croit soumet sa raison a la parole de
Jésus-Christ. Il regoit les vérités qu'il lui enseigne, il les

t Rom., x, 10. — 3 Cor., xiil, 2, — 8 Mare., xv1, 16.

% Heb,, x1, 6.

% Dedit eis potestatem filios Dei fleri, his qui credunt in nomine ejus,
{Joan., 1, 12.)



232 CATECHISME

garde, elles deviennent le fond de son intelligence. Les té-
nébres et 'ignorance, qu'il a héritées du premier Adam,
se dissipent, la lumiére luit dans son 4me. D’humaines,
d’incomplétes, de naturelles, de fausses qu’elles étaient,
ses pensées deviennent complétes, surnaturelles, vraies
et divines. De ceite manidre, sa raison participe 3 la rai-
son de Dieu méme, et son esprit se transforme en 'Esprit
du second Adam. C’est ainsi que I'enfant prend peu & peu
les idées de son maitre, en écoutant ses lecons et en croyant
A sa parole!.

Au contraire, celui qui refuse de croire, refuse par 1a
méme de soumettre son esprit a la parole du Sauveur. 1
lui fait 1a plus sanglante de toutes les injures, puisqu’il le
regarde comme trompé ou comme trompeur?, et il reste
dans l'ignorance et dans les ténébres du vieil Adam : la
raison en est simple. Les vérités de la Religion, étant sur-
naturelles, sont trop élevées pour que nous puissions les
connaitre, par les seules lumiéres de notre esprit dégradé.
Celui-1a donc se condamne & les ignorer toujours, qui re-
fuse de croire au Fils de Dieu, descendu tout exprés du
Ciel sur la terre pour nous les enseigner. Son refus est un
crimme, puisqu’il a tous les motifs de croire, et qu’il n’a au-
cune raison légitime de ne pas croire.

La seconde chose qui résulte des explications précéden-
tes, c’est qu’il ne suffit pas & un adulte, pour étre sauvé,
d’avoir la foi humaine, la foi habituelle, la foi implicite,
la foi intérieure, la foi morte ; il doit avoir la foi divine, la
foi actuelle, explicite, extérieure et vivante.

3° La foi est-elle raisonnable? C'est demander s'il est

1 Ot credatis quia Jesus cst filius Dei ¢ et ut, credentes, vitam habeatis in
nomine cjus. (Joan., xx, 31.)
2 Censores Divinitatis haeretici. (Tertull., lib, II, Contra Marcion.)



DE PERSEVERANCE, 233

conforme A la raison de croire a la parole de Dieu, qui ne
peut ni se fromper ni nous tromper, puisqu’il est la vé-
rité par essence. Mais, s'il n’est pas raisonnable de croire
4 Dieu, & qui donc sera-t-il raisonnable de croire? 11 fau-
dra douter de tout. Cependant, les incrédules croient sans
hésiter les événements de l'antiquité la plus reculée, sur
le récit de quelques historiens, sur la foi de quelque
inscription ou de quelque monument. Ils traiteraient d’es-
prit ignorant et imbécile, celui qui révoquerait en doute
de pareils faits. Eh bien, le Chrétien est-il déraisonnable
de croire, sur le témoignage de Dieu lui-méme, des évé-
nements et des vérités attestés par tous les écrivains sacrés,
crus depuis tant de siécles, reconnus par les Paiens, con-
firmés par le sang de tant de millions de martyrs, par la
guérison surnaturelle de tant de malades, par la conver-
sion du monde entier et par mille autres prodiges * ?

Notre foi est donc raisonnable, puisqu’elle repose sur
des motifs trés-solides. Elle I'est encore dans ce sens que
la raison peut s'en rendre compte avec une merveilleuse
facilité, et, en quatre pas, remonter jusqu'a Dieu. Mais
c’est icile privilége exclusif du Catholique. Sa foi seule est
raisonnable ; celle du schismatique et de I'hérétique ne
V'est pas : rien n'est plus aisé que de le monirer. Pre-
nons pour exemple un enfant catholique ou un Catholique
simple et ignorant, mais qui sait son Catéchisme : voici
I'analyse de sa foi.

Cet enfant est catholique, et il le sait. Il voit son Curé

! Nonne cum omni fiducia de Deo dicere poterimus : Domine, si error est,
a te ipso accepimus; nam ista in nobis tantis signis et prodigiis confirmsta
sunt, et talibus, qu® nonnisi per te fleri possunt. (Ricard. 2 S. Vict., &b, de
Trinit,, I, c. 1.) — Quisquis udhuc prodigia, ut credat, requirit, magnum est
1pse prodigium, qui mundo credenti non credit. (S. Aug., de Ver. Relig.,
€. 3XV.)



234 CATECHISME

qui lui apprend le Catéchisme ; ¢’est la premiére partie de
son analyse. Il sait que I'enseignement de son Curé est le
méme que celui de son Evéque, puisque c’est son Evéque
qui a dressé le Catéchisme ; c’est la seconde partie de son
analyse. 1l sait par son Catéchisme que le Pape est le chef
de I'Eglise et le vicaire de Jésus-Christ sur la terre. Cela
lui fait comprendre que son Evéque est en communion
avec le Pape et avec tous les Evéques soumis au Pape, et
que tous les fideles doivent lui porter respect et obéissance:
c’est la troisitme partie de son analyse. Ainsi, dans son
Curé, I'enfant catholique voit son Evéque, le Pape, tous les
Evéques du monde qui sont unis au Pape ; enfin, Jésus-
Christ lui-méme, vrai Dieu et vrai homme, enseignant par
le ministére qu’il a établi, et enseignant avec une autorité
souveraine et infaillible.

Mais est-il raisonnable de dire que la vue de son Curé
puisse rassurer le Catholique, sur I'autorité infaillible de
toute I'Kglise ? car, enfin, ce Curé n’est pas toute I'Eiglise,
et on ne lui accorde pas l'infaillibilité qu’il n’a pas cer-
tainement. Tout cela est vrai; et, malgré cela, I'’enfant
catholique arrive droit au but. Une comparaison familiére
va justifier sa conduite et éclaircir ma pensée. En France,
il y a des percepteurs de contributions dans chaque can-
ton. Dés que le paysan voit le percepteur, qui vient lui
demander ce & quoi il est imposé dans le role arrété, ne
voit-il pas dans sa personne celle du directeur des contri-
butions de la province, celle du ministre des finances, et
définitivement celle du souverain, quoiqu’il ne I'ait jamais
vu, et que vraisemblablement il ne le verra jamais ? C’est
12 une analyse d’une autre espéce, et ce paysan pense
juste. Cependant le percepteur n’est ni le directeur des
contributions, ni le ministre lui-m¢me, ni le souverain.



DE PERSEVERANCE, 235

Mais un simple coup d'ceil suffit pour lui faire apercevoir,
dans ce percepteur, I'ordre des différents degrés d’autorité,
jusqu'a ce qu'on parvienne a I’autorité souveraine.

Il en est de méme de 1’analyse de la foi de I'enfant ou
du Catholique peu instruit. Elle est simple et sans circuit;
mais qu'elle est sage ! qu’elle est lumineuse ! qu’elle est
démonstrative ! Tl était de la providence de notre Pére cé-
leste que, tous devant s’unir au second Adam par la foi,
tous pussent le faire facilement, I'ignorant aussi bien que
le savant, I'idiot comme I’homme d’esprit.

Le schismatique ni I'hérétique ne sauraient avoir le
méme avantage. Le schismatique voit bien son Prétre et
son Kvaque, mais ensuite il ne voit plus rien. I voit
des branches, mais des branches séparées du tronc; il
voit un corps, mais un corps sans téte ; il voit plusieurs
anneaux de la chaine, mais le dernier, celui qui doit
attacher tous les autres a Jésus-Christ, manque. L’hé-
rétique est encore dans une condition inférieure. A la
vérité, I'enfant protestant, par exemple, voit son Ministre,
comme le catholique voit son Curé ; mais le protestant ne
voit rien au dela. Je me trompe ; son Ministre le renvoie
2 I'Ecriture,  la pure parole de Dieu. Mais I'Ecriture est
un livre scellé pour ce pauvre enfant. Il ne sait pas lire,
et, quand il saurait lire, il entend mal I'Ecriture, qui le
redressera ? Bien plus, qui dira que I'Ecriture est la parole
de Dieu, et non la parole de I'homme ? Ainsi, le Catho-
lique peut rendre raison de sa foi; le schismatique et
I'hérétique ne le peuvent point.

4° Quels sont les caracteres de la foi ? La foi doit avoir
trois grands caractéres : la fermeté, l'universalité et la
simplicité. La fermeté consiste & croire les vérités de la
Religion sans hésiter et avec une assurance telle, que rien



936 CATECHISME

ne puisse 'ébranler, ni les objections des impies, ni Jes
tentations du démon, ni les incertitudes de notre esprit.
Elle doit étre immuable comme Dieu méme, dont la pa-
role lui sert de fondement.

L’universalité, c'est-i-dire que la foi doit s'étendre &
toutes les vérités révélées de Dieu et enseignées par I'Eglise,
sans aucune exception. C'est ici le cas de dire : Tout ou
rien. En effet, puisque c’est 1a méme autorité qui enseigne,
nous avons le méme motif d’admettre toutes les vérités
qu’elle nous propose, aussi bien celles que nous compre-
nons, que celles que nous ne comprenons pas ; aussi bien
celles qui nous paraissent moins importantes, que celles
qui nous paraissent plus importantes; aussi bien celles
dont la pratique est moins facile, que celles dont la prati-
que est plus facile.

La simplicité de la foi consiste & croire sans raisonner,
sans discuter, parce que Dieu I'a dit. Et qu'y a-t-il a exa-
miner quand Dieu a parlé? Pour nous donner une idce
de cette admirable simplicité, le Sauveur, prenant un jour
un petit enfant, le plaga au milieu de ses Disciples, et
leur dit : Quiconque ne se soumet pas d I’Evangile avec
une simplicité d’enfant n'entrera jamats dans le royaume
du Ciel . Ce mot-1a dit tout. Mais n’est-il pas la condam-
nation d'un grand nombre qui se permettent de criti-
quer, de censurer ce qui, dans la Religion, ne convient pas
a leur faible raison, et qui sont bien plus philosoplies
que chrétiens ?

5° Quels sont les avantages de la foi? Le premier avan-
tage de la foi, c’est de nous faire connaitre les vérités de
Yordre surnaturel, de cet ordre qui, nous élevant au-

1 Balth,, xvitly 3.



DE PERSEVERANCE, 237

desus des sens et de la simple raison, nous fait vivre ici-
bas de la vie de la grice, pour nous faire vivre dans I'éter-
nité de la vie de la gloire. La foi tire notre esprit de l'igno-
rance danslaquelle le péché 'avait enseveli. Elle dissipe les
ténébres del’erreur, que les passions s’efforcent continuel-
lement de former autour de nous. Elle nous met & I’abri de
tous ces doutes cruels, de tous ces égarements humiliants,
dans lesquels tombe la raison de 'homme abandonnée a
elle-méme. 11 faudrait des livres entiers pour rapporter
les contradictions, les absurdités de tous ceux qui, étei~
gnant le flambeau de la foi, ne suivent que les lueurs
incertaines de leur débile raison. Interrogez-les sur tout
ce qui nous intéresse le plus vivement, I'existence de Dieu,
sa providence, la nature de notre dme, nos devoirs, soit
envers Dieu, soit envers nous-méine, soit envers nos sem-
blables. Pour toute réponse, vous n’obtiendrez le plus
souvent que des erreurs, des contradictions et des doutes .

La foi est donc un flambeau remis par le Sauveur aux
mains de ’homme égaré, pour l'aider a retrouver et & sui-
vre la voie du Ciel. C'est un double parapet élevé sur le
chemin de la vie, pour nous empécher de nous écarter &
droite ou a gauche, et de tomber dans les abimes dont la
route est bordée. Que dirons-nous encore? La foi est & la
raison ce que le télescope est a la vue : 13, ol I'eil nu ne
peut plus rien voir, le télescope fait découvrir des mondes
de merveilles. Que répondrait I'astronome, si on venait lui
dire que le télescope est contraire a la vue? Sa réponse est
la nétre. Loin donc d'étre contraire i la raison, la foi lui
sert de lumiére et d'appui.

Un autre avantage de la foi, c’est de remédier a noire

1 Voyez, pour preuves, Hermias, de Irrisione philosophorum ; et Barruel,
les Helviennes.



238 CATECHISME

orgueil. En nous imposant 'obligation de croire, Jésus-
Christ s'est montré le Sauveur du genre humain d'une ma-
niére admirable. L'homme s’était perdu par I'orgueil. Pour
guérir cette passion furieuse et I'empécher de nuire, il a
captivé I'esprit de I'homme sous le joug de la foi, en l'o-
bligeant & croire des vérités qu'il ne saurait comprendre.
Par 13, nous faisant sentir & chaque instant notre extréme
faiblesse, il nous place sur la route de I'humilité, et I'hu-
milité est le port de la raison. C’est 1a que Dieu l'attend,
pour se communiquer a elle et renouer I'antique alliance
rompue par l'orgueil primitif.

6° Quels sont les moyens d’obtenir et de conserver la
foi? On entend chaque jour des personnes qui disent : Je
voudrais bien croire, mais je ne puis pas. Vous pouvez d’a-
bord leur répondre : Vous ne pouvez pas croire ! vous
n'avez donc pas la foi ! quel malheur!

Vous n’avez pas la foi ; votre esprit est donc déchu de ce
monde de lumiéres et de vérités, dans lequel ont vécu les
Patriarches, les Prophetes, les Apotres, les Martyrs, les
plus grands génies de tous les siécles, dans lequel vivent
encore les seules nations civilisées du globe ! Quel mal-
heur !

Vous n’avez pas la foi ; il ne vous reste donc rien de
certain dans I'esprit, vous n’avez que des doutes désolants
sur votre dme, sur vos devoirs, sur ce qui vous attend aprés
la mort ! Quel malheur !

Vous n’avez pas la foi ; il n'y a donc plus pour vous de
consolations solides dans les peines de la vie, dans la perte
de vos parents et de vos amis ! Quel malheur !

Vous n’avez pas la foi ; vous I'avez donc perdue ! Quel
crime !

Qu’avez-vous fait de la grice du baptéme, des legons de



DE PERSEVERANCE. 239

votre mére, des engagements de votre premiére commu-
nion ? Vous les avez méprisés. Quel crime !

Quand avez-vous perdu la foi ? Est-ce lorsque vous étiez
chaste, modeste, éloigné des mauvaises compagnies? N'est-
ce pas quand vous avez cessé de I'étre ? Quel crime !

Pour retrouver la foi, ce n’est pas le raisonnement qu'’il
vous faut, ¢’est la conversion du ceeur. Une bonne confes-
sion serait, pour I'eeil de votre Ame, ce qu'estaI'eil du corps
Yopération de la cataracte : elle vous rendrait en un ins-
tant la lumiére de la foi.

Ajoutez ensuite : Vous voudriez croire, dites-vous. Qui
veut la fin veut les moyens. Or, avez-vous pris, prenez-vous
sérieusement les moyens de croire ? Ces moyens soat con-
nus et infaillibles.

1° La priére. La foi est un don de Dieu; c'est a lui et &
lui seul qu’il faut la demander. Il a promis de I'accorder a
une priére humble et persévérante : Demandez et vous re-
cevres.

2°L’étude. On ne peut croire ce qu'on ne connatt pas. Il
faut donc lire les ouvrages propres a vous instruire des vé-
rités de la Religion, ou interroger les personnes éclairées :
comme on consulte sur un point de droit ou de médecine
les hommes de loi ou les hommes de D'art.

3°La fidélité aux devoirs indiqués par la senle raison.
Avant de pratiquer tous les préceptes de I'Evangile, com-
mencez par vous abstenir des actes que la raison condamne,
et par faire le bien qu’elle vous prescrit, surtout désirez
sérieusement de connaitre et de pratiquer tout ce que Dieu
veutque vous counaissiez et que vous fassiez pour lui plaire.
Soyez fidéle a ces moyens, et le succés ne se fera pas at-
tendre.

Quant a la maniére de conserver la foi, il faut, d'une



240 CATECHISME

part, fuir soigneusement les occasions de la perdre,
comme la lecture des mauvais livres, la fréquentation des
hommes irréligieux et impies ; d’autre part, faire les actes
de la foi, en pratiquant avec soin tout ce qu'elle prescrit et
en évitant avec une égale sollicitude ce qu'elle défend.
N’oublions pas ce mot de Rouseau : Tenes volre dme en état
de désirer qu'il y ait un Dieu, et jamais vous 1’en douterez.

7° Quels sont les péchés opposés 4 la foi ? Les péchés op-
posés & la foi sont: 4° linfidélité ; c’estle péché des Paiens
et des Juifs, qui refusent de croire a la Religion ; 2° I'apos-
tasie ou le renoncement extérieur 4 la Religion ; c’est le
péché de ceux qui abjurent publiquement la Religion, ou
qui feignent de n’étre pas Chrétiens ; 3° I'kérésie ; c’est le
péché de ceux qui nient avec connaissance de cause et opi-
niitreté quelques-unes des vérités de la foi; 4°le doute vo-
Jontaire ; c’est le péché de ceux qui, de propos délibéré,
doutent de quelqu’un des articles révélés de Dieu et définis
par I'Eglise; 5° l'ignorance; c’est le péché de ceux qui, par
négligence, ne connaissent pas les vérités de la Religion
qu'il sont obligés de connaitre?.

Telle est donc la foi considérée en elle-méme. C’est un
trésor si précieux, une consolation si grande dans les maux
dela vie, que nous devons y tenir par le fond de nos entrail-
les et fuir avec soin toutes les occasions de la perdre, les
livres et les hommes qui sément de désolantes doctrines.
Que la conduite de nos peéres nous serve ici d’exemple.

Durant la violente persécution que le cruel Hunneric,
prince arien, suscita contre les Catholiques, des personnes
de tous les dges et de tous les états, se firent remarquer
par leur courage et leur fermeté dans la foi. Mais nul ob-

1 On peut consulter sur les mystéres le grand I'raitd de lu Religion, do
Bergier, t. 111, 1V et IX; et lo pere Crasset, sur la For viciorieuse.



DE PERSEVERANCE, 24

jet d’édification ne fut plus touchant que douze enfants de
cheeur, distingués entre les autres par la beauté de leur
voix, et qui suivaient les Confesseurs qu'Hunneric avait
bannis d’Afrique. Leur talent les fit regretter par les en-
nemis de la Religion, qui coururent sur leurs pas afin de
les ramener. Vains efforts | Ces généreux enfants ne vou-
lurent point quitter leurs saints mattres ; ils s’attachaient
a leurs vétements ; ils se laissaient frapper a grands coups
de baton ; ils bravaient les épées nues dont on les menagait.
Enfin on les détacha de force et on les ramena & Car-
thage; mais on n'en put jamais séduire un seul par les
caresses et les mauvais traitements, qu'on employa tour
a tour.

Longtemps apres la persécution, ils faisaient encore la
consolation et la gloire de I'Eglise d’Afrique, demeurant
ensemble a Carthage, mangeant ensemble, chantant en-
semble les louanges de Dieu. Toute la province révérait
ces douze enfants comme autant d’Apbétres qui, par le
souvenir de leur inébranlable constance, apprenaient a
tous les Fideles que le véritable Chrétien doit tout sacri-
fier, tout souffrir, plutdt que de trahir sa foi et de se sé-
parer de ses véritables Pasteurs.

Ces jeunes confesseurs ne furent pas seuls & donner des
marques éclatantes de leur attachement a 1a foi et a ses
ministres. « Le peuple, dit un historien, suivit les Evé-
ques et les Prétres exilés avec des cierges & la main. Les
meéres portaient leurs enfants dans leurs bras, et, les dé-
posant aux pieds des Confesseurs, elles leur disaient, les
yeux baignés de larmes : A qui nous laissez-vous en allant
au martyre? Qui baptisera nos enfants? Qui nous donnera
la pénitence? Qui nous délivrera de nos péchés par le

bienfait de la réconciliation ? Qui nous enterrera aprs la
. 16



242 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

mort ? Qui offrira pour nous le divin sacrifice? Que ne
nous est-il permis d’aller avec vous !

Il n’est pas surprenant que le peuple de Carthage ait
fait éclater de si vifs regrets, en se voyant enlever ses Pré-
tres et ses Evéques. Quand on a de la religion et du zle
pour le bien public, on ne voit rien de plus & craindre que
Iextinction de la foi et la privation des secours salutaires
qu'elle nous offre. En sommes-nous bien convaincus ?

PRIERE,

O mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur quia daigné nous appren-
dre a profiter des fruits de sa Rédemption; c’est en nous
unissant & ce nouvel Adam, par la foi, par la charité, par
la sainte communion, que nous deviendrons ses enfants
et les héritiers de ses vertus et de sa gloire.

Je pends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je fera: souvent
des actes de foi.

1 Histoire ecclésiastique,



XVIII* LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM,
PAR LA FoOI

Objet de ia foi. — Mystéres en géncéral, ~ Trois principaux mystéres, —
Signe de la croix. — Vérités a croire en particulier. — Aper¢u générul sor
le Symbole. — Avantages et sublimité du Symbole. — Histoire, — Expli-
cation détaillée du Symbole. — Premier article : ses avantages. — Second
article : ses avantages,

Apres avoir fait connaitre la foi en elle-méme, il nous
reste & montrer quel en est I'objet, c’est-d-dire quelles
sont les vérités que nous devons croire.

La foi, qui est la premiére des vertus théologales, est
appelée de ce nom, parce qu'elle a Dieu méme pour ob-
jet immédiat. Ainsi, Dieu et toutes les vérités révélées de
Dieu et définies par I'Eglise sont I'objet de notre foi.
Parmi ces vérités il en est qui sont au-dessus de notre
raison, et que nous ne pouvons comprendre : on les appelle
mystéres.

Est-il raisonnable, demandez-vous peut-&tre, de croire
des mystéres qu'on ne comprend pas? C’est demander
1° si Dieu en sait plus que I'homme, et s'il peut nous
obliger & croire des vérités qui passent la portée de notre
entendement. Pour quiconque sait lier deux idées, la ré-
ponse & cette double question n’est pas douteuse. D’ail-
leurs, quand nous croyons des mysteres sur la parole de
Dieu, & proprement parler nous ne souizettons pas notre
raison, nous soumettons seulement notre ignorance. Nous
nous en rapportons au plus vulgaire bon sens, qui nous
dit que les preuves positives et invincibles de la révéla-



253 CATECUISME

tion doivent prévaloir sur notre ignorance, qui ne prouve
rien. C’est ainsi que I'astronome s’en rapporte & son téles-
cope, pour connaitre les mondes supérieurs que I'eil nu
ne peut atteindre.

C’est demander 2° si nous devons croire quelque chose
que ce soit. En effet, tout est mystére autour de nous, au-
dessus de nous, au-dessous de nous, au dedans de nous :
nous ne comprenons le fout de rien. Par exemple, com-
prenez-vous comment et pourquoi le feubrile, 1'air nous
fait vivre, la lumitre nous éclaire ? Comprenez-vous com-
ment le grain de blé jet¢ dans la ferre se multiplie, ou
ce qui produit dans les animaux cet instinct merveilleux
quiles guide ? Cependant ne vous est-il jamais arrivé & un
seul homme d’avoir sur tous ces faits le moindre doute ?
Vous les croyez, bien que vous ne les compreniez pas plus
que moi, pas plus n’importe quel savant.

Aprés cela, homme faible et superbe ! qui ne te com-
prends pas toi-méme, qui ne comprends pas méme le
grain de sable que tu foules aux pieds, tu as bonne grice
de prétendre n’admettre que ce que tu comprends!lilya
des mysteres partout dans la nature, et nous ajoutons
que, s'il 0’y en avait pas dans la Religion, la Religion se-
rait fausse. La Religion n’est vraie que parce qu’elle vient
de Dieu. Or, des que Dieu daigne nous révéler ce qu’il
est en lui-méme, ce qu'il a fait et ce qu’il veut faire pour
nous, il est impossible que ces vérités ne soient pas des
mystéres. Un étre infini ne peut, ni dans sa nature, ni
dans ses décrets, ni dans sa conduite, étre compréhensi-
ble pour un étre borné.

Légitime objet de la foi de tout homme raisonnable,
les mystéres du Christianisme méritent toute sa recon-
naissance. Leurs bienfaits sont innombrables et in-



DE PERSEVERANCE. 245

cesants, aussi bien pour la société que pour I'individu.

{° Ils ont donné un frein a la vaine curiosité de notre
esprit et mis & I'abri de ses examens et de ses sophismes,
les vérités qui servent de fondement & la raison comme
la conduite En nous obligeant a croire certains dogmes,
Dieu dit aI'esprit de 'homme, comme & la mer : T vien-
dras jusque-ld, mais ld tu briseras ton orqueil*. Dira-t-on
que c’est un mal que Dieu ait donné des digues aux va-
gues de I'Océan? Ainsi, en nous révélant le mystére d'un
seul Dieu, infini, incompréhensible, créateur et gouver-
neur de I'univers ; en imposant I'obligation de le croire, le
Christianisme a banni de l'imagination des peuples la
multitude des divinités bizarres, que 1'on croyait répan-
dues dans toute la nature. Or, en proscrivant I'idélatrie, il
a retranché les vaines terreurs, les superstitions et les cri-
mes qui en étaient inséparables, qui I’accompagnent en-
core aujourd’hui, et qui sont toujours préts  renaitre dans
les esprits faibles.

2° Les mysteres du Christianisme servent de base 3 tou-
tes les vertus. Dans les Religions les plus fausses il y a eu
des mystéres, il est vrai ; mais, loin de porter les hommes
a la vertu, ils servaient de modeles et d’aliments au
crime. Ceux du Christianisme, au contraire, excitent a la
vertu et fondent la morale. Ils suggérent des motifs d’a-
mouret de reconnaissance envers Dieu, de charité envers
nos freres, de vigilance sur nous-mémes. Nous allons
rendre palpable cette vérité, trop peu connue.

Par exemple, I'auguste mystére de la sainte Trinité est
le premier objet de la foi catholique. Or, il n’est rien de
plus propre a élever notre esprit que la connaissance de ce.

0 Jeb., xxavi, 11,



246 CATECHISME

dogme fondamental ; rien de plus propre 2 enflammer
notre ceeur que les lecons de haute morale qui en décou-
lent. I1 ya un Dieu, il n’y en a qu'un; il est infini, éter-
nel, tout-puissant. Il a créé, il gouverne tout ce qui existe.
Ily a trois personnesen Dieu, qui sont : le Pére, et le Fils
et le Saint-Esprit. Elles sont également Dieu, mais elles
ne font qu'un seul Dieu, n'ayant qu'une méme nature et
une méme divinité. Le Pére éternel, tout-puissant, créa-
tenr et modérateur du monde, ne procéde de personne.

Le Fils, sagesse éternelle, splendeur de son Pére, pro-
céde du Pere seul. C'est le Fils de Dieu, seconde personne
de la sainte Trinité, et uniquement lui qui s’est incarné. Il
y adansle Fils de Diea fait homme, qu'on appelle Jésus-
Christ, deux natures, la nature divine et la nature hu-
maine ; par conséquent deux volontés, la volonté divine et
Ia volonté humaine. Mais il n’y a en lui qu’une seule per-
sonne, la personne du Fils de Dieu ; de méme que dans
chacun de nous il y a deux natures, la nature corporelle et
la nature spirituelle, le corps et I'ame, et cependant nous
ne sommes qu’une seule personne. Jésus-Christ a souffert
en son corps et en son dme, il est mort sur une croix pour
nous racheter. Son corps a été enseveli et mis dansle
tombeau. Il est ressuscité le troisitme jour par sa propre
vertu. Il est monté en triomphe dans le Ciel, ou il jouit
de la méme puissance que le Pére et le Saint-Esprit, et
d’ol1 il viendra & la fin des siécles juger les vivants et les
morts.

Le Saint-Esprit, troisitme personne de la sainte Trinité,
amour substantiel du Pére et du Fils, procéde de I'un et
del'autre. Le Saint-Esprit n’a pas été fait ou créé, il n’a
pas été engendré: la foi nous dit senlement qu’il procéde.
1] est sanctificateur, il est la vie de notre 4me qui, sans lui,



DE PERSEVERANCE. 47

est dans un état de mort, et ne peut rien faire de méri-
toire pour le salut. Il ne cesse point d’assister I'Eglise.
Tel est I'enseignement de la foi sur le mystére de C'ado-
rable Trinité. Apprenons a connaitre I’heureuse influence
de ce dogme fondamental. Otez du Symbole catholique le
mystere de la Trinité, et tout I'édifice de la Religion chre-
tienne s’écroule ; mais il n’y a pas de Religion hors du
Christianisme. Si donc la Religion est la base de la so-
ciété, il faut en conclure que le mystére de ’'adorable Tri-
nité, qui est le fondement de la Religion, est le pivot de

Yunivers.
Et puis, ce point fondamental de notre croyance ne nous

est point présenté comme un article de foi purement spécu-
latif, maiscomme un objet d’amour et de reconnaissance,
comme le sublime modele de la sublime charité qui doit
régner entre nous et qui doit aller jusqu’a I'unité. Tel est
est le veeu du Rédempteur. Qu'ils soient un entre eux, dit-
il, comme les trois personnes divines sont un entre elles *.
Or, le mystére de la Trinité nous montre Dieu toujours
d’accord avec lui-méme, éternellement heureux de sa pro-
pre félicité ; et néanmoins toujours occupé du bonheur
de 'homme, dontilfait le but unique de tous ses desseins
et de toutes ses ceuvres.

Le Pére créa le monde pour sa gloire et notre bon-
heur; pas une de ses innombrables créatures qu'il n’ait
soumise & notre empire et destinée 3 nos usages ou méme
a nos plaisirs. Aprés I'avoir créé pour nous, il le conserve
et lerégit par les lois de sa douce providence.

Le Fils, consubstantiel au Pére, a bien voulu se faire la
caution de 'homme coupable, afin de le soustraire au

1 Joan., c. xviL,



248 CATECHISME

juste chdtiment qu’il avait mérité, et lui rendre le bon-
heur qu’il avait perdu. Pour cela, il a daigné se revétir
de notre chair et de nos faiblesses, habiter parmi nous
pour nous servir de maitre et de modele; il a donné sa
vie pour nous. O prodige de bonté! il se donne encore
tous les jours sous la forme d'un aliment familier, afin
de s'unir plus étroitement & ses fréres.

L’esprit divin, amour essentiel du Pere et du Fils, aprés
avoir parlé aux hommes parles Prophétes, nous a été en-
voyé pour nous éclairer et nous instruire. Communiqué
par les Sacrements, il opére en nous par sa grice et pré-
side & I'enseignement de I'Eglise.

Ces idées sont non-seulement grandes et sublimes, mais
affectueuses et consolantes ; elles élevent I'ime et I'atten-
drissent. Dieu, tout grand qu'il est, s’est occupé de muoi
de toute éternité ; tout son étre, pour ainsi dire, sest ap-
proprié & mes usages. L’homme, quoique faible et pé-
cheur, est donc précieux & Dieu. Il est non-seulement
mon Créateur et mon Maitre, mon bhienfaiteur et mon
Pére dans’ordre de la nature; il est encore mon Sauveur
dans l'ordre de la grice, mon consolateur dans mes pei-
nes, I'ami intime et inséparable de mon 4me et ma ré-
compense éternelle. I1 me commande la vertu, mais il
m’aide & la pratiquer : il m’a donné I'exemple, et il me
montre de loin le salaire.

Est-il étonnant que cette doctrine ait fait des Saints?
Est-il étonnant qu’elle donne naissance aux plus purs sen-
timents d’humanité, de charité, de fraternité envers nos
semblables? Malgré I'empire des passions, ces sentiments
brillent encore dans le Christianisme ; ils ont fait éclore

t Rousseau, Lettres de la Montayne, p. 34,
8 DBorgier, t. 1X, p. 9.



DE PERSEVERANCE, 249

cette multitude d’institutions utiles dont aucune autre re-
ligion n’a eu seulement I'idée. L’impie?! qui demandait
de quoi servent au monde et a la société civile le dogme
de la Trinité et les autres mysteres du Christianisme, fai-
sait preuve de bien peu de jugement et de réflexion 2.

Vous venez d’entendre 1’explication non-seulement du
mystére de la sainte Trinité, mais encore du mystere de
I'Incarnation et de la Rédemption, triple fondement du
Christianisme qu'il est indispensable de croire et de
connaitre distinctement pour étre sauvé. De peur qu’au-
cun de ses enfants ne vienne A les oublier, Notre-Sei-
gneur a établi un signe d'un usage facile et habituel
qui les redit chaque jour au savant et a I'ignorant, 4 '’en-
fant et au vieillard. C'est le signe de la Croiz, appelé avec
raison le signe du Chrétien, parce qu'il nous distingue
des Juifs, des Mahométans et des Idolitres.

Or, chacun sait qu'on peut faire le signe de la Croix de
deux maniéres. La premiére, en tragant, avec le pouce,
une croix sur son front, sa bouche et son cceur. Le Pré-
tre et les Fideles le font ainsi pendant I'auguste sacrifice
de 1a Messe, a la lecture de 1'Evangile. Le front est le
siége de la pudeur, il rougit lorsqu’il a de la confusion
On imprime le signe de la Croix sur le front, pour annon-
cer qu'on ne rougit pas d’'étre Chrétien et d’en faire les
ceuvres. Sur la bouche, pour montrer qu'on est préta
confesser la Religion. Sur le cceur, pour témoigner que
I'on croit sincérement et qu’on aime véritablement ce dont
on fait profession de bouche.

La seconde maniére de faire le signe la Croix consiste 3
porter d’abord la main au front, ensuite sur la poitrine,
dela & I'épaule gauche, enfin & I'épaule droite en pronon-
cant ces mots : Au nom du Pére, etc. Par la, on fait en-



250 CATECHISME

tendre qu'on croit et qu’on adore les trois personnesde la
sainte Trinité, dans Yunité de nature. La figure de la
Croix qu’on forme sur soi, en pronongant ces paroles, est
une marque qu'on croit que le Fils de Dieu s'est fait
homme ; qu'il est mort sur une croix pour nous racheter ;
qu'on estun de ses disciples, et qu'on renouvelle 'enga-
gement contracté dans le baptéme de le servir avec amour
et fidélité.

Cest pour cela qu’il faut toujours accompagner ce signe
d’un grand respect, d'un grand recueillement et aussi
d'une grande confiance.

En effet, le signe de la Croix est tout-puissant pour éloi-
gner le démon, notre ennemi capital, et pour nous attirer
la protection de Dieu. Le démon a été vaincu par la Croix.
A 1a vue de ce signe, il fuit épouvanté. Cet Ange rebelle a
corrompu toutes les créatures, et en a fait autant de pié-
ges pour ’homme déchu. Voila pourquoi I'Eglise fait le
signe de la Croix sur tout cc qu’elle veut purifier et em-
ployer a sesusages. Ce lion rugissant rdde sans cesse au-
tour de nous; voila pourquoi les premiers Chrétiens fai-
saient si souventle signe de la Croix : « En mouvement
et en repos, dit Tertullien, en entrant et en sortant, en
mettant nos vétements et nos chaussures, en nous levant,
en prenant nos repas, le jour, la nuit, nous tragons sur
notre front le signe de la Groix . » Rien de plus profondé-
ment philosophique que cet usage. Instruits par I'exem-
ple de nos péres, nous devons donc renouveler souvent le
signe de la Croix, surtout en nous levant et en nous cou-
chant, avant nos principales actions, dans les dangers ef
dans les tentations.

$ Couronne du so'dat, ¢. 11,



DE PERSEVERANCE, 251

Faire avec piété le signe de la Croix sur nous-mémes,
¢'est nous rendre inviolables aux attaques de I'esprit cor-
rupteur, ou réparer les breches qu’il a faites & notre 4me,
en rétablissant 'image de la sainte Trinité, a la ressem-
blance de laquelle nous avons été créés. Le former sur
les créatures, c’est en chasser les malignes influences du
démon. Ces influences également dangereuses a la santé
de notre dme et & la santé de notre corps, nous avons sur-
tout 4 les craindre lorsque nous entrons en communication
intime avec les créatures. De 1a un fait, autrement inex-
plicable, savoir, que tous les peuples, méme paiens, ins-
truits par la tradition, n’ont jamais manqué de faire des
prieres sur les créatures, au moment de se mettre en rap-
port immeédiat avec elles par la manducation. Ainsi, non-
seulement la reconnaissance pour le Dieu qui nous donne
la nourriture, mais encore une connaissance intime de la
nature déchue, nous font un devoir du signe de la Groix
avant et apreésle repas.

Tout cela est tellement vrai, qu'il n’y a dans la nature
que deux espéces d'étres qui mangent sans prier : les sots
et les bétes. Contempteurs ignorants de la sagesse des
nations, les sots font pitié & 'homme simplement raison-
nable. Les bétes excitent parfois le naif étonnement des
enfants. Un jour une petite fille de trois ans, que nous con-
naissons beaucoup, entre dans la cuisine du couvent ou
elle est élevée. Elle joue avec le chat qui la quitte bientot,
pour aller prendre sa nourriture. Touta coup elle s'écrie :
Ma mére, ma mére! Le chat qui mange sans dire son
Benedicite.

Le signe dela Croix nous a été enseigné par les Apotres
et aux Apotres par Jésus-Christ lui-méme : une tradition
constante en fait foi. Ce signe a toujours été en usage dés



252 CATECHISME

les premiers siécles, dans foutes les Eglises du monde?1,
On n’en sera pas étonné quand on saura quel pouvoir mer-
veilleux le Sauveur a bien voulu y attacher. Il est certain
que le signe de la Croix, fait avec foi et piété, a le pouvoir
de chasser les démons et d’opérer des miracles. Les écrits
des Peres de I'Eglise ne laissent la-dessus aucun doute.
Voici quelques-uns de leurs témoignages.

Lactance ? rapporte que 'empereur Maximien, étant en
Orient, cherchait & connaitre I'avenir. Pour cela, il faisait
immoler des victimes, et fouillait dans leurs entrailles afin
d’y trouver des indices des choses futures. Un jour qu’il se
livrait a cette superstition diabolique, quelques soldats
chrétiens, qui étaient présents, firent sur leur front le si-
gne immortel de la Croix. Aussitdt les démons prirent la
fuite, et le sacrifice demeura sans résultat. Les Prétres
des idoles tremblérent, et ne purent découvrir dans les en-
trailles des victimes les signes accoutumés; ils en immole-
rent de nouvelles, mais sans aucun succes.

Saint Grégoire de Nazianze, dans son discours contre
Julien I’Apostat, rapporte le fait suivant. Julien descen-
dait un jour dans un sanctuaire souterrain, inaccessible
a la foule, et dans lequel on redoutait de pénétrer, il était
accompagné d'un magicien fameux. L’empereur, 3 peine
entré, fut saisi de crainte. Des cris inconnus, effrayants, se
firent entendre ; une noire fumée remplit le sanctuaire, et
des spectres de feu se présentérent devant lui. Frappé d'un
spectacle si nouveau pour lui, car il était déja d'un dge

1 Yoyez fertullien, cité plus haut ; Lactance, Institut. div., liv. IV, ¢, xxvi;
Basile, Du Saint-Esprit, c. xxv ; Grégoire de Nysse, Vie de saint Grégoire
le Thaumaturge,t. 1I, p. 980; Chrysost., Homédl. Lv sur saint Malth. ;
S. Aug., Cité de Dieu, liv. XXII, ¢, vuir; 8. Iguace, martyr, Epltre auz
Philip. ; notre Traité du signe de la Croiz, in-18, etc.

8 De la mort des persécutenrs, €. x.



DE PERSEVERANCE. 253

mir lorsqu’il embrassa I'idolatrie, il eut recours au signe
de la Croix. Cette arme toute-puissante qu'il aurait voulu
briser, il s’en sert contre ses frayeurs. Le signe de la Croix
montre sa vertu : les démons fuient, les terreurs de Julien
8'évanouissenf. Mais voici un nouveau miracle. 1l veut
continuer ses superstitions sacriléges : ses terreurs revien-
nent, les monstres infernaux reparaissent. Il fait de nou-
veau le signe de la Croix, et les démons, épouvanteés, se
hétent de fuir une seconde fois.

Ce n’est pas seulement pour chasser les démons, c’est
encore pour guérir les maladies et éloigner les dangers
qui menacent notre corps, que le signe adorable de notre
Rédemption a une vertu toute-puissante. Les Peres de
I'Eglise nous en fournissent les preuves les jlus authen-
tiques.

Un homme qu'on ne soupgounera pas de crédulité ou
de faiblesse d’esprit, saint Augustin, rapporte qu'une
femme de Carthage, nommée Innocente, avait un cancer
que les médecins avaient déclaré incurable. Je le tenais,
continue le saint Docteur, du médecin qui la soignait, et
qui était 'ami intime de ma famille. Désespérée des hom-
mes, cette femme avait mis toute sa confiance en Dieu : le
Seigneur daigna récompenser ses priéres et sa foi. Il I'a-
vertit en songe de se présenter a I'église la veille de Pi-
ques; de se rendre au baptistére des femmes, et de prier
la premiere nouvelle baptisée de lui faire le signe de la
Croix sur son mal. Elle obéit, et fut aussitdt guérie. Le
médecin, étant revenu, la trouva en parfaite santé. Etonné
au dela de toute expression, il la supplia de lui dire quel
remede elle avait employé. Elle lui raconta la chose avec
beaucoup de candeur. Je croyais, lui dit le médecin, que
vous alliez me dire quelque chose d'extraordinaire. Puis



%4 CATECHISME

il ajouta un instant aprés : Qu'y a-t-il d’étonnant que le
Christ ait guéri un cancer lui qui a ressuscité un mort de
(uatre jours *?

On lit dans la vie de saint Benoit que des méchants,
dont I'orgueil et les vices ne pouvaient souffrir la vertu et
la sainte fermeté du serviteur de Dieu, résolurent de se
défaire de lui. Dans cette vue, ils mirent du poison dans
du vin, et lui présentérent le verre afin qu'il en bit. Fi-
dele a la pratique de tous les vrais Chrétiens, qui ne pren-
nent jamais leur nourriture sans la bénir et rendre graces?,
Benoit fit le signe de la Croix sur le verre, qui se brisa en
morceaux.

Saint Antoine, retiré dans le fond du désert, éprouvait
souvent de la part des démons les plus rudes attaques.
Ces esprits malfaisants lui apparaissaient quelquefois sous
mille formes épouvantables. Le saint riait de leur impuis-
sance, et, pour les mettre en fuite, il se contentait de faire
le signe de la Croix. Instruisant ses disciples des moyens
les plus efficaces pour repousser les tentations du démon,
il leur disait : Croyez-moi, Satan redoute les prieres, les
jetnes, la pauvreté volontaire, la miséricorde et I'hu-
milité, mais surtout I'amour ardent pour Jésus-Christ. Le
seul signe de la Croix suffit pour le désarmer et le mettre
en fuite.

Rien ne serait plus facile que de multiplier les exemples
de D'efficacité du signe de la Croix. Ceux que nous venons
de citer suffisent pour ranimer notre foi, et nous inspirer
le plus profond respect pour le signe auguste de notre sa-

A Cité de Dieu, liv. XXII), . viiI.
t Porro, cum in mensa sederis, ceeperisque frangere panem, jpso ter con-
sigunato signo Grucis,. . gratias age. (Athan., De Virginitate..., n.13.)



DE PERSEVERANCE. 238

lut. Malheur au Chrétien qui le fait mal, honte au Chrétien
qui rougit de le faire!!

Dans une société assez nombreuse, une personne n’avait
pas osé faire le signe de la Croix en présence d’un étran-
ger, avant une action ou il est d'usage de le faire. Un Pra-
tre plein de ztle, s'en etant apercu, le fit rougir de sa 1a-
cheté et de son peu d’amour pour Jésus-Christ. Quoi! lui
dit-il, Jésus-Christ n’a pas rougi de mourir sur la Croig
pour vous racheter, et vous rougissez de former sur vous
le signe auguste de votre Rédemption ! Prenez-y garde, si
vous rougissez de Jésus-Christ devant les hommes, il rou-
gira lui-méme de vous devant son Pére.

Outre les trois grands mysteres de la Trinité, de I'In-
carnation et de la Rédemption, il est d’autres vérités
dont nous devons avoir une connaissance particuliére et
une foi explicite, telle que I'immortalité de notre dme et
I'éternité des peines et des récompenses. L’objet de la foi
comprend encore toutes les vérités révélées de Dieu et
définies par 1'Eglise, bien que la connaissance claire et
distincte n’en soit pas aussi rigoureusement nécessaire,
que celle des dogmes dont nous venons de parler. Tous

1 Ne ergo Christl crucem erubescamus, sed si quis alius abscondat, tu palam
ad frontem obsignato, ut deemones regium signum intuentes, tremuii procul
aufugiant. Signo autem isto utere, tum edens ac bibens, tum sedens ac cu-
bans, de lecto surgens, loquens, ambulans, et, utsemel dicam, in omni nego-~
tio... Non pudeat igitur nos crucifixum confiteri, sed in fronte confidenter
signaculum Crucis digitis imprimatur, et in aliis omnibus crux fiat: in panibus
comedendis, et in poculis bibendis, et in egressu et ingressu, ante somnum,
recumbendo et surgendo, eundo et quiescendo. Magna heec custodia, quse
propter pauperes gratis datur : sine labore propter infirmos, cum a Deo sit
bec gratia signum fidelium, et timor deemonum : triumphavit enim de illis
in boc signo : Ostenta illud audacter, quando enim viderint crucem recor-
dantor Crucifizi. Metuunt enim qu: contrivit capita draconis. Neque prop-
terea quod est gratuitum condemnas hoc signaculum; sed ideo magis vene-
rare benefactorem. (Cyrill,, Hieros. catech., tv, n. 10 et 18.)



286 CATECHISME

ces articles de foi explicite ou implicite se trouvent ren-
fermés, du moins en substance, dans le Symbole des Aps-
tres, que nous allons expliquer.

Pendant les quarante jours que Notre-Seigneur passa
sur la terre avec ses Apbires, aprés sa résurrection, il les
instruisit & fond des moyens par lesquels tous les hommes
devaient s'unir 3 lui, pour participer a sa rédemption. I
ne se contenta pas de leur dire en général : Celui qui
croira sera sauvé. Il leur apprit en détail ce qu’il faut
croire et les chargea de Yannoncer i toutes les nations.
Dociles a I'ordre de leur divin Maitre, les Apdtres compo-
strent un abrégé de sa doctrine appelé pour cela le
Symbole des Apétres. 1ls le rédigerent avant de se séparer
et 'emporterent chacun dans sa mission particuliére, afin
que tous les Chrétiens n’eussent qu'une méme croyance,
et qu'ils apprissent d’abord les vérités fondamentales de la
Religion .

1 Voici co que que Ruffin dans son exposition du Symbole, qui se trouve
parmi les ouvrages de saint Cyprien : « Symbolum dici potest et incidium et
collatio, hoc est quod plures in unum conferunt. 1d enim Apostoli fecerunt
in his sermonibus, in unum conferendo quod unusquisque senserit ¢ indicium
autem per quod agnosceretur ille qui Christum vere secundum apostolicas
regulas priedicaret. Proinde discessuri ad preedicandum, istud unanimitatis
et fidei suse indicium posuerunt, ut si quis occurreret forte de quo dubita-
retur, interrogatus Symbolum agnosceretur aun esset hostis an soclus : quem-
admodum symbola qusedam vel secreta verborum signa militibus ad cos
dignoscendos traduntur. »

Similia apud Maximum Taurinensem in Homil. De traditione ac exposi-
tione Symboli.

Surla nécessité du Symbole, saint Thomas s’explique ainsi : « Necessarium
fuit fidei, veritatem in unum colligl, ut facilius posset omnibus proponi, ne
aliquis per ignorantiam fidel a veritate deficeret. Et ab hujusmodi senten-
tiarum fidei collectione nomen Symboli est acceptum... Veritas fidei in sacra
Scriptura diffuse continetur et variis modis et in quibusdam obscure ; ita
quod ad eliciendum fidei veritatem ex sacra Scriptura requiratur longum stu-
dium et exercitium, ad quod non possunt pervenire omnes illi quibus neces-
sarinm est cognoscere fidei veritatem, quorum plerique aliis negotiis occupatl,



DE PERSEVERANCE. 257

Ainsi, & dire vrai, il n’y a dans V'Eglise qu'un seul
Symbole, le Symbole des Apdtres. Toutefois on en distin-
gue quatre : 4° Le Symbole des Apdires, que nous allons
expliquer.

2° Le Symbole de Nicée. 11 doit son nom au concile gé-
néral tenu dans cette ville, en 325. Ce Symbole est le
méme que celui des Apbtres, sauf quelques explications
ajoutées par le concile, pour confondre les Ariens qui
niaient la divinité de Notre-Seigneur. Par exemple, au se-
cond article, le concile dit : « Nous croyons en un seul
Seigneur Jésus-Christ, Fils unique de Dieu engendré du
Pére, Dieu de Dieu, lumiére de lumitre, vrai Dieu de vrai
Dieu, engendré et non fait, consubstantiel au Pére, par qui
tout a été fait. »

3* Le Symbole de Constantinople, ainsi appclé du con-
cile général tenu a Constantinople, en 381. Ce Symbole
n'est encore que celui des Apotres, développé contre les
Macédoniens, qui niaient le Saint-Esprit. Ainsi, au neu-
vieme article il est dit : « Nous croyons aussi au Saint-Es-
prit, Seigneur et vivificateur, qui est adoré et glorifié
avec le Pére et le Fils. » Les mots : « Qui procéde du Pére
et du Fils », ont été insérés par 'Eglise contre les erreurs
des Grecs relatives a la procession du Saint-Esprit. 11 en
est de méme des suivants : « Créateur des choses visibles
et invisibles », opposés aux erreurs des Manichéens. Mais,
dans tout cela, il n’y a point d’addition, il n’y a qu'une
explication.

4 Enfin le Symbole de sainf/ Athanase, résumé de la

stadio vacare non possunt, et ideo necessarium fuit ut ex sententiis sacrm
Scripture aliquid manifestum summarie colligeretur, quod quidem non est
additum sacree Scripture; sed potius ex sacra Scriptura sumptum, (Quest. 1,
De Fide, art. 9.)

I, 117



o585 CATECHISME

doctrine de ce grand défenseur de I'Eglise, et qui expli-
que admirablement les mysteres de la Trinité et de 1'In-
carnation.

Composé de douze articles, le Symbole peut, suivant
quelques docteurs, se diviser en trois parties : la premiédre
nous apprend ce que nous devons croire du Pere; la se-
conde, ce que nous devons croire du Fils; la troisiéme, ce
que nous devons croire du Saint-Esprit. L'@uvre de la
Création est attribuée au Pére : Je crois en Dieu, le Pére
tout-puissant, créateur du ciel et de la terre. L’euvre de la
Rédemption est attribuée au Fils : Et en Jésus-Christ, son
Fils unique, Notre-Seigneur, etc. L’ceuvre de la Sanctifica~
tion est attribuée au Saint-Esprit : Je crois au Saint-Es-
prit, la sainte Eglise, etc. Quoiqu'on attribue au Pére
Peeuvre de la Création, au Fils celle de la Rédemption,
au Saint-Esprit celle de la Sanctification, ces ceuvres sont
néanmoins communes aux trois personnes.

Suivant d’autres theéologiens, le Symbole se divise en
deux parties seulement : I'une, composée des huit pre-
miers articles, nous apprend a connaitre Dieu notre Pére;
Vautre, composée des quatre derniers, nous apprend a
connaitre I'Eglise notre mére.

Non-seulement le Symbole nous donne de Dieu et de
YEglise cette connaissance nette et sublime qui éléve si
haut l'intelligence des peuples chrétiens; il nous instruit
encore sur '’homme et sur le monde avec une précision,
qui sera le désespoir éternel de tous les faiseurs de sys-
temes. En effet, le Symbole nous apprend sur /homme
qu'il a été créé de Dieu, qu'il est libre dans ses actions, pai
conséquent qu'il a une dme spirituelle ; qu’il a péché
que Dieu I'a racheté; qu'il vieudra lui demander a la fiy
des siécles un compte exact des movens qu'il lui a donnés



DE PERSEVERANCE. 259

de profiter de sa Rédemption; que des liens sacrés de cha-
rité nous unissent et ne font de tous les Chrétiens que les
membres d’'un méme corps; que nous avons tous les
moyens de conserver notre union avec le second Adam et
avec nos freres, ou de la rétablir si elle vient a étre brisée
par le péché; que nous ressusciterons fous pour vivre éter-
nellement heureux ou malheureux suivant nos ceuvres.

Sur le monde, le Symbole nous apprend qu'il a été créé
de Dieu, qu’il est régi par une providence universelle,
douce et infaillible dans ses lois, et qu’il aura une fin.

Pour apprécier tout ce qu'il y a de sublime dans la sim-
plicité du Symbole catholique, remarquez comme il trace
4 grands traits I'histoire de ’homme et du monde. Re-
marquez encore que chacun de ses articles réduit en pous-
siére une foule de systemes absurdes, révés par les philoso-
phes paiens, sur Dieu, 'homme et le monde, et renouvelés
avec si peu de honte par les impies modernes. Remarquez,
enfin, que chaque mot est un trait de lumiére qui dissipe
une partie des tén¢bres dont la raison de 'homme était en-
veloppée depuis le péché originel, et que la réunion de tous
ces traits lumineux forme le soleil de la vérité, devant le-
quel toutes les erreurs disparaissent, comme les ombres de
1a nuit devant I'astre du jour.

11 est vrai, a I'égard des questions sur lesquelles la rai-
son humaine n’a débité dans tous les siecles et dans tous
les pays que des sottises, des absurdités et des erreurs
funestes, le Symbole catholique ne laisse pas de liberté. I1
a raison ; ce serait la liberté du suicide. Qu'est-ce que le
genre humain peut gagner a ce que tel insense puisse lui
dire en toute liberté¢ qu'il n'y a point de Dieu; tel autre,
que Dieu et la nature sont un seul étre; tel autre, que
Dieu existe, mais qu’il n’a aucun rapport avec nous; tel



260 CATE CHISME

autre, que I'ime est mortelle; tel autre, qu’il y a peut-atre
une autre vie, mais qu’on ignore ce qu'elle est? On nela
voit pas. Le genre humain, au contraire, a beaucoup a
gagner & ce qu’une religion divine lui dise avec précision
le pourquoi et le but de I'existence ; & ce qu'elle lui donne
sur Dieu et sur I'dme des notions certaines, sublimes et
consolantes.

Or, ces notions, le Credo catholique les communique 2
tous les membres de I'Eglise. De cette manitre il met les
esprits sur le méme pied, les traite avec la méme consi-
dération, les affermit dans les mémes principes et la
méme croyance. La société n’a plus dés lors de marche
divergente, de direction opposée. Tous les hommes agis-
sent sous I'impulsion de la méme foi, et, comme il n’y a
jamais doute, hésitation, résistance, la marche est con-
tinue et sans cesse progressive.

Grice au Symbole, les vérités de I'ordre politique ont
une base solide. La forme des gouvernements pourra
changer ; mais le changement se fera sans secousse et sans
révolution. Il gravitera toujours autour dela justiceetdela
charité. Quant aux vérités de 1'ordre scientifique, de 1'or-
dre littéraire, elles ne rencontrent dans I'enseignement
catholique aucun obstacle. Loin de la, elles y trouvent les
idées qui les fécondent et leur donnent un développement
plus sdr et plus éclatant.

Ainsi, le Credo est I'arche sainte qui réunit autour
d’elle 'humanité pendant son voyage & travers la vie. Est-
ce un si grand malheur qu’on ne puisse la briser, au ris-
que de se perdre dans le désert et de s’ensevelir dans les
sables? Pendant seize siécles, I'Europe a marché sur ses
traces et pendant seize siécles ce Credo n’a-t-il pas pro-
duit la plus belle civilisation qui ait jamais existé¢? N'a-t-



DE PERSEVERANCE. 261

il pas eu I'insigne honneur de voir rassemblés autour de
lui les génies les plus grands, les inventions les plus mer-
veilleuses, les monuments les plus admirables? En le
donnant au monde, le Fils de Dieu est devenu, comme il
le dit lui-méme, la pierre angulaire, son nom, le nom
du salut universel. Tout édifice qui ne s'éleve pas sur
cette pierre n’a ni durée ni grandeur. Il n'y a pas d’au-
trenom qui puisse sauver les individus et la société, méme
temporellement.

Les peuples pourront écrire d’autres noms sur leurs an-
nales, en téte de leurs lois et au frontispice de leurs tem-
ples. Ils pourront célébrer un jour un héros de 1'épée ou
de la parole, demain un autre, s’attacher sur les pas des
personnages qui auront su exciter leur enthousiasme par
leur génie, quelquefois par leurs crimes et leurs folies;
mais il ne leur sera jamais donné de faire longue route
avec de tels guides, ni d’atteindre leur destinée. Ils abou-
tiront toujours i des guerres et a des catastrophes, car il
n'y a qu'un seul nom qui porte avec lui la paix, I'ordre,
I’harmonie, la vertu et la prospérité, c’est le nom de Jésus.

La vérité du Symbole catholique se fait tellement sen-
tir, que, lorsque nos péres dans la foi I'opposaient aux
erreurs paiennes, les juges confondus n’essayaient pas
méme de répondre, ils se contentaient d’employer la logi-
que des tyrans : leur bouche pronongait un arrét de mort.
Un enfant de sept ans fut traduit devant le prévot Asclé-
piades, persécuteur des Chrétiens : « Qui es-tu? lui de-
manda le juge. — Je suis Chrétien catholique. » Et 1'en-
fant lui récita le Symbole et les autres choses qu'on lui
avait apprises au catéchisme. Cette naive profession de foi
irrita le tyran. Toutefois, modérant extérieurement sa
fureur, il fit venir la vertueuse mére du jeune héros, et,



262 CATECHISME

en sa présence, on fouetta ce petit enfant avec tant de
cruauté, qu'il fut bientdt tout en sang. Un si horrible spec-
tacle fit couler les larmes des yeux de tous les specta-
teurs.

Pendant qu’on déchirait son corps, cet enfant de béné-
diction confessait Jésus-Christ, & qui sa digne mére offrait
le sacrifice de son fils, avec une constance que les Paiens
admiraient. Le petit martyr, regardant avec tendresse sa
pieuse mére, lui dit : « J'ai bien soif. » Elle lui répondit :
« Mon fils, encore un peu de patience, vous arriverez bien-
a tot 3 la fontaine de vie, et Jésus-Christ vous donnera a
« boire d'une eau vive qui vous désaltérera pour toujours. »
Outré de coléere en voyant la fermeté héroique de 1'enfant
et de la mere, Asclépiades ordonna qu'on tranchit la
téte a ce jeune athlete qu'il n’avait pu vaincre. Sa mere
le prit entre ses bras et lui donna un dernier baiser qui fut
aussi religieux que tendre, et, en le rendant au bourreau,
elle dit ces paroles du prophete : Lamort de ses Saints est
précieuse devant le Seigneurt !

Ce n'est pas assez d’admirer le Symbole, il faut le
comprendre. Nous allons donc en expliquer les différents
articles. Et, d’abord, les vérités contenues dans le Sym-
bole sont appelées articles, d’aprés une comparaison sou-
vent employée par les Péres. De méme que les membres
du corps sont séparés et distingués par des articulations,
ainsi I'on a, avec beaucoup de justesse et de raison, donné
le nom d’articles aux vérités que nous devons croire, en
particulier et d’'une maniére distincte dans la confession
de la foi.

Je crots en Dieu, Pére tout-puissant, Créatewr du ciel

t Prudence.



DE PERSEVERANCE. 263

et de la terre. Ce que nous avons dit de I'ceuvre de la Créa-
tion, dans la premitre partie du Catéchisme, nous dis-
pense de nous étendre longuement sur cet article. En voici
le sens

Je crois. Croire n’est pas la méme chose que penser,
imaginer, concevoir une opinion. Croire, en cet endroit,
veut dire : Je tiens pour vrai, pour tellement certain ce
qui est contenu dans le Symbole, que je suis prét a le
signer de mon sang. Le mot croire est sous-entendu et
doit se placer par la pensée devant chaque article du Sym-
bole.

En Dieu, et non pas aux dieuz. Ce seul mot, par lequel
nous professons I'unité de Dieu, a pulvérisé I'idolatrie et
changé la face de I'univers. En Dieu; croire Dieu, c’est
croire ce qu’il enseigne; croire a Dieu, c’est croire qu'il
existe; mais croire en Dieu, c’est de plus se confier
pleinement en lui sans examen et sans doute, et tendre
3 lui comme au souverain bien, de toute la puissance
de son 4me !. Ce commencement du Symbole nous fait
connaitre 'excellence de la philosophie chrétienne, qui
nous éléve, dés’abord, 4 la plus haute de toutes les vérités,
pour nous faire, de 13, contempler toutes les autres. Elle
est bien différente de la philosophie du si¢cle, qui, sou-
tenue seulement par la lumiére naturelle, ne s'éleve que
peu & peu a 'aide des effets et des choses sensibles, et ne
parvient aprés de longs travaux a reconnaitre I'auteur de
tout ce qui existe. Cependant la connaissance que la foi
nous donne est beaucoup plus prompte, plus certaine et

1 De apostolis possumus dicere : Credimus Paulo, sed non credimus in
Paulum ; credimus Petro, sed non credimus in Petrum... Quid est ergo cre-
dere in Deum ? Credendo amare, credendo diligere, credendo in eum ire, ct
€jus membris incorporari. (8. Aug., In Joan., tract. xxix, n. 6.)



264 CATECHISME

plus pure que si elle venait des raisonnements de la science
humaine .

Pére. Nous donnons & Dieu le nom de Pére pour trois
raisons. La premiére, parce qu'il est le Pére de toutes les
créatures, non par nature ni par adoption, mais par créa-
tion, et que son pouvoir et sa providence admirable s'é<
tendent & tout. N'est-ce pas le Seigneur qut est votre Pére,
nous dit I'Ecriture, qui est votre Maitre, qui vous a faits
et tirés du néant ? Nest-ce pas lut qui est votre seul Pére? ?

La seconde, parce qu’il est Pere de tous les justes, non
par nature, mais par adoption. Nous n’avons pas recu
Uesprit de servitude, dit I'Apbtre, pour vivre dans la
crainte comme des esclaves, mais l'esprit d adoption des
enfants de Dieu, par lequel nous crions : Mon Pére, mon
Pére * ! Dieu, en effet, dit saint Jean, nous @ témoigné un
tel amour, que nous sommes appelés et nous sommes réel-
lement les enfants de Dieu. Que si nous sommes enfants,
nous sommes aussi héritiers ; héritiers de Dieu et cohéritiers
de Jésus-Christ, qui est le premier-né de plusieurs fréres, et

1 Necessarium est homini accipere per modum fidei non solum ea quee sunt
supra rationem, sed etiam ea que per rationem cognosci possunt : et hoe
propter tria. Primo quidem, ut citius homo ad veritatis divine cognitionem
porveniat ; scientia enim ad quam pertinet probare Deum esse et alia hujus
modi de Deo, ultimo hominibus addiscenda proponitur presuppositis multis
alils scientiis, Et sic nonnisi post multum tempus vitee su®e homo ad Del
cognitionem perveniret. Secundo, ut cognitio Dei sit communior : mult! enim
in studio scientie proficere non possunt ; vel propter hebetudinem ingenii,
vel propter alias occupationes et necessitates temporalis vite, vel etiam prop-
ter torporem addiscendi; qui omnino Del cognitione fraudaventur, nisi pro-
poneretur eis divina per modum fidei. Tertio, propter certitudinem. Ratio
enim humana in rebus divinis est multam deficiens, cujus signum est quia
pliilosophi, de rebus humanis naturali investigatione perscratantes, in multis
erravcrunt et aibi ipsis contraria senserunt. Ut ergo esset indubitata et certa
cognitio apud homines de Deo, oportuit quod divina eis per modum fide} tra-
derentur, quasi a Deo dicta qui mentiri non potest. (S. Thom., 2 2w g, 2,

&rt. 4. cor.)
® Deut., xxx11, G; Malach,, 11, 10, —® Rom., 1, 10,



DE PERSEVERANCE, 265

qui ne rougit pas de nous appeler ses fréres 3. La troisi¢me,
parce qu'il est le principe sans principe, et que, de toute
éternité, il engendre son Fils, le Verbe divin, par qui tout
a été fait.

Toutefois, lorsque nous disons que le Pére est la pre-
miére personne, il ne faut pas croire que nous reconnais-
sons dans la Trinité quelque chose de premier et de der-
nier, de plus grand et de plus petit. A Dieu ne plaise
qu’une pareille impiété entre dans 1'esprit des Fideles! La
Religion chrétienne enseigne que la méme éternité, la
méme puissance et la méme majesté conviennent aux trois
personnes ; qu’il n'y a entre elles aucune différence ni
aucune inégalité. Toute la distinction qu’'on connait en
elles vient de leurs propriétés respectives : le Pére n’est
point engendré, le Fils est engendré du Pére, le Saint-Es-
prit procéde de I'un et de 'autre. C’est ainsi que nous con-
fessons et adorons I'unité dans I’essence divine, la distinc-
tion dans les Personnes et 'égalité dans la Trinité.

Tout-puissant. Nous entendons par ce mot qu’il n’y a
rien, qu’il est impossible de rien imaginer, qui surpasse la
puissance de Dieu. Non-seulement il peut faire tout ce que
I'imagination peut concevoir de plus difficile, comme de
faire rentrer I'univers dans le néant, ou de créer en un ins-
tant plusieurs autres mondes; mais son pouvoir s'étend a
des choses infiniment plus relevées, dont la raison hu-
maine ne saurait méme soupgonner la possibilité. Néan-
moins, quoiqu'il soit tout-puissant, Dieu ne sourait ni
mentir, ni cesser d’étre, ni tromper, ni étre trompé, ni
pécher, ni rien ignorer; ce sont 14 des choses qui n’appar-
tiennent qu’aux étres imparfaits. Ainsi, tout en reconnais-
sant la toute-puissance de Dieu, nous croyons qu’il est par-

$ Joan., 1, 1 ; Rom., vur, 17; Heb., u, 11,



266 CATECHISME

faitement exempt de tout ce qui n'est pas en harmonie
avec sa nature infiniment parfaite.

Plagons ici une remarque importante. Ce n’est pas sans
des raisons trés-sages que le Symbole commence par nous
proposer la toute-puissance de Dieu, comme I'objet de no-
tre foi. Par la, les Apdtres ont voulu que nous n’eussions
aucune peine 2 croire ni les merveilles de la nature, ni les
merveilles de la grice, dont les articles suivants contien-
nent le récit abrégé. En effet, dés que nous croyons que
Dieu est tout-puissant, nous avouons par 13 méme qu’il a
la connaissance de toutes choses et que tout est soumis a sa
volonté. Dés lors, quoi que I'on nous propose i croire, si
grand, si élevé qu’il soit, la raison humaine y donnera sans
peine son assentiment. S’agit-il de bien & espérer? Jamais
la grandeur de la chose n’ébranlera la confiance de I'es-
prit; au contraire, nous sentirons nos désirs et nos espé-
rances s'affermir par cette pensée qu’il faut se rappeler
souvent: Rien n’est impossible & un Dieu tout-puissant.
Ayons donc soin de fortifier notre foi en la toute-puissance
de notre Pére, lorsque nous aurons a faire pour l'utilité
du prochain quelque chose de difficile ou que nous vou-
drons obtenir quelque chose par la priére.

Le Sauveur lui-méme, pour animer notre courage, nous
dit cette admirable parole : Si vous avez de la foi comme
un grain de sénevé, vous direz d cette montagne de passer
dun lieu @ un aulre, et elle y passera et rien ne vous sera
impossible!. Et, pour exciter notre confiance dans la priére,
il nous dit par la bouche de I'Apdtre saint Jacques : De-
mandes avec foi sans hésiter; car celui qui hésite est sem-
blable au flot de la mer qui est poussé par le vent de tous

1 Matth,, xviz, 19,



DE PERSEVERANCE. 267

les cbtés : que cet homme-l@ donc n'imagine pas qu'il rece-
vra quelque chose du Seigneur 1.

Les autres avantages de cette foi & la toute-puissance de
Dieu sont 4° d’écraser notre orgueil et de nous porter a
I'’humilité, en nous faisant sentir notre faiblesse. C’est ainsi
que, dansla Religion, tout, jusqu’a un mot, tend & gué-
rir 'homme des suites du péché et a le rendre conforme
au second Adam. 2° De nous faire craindre Dieu. Je vous
montrerai Celui que vous devez craindre, nous dit le Sau-
vaur; cratgnes Celui qui, aprés avoir tué le corps, peut
vous précipiter dans Tenfer ; en véritc, ye vous le dis, c'est
Celui-la qu'il faut craindre®. 3° De nous rappeler I'im-
mensité des bienfaits du Seigneur & notre égard. Quicon-
que pense & la toute-puissance de Dieu serait d’une trop
grande ingratitude s'il ne s'écriait souvent : Celui qui est
tout-puissant a fait pour moti de grandes choses ®.

Créateur. Ce mot signifie que Dieu a fait toutes choses
de rien et qu’il peut les anéantir. Les Anges, les hommes,
et méme les démons, peuvent bien faire et défaire certai-
nes choses; mais ils ne peuvent les faire sans quelque ma-
tiére préexistante, niles défaire, si ce n’est pourles réduire
A quelque autre chose. Ainsi I'architecte ne peut faire une
maison de rien, il lui faut des pierres, de la chaux, du
bois; ni la détruire de maniére & I'anéantir, mais simple-
ment la réduire en pierres et en poussiére. Dieu seul est
appelé créateur, et il I'est réellement, parce que lui seul
n’a pas besoin de matiére pour faire ses ouvrages.

Créateur. Ce mot ne désigne pas seulement le Pere, car
I'ccuvre de la Création est commune aux trois personnes
de la sainte et indivisible Trinité. En effet, si dans le

$ Juc., 1, 6. — 8 Luc.,au, 5. —31d. 1, 49,



268 CATECHISME

Symbole nous apprenons que le Pere a créé le Ciel et 1a
terre, nous lisons du Fils, dans I'Ecriture : Que toutes cho-
ses ont 616 faites par lui 1; et du Saint-Esprit : L'esprit du
Seigneur était porté sur les eaux 3. Les Cieux ont été ajfer-
mis par la parole du Seigneur, dit le Psalmiste, e¢ toute
leur beauté est U'effet du souffle de sa bouche?®.

Du Ciel et de la terre. Par ces mots on entend non-seu-
lement le Ciel et la terre, mais tout ce qu’ils renferment :
les minédraux, les végétaux, les animaux, I'homme, les
Anges, toutes les créatures visibles et invisibles. On se
contente de dire Créateur du Ciel et de la terre, parce que
le Ciel et la terre sont les deux principales parties du
monde : I'une supérieure, ol habitent les Anges ; I'autre
inférieure, oil habitent les hommes. Or, les Anges et les
hommes sont les plus nobles des créatures, auxquelles tou-
tes les autres obéissent et se rapportent, comme les Anges
et les hommes eux-mémes sont obligés d’obéir et de se
rapporter 4 Dieu.

Telle est I'explication simple et littérale du premier ar-
ticle de notre foi. Peut-étre ne vous doutez-vous pas de
tout ce qu’il renferme de profondeur. Eh bien ! cette lu-
mineuse parole : Un seul Dieu Créateur et conservateur de
tout l'univers, qui rayonne en téte du Symbole catholique,
est, dans le monde des esprits, ce que le soleil est dans le
monde des corps.

Nations de 'Europe, sachez-le bien, & ce premier dogme
vous étes redevables de vos lumiéres et de votre supério-
rité. Qui a dissipé, dites-moi, cette nuée de divinités absur-
des qui recevaient P'encens des Paiens dégradés, sur les
trente mille autels de la Rome des Césars ? Qui vous a

t Joan., 1,8, — 1 Gen., 1L, — 8 Psal, 1x.



DE PERSEVERANCE. 269

délivrées du dogme barbare de la fatalité, qui, courbant
les philosophes de la Grece et de 1'Italie sous le sceptre de
fer d’un aveugle destin, étouffait en eux le sentiment de
la liberté morale, et les condamnait ou & l'insensibilité
stoique ou aux horreurs du désespoir ?

Et vous, savants modernes, si fiers de vos découvertes,
dites-moi & votre tour qui a délivré la science de la na-
ture, des interminables cosmogonies de la Grece et de
I'Inde antiques ? Qui a mis fin a ces titonnements éternels
sur I'origine des choses, dans lesquels se consuma si long-
temps et si vainement le feu sacré du génie ? L’histoire &
la main, remontez la chaine des siécles, et vous verrez que
la science fut émancipée, le jour ot pour la premitre fois
retentit dans le monde le Symbole catholique. Son pre-
mier mot est le piédestal de la science de la nature, aussi
bien que de la science de Dieu. Et, pour que vous ne I'ou-
bliiez pas, souvenez-vous que le dernier siécle ne tomba
dans les erreurs qui vous font pitié, que pour avoir voulu
briser cette base nécessaire, ce point de départ de toutes
les investigations.

Et vous, hommes, qui que vous soyez, qui souffrez, qui
gémissez sur cette terre, que vous dirai-je ? A qui devez-
vous le dogme consolateur d'une Providence maternelle,
attentive & vos veeux et sensible a toutes vos infortunes ?
Qui a rétabli pour vous dans la langue humaine ce mot
si doux : espérance ? C’est encore le premier article du
Symbole catholique. Si vous en doutez, souvenez-vous des
peuples paiens de I'antiquité et voyez les peuplades ido-
litres des temps modernes. Qu'un concert unanime de
bénédictions s’éleve donc du milieu des peuples chrétiens,
vers le Dieu créateur et pére qui, se révélant 3 eux, daigna
leur procurer de si grands biens. Honneur au ceeur fidéle



270 CATECHISME

au Symbole catholique ; honte 4 ’homme qui en rougit ;
malheur & celui qui le dédaigne ; anathéme a celui qui
Pattaque.

Le second article du Symbole est ainsi congu : Et en
Jésus-Christ, son Fils unique notre Seigneur. Nous disons :
Je crois en Jésus-Christ, comme nous disons : Je crois en
Dieu le Pere ; parce que le Fils de Dieu, Jésus-Christ, est
Dieu comme le Pére. Ainsi, il ne faut pas nous contenter
de tenir pour certain ce que la foi nous enseigne sur Jésus-
Christ, il faut accompagner cette conviction des sentiments
de la piété. Il faut que notre cceur s’attache a Jésus-Christ,
se complaise en lui, réponde a I'amour qu’il nous a té-
moigné. De cette maniére, la foi, animée par la charité,
unira notre esprit a I'esprit du second Adam, nous fera
vivre de sa vie et participer aux fruits de sa Rédemption.

En Jésus-Christ. Le mol de Jésus veut dire Sauveur. Ce
n'est ni par hasard, ni par le jugement et la volonté des
hommes qu’il a été donné au Verbe fait chair ; mais par
I'ordre et la disposition de Dieu méme ; car I’Ange, en
annoncant 4 Marie qu’elle serait mere de Dieu, lui dit ces
paroles : Yoild que vous concevrez dans votre sein et que
vous enfanterez un Fils, et vous U'appellerez du nom de
Jésus 1.

A la vérité, plusieurs ont porté ce nom dans ’Ecriture,
parce qu'ils étaient les figures du véritable Sauveur ; mais
nul autre que Notre-Seigneur ne I'a vérifié dans toute son
étendue. C'est lui et lui seul qui a sauvé le monde du
péché, du démon et de la mort éternelle. Le nom de Jésus,
prononcé avec une foi vive, a la vertu de rendre inu
tiles tous les efforts des ennemis de notre salut. Souvent

t Lue,, 1, 31. — Sur le respect di au nom de Jésus, voir la Fete de la Cir-
concision, t. VIII,



DE PERSEVERANCE. i

il doit étre sur nos lévres et toujours dans notre cceur.

Le nom de Christ, ajouté a celui de Jésus, signifie oint
ou sacré. Chez les Hébreux, c’était une loi et une cou-
tume de consacrer, avec de 'huile sainte, les Rois, les Pré-
tres et les Prophetes. Voild pourquoi on les appelait les
christs, ou les oints du Seigneur. Cette consécration étaitle
symbole de la grace particulicre que Dieu leur commu-
niquait, pour exercer dignement leurs fouctions. Or, les
Prétres ont pour fonction de recommander le peuple a
Dieu par des prieres assidues, d’offrir des sacrifices et de
se rendre médiateurs entre Dieu et les hommes. Les Rois
sont chargés de gouverner les peuples, d’établir et de faire
observer les lois, de protéger la vie des innocents et de
punir les crimes des méchants.

Comme ces deux ministéres semblent représenter sur la
terre quelque chose de la majesté de Dieu, ceux que I'on
choisissait pour la royauté et le sacerdoce devaient étre
oints et sacrés par I'huile sainte !. La coutume fut aussi
de donner I'onction aux Prophetes, parce qu’ils étaient les
interpretes du Dieu immortel et ses ambassadeurs, char-
geés de corriger les meeurs et d’annoncer I'avenir. Or, nul
ne méritait mieux le nom de Christ que Notre-Seigneur.
Car il est tout a la fois Roi, Prétre et Prophete, et I'onc-
tion dont il est consacré n’est pas une simple participa-
tion de la grace divine, c’est la divinité méme qui habite
en lui.

D’abord, il est Roi, non-seulement comme Dieu, mais
comme homme revétu de notre nature. Cest sous cetie
qualité que son Pere le fit annoncer au monde : 1/ sera le
Roi éternel de la maison de Jacob, et son régne w'cura

1 Lev., vu1, 303 1l licg., 1, 13,



379 CATECHISME

point de fin *. Il lui a donné toute puissance au Ciel et sur
la terre, et le Sauveur lui-mémea brisé I'empire du dé-
mon, qui était I'idolitrie, sauvé les élus et fait la conquéte
du genre humain, en rachetant tous les hommes par 'ef-
fusion de son précieux sang. Qu’elles le veuillent ou ne le
veuillent pas, qu'elles le sachent ou qu’elles I'ignorent,
c’est encore lui qui régne sur les nations. Son régne est
spirituel et éternel; commencé sur la terre, il sera con-
sommé¢ dans le Ciel.

En second lieu, il est Prétre. 11 a offert un sacrifice au-
quel nul autre ne peut étre comparé; un sacrifice dont
tous ceux de 'ancienne Loi n’étaient que la figure, et il
continue Jde I'offrir chaque jour sur les autels du monde
entier. A proprement parler, Notre-Seigneur est le
seul Préfre, tous les autres ne sont que .ses représen-
tants et ses ministres. De plus, il est Prétre selon
Iordre de Melchisédech, comme I'avaient annoncé les
Prophétes, puisqu’il s’est offert une fois de ses propres
mains & Dieu son Pére, dans la dernitre Céne, sous les
symboles du pain et du vin, et qu'il s’offre encore tous
les jours de la méme maniére a I'autel par les mains des
Prétres.

En troisieme lieu, il est Prophete. Il avait regu de son
Pére la science de toutes choses. Tous ceux qui ont été
honorés du nom de Prophetes n'étaient que ses disciples,
envoyés devant lui pour annoncer Celui qui devait donner
aux hommes la véritable connaissance des mysiéres de
Dieu. De plus, il a exercé lui-méme la fonction de Pro-
pheéte. Il a montré en bien des circonstances qu’il connais-
sait parfaitement les plus secretes pensées de 'esprit et



DE PERSEVERANCE, 273

les sentiments les plus cachés du cceur. Il a prédit avec
certitude des ¢vénements qui se sont vérifiés A la lettre :
sa passion et ses principales circonstances, sa mort et son
genre de mort, la ruine de Jérusalem et du Temple.
Tous ces événements, exactement accomplis, sont le gage
de 'accomplissement de ceux qui ne le sont pas encore,
tels que son retour sur la terre & la fin des siecles,
pour juger tous les hommes et rendre a chacun selon ses
ceuvres.

Son Fils unique. Ces paroles nous apprennent que le
Pére tout-puissant, dont nous avons parlé dans le premier
article du Symbole, a un Fils vrai, un Fils par nature,
qui s’appelle Jésus-Christ, vrai Dieu comme son Pére qui
I'a engendré de toute éternité. Or, quand nous entendons
prononcer que Jésus est Fils de Dieu, gardons-nous de
nous représenter sa naissance d’'une maniére matérielle et
terrestre. Si nous voulons en avoir quelque idée, recou-
rons 4 la comparaison suivante : lorsqu’une personne se
regarde dans un miroir, aussitét elle produit une image
d’elle-méme si parfaitement semblable, qu'on ne peut
trouver aucune différence entre elle et la personne. En
effet, non-seulement elle lui est semblable dans les traits
et dans les couleurs, mais encore dans les attitudes et les
mouvements. Cette image si parfaitement semblable se
produit sans fatigue, sans intervalle de temps, sans ins-
trument, mais subitement et par un seul regard.

Ainsi, vous devez penser que Dieu, se contemplant lui-
méme avec I'eeil de l'intelligence dans le miroir de sa
divinité, produit une image parfaitement semblable & lui-
méme. Or, Dieu ayant donné a cette image la réalité
de tout son étre, ce que nous ne pouvons faire en nous re-

gardant dans un miroir, il en résulte que cette image est
1110 18



914 CATECHISME

vraiment Fils de Dieu, tandis que les images de nous-
mémes que nous produisons dans un miroir ne sont pas
nos enfants.

On voit par la comment le Fils de Dieu est Dieu comme
le Pére et un méme Dieu avec le Pére, puisqu'il a la méme
substance que le Pere. On voit encore que le Fils de Dieu
n’est pas plus jeune que le Pére, mais qu’il a toujours été,
aussi bien que le Pére, puisqu'il a été engendré par la
seule contemplation que Dieu fait de lui-méme, contem-
plation qui est éternelle comme lui 1.

Croyons donc d’une foi ferme et honorons avec une
piété profonde le mystere par lequel Dieu le Pere engendre
son Fils de toute éternité ; mystere qui, malgre toutes les
similitudes, reste au-dessus de la raison, et qui doit nous
ravir d’admiration comme le Prophete : Qui pourra,
s'écriait-il, raconter sa génération3? Croyons avec bon-
heur, et sur le témoignage de Dieu méme, que le Fils est
de méme nature que le Pére, qu'il a la méme puissance,
la méme sagesse, la méme éternité, suivant cette explica-
tion plus étendue du concile de Nicée : Et en Jésus-Christ
son Fils unique, né du Pére avant tous les siécles, Dieu
de Dieu, lumiére de lumiére, vrai Dieu de vrai Dieu,
engendré et non créé, consubstantiel au Pére, par qui
toutes choses ont été faites.

Jésus-Christ est appelé Fils unique de Dieu, parce qu'il
est le seul vrai fils de Dieu par nature. Nous sommes en-
fants de Dieu: mais ce n’est que par adoption, c'est-a-dire
par V'élection de Dieu et par grice, tandis que Jésus-
Christ est vrai Fils de Dieu par nature, et il est le seul qui
le soit ainsi.

3 Builar,, Dotlr. crist., p. 22. — % Isa., L, 3.



DE PERSEVERANCE. 273

Notre Seigneur. Jésus-Christ est notre Seigneur ou no-
tre Maitre : 1° en tant que Dieu, parce qu'il nous a créés
et qu’il nous conserve ; 2° en tant qu’homme, parce qu'il
nous a rachetés, et rachetés a grand prix, et que son Pére
lui a donné toute puissance au Ciel et sur la terre; 3° en
tant qu'Homme-Dieu. Cette union admirable de la nature
divine et de la nature humaine en une seule personne
le rendrait notre Maitre, lors méme qu'il ne fat point mort
pour nous, puisqu'il est par 1a Maitre souverain de toutes
les créatures en général, et spécialement des fidéles qui
lui sont unis comme les membres a leur chef, comme
les enfants a leur pére, comme les disciples a leur maitre;
car c'est de Jésus-Christ que nous avons pris notre nom
de Chrétiens. Nous nous sommes rangés sous ses lois au
jour de notre baptéme, et nous lui avons juré une éter-
nelle fidélité.

Ainsi, nous appartenons a Jésus-Christ bien plus qu'un
serviteur, qu'un esclave n’appartient a son maitre, un
enfant a son pére. Toutefois, ce Seigneur si puissant nous
traite avec tant de charité, qu'il daigne nous donner, non
pas le nom d’esclaves, mais les doux noms de fréres et
d’amis. Voila une des raisons les plus justes, et je ne sais
méme s'il y en a de plus justes, pour nous engager a le
reconnaitre, & le respecter et a ’honorer comme notre
Seigneur.

Les deux premiers articles du Symbole nous appren-
nent que nous venons de Dieu et que nous appartenons a
Dieu d'une maniére toute spéciale. A quelle haute vertu,
ce seul mot bien compris n’est-il pas capable de nous
élever! Un empereur romain avait un cerf magnifique
qu’on était venu i bout d’apprivoiser. Objet des caresses et
de l'affection de son maitre, ce bel animal était nourri au



276 CATECHISME
palais, et y revenait tous les jours aprés avoir visité les
foréts voisines. Craignant que, dans les courses qu'il fai-
sait au dehors, quelqu’un ne le poursuivit ou ne le blessat,
Yempereur fit graver, sur un collier d’'or qu'on lui mit,
ces paroles : Ne me touchez pas, jappartiens d César.
Nous venons de Dieu, nous appartenons & Dieu, nous
sommes le bien de Dieu, il nous a marqués de son
sceau. Notre 4me et ses facultés, notre corps et ses organes,
portent’empreinte dela Divinité; en un mot, sur notre éire
tout entier brille cette inscription sacrée : Ne me touches
pas, jappartiens @ Dieu. Sachons la respecter dans les
autres et la faire respecter en nous-mémes, en ne nous
laissant ni séduire par les mauvais exemples, ni entrainer
par les passions, ni réduire en servitude par l'esprit de

malice, qui est I'ennemi de Dieu et notre grand en-
nemi.

Comment dire maintenant les avantages que le monde
doit au second article du Symbole? En ne les considérant
que sous le rapport intellectuel, il faudrait des volumes en-
tiers pour les exprimer. C’est 4 la foi & ce second article,
c’est-a~dire a la révélation que Dieu nous a faite de Jésus-
Christ, que les sociétés chrétiennes doivent leurs notions si
justes sur Dieu, sur I’homme, sur le monde, sur les rap-
ports des supérieurs et des inférieurs. En effet, Jésus-Christ
est le dernier mot de la science de Dieu, de la science de
Thomme, delascience dela société et dela science du monde.
Ces seuls mots : Jésus-Christ ou le Fils de Dieu fait homme
pour sauver le genre humain nous en disent plus sur I'in-
finie justice, sur I'infinie miséricorde, sur linfinie sa-
gesse de Dieu, sur 'immense dignité¢ de 'ime humaine,
sar 'immensité du mal, sur la dégradation et la réhabili-
tation des créatures, que tous les Prophetes anciens, que



DE PERSEVERANCE. oT1

toutes les traditions des peuples et que tous les livres des
philosophes.

Jésus-Christ ! mais c’est le sublime résumé de Ihis-
toire du monde. Les quarante siecles qui précédent sa
venue conduisent 2 lui et tous les siécles qui la suivent
se rapportent encore a lui, ¢ *est-3-dire & la formation de
son corps mystique, qui est PEglise. A cela, sont coor-
donnés tous les événements. Tous les peuples avec leurs
révolutions gravitent vers ce centre unique, comme tous
les astres vers le soleil. Qui ne sait pas cela ne com-
prendra jamais rien & Ihistoire, je dis & I'histoire pro-
fane. Mais aussi, avec cette donnée si simple et si haute,
tout s'explique, le génic s’agrandit et se féconde, chaque
peuple, chaque événement, se voit dans sa destinée, et se
classe suivant I'importance qu’il a dans le plan général.

Ne nous étonnons plus d’entendre le grand Apbtre, si
profondément instruit de toutes choses, s’écrier avec un
saint enthousiasme : Pour moi, je me glorifie de ne rien sa-
voir que Jésus et Jésus crucifié!. Je ne m’étonne plus d’en~
tendre un des plus beaux génies, et peut-étre la plus
Jorte téte qui ait jamais paru sur la terre, saint Thomas,
avouer hautement : Qu’s/ avait puisé toute sa science au
pied de son crucifiz.

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur qui a éclairé notre esprit
des vives et stires lumiéres de la foi. De combien d’erreurs
il nous a guéris ; de combien de désordres il nous a re~

11 Core, 11,2, *



278 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

tirés, en nous apprenant i vous connaiire, & nous con-
naitre nous-mémes et les créatures! Faites-nous la grice
de bien profiter de tant de lumiéres, car on demandera
beaucoup & celui & qui on aura beaucoup donné.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu ; et, en témoignage de cet amour, j'écouterai
avec atlention les instructions du Catéchisme.




XIX¢ LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAXN,
PAR LA FOI (suiTs).

Troisitme article du Symbole, — Mystire de I'Incarnation, — Divinité, hu-
manité de Notre-Seigneur : avantage social de cet article, — Quatritme
article da Symbole. — Mystire de la mort et passion. — Actes de Pilate.
— Témoignage de saint Justin, de Tertullien, d’Eustbe de CGésarée ; avan-
tage social de cet article. — Cinquidme article dn Symbole. — Résurrec-
tion : avantage social de cet article, — Trait d’histoire.

Le troisitme article du Symbole est renfermé dans ces
mots : Qui a été concu du Saint-Esprit, est né de la Vierge
Marie. 11 nous enseigne trois grandes vérités.

La premiere, que le Verbe, la seconde personne de la
sainte Trinité, le Fils unique de Dieu de toute éternité, a
été fait dans le temps Fils de Marie; en sorte que la méme
personne divine, demeurant Dieu, comme elle I'était de
toute éternité, est devenue homme, ce qu’elle n’'était pas
auparavant. C'est ainsi que I'apbtre saint Jean a expliqué
ce mystére profond, dont il avait puisé la connaissance
dans le cceur méme du Sauveur. Aprés avoir déclaré la
nature du Verbe par ces paroles : Au commencement était
le Verbe et le Verbe était en Dieu, et le Verbe était Dieu, il
termine par les suivantes : Et le Verbe s'est fait chair, et i
a habité parmi nous 1. De 13, le nom si parfaitement juste
d'incarnation, donné a ce mystere par les docteurs de
I'Eglise, et notamment par les Péres du premier concile
de Nicée, dans leur Symbole : Et incarnatus est de Spi-
ritu sancto ex Maria Virgine. Ajoutons qu’il convenait au

$ Joan., 1, 24.



980 CATECHISME

Fils de s’incarner, afin que toutes choses, au Ciel et sur
la terre, fussent restaurées par Celui par qui elles avaient
éi¢ faites au commencement.

Qui a été concu du Saint-Esprit. Ces mots expriment la
maniére nouvelle et miraculeuse dont s'accomplit I'incar-
nation. Le Saint-Esprit, qui est la troisieme personne de
la sainte Trinité, et un méme Dieu avec le Pere et le Fils,
forma, par sa puissance infinie, du sang trés-pur de la
sainte Vierge, le corps admirablement parfait d’un petit
enfant dans le sein de Marie. Au méme instant, il créa
une ame trés-noble, qu'il unit au corps de ce petit en-
fant. Le Verbe divin unit I'une et I'autre a sa divinité, en
sorte qu’en un clin d’ceil Jésus-Christ fut Dieu parfait et
homme parfait ; et la trés-sainte Vierge, vraiment et pro-
prement la meére d’'un Dieu-homme, puisqu'au méme
moment elle congut un Homme-Dieun, dont le corps était
formé de sa propre substance.

Quant au Saint-Esprit, il ne peut étre appelé le Pere
de Notre-Seigneur parce que, pour étre ptre, il ne suffit
pas de faire une chose, il faut 1a faire de sa propre sub-
stance. Ainsi, nous ne disons pas que le magon est peére
de la maison qu'il batit, parce qu’il la fait avec de la
pierre, du bois, etc., et non de sa propre chair. Or, le
Saint-Esprit a fait, il est vrai, le corps du Fils de Dieu :
mais il I'a fait de la chair et du sang de Marie, et non de
sa propre substance & lui-méme. Voild pourquoi Notre-
Seigneur n’est pas fils du Saint-Esprit. En tant que Dieu,
il est Fils de Dieu le Pére, de qui il tient sa divinité, et, en
tant qu’homme, Fils de Marie, de qui il tient sa chair.

En disant que le Fils de Dieu a été concu par la vertu
du Saint-Esprit, ce n’est pas a dire que cette personne
de la sainte Trinité ait seule concouru & lincarnation.



DE PERSEVERANCE. 281

Quoique le Fils seul ait pris la nature humaine, cepen-
dant les trois personnes divines ont eu part & ce mys-
tére. C'est en effet une régle dans la foi chrétienne que
tout est commun aux trois personnes, dans les choses
que Dieu fait hors de lui, sans que I'une fasse plus que
I'autre, ou que l'une agisse sans l'autre. Or,le mystere
de I'Incarnation est de ce genre.

Néanmoins, c'est un usage dans I'Ecriture d’attribuer,
a une personne en particulier, des choses qui sont com-
munes également aux trois personnes. Au Pere, par exem-
ple, le souverain domaine de toutes choses ; au Fils, la
sagesse ; au Saint-Esprit I'amour. Si donc I’Ecriture at-
tribue spécialement au Saint-Esprit, I'euvre de I'Incar-
nation, c’est d’abord que ce mystére supréme est la
manifestation * de 'amour singulier et infini de Dieu
envers les hommes. C’est ensuite que toute souillure ou
corruption est bannie de ce mystére, dans lequel tout est
saint, et le Saint-Esprit qui I'opére, et Marie qui demeure
intacte, et 'enfant qui est exempt de toute tache 3.

Mais si les trois personnes divines ont concouru a I'In-
carnation, comment se fait-il que le Fils seul se soit
incarné ? La comparaison suivante employée par les théo-
logiens donne une idée de ce mystére. Lorsqu'un prince se
revét de la pourpre royale et que deux autres 'aident a se
vétir, trois personnes concourent a I'habillement, et pour-
tant un seul demeure vétu. De méme ici les trois person-
nes divines ont contribué a I'Incarnation, et le Fils seul
g'est revétu de la nature humaine 3.

VCatéch. du Concile de Trente, t. 1, p. 89, n, 90, ¢t notre Traité du
Saint-Esprit, t. 1.

2 Nat. Aletand., De Symb., cui.

8 Bellar., Doltr. crist., xx1x ; Nat. Alexand., De Sy1:b., cuai,



282 CATECHISME

La seconde vérité qui nous est enseignée par le troi-
sieme article du Symbole, c'est que le Verbe éternel, en
prenant la nature humaine, I'a unie 2 la nature divine en
une seule et méme personne. D'ot1 il résulte : 1° que dans
cette union admirable, les deux natures onmi conservé
chacune ses opérations et ses propriétés, sans que la gloire
de la divinité détruisit [ humanité, dit saint Léon, ni que
lélévation de I’humanité abaissdt la divinité. 2° Que No-
tre-Seigneur Jésus-Christ est Dieu parfait, puisque toute
la divinité est en Iui ; et en méme temps homme parfait,
puisqu’il a un corps et une dme comme nous, et qu'il
nous est semblable en tout, excepté qu’il est sans péché.

3° Que, puisqu’il y a en Jésus-Christ deux natures, il y
a aussi deux volontés : la volonté divine et la volonté hu-
maine ; mais enire ces deux volontés il n’y a jamais op-
position. La volonté humaine étant parfaite dans le
nouvel Adam, elle veut toujours, quoique trés-librement,
ce que veut la volonté divine. Néanmoins, comme nous
I'avons déja dit,il n'y a en Jésus-Christ qu'une seule
personne, qui est la personne divine. La nature divine et
la nature humaine sont en Jésus-Christ une seule per-
sonne, & peu prés comme 1'dme et le corps sont dans nous
un seul bomme 1.

Est né de la Vierge Marie. La froisiéme vérité, c’est la
maternité divine et la virginité perpétuelle de Marie.

1. La maternité divine. Concevoir et enfanter consti-
tuent la maternité. Or, Marie a cong¢u dans son chaste sein
Notre-Seigneur, Fils unique de Dieu, vrai Dieu et vrai
homme, réunissant dans la personne du Verbe la nature
divine et la nature humaine. Elle a, comme toutes les

1 Sicut anima rationalis et caro unus est homo : ita Deus ot homo unus
est Christus. Symbol. S. Athan,



DE PERSEVERANCE. 283

méres, formé son corps de sa substance et de son sang
virginal, elle I'a porté neuf mois ; de plus elle I'a enfanté.
Marie est donc véritablement et dans toute la propriété
de Dexpression, mere de Dieu. Mére de Dieu, non pas
qu’elle ait enfanté la divinité, ce qui est trop absurde pour
s'étre jamais présenté & l'esprit d’aucun Chrétien ; non
pas encore qu'elle soit meére seulement de la chair de
I'Homme-Dieu, pas plus qu’on ne dit que les autres méres
ne sont méres que du corps de leurs enfants, bien qu’elles
n’engendrent pas leur dme; car elles congoivent et enfan-
tent un homme composé d’'un corps et d'une 4dme 1.

Ainsi la sainte Vierge est vraiment mére de Dieu, parce
qu'elle a congu et enfanté un Homme-Dieu, c’est-a-dire
un homme véritable, formé de sa substance et uni person-
nellement 3 la divinité. Tel est I'enseignement formel de
I'Ecriture. Vous concevrez dans votre sein, dit 'Archange
4 Marie, et vous enfanterez un Fils, et vaus lui donnerez le
nom de Jésus. Il sera grand, et il sera appelé le Fils du
Trés-Haut. C'est pourquot ce qui nattra de vous sera le
saint par excellence, le Fils de Dieu ®. Instruite par le
Saint-Esprit du mystére de I'Incarnation, sainte Elisabeth
s'écrie en voyant Marie : D'ow me vient ce bonheur que la
mére de mon Seigneur vienne me visiter * ? Résumant tous
ces témoignages et d’autres encore, saint Paul dit dans
son langage énergique : Le Fils de Dieu a éié fait de la
substance de la femme?®.

Telle a toujours été, telle est encorela foi du monde ca-

* Nec solius carnis mater est, sed hominis Dei, sicut alias matres solins
corporis genitrices nemo recte dixerit, quamvis animam non pariaut ¢ concis
plunt enim et pariunt hominem anima coporeque constantem. (5. Cyrill.,
Epist. ad monach.)

2 Luc, 1, 2. —3]1d., u. — % 4d Galat.



284 CATECHISME

tholique solennellement définie au concile d’Ephese, tenu
en 434, contre I'impie Nestorius. « Si quelqu’un, dit I'au-~
guste assemblée, ose nier que Notre-Seigneur est vrai
Dieu et vrai homme, et par conséquent que la sainte
Vierge est mere de Dieu, qu'il soit anathéme ! ! » Jamais
anathéme ne fut mieux mérité. Nier la maternité divine
de Marie, c’est nier 'unité de personne en Notre-Seigneur
Jésus-Christ; c’est saper le Christianisme par le fonde-
ment, car c’est détruire la Rédemption humaine.

Quant aux raisons pour lesquelles le Fils de Dieu a
voulu naitre d'une femine, les Péres et les théologiens en
assignent deux principales : la premiére, afin de réhabi-
liter I'un et I'autre sexe, et montrer qu'il était venu pour
le salut de tous les deux; la seconde, parce qu’il conve-
nait que la femme, qui avait été I'auteur du mal, devint
I'auteur du bien 2.

2. La virginité perpétuelle de Marie. I1 est de foi catho~
lique et apostolique que l'auguste Mére de Dieu est la
vierge par excellence, qu’elle a toujours été vierge avant,
pendant et aprés son divin enfantement. L’Ecriture et les
Péeres sont unanimes sur ce point3.

Qu'une vierge congoive sans perdre sa virginité, ce
mystere est sans doute au-dessus de la raison et des lois
de la nature; mais Dieu ne peut-il donc rien faire qui soit
au-dessus de notre faible raison, au-dessus des lois de la
nature qu'il a lui-méme éfablies! Ne disons-nous pas au
commencement du Symbole : Je crots en Dieu tout-puis-

1 8§i quis non confitetur Emmanuelem verum Deum esse, et ob id sanctam
Virginem Deiparam, genuit enim illa incarnatum Dei Verbum secundum car-
nem, anathema sit. — Voyez Canisius, De Maria Deip., lib. Ifl,c. xix ; Nat.
Alexaad., Dz Symb., p. 162, et tous les théologiens,

2 S, Ang, De divers. quest., n3 S. Th.,p. 3, q. 31, art. 4, corp,

3 Nai. Alexand , De Sym)b.



DE PERSEVERANCE. 283

sant? Toutefois la création du monde nous fournit un
exemple qui facilite la croyance de ce mystére.

Daprés les lois ordinaires de la nature, la terre ne pro-
duit pas le blé si elle n’est d’abord labourée, ensemencde,
arrosée par la pluieet réchauffée par le soleil. Néanmoins,
a Yorigine des choses, lorsque le blé fut produit pour la
premiére fois, la terre n’avait ét¢ ni labourée, ni ense-
mencce, ni arrosée, ni réchauffée, elle était compléte-
ment vierge & sa maniére. Eh bien! au seul commande-
ment du Dieu tout-puissant et par la vertu de ce Dieu
créateur, elle produisit subitement le blé¢ et les autres
plantes. De méme le sein virginal de Marie, sans aucun
concours des lois ordinaires, au seul commandement de
Dieu, par l'opération du Saint-Esprit, produisit le prc-
cieux froment du corps animé du Fils de Dieu 1.

De méme qu’une vierge enfante sans perdre sa virginité,
c'est un autre mystere semblable au premier, mais qui
n'est pas moins possible a la toute-puissance de Dieu. La
nature elle-méme nous offre aussi des exemples, qui for-
cent notre raison & s'incliner devant I'enseignement de la
foi. Ne voyons-nous pas tous les jours les rayons du soleil
traverser la substance solide du verre sans le briser ni I'en-
dommager?

Ainsi, mais d’une maniére infiniment plus incompré-
hensible, Notre-Seigneur naquit de sa divine Mére, sans
nuire aucunement i sa virginité. Pourquoi refuser le pou-
voir d’opérer ce miracle & Celui qui, plus tard, sortit de
son tombeau sans en rompre le sceau, qui entra, les por-
tes fermées, dans lelieu ol étaient ses Disciples ? Contes-
ter & Dieu la toute-puissance et nier ce que nous ne com-

€ Bellar., Dotir. crist., xxvi,



386 CATECNISME

prenons pas, c'est pour la raison le dernier terme de la
honte, parce que c’est le signe le plus caractéristique de
P'extréme faiblesse 1,

C’est donc avec la plus grande vérité que nous procla-
mons, avec la plus complite certitude que nous croyons en
Marie une virginité perpétuelle, et une intégrité parfaite
dans la conception et dans I'enfantement de son divin
Fils. Telle estla foi constante de I'univers, exprimée avant
I’événement chez les Juifs, par le Prophéte Isaie annoncant
que le divin Emmanuel, le Dieu-homme, naftrait d'une
meére toujours vierge; chez les Paiens eux-mémes, par le
respect profond, universel pour la virginité, et par cette
tradition gravée sur une pierre druidique récemment dé-
couverte : Les Druides d la Vierge qui doit enfanter, Vir-
gini parituree Druides ; et aprés I'événement, proclamée
par tous les docteurs et par tous les conciles, qui n’ont pas
manqué de faire remarquer, en outre, la nécessité de cette
virginité perpétuelle dans la mére du Fils de Dieu?3.

Quant au nom de Marie, qui signifie tout a la fois
dame, reine, illuminatrice, il doit, comme les qualités de
P'auguste Vierge, exciter en nous tous les sentiments du
respect le plus profond, joints a une confiance filiale.
C’est pour nous qu’elle est Marie, notre mére et notre mo-
déle. En effet, de méme que Notre-Seigneur est le second
Adam, de méme Marie est la seconde Eve. II avait été dit
3 Eve : Vous enfanterez dans la douleur 3. Marie, affran-

* Nous parlons ailleurs du lieu, du temps, de I’heure et des circonstances
du divin enfantement de Marie.

® Nova nativitate genitus est, conceptus a virgine, natus ex virgine, sme pa-
terne carnis concupiscentia, sine maternse integritatis injuria : quia faturum
homioum Salvatorem talis ortus decebat, qui et in se haberet humans sub-
stantiz naturam, et humaos carnis inquinamenta nesciret. (S. Leo, Serm. 1

De Nativ. ; Nat. Alexand., De Symb.).
$Gen., i, 16,



DE PERSEVERANCE. 2817

chie de cette loi, enfante le Verbe incarné, sans douleur
et sans peine.

Comme le second Adam s’est uni 4 la nature humaine,
comme il est né d'une maniere toute surnaturelle, il faut
aussi, pour nous unir a lui et participer a sa Rédemption,
que nous naissions, non du sang et de la chair, mais de
Dieu; que nous vivions, en conséquence, comme des créa-
tures nouvclles animées d’un esprit nouveau !. Tel est le
moyen que nous avons de retracer en nous-mémes quel-
que image de }a virginité sans tache de Marie et de la nais-
sance toute sainte du Fils de Dieu.

Cette pensée nous conduit a parler des avantages so-
ciaux du troisitme article du symbole. Une conception
sainte, un Dieu enfant, une Mére Vierge; dans ces trois
dogmes proposés, il y a dix-huit siécles, a la foi de I'uni-
vers, se trouve le germe fécond de la réhabilitation de la
famille, et, par elle, de la societé.

Une conception sainte a laquelle 'homme charnel et gros-
sier n’a aucune part. Voila l'idée modele qui a changé
toutes les idées sur les rapports et les devoirs des époux.
C'est & elle qu'est due la sainteté du mariage chrétien, les
meeurs angéliques des familles et leur bonheur pendant
la longue durée des siecles de foi. En voulez-vous la
preuve? Lisez I'histoire des peuples anciens; pour eux,
qu’'était-ce que le mariage? Quel respect, quelle sainteté,
quelle frayeur religieuse présidaient a 'accomplissement
des obligations sacrées des époux ? Regardez ensuite ce
qui se passe aujourd’hui chez les peuples, assis encore
dans les ombres de la mort, et méme sous vos yeux, dans
les sociétés et les familles ou I'influence de la vérité

i Joan., 1, 13; Rom., vi, }.



238 CATECHISME

chrétienne diminue. 11 est donc vrai, le dogme de la
conception toute spirituelle d’'un Dieu fait homme et mo-
déle de 'homme, proposé a la foi de l'univers, a tout
ennobli dans la famille, parce qu'il a contribué i tout
sanctifier.

Un Dieu enfant. Dites-nous ce qu’était I'enfant chez les
nations paiennes de I'antiquité ; ce qu'il est encore chez
les peuples idolatres des temps actuels, et méme ce qu’il
redevient dans les sociétés et les familles, ol le dogme
chrétien perd son influence. Dites-nous cela, et vous ver-
rez ce que le monde doit a cette seconde partie du troi-
si¢tme article de notre Symbole. Ol ! oui, un Dieu fait en-
fant, un Dieu disant : Malheur i celui qui attente i la vie,
aYinnocence, a la liberté du moindre de ces petits qui sont
mes fréres; ce Dieu a sauvé 'enfance. C’est lui, et lui seul,
qui a fait disparaitre le droit brutal de tuer I'enfant, de
I'exposer, de le vendre, de le briler, d’en faire un engrais.

Une meére vierge. A ces trois mots la femme doit sa ré-
habilitation. Devenus un dogme de foi, ils ont tout
changé a son égard : D'histoire est encore 12 pour le prou-
ver. Qu’était la femme dans le Paganisme ancien? Qu’est-
elle encore dans le Paganisme moderne ? Qui I'a tirée de la
servitude et de I'abjection; qui 'empéche d'y retomber ?
Le dogme catholique : car voyez ce qu’elle redevient dans
les sociétés et les familles qui perdent le Christianisme.

Lors donc que ces mots, est né de la Vierge Marie, re-
tentirent dans le monde, il y a dix-huit siécles, 'homme
étonné changea d'idées et de sentiments & I'égard de la
femme. A I'Eve ancienne, source de tout mal, succédait
une Eve nouvelle, source de tout bien. Or, voyant com-
bien Dieu honorait la femme dans Marie, combien la
femme était sainte dans Marie, combien la femme avait été



DE PERSEVERANCE. 280

utile au genre humain dans Marie, I'homme commenga &
respecter la femme. Elle cessa d’étre une esclave, une
béte de charge, pour devenir la noble compague de
I'homme, environnée d’affection et d’égards. A son tour
la femme, émancipée par le Christianisme, a retrouvé sa
dignité morale, ef fait profiter la sensibilité de son cceur,
Pactivité et toutes les ressources de son esprit, au bien de
I'homme et de la société tout entiere, et le monde a été
transformé.

Voila cependant le miracle produit par ces quelques
mots du Symbole catholique, a été congu du Saint-Esprit,
est né de la Vierge Marie. O hommes! jusques 3 quand
aurez-vous un cceur pour ne point aimer, et un esprit
pour ne pas comprendre ?

Le quatriéme article du Symbole est ainsi congu : Qui
a souffert sous Ponce-Pilate, a été crucifié, est mort, a été
enseveli. 11 nous enscigne que le Fils de Dieu, Notre-
Seigneur Jésus-Christ, aprés avoir conversé parmi les
hommesenviron trente-trois ans, fut injustement condamné
a mort par Ponce-Pilate, 4 la demande des Juifs, et cloué
sur une croix ol il mourut: puis, aprés sa mort, hono-
rablement enseveli par quelques-uns de ses Disciples.
Rien n’est plus nécessaire que la connaissance de ces véri-
tés. Elles sont la base et la consommation de notre salut,
la fin de toutes les figures, de toutes les prophéties et de
tous les sacrifices; le terme de la sagesse, de la miséri-
corde et de la toute-puissance de Dieu.

Pénétrons avec un respect mélé de frayeur dans les pro-
fondeurs de ce mystere. 4° Quel est celui qui a souffert?
Clest le Fils de Dieu lui-méme, fait homme pour 'amour
de nous. Les Apdtres mentionnentles souffrances de Notre-

Seigneur, aussitét aprés avoir parlé de sa naissance, parce
1, 19



250 CATECHISME

qae Notre-Seigneur est né pour souffrir, et qu'il a toujours
souffert non-seulement les privations, les peines et les fati-
gues de son enfance, de sa vie cachée et de sa vie publique,
mais encore les douleurs de sa Passion, dont 'image était
sans cesse devant ses yeux!. Il a souffert toutes sortes de
douleurs, et au plus haut degré, dans son esprit et dans
son 4me. Il n’a pas souffert en tant que Dieu, parce que
Dieu, étant infiniment parfait, ne peut pas souffrir; mais
en Notre-Seigneur, la divinité donnait aux souffrances de
I’humanité une valeur infinie.

2° Comment a-t-il souffert? il a souffert librement;
car Dieu pouvait, sans blesser aucune de ses perfections,
laisser I’homme dans son péché?; il pouvait encore le
racheter par mille autres moyens, tels que I'Incarnation
seule, ou une larme, une priére, une goutte du sang ado-
rable de son Fils, puisque chacune de ces choses, étant
d’un prix infini, suffisait et au dela pour satisfaire a la jus-
tice divine; enfin, Notre-Seigneur a souffert librement,
en ce sens que c’est lui-méme qui a donné i ses ennemis le
pouvoir de le faire souffrir; autrement ils n’auraient rien
pu contre sa personne.

Ainsi, toutes ces paroles de I'Ecriture : Il faut que le
Fils de 'homme soit crucifié; il faut quele Fils deI’'homme
souffre beaucoup; il fallait que le Christ souffrit pour
entrer dans sa gloire, n’expriment qu'une nécessité morale.
Cela veut dire que, supposé le conseil de Dieu, qui avait
choisi les souffrances de Notre-Seigneur, comme le re-
méde le plus convenable & nos maux et comme le moyen
le plus prepre pour nous racheter, il a falla que Notre-

1 Dolor meus in conspectu meo semper, (Ps, XXXVII,)
* Quis tibi imputabit si pericrint omnes nationes terr® ? (Sap., xu, 12.)



DE PERSEVERANCE. 201

Seigneur souffrit les tourments de la passion et la mort
comme il I'a fait.

3° 11 a souffert par amour. En poussant jusqu'a I'excts
les douleurs et les ignominies, il a voulu nous montrer la
grandeur du péché, la sévérité de la justice divine, le prix
de notre ame, et par conséquent l'immensité de son
amour, afin d’obtenir le nétre, et de nous rendre heureux
dans le temps et dans I'éternité!.

4&° Pourquoi a-t-il souffert? Notre-Seigneur a souffert
pour réparer la gloire de son Pére, expier le péché, rache-
ter ’homme et lui servir de modele. Charité envers Dieu;
et envers nous douceur, patience, humilité, amour des
ennemis, piété filiale, obéissance : pas une vertu dont il
ne nous ait donné 'exemple dans sa Passion, et pas un titre
qu'il n’ait acquis & notre reconnaissance.

5¢ Pour qui a-t-il souffert? Il a souffert pour tous les
hommes sans exception; a tous sans exception il a mérité
les grices nécessaires pour opérer leur salut. Mais, si
Notre-Seigneur a satisfait pour tous les hommes, s'il leur a
mérité le salut, d’ol1 vient qu’un si grand nombre se per-
dent, et que nous sommes tous obligés de faire pénitence?
Sans doute, Notre-Seigneur a satisfait pour tous les hom-
mes, il leur a obtenu a tous les moyens de se sauver;
mais il faut que cette satisfaction soit appliquée a chacun
de nous?®. Elle ne peut I'étre que par la foi, par les sacre-
ments, parles bonnes ceuvres, et en particulier par la péni-
tence. Faire pénitence et pratiquer de bonnes ceuvres est
donc une nécessité absolue. C’est pour ne pas remplir cette
condition qu'un grand nombre se damnent.

1 8. Th., 1, p, q. 46, art. G, corp.

3 Etsi Christus pro omnibus mortuus sit, non omnes tamen mortis ejus

beneficium recipiunt ; sed ji duntaxat quibus meritum Passionis ejus commu-
nicatur, (Conc. Trid., sess. vi, c. 1)



292 CATECHISME

En effet, ou ils ne veulent pas avoir la foi, comme les
Juifs, les Mahométans, les hérétiques; ou ils ne veulent
pas recevoir les sacrements, se confesser, communier,
comme les indifférents ; ou ils ne veulent pas faire péni-
tence de leurs péchés et se résoudre & vivre conformément
ala loi de Dieu, comme les mauvais chrétiens. Un exem-
ple va expliquer clairement cette vérité.

Un homme s’est donné beaucoup de peines, et, par ses
sueurset par ses fatigues, il a gagné assezd’argent pourpayer
toutes les dettes des habitants d’une ville. Il a mis tous ses
trésorsdans une banque, avec ordre deles donner i icus ceux
qui présenteraient un mandat de sa part. Sans contredit,
cet homme aurait, de son cdté, satisfait & toutes les dettes
des habitants. Pourtant, il pourrait se faire que plusieurs
restassent chargés de leurs dettes, parce qu’ils ne voudraient
point, soit par orgueil, soit par paresse ou pour toute au~-
tre raison, aller chercher un mandat et le présenter a la
banque *.

6° Sous qui a-t-il souffert? Il a souffert sous Ponce-Pi-
late. Ce n’est pas sans une raison tres-sage que les Apo-
tres ont nommé, dans cet article, le gouverneur romain qui
condamna le Sauveur a mourir. D'une part, ils ont donné
une preuve éclatante que Notre-Seigneur était bien le
Messie, puisqu’il était mort au moment oti, suivant la
prophétie de Jacob, lesceptre avait quitté la tribu de Juda;
d’autre part, ils ont prouvé leur sincérité et la certitude
de ce grand événement.

§'ils en avaient imposé, ils fournissaient eux-mémes &
tout le monde le moyen de les convaincre d'imposture.
Pour cela, il aurait suffi de prouver que Ponce-Pilat,

s bellar., Doftr, crist., Xaav



DE PERSEVERANCE, 203

gouverneur de la Judée, n’avait point fait mourir I'homme
nommé Jésus de Nazareth. La chose elt été trés-facile,
puisqu’on conservait 3 Rome, dans les archives du Sénat,
la relation de tous les événements qui arrivaient dans les
différentes provinces de 'Empire. C’est méme a cette rela-
tion de Pilate que les premiers Apologistes de la Religion
renvoyaient les Paiens, pour les éclairer et les con-
vaincre.

Aussi la mort du Sauveur, arrivée sous Ponce-Pilate,
est un fait tellement certain que Tacite, en parlant de I'in-
cendie de Rome, sous Néron, affirme positivement que cet
empereur en accusa les Chrétiens, ainsi appelés & cause
du Christ qui avait été mis a mort sous le régne de Tibére,
pendant que Ponce-Pilate gouvernait la Judée *. Les pre-
miers ennemis de la Religion chrétienne n’ont jamais
révoqué ce fait en doute : preuve évidente qu’ils le re-
gardaient comme incontestable, puisque, étant plus rap-
prochés des temps et des lieux, ils avaient tous les moyens
d’en montrer la fausseté.

Mais nous avons d’autres preuves de la mort de Notre-
Seigneur sous Ponce-Pilate. 1l était d’'usage dans I'empire
romain, comme il I'est encore aujourd’hui dans tous les
royaumes du monde, que les gouverneurs des provinces
envoyassent & I'empereur une relation de ce qui arrivait
de remarquable dans leur département, afin que le prince
et le Sénat fussent informés de tout 3. Or, Pilate, obéis-
sant a la loi de ’Empire, écrivit & Tibére tout ce qui s'é-
tait passé au sujet de Jésus de Nazareth. Sa lettre fut dé-

$ Annal., lib. XV,

2 C’est la remarque d’Eustbe de Césarde dans son Hist. eccl,, lib, 11, ¢, 11,
Cette remarque est justifiée par les faits. Ainsi nous voyons que Pline lc Jeure
éerivit 8 Trajan ce qu'il avait fait en Asie contre les Chrétiens, etc.



294 CATECHISME

posée dans les archives du Sénat romain, comme Ie prou-
vent les témoignages que nous allons rapporter.
4° Saint Justin, martyr, qui vivait cent ans aprés la
mort de Notre-Seigneur, cite les paroles suivantes des ac-
tes envoyés de Palestine par Pilate 3 Tibére : « On attacha
Jésus a la Croix avec des clous aux pieds et aux mains, et,
aprés l'avoir crucifié, ceux qui I'avaient mis en croix
jouerent ses habits aux dés et les partagérent entre eux...
C’est ce que vous pourrez aisément connaitre par les actes
qui ont été écrits sous Ponce-Pilate... Les Prophétes ont
marqué distinctement que le Christ guérirait toutes sortes
de maladies et qu’il ressusciterait les morts, etvous pou-
vez vous convaincre que Jésus I'a fait, par la lecture des
actes qui en ont été écrits sous Ponce-Pilate 1. »
2° Tertullien, qui vivait cinquante ans apres saint Justin,
rapporte en abrégé la vie, les miracles, la passion, la con-
damnation, la mort, la résurrection de Notre-Seigneur,
puisilconcluten cestermes : « Pilate, déja en quelque sorte
chrétien dans sa conscience, écrivit tout cela, touchant le
Christ, a Tibére alors empereur. Dés lors les empereurs au-
raient cru en Jésus-Christ, si les Césars n’avaient pas été les
esclaves du siecle, ou si des Chrétiens avaient pu étre des
Césars 3. Quoi qu'il en soit, lorsque Tibére, sous le régne
duquel le nom de Chrétiens se répandit dans le monde, eut
appris de la Palestine les faits qui prouvaient la divinité du
Christ, il proposa au Sénat de le mettre au rang des dieux,
et lui-mémelui accorda son suffrage. Le Sénat, ne I'approu-
vant pas, rejeta sa demande. L'empereur persista daas
son sentiment et menaga de son courroux ceux qui accu-

1 Just,, dpo’., u, pro Christian., p. 76, 54.
8 Apol., c. ML



DE PERSEVERANCE, 293

seraient les Chrétiens !. » Puis, en parlant des miracles
arrivés a la mort de Notre-Seigneur, il ajoute : « Vous en
avez la relation dans vos archives 2. »

3° Eustbe de Césarée, célebre historien de I'Eglise, qui
vivait au troisiéme siécle, s'exprime ainsi : « La résur-
rection miraculeuse et I'ascension de Jésus-Christ étant
devenus célebres, comme c¢’était une ancienne coutume
que les gouverneurs de province envoyassent & l'em-
pereur la relation de tout ce qui arrivait de nouveau dans
leur gouvernement, afin qu’il ne se passit rien dont il ne
fat bien informé, Ponce- Pilate fit savoir a Tibtre la résur-
rection du Sauveur, qui était connue de tout le monde
dans la Palestine. Il lui marqua aussi qu’il avait appris
que Jésus avait fait plusieurs miracles, et que, depuis sa
résurrection, il était déja reconnu de plusieurs pour un
Dieu.

« Tibére, ayant appris ces choses, en parla au Sénat et
proposa de mettre Jésus-Christ au rang des dieux. Le
Sénat s’y opposa, sous prétexte qu'il y avait une an-
cienne loi qui défendait de recevoir personne au rang des
dieux, sinon par un décret du Sénat; mais la vraie raison
de ce refus est que la Religion chrétienne, étant divine,
ne devait pas étre établie par l'autorité des hommes. Le
Sénat ayant donc rejeté cette proposition, 'empereur ne
laissa pas de persister dans son sentiment, et il n’entreprit
rien contre la doctrine de Jésus-Christ 2. »

Voila ce que disaient aux Paiens ces grands Apologistes
dela Religion. S'ils avaient forcé ce témoignage de Pilate,
auraient-ils oséle donner en preuve aux philosophes paiens?

1 Apol. ¢. v. — On trouvera sur ce fait important des détails trés-curieax
dans notre ouvrage les Trois Rome, — * Ib,, c. xx1. — 8 Eustbe, Hist. eccl.,
liv. 11, c. 1,



206 CATECHISME

auraient-ils osé, comme fit saint Justin, martyr, défier les
Paiens 4 disputer avec lui publiquement sur la Religion
chrétienne, en présence méme du Sénat romain, en pre-
nant pour base unique les actes de Pilate? ou bien les
Paiens auraient-ils refusé le défi, s’ils avaient pu triom-
pher en découvrant la fausseté de ces actes? Non, ils répon-
dirent comme répondent les tyrans de tous les si¢cles, en
envoyant les défenseurs du Christianisme & la mort. C'est
assez nous étendre sur un fait, que personne ne saurait
contester; il est temps de revenir & notre explication.

Qui @ été cruci fié. Notre-Seigneur fut attaché a la croix,
les pieds et les mains percés de quatre gros clous . 11 a
choisi le supplice de la croix pour plusieurs raisons, éga~
lement dignes de sa sagesse et de son amour. En voici
quelques-unes : pour accomplir les figures et les pro-
phéties touchant la mort du Messie, comme celle du
serpent d’airain ; pour que la mort, qui était entrée
dans le monde par la manducation du fruit de I'arbre
défendu, en fit chassée par Notre-Seigneur, divin fruit
de Y'arbre de la croix ; pour que sa mort fit d'une no-
toriété incontestable, et par conséquent sa résurrection,
base de notre foi; pour que la satisfaction offerte & Dieu
fat plus abondante et notre reconnaissance plus vive, at-
tendu que le supplice de la croix était le plus cruel et le
plus ignominieux.

Qui es¢t mort. Ces mots expriment un fait que nous con-
naissons tous, c'est-a-dire la séparation de I'dime et du
corps ; mais non la séparation de la divinité qui resta
toujours unie, méme aprés la mort, au corps et a I'dme
de Notre-Seigneur. La mort du Sauveur eut lieu pour

1 Yoyez Sandini, Hust. fumiliw suc.w@yc xv,



DE PERSEVERANCE. 297

accomplir les prophéties et pour consommer I'ccuvre de
notre rédemption.

Qui @ été enseveli. Notre-Seigneur fut enveloppé d'un
suaire avec des aromates, suivant la coutume des Juifs,
religieusement observée par les premiers Chrétiens, sur-
tout a I'égard des martyrst. Il fut déposé dans un sé-
pulcre neuf, taillé dans le roc, ol personne n’avait jamais
¢été mis, afin de bien constater la vérité de la résurrection.
Du reste, le corps de Notre-Seigneur n’éprouva aucune
atteinte de la corruption.

Admirons maintenant la prodigieuse influence du qua-
tritme article du Symbole sur le monde entier. Puisse
notre reconnaissance étre proportionnée aux bienfaits !
Un Dieu souffrant et mourant sur une croix pour tous les
hommes, et, i son heure supréme, pardonnant a ses bour-
reaux et priant pour eux : voila le dogme éternellement
bienfaisant qui a changé tous les rapports des hommes
avec Dieu et des hommes entre eusx.

La, est la confiance en Dieu, I'espoir fondé du pardon,
1a paix de la conscience, la consolation des malheureux,
pendant la vie et surtout 2 la mort. La, est la charte des
nations chrétiennes, la grande loi de la charité univer-
selle, loi écrite avec le sang d’un Dieu, confirmée par sa
mort et rendue possible parl'onction dela croix. L’homme
a cru a un Dieu, mort pour I'amour de tous les hommes;
ctle droit des gens a été changé ; et ’étranger n’a plus été
un ennemi, et le prisonnier une victime dévouée & I'es-
clavage ou 4 la mort ; et la devise atroce : Malheur auz
vaincus, a cessé d'épouvanter les nations ; car la guerre ne
s'est plus faite pour avoir du butin et des esclaves : elle
g'est umanisée.

1 Yoyez notre Hisloiredes Catacombes, p. 50-100,



908 CATECHISME

Un Dieu mort pour I'homme ; et les rois ont eu un mo-
dele sublime de dévouement & leurs peuples ; et les peu-
ples, un exemple sublime d'obéissance aux rois; et les
sociétés chrétiennes, fondées sur l'esprit de mutuel sa-
crifice, ont produit des miracles de dévouement, comme
elles ont été des miracles de force par leur durée.

Un Dieu mort pour I'homme; et la haine, et la ven-
geance, et les atroces machinations de la rancune sont de-
venues des crimes, de vertus qu'elles étaient chez les
Paiens de I'antiquité, et d'actes honorables qu’elles sont
encore chez les nations idolatres de nos jours, aussi bien
que chez les hommes qui ont perdu le sens catholique.

Le cinquitme article du Symbole est exprimé en ces
termes : Qui est descendu auz enfers et le troisiéme jour
est ressuscité des morts.

Le Sauveur n’interrompit pas un instant I'ceuvre de la
Rédemption, pour laquelie il était venu sur la terre. A
peine fut-il expiré, c’est-a-dire & peine son dme fut-elle
séparée de son corps, qu'il fit sentir, dans J'empire de la
mort, la vertu de son sang réparateur.

Est descendu. Par ces paroles, nous faisons profession
de croire que, Notre-Seigneur Jésus-Christ étant mort, et
son corps étant enseveli dans le tombeau, son dme sainte
alla visiter les dmes des justes qui avaient vécu avant sa
venue. Quoique, pendant ce temps-la, I'dme du Sauveur
fat réellement séparée de son corps, la divinité ne fut ja-
mais, comme nous 'avons déja dit, séparée ni de son
corps ni de son ame.

Aux enfers. Le nom d’enfer a dans cet article quatre
significations. Il désigne : 1° cette prison noire et obscure
o les dmes des réprouvés sont tourmentées jour et nuit
avec les démons, par un feu qui ne s'éteint jamais. Ce



DE PERSEVERANCE. 299

lien, qui est I'Enfer proprement dit, s'appelle encore
Géhenne et Abime. 2° Le lieu ou les dmes des justes souf-
frent pendant un certain temps, pour étre entiérement
purifiées avant que I'entrée leursoit ouverte dans la céleste
patrie, ot rien de souillé ne saurail pénétrer jamais ; ce
lieu s’appelle le Purgatoire. 3° Le lieu ol se trouvent les
dmes des petits enfants morts sans le baptéme, qui ne
souffrent pas la peine du feu, mais seulement la privation
du bonheur éternel !. 4° Le lieu ol étaient regues les
dmes des Patriarches, des Prophétes et des autres Saints,
morts avant la venue de Notre-Seigneur. Ce lieu s’appelle
vulgairement les Limbes, et dans I'Ecriture il est nommé
le sein & Abraham.

LA, entraient au sortir de ce monde les 4mes des justes,
si elles étaient exemples de toute souillure ; ou bien elles
allaient se purifier par le feu du Purgatoire, comme au-
jourd’hui encore celles a qui il reste quelques dettes a payer
pour leurs péchés. Elles n’étaient pas dans le Ciel, parce
qu’il était fermé au genre humain depuis le péché du pre-
mier Adam, et que le second Adam devait y entrer le pre-
mier pour nous en ouvrir les portes. Les dmes justes qui
étaient dans les Limbes étaient exemptes de douleurs.
Elles jouissaient d’un repos tranquille, consolées et sou-
tenues par l'espérance de leur rédemption ; mais elles
étaient privées du souverain bonheur, la vision intuitive
de Dieu.

Ce fut auprés de ces dmes prédestinées que le Sauveur
descendit pour leur annoncer I'Evangile, c'est-i-dire leur
rédemption et celle du monde entier 3. Ce fut leur prison

t Bellar., Dottr crist., xxvr.
8 Deus conditor ac redemptor noster claustra inferni penetrans, electoram
ezinde animas eduxit ; nos illo ire non patitur, unde jam alics descendendo



300 CATECHISME

dont il brisa les portes et les verroux. Depuis ce moment
les Limbes ont cessé d’exister; car, le Ciel nous ayant éié

hiberavit, Hi vero qui ante ejns adventum in hunc mundum venerunt, quan-
tamlibet justiti@ viriutem haberent, e corporibus educti in siou ccelestis
patri@ statim recipi nullo modo poterant ; quia nondum ille venerat qui
inferni claustra sna descensione solveret et justorum animas in perpetua jam
sede collocaret. (Greg. Magn., lib. XIII, Moral. in Job, ¢. xLIL)

Omnia etenim traxit qui de electis suis apud inferos nullum reliquit. Omnia
sbatulit, utique electa; neque enim infldeles quosque et pro suis criminibus
#ternis suppliclis deditos, ad veniam Dominus resurgendo reparavit; sed illos
exinferni clauatris rapuit, quos suos in fide et actibus recognovit. Unde etiam
recte per Osee diclt : Ero mors fua, o mors ; ero morsus tuus, inferne. (Id.,
Homil, xxut in Evang.)

In ultimo per novissimum omnes, qui ab initio Discipull, emundati et
abluti qus sunt mortis, in vitam venient Dei... Sicut Jeremias ait : Rememo-
ratus est Dominus sanctus Israel mortuorum suorum, qui predormierunt in
terra defossionis, et descendit ad eos, uti evangelizaret eis salutare suum
ad salvandum eos... Passio ejus expergefactio est dormientivm Discipulo-
rum, propter quos et descendit in inferlora terrss, (Iren., lib. 1V, udv. Her.,
¢. xxi.)

Preedicavit Dominus iis quoque qui erant apud inferos... si qui sunt collo-
cati apud inferos, ipsi sunt qui divinam audierunt virtutem et vocem; nam
quis sans mentis, et justorum et peccatorum animas esse existimaverit in
una condemnatione injustitiz, maculam inurens Providentiz ? Quid vero ? an
non significant Dominum annuntiasse Evangelium, et iis (I Pefr., m, 19 et 20%,
qui perierant in diluvio, vel potius vincti fuerant, et iis qui in premsidio conti-
nebantur et custodia ?... Dominns nulla alia de causa descendit ad inferos,
guam ut annuntiaret Evangelium... Aniina ergo Chrieti animabus preedicavit
Evangelium. (Clem. Alex., Strom., lib. VI, p. 631.)

Ob id porro deificata anima ad inferos descendit, nt quemadmodum his
qui in terra versabantur, justiti@ Sol ortus erat, ita etiam {llis qui subtus
terram In tenebris et umbra mortis sedehant, flluceret. Ac sicut iis qui in
terra erant, pacem, captivis remlsslonem, ceeais visum evangelizaverat, atque
iilis quidem qui crediderant salutis auctor exstiterat; incredulos autem infi-
delitatis arguerat ; sic etiam iis qui in inferno erant : ut Ipsi omne genu flec-
teretur, ceelestium, terresirium el infernorum. (Phil., n, 10.) Hoc pacto,
solutis illis qui ab omni @vo tenebantur, ipse rursus a morte ad vitam rediit,
viam nobis ad resurrectionem sternens. (Joan, Damasc., lib, 1ll, de Fide
orthod., ¢. xxix ; Id., Aug., lib. XX, de Civ. Dei; Id., Tertull., de Anima,
¢. Lv; Id,, Justinus, in dial, cum Tryphone Judewo ; Id., Athanas., in Mud ¢
Omnia mihi traditasunt, p. 105; Id., Cyril. Hieros., Catech., 1v; Id., Greg.
Nyssenus, oral, 1, in Christi resurrectione ; Id., Ambros., de Incarnat. Do-
mini, ¢ v,0, 40, et omnes sancti Patres.)



DE PERSEVERANCE. 301

ouvert par Notre-Seigneur, il est de foi que les dmes par-
faitement purifies y sont portces sans délai. La présence
du Sauveur répandit une joie infinie dans ces dmes sain-
tes et les fit jouir de I'essentielle béatitude, qui est la vi-
gion de Dieu. Alors se vérifia cette promesse faite au bon
Larron : Aujourd hui méme vous serez avec moi dans le
Paradis *. Le jour de son ascension, le Sauveur conduisit
au Ciel avec lui cette multitude d’ames, glorieuses pré-
mices du genre humain, nobles dépouilles enlevées a la
mort. Ainsi, non-seulement les justes qui sont venus au
monde aprés 'avénement de Jésus-Christ, mais ceux qui
I'ont précédé depuis Adam, et ceux qui doivent venir en-
core jusqu'a la fin des siccles, ont tous été sauvés par le
mérite de sa Passion. Voila pourquoi, avant sa mortet sa
résurrection, le Ciel n’a été ouvert 3 personne.

Dans toutes les autres parties des enfers, le Sauveur se
montra encore, comme vainqueur, épouvantant les dé-
mons; comme juge supréme, menagant les réprouvés;
comme libérateur, consolant les 4mes du Purgatoire. C’est
ainsi qu'un monarque descend quelquefois dans les pri-
sons pour les visiter et faire grice a qui lui plait 2. Tels
sont les motifs de la descente de Notre-Seigneur aux en-
fers. Et maintenant qui n’admirera la bonté infinie de Dieu
envers les hommes et I'étendue de la Rédemption? qui
ne sera pas étonné de voir le Fils de Dieu, aprés avoir
souffert pour nous une mort douloureuse, pénétrer encore
aux plus basses parties de la terre, pour en arracher des
dmes qui lui étaient chéres et les conduire avec lm dans
leciel?

Le troisiéme jour il est ressuscité. Comme Notre-Scigueur

8 Luc., xxiu8, 44. — 2 Bellar., Doltr. crist



302 CATECHISME

avait vécu parmi les vivants trente-trois ans et quelques
mois, il voulut rester parmi les morts trente-trois heures
au moins : une heure pour un an. Dans le fait, le Sauveur
mourut le vendredi et il ressuscita le dimanche au matin;
¢e qui donne un intervalle d’environ trente-trois a trente-
cing heures. Ensuite, il voulait rester trois jours dans le
tombeau, afin de vérifier la figure de Jonas et d’accomplir
la prophétie qu'ilavait faite Jui-méme 1. Il n’est donc pas
resté trois jours pleins dans le tombeau.

Cependant, pour dire avec vérité qu’il a été trois jours
dans le sépulcre et le troisitme jour il est ressuscité, il
suffit qu’il y ait ét¢ un jour entier, et pendant une partie
du jour précédent et du jour suivant. Enfin, pour prouver
qu’il était Dieu, le Sauveur ne voulut pas différer sa résur-
rection jusqu’'a la fin des si¢cles. Comme pour montrer
qu’il était homme et qu'il était réellement mort, il ne res-
suscita pas immédiatement aprés avoir expiré, mais le
troisieme jour : cet intervalle de temps étant suffisant
pour prouver qu’il était véritablement mort.

Il est ressuscité. En sortant victorieux du tombeau,
Notre-Seigneur a joui de toutes les qualités que nous par-
tageons nous-mémes, si nous avons le bonheur de mourir
saintement. Son corps a été impassible, agile, subtil, lu-
mineux. Néanmoins il a voulu conserver les cicatrices de
ses plaies, comme nous le voyons dans I'histoire de I'A-
potre saint Thomas. Or, il I'a voulu, pour garder éternel-
lement les marques de son friomphe; pour prouver a ses
Disciples que c’était vraiment lui qui était ressuscité ; pour
obtenir plus efficacement de son Pére ce qu'il demande,
cn lui rappelant le cruel genre de mort qu'il a souffert;
pour montrer aux hommes a quel prix il les a rachetés;

1 Joan., I



DE PERSEVERANCE. 303

enfin, pour faire voir aux réprouvés, le jour du jugement,
et la grandeur de leur ingratitude et la justice de leur
condamnation.

H est ressuscité. Nous avons prouvé ailleurs sa résurrec-
tion. Quant aux causes quila rendaient nécessaire, en voici
quelques-unes. Il fallait que Notre-Seigneur ressuscitat,
afin que son corps, qui avait éié sujet a tant de souffran-
ces, devint participant du bonheur et de la gloire éter-
nelle ; que, sa divinité clairement établie, notre foi devint a
jamais inébranlable et que I'espérance de ressusciter nous-
mémes acquit une force capable de nous consoler dans
toutes nos peines ; de nous faire accepter tous les sacrifices
et pratiquer toutes les vertus, méme les plus cotiteuses a la
nature.

Il est ressuscité des morts. Quand on dit que Notre-
Seigneur est ressuscité, il ne faut pas seulement entendre
qu’il est sorti d’entre les morts, commne il est arrivé a plu-
sieurs ; mais qu’il est ressuscité par sa propre puissance, ce
qui ne peut convenir qu'a lui seul. En effet, la divinité
n'ayant été séparée ni du corps de Jésus-Christ dans le
tombeau, ni de son dme lorsqu’elle descendit aux enfers,
une vertu divine se trouvait dans son corps et dans son
dme. 11 suit, de 13, que le corps pouvait étre réuni a I'ame,
que I'dme pouvait retourner au corps et que Jésus-Christ
pouvait revivre et ressusciter d’entre les morts, par sa
propre vertu.

En ressuscitant de la sorte, le Sauveur accomplissait en
sa personne, jusqu'au sein méme du tombeau, une pro-
phétie qui regardait le Messie. David avait prédit : C'est sa
drotte, c’est son bras-saint, c’est-a-dire sa toule puissance,
qut I'a sauvé!. Sinous disons quelquefois que Jésus-Christ

1 P3. xcvil, Lo



3us CATECHISME

a été ressuscité par le Pére, cela a rapport & son humanits,
comme on doit rapporter 4 sa divinité, qu’il est ressuscité
par sa propre vertu £,

Ici, se présentent plusieurs remarques d’une grande
importance. La premidre, que la résurrection de Notre-
Seigneur a été une résurrection parfaite, qui 6te toute né-
cessité de mourir, en donnant une vie immorteile.. Notre-
Seigneur est le premier qui soit ressuscité de la sorte.
D'oir vient que I'Ecriture P'appelle le premier-né d’entre
les morts . De la encore, ce mot de ’Apdtre : Le Christ
ressuscité des morts ne meurt plus ; la mort n’aura plus
d empire sur lui .

La seconde, que la résurrection du Sauveur a été le
principe de la résurrection de tous les hommes, ce qui en
fait une résurrection tout a fait a part. La mort est venue
par un homme, dit I'Apdtre, et la résurrection des morts
par un homme. De méme que tous meurent en Adam, ainsi
tous sont rendus d la vie en Jésus-Christ *.

La troisieme, que la résurrection du second Adam avance
admirablement I'ceuvre de notre rédemption. En mou-
rant, le Sauveur nous avait délivrés de nos péchés; mais,
en ressuscitant, il nous a rendu tous les biens que le péché
nous avait fait perdre. Afin qu’il ne manquat rien au salut
des hommes, il était nécessaire que le Christ ressuscitit,
comme il avait été nécessaire qu’il mourit. Voulons-nous
participer & sa résurrection? Unissons-nous & ce nouvel
Adam comme nous avons été unis au premier ; croyons

! Quamvis autem in Scripturis interdum legamus Chiistum Dominum a
Patre suscitatum esse; hoc ad eum ut ad hominem referendum est; quemad-
modum illa rarsus ad eumdem ut Deum spectant quibus significatur dum
sua virtute resurrexisse. (Gatech. Concil. Trid,, ). 1)

2 4poc,, 1. — 3 Rom , v1,9. ~* 1 Cor,, xv, 20.



DE PERSEVERANCE. 305
en lui, aimons-le, vivons saints comme lui sur la terre,
pour vivre glorieux dans le Ciel.

A Yexplication du cinquitme article du symbole, faisons
succéder quelques réflexions sur les lumiéres et les avan-
tages qu’il procure a la société. La descente de Jésus-
Christ aux enfers, c’est-a-dire 'universalité de sa rédemp-
tion, suivie de sa résurrection d’entre les morts : telles
sont les deux vérités fondamentales, dont le cinquiéme
article du Symbole a enrichi le monde.

La premiére nous dit que tous les hommes, depuis ['o-
rigine jusqu'a la consommation des siécles, sont enfants
de Dieu; qu'a ce titre ils sont chers a son ceur; quele
sang divin a coulé pour effacer leurs souillures et leur ou-
vrir les portes de la cité des élus. Est-ce 13 proclamer
magnifiquement la loi de la fraternité universelle ? Est-ce
1 dire efficacement a tous les hommes et a tous les peu-
ples : Sous tel climat que vous habitiez, quelle que soit la
race & laquelle vous appartenez, aimez-vous, puisque
Dieu vous a tant aimés ? Publier ainsi la grande loi de la
charité, montrer notre maiire et notre modéle l'accom-
plissant le premier dans toute son étendue, n’est-ce pas
1a un vif rayon de lumiére, une réponse sans réplique aux
objections de I'égoisme, un immense bienfait social?

Et puis ces mots, es¢t descendu aux enfers, en nous ré-
vélant I'universalité de la rédemption de Jésus-Christ, ne
sont-ils pas la preuve que ce divin Sauveurest bien le Désiré
des nations, 'attente et le libérateur de tout ce qui avait
péri? Or, n'est-ce rien d’affermir notre foi en lui ? N'est-
ce pas sur la foi en Jésus-Christ, que repose tout I'édifice
social chez les peuples modernes?

La seconde vérité contenue dans le cinquitme article

du Symbole, est ressuscité le troisiéme jour, confirme en-
1L 20



306 CATECHISME

core, par un fait aussi certain que I'existence du soleil, la
foi de I'univers & la divinité de Notre-Seigneur. Cet ar-
ticle nous montre que Jésus-Christ est bien le Messie
promis au genre humain, puisqu’il accomplit en sa per-
sonne les caractéres et les faits annoncés du futur Messies
Ainsi, dilater la charité, affermir la foi : tels sont les prin-
cipaux avantages que le cinquitme article du Symbole
procure i la société.

Pour en faire comprendre toute 'étendue, il suffit de de-
mander de quoi vivent les sociétés, sinon de foi et d’a-
mour? Rois el peuples, riches et pauvres, tombez donc &
genoux devant les vérités du Symbole catholique, source
de toute foi et de toute charité, par conséquent principe de
toutes les actions nobles, généreuses et vraiment sociales.
Souffrir, mourir, délivrer les &mes des anciens justes,
ressusciter pour affermir notre foi : voila une partie des
travaux auxquels le Fils de Dieu s’est dévoué, afin de
nous témoigner son amour. Se peut-il qu’il y ait des
hommes qui ne l'aiment pas? Que dis-je, des hommes
qui rougissent de lui? Le trait suivant nous fera sentir
toute I'indignité de leur conduite.

Un poéte fameux du dernier si¢cle devait le jour 3 un
honnéte artisan. Au prix de ses sueurs, de ses privations
et de ses veilles prolongées, ce tendre ptre avait donné
son fils une éducation distinguée. A tant de bontés, le
jeane homme répondit par un travail soutenu. De bril-
lants succes vinrent bientét couronner ses efforts et révéler
son talent : une piéce de vers surtout lui valut des applau-
dissements universels. Jaloux d’en connaitre 'auteur, un
seigneur de la cour pria le jeune poéie de venir réciter ses
vers dans une réunion, composée de ce qu'il y avait de
plus distingué dans la capitale. La proposition était trop



DE PERSEVERANCE. 307

flatteuse pour étre refusée. A I'insu de son fils, le pére sol-
licita et obtint la faveur d’étre admis.

Avec une grande assurance, le jeune poéte commence
sa récitation : des applaudissements viennent bientdt 1'in~
terrompre. 11 continue, et des couronnes lui pleuvent sur
Ia téte. 11 acheve, et le noble seigneur qui I'avait invité
s'avance, et, en témoignage de son contentement, I'em-
brasse en présence de toute cette illustre assemblée. Au
méme instant, on voit venir, du fond de la salle, un vieil-
lard & cheveux blancs, couvert des vétements d’une hon-
néte indigence; les yeux mouillés de pleurs, et les bras
ouverts, il veut aussi embrasser le jeune lauréat. Celui~ci
détourne la téte et refuse de le reconnaitre, et ce vieillard
c’était... son pere !!! Une explosion de cris d’indignation
part de toutes les parties de la salle, et toutes les bouches
répetent ces paroles flétrissantes : Fils ingrat I... enfant
dénaturél...

Fils ingrat, enfant dénaturé: voila, dites-vous, les seuls
noms qui conviennent au fils qui rougit de son pere;
quel nom mérite, je vous prie, celui qui rougit de son
Dieu?

PRIERE.

0 mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
nous avoir envoyé un Sauveur qui nous a enseigné tous
les moyens de nous unir a lui, afin de participer aux mé-
rites de sa Rédemption. Je crois en lui, je I'aime, je veux
Yimiter ici-bas, afin de lui devenir semblable dans le
Ciel.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour 'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, Jene rougirai
jamais de ma Religion.



XXe LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM,
PAR LA FOI (suiTE). — DU PURGATOIRE.

Exposé de la croyance ecatholique. — Preuves de cette croyance. — L’Ancien
Testament, — Le Nouveau Testament. — Tradition de ’Eglise. — Tradition
des sectes sdpardes. — Tradition des Palens. — La raison. — Avantage
socjal de ce dogme. — Motifs de prier pour les morts. — La gloire de Dieu.
= La charité, — La justice, — Notre intérét personnel.

Dans la legon précédente, nous avons vu que le Purga-
toire est le lieu o1 les 4&mes des Justes, sorties de ce monde
sans avoir suffisamment satisfait & la justice divine pour
leurs fautes, achévent de les expier avant d’étre admises a
jouir du bonheur éternel; car il est de foi que rien de
souillé ne saurait entrer dans le Ciel. Le dogme du Pur-
gatoire est une des plus consolantes vérités de la Religion.
Pour s’unir au second Adam, notre esprit doit la croire
comme toutes celles qu’il nous a révélées. Nous sommes
naturellement portés a 'admettre. Il est si doux de penser
que la mort ne brise point les liens qui nous unissent a
nos fréres, et que nous pouvons encore leur étre utiles
apres qu'ils ont quitté la viel Aussi les preuves que nous
allons donner n’ont pas pour but de vaincre notre répu-
gnance a croire cette vérité, mais d’affermir et de consoler
notre foi en montrant qu’elle est bien fondée.

Commengons par exposer ce que nous devons croire sur
le Purgatoire.

L'Kglise catholique, assemblée au concile de Trente,
nous enseigne a ce sujel quatre vérités. La premiére,
qu’apres la rémission de la coulpe du péché et de la peine



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 309

éternelle, obtenue de Dieudans le sacrement de Pénitence,
il reste encore, ordinairement parlant, une peine tempo-
relle 3 subir. La seconde, que, quand on n’y a pas satisfait
en ce monde, on peut et on doit la subir aprés la mort
dans le Purgatoire. La troisiéme, que les pritres et les
bonnes ceuvres des vivants peuvent étre utiles aux morts,
soulager et abréger leurs peines. La quatriéme, que le
sacrifice de la Messe est propitiatoire, qu'il a, par consé-
quent, la vertu d’effacer les péchés et de satisfaire a la
justice divine pour les vivants et pour les morts !.

C’est donc un article de foi qu'il y a un Purgatoire, et
que nous pouvons, par nos priéres, nos bonnes ceuvres et
le saint sacrifice de la Messe, soulager les 4mes qui aché-

1 5i quis post acceptam justificationis gratiam, cuiltbet peccatori peenitentl
ita culpam remitti et reatum @tern® peena deleri dixerit, ut nullus remaneat
reatus pene temporalis exsolvende vel in hoc szculo, vel in futuroin Pur-
gatorio, antequam ad regna Ccelorum aditus patere possit, anathema sit,
(Sess. vi, can. xxx.)

$i quis dixerit totam penam simul cum culpa remitti semper a Deo, satis=
factionemque peenitentium non esse aliam quam fidem, qua apprehendunt
Christum pro eo satisfecisse, anathema sit, (Sess. x1v, can. xi1,)

S§ quis dixerit missee sacrificinm tantum esse Jaudis, et gratiarum actionis,
aut nudam commemorationem sacrificii in cruce peracti, non autem propitia-
torjum § vel soli prodesse sumenti ; neque pro vivis et defunctis, pro peccatis,
peenis, satisfactionibus et allis necessitatibus offerri debers, anathema sit,
(Sess. xxm1, can, 111, )

Rien de plus sage que ces décrets. Le Concile ne décide point si le Purga-
toire est un lieu particulier dans lequel les Ames sont renfermées ; de quelle
manidre elles sont purifies ; si ¢’est par un feu ou autrement ; qualle est Ja
rigueur de leurs peines, i quelle en est la durée ; jusqu'a quel point elles sont
soulagdes par les pritres, par les bonnes ceuvres des vivants ou par le saint
sacrifice de la messe ; si ce sacrifice optre leur délivrance ex opere operato, on
autrement ; 8'il profite & toutes en général, ou seulement a celles pour qui il
est nommément offert, etc, Les théologiens peuvent avoir chacun son opinion
sur ces différentes questions ; mais elles ne sont ni des dogmes de fol ni
d'unecertitude absolue, et personne n'est obligé d'y souscrire, (Holden, de
Resol. fid., lib. II, c. vi, §§ 1 et 2; Veron, Regul. fid. Cathol., c. u, § 3,
D, 5,6t § 5; Bossuet, Exposit. de la Foi, art. 8 ; Bergier, art. Purgaloire,



310 CATECHISME

vent de s’y purifier. Or, en professant cette touchante vé-
rité, nous associons notre foi 4 la foi de tous les sitcles, foi
invariable parce qu'elle est fondée sur la parole méme de
Dieu, qui ne change point.

PreMiiRe PREUVE DU PuncaToIRE. — L’ Ancien Testament.
Plusieurs soldats, appartenant & I'armée de Judas Macha-
bée, avaient, contre la défense de Dieu, enlevé dans les
temples de Samnia des objets consacrés aux idoles, et les
avaient cachés sous leurs habits au moment d’une bataille,
ou tous ces soldats perdirent la vie. Leur faute, qu’on re-
garda comme la cause de leur mort, fut découverte  I'in-
stant ol I'on allait les enterrer. Judas Machabée, croyant
avoir lieu de penser ou qu’ils n’avaient pas assez connu la
loi pour comprendre la grieveté de leur transgression, ou
qu'ils s’en élaient repentis devant Dieuavant d’expirer, fit
faire une quéte et passer I'argent & Jérusalem, afin quon
y offrit des sacrifices pour leurs péchés. Il considéra, dit
I'Ecriture, qu'une grande miséricorde est réservée d ceuz que
meurent dans la pidté. Cest donc une sainte et salutaire
pensée de prier pour les morts, afin qu'ils sotent délivrés de
leurs péchés 1.

Ainsi, on croyait chez les Juifs qu’il était pieux et salu-
taire d'offrir des sacrifices pour les morts, afin qu’ils fus-
sent délivrés de leurs péchés. L’historien Jostphe nous
indique assez que cette croyance se maintenait de son
temps, lorsqu'il témoigne que les Juifs ne priaient point
pour ceux qui s'étaient eux-mémes privés de la vie?. Or,
ils ne priaient pas sans doute pour ceux qui étaient déja
dans le sein d’Abraham, ou l'on n’avait nul besoin de

1 11 Mach., xi1.
2 Guerre des Juifs, c. x¢t. — M. Drach, de la Priére pour les morts ches

les Juife,



DE PERSEVERANCE. 31

priéres, ni pour ceux qui seraient en Enfer, on les priéres
sont inutiles. Ils croyaient donc & un état mitoyen entre
L'un et I'autre ; et cet état mitoyen nous I'appelons Purga-
toire.

DruxiiME PREUVE. — Le Nouveau Testament. Si T'usage
d’offrir des sacrifices et de prier pour les morts, qui sup-
pose la croyance du Purgatoire, n’était, comme le pré-
tend Calvin, qu’une invention de Satan, comment se fait-il
que Notre-Seigneur, le trouvant établi, n'en ait jamais
désabusé les Juifs? Comment n’a-t-il pas prémuni ses
Disciples conlre cette tradition illusoire, fausse et supersti-
tieuse? Bien plus, il savait que tous les Chrétiens la sui-
vraient religieusement pendant des siécles; qu'en renou-
velant tous les jours le sacrifice de son corps et de son
sang, ils en demanderaient ardeminent I'application aux
ames souffrantes de leurs fréres décédés ; il le savait et ne
les prévient pas!

Que dis-je? il a lui-méme recommandé cette pratique a
ses Disciples et de sa parole infaillible confirmé leur foi
au Purgatoire. Un jour il leur dit : St quelqu’un blasphéme
contre le Fils de I'homme, il pourra en obtenir le pardon ;
mais s'il blasphéme contre le Saint-Esprit, ce péché ne lui
sera remis nt dans le siécle présent, ni dans le siécle futur®.
Il y a donc des péchés qui sont remis dans le siécle futur,
autrement I'expression du Sauveur ne signifierait rien. Or,
comme le péché ne peut étre remis dans le siécle futur,
quant 2 la coulpe et d1a peine éternelle, il peutdonc y étre
remis quant 4 la peine temporelle. Mais cette rémission
n'a pas lieu dans le Ciel, olt rien de souillé ne saurait
pénétrer, ni dans I'Enfer, ol il n’y a plus de Rédemption.

1 Matth., xus, 32,



312 CATECHISME

I1y a donc entre le Ciel et I'Enfer un lieu mitoyen oit
cette rémission s’accomplit. Ce lieu, nous l'appelons Pur-
gatoire.

TRroSIEME PREUVE. — La Tradition de I'Eglise catho=
lique. Non-seulement Notre-Seigneur a confirmé la foi des
Apbtres au Purgatoire, approuvé et recommandé la pra-
tique de prier pour les morts, il leur a ordonné de précher
la méme vérité, d'établir le méme usage. Il le faut bien de
toute nécessité, s'il est prouvé que les Apbtres aient in-
struit I'Eglise & prier pour les morts. Or, il en est ainsi.
C’est un fait certain comme 'existence du soleil, que, de-
puis les Apbtres, I'Eglise n’a pas cessé d’offrir des pritres
et des sacrifices pour ses enfants décédeés. Il serait long de
rapporter ici tous les témoignages des Péres et des auteurs
ecclésiastiques, qui établissent la perpétuité de ce tou-
chant usage. Nous nous bornerons & quelques-uns. « As-
semblez-vous, disent les Constitutions apostoliques, dans
les cimetiéres, faites-y la lecture des livres sacrés, chantez-y
des psaumes en I'honneur des martyrs et de tous lesSaints
et pour vos fréres qui sont morts dans le Seigneur, et offrez
ensuite I'Eucharistie *.»

Tertullien, qui touchait de si prés aux Apdtres, parle
fré¢quemiment de la priére pour les morts, et il dit que cet
usage est fondé sur la tfradition 2. Saint Cyprien, faisant
allusion aux priéres pour les morts, écrivit ces paroles re-
marquables : « Les Evéques, nos prédécesseurs, avaient
déja ordonné que nul de nos freres ne nommét, par fes-
tament, un ecclésiastique pour tuteur ou curateur, et que
si quelqu’un le faisait, on ne priat point pour lui, et on
ne célébrat point le sacrifice pour le repos de son dme 2. »

1 Liv. vi, . XXX, — 3 De Coron., m, —? Epist,, 1x.



DE PERSEVERANCE, 313

La décision des Evéques antérieurs a saint Cyprien sup-
pose la pratique établie de prier pour les morts, et par 13
nous indique I'apostolicité de son origine.

La voici en toutes lettres dans saint Chrysostome : « Ce
ne fut pas sans raison que les Apétres ordonnérent que,
dans la célébration des mystéres redoutables, il fit fait
mémoire des défunts, car ils savaient combien il en re-
vient aux morts d’utilité et de profit *. Saint Augustin, qui
a composé un traité sur nos devoirs envers les morts, ol
les priéres pour eux reviennent sans cesse, s’exprime
ainsi : « Les pompes funébres, I'éclat qui les environne,
la recherche somptueuse dans la structure des mauso-
lées, sans étre de la moindre ressource pour les défunts,
peuvent bien offrir quelque sorte de consolation aux vi-
vants. Mais ce dont il ne faut pas douter, c’est que les
priéres de l’Eglise, le saint sacrifice, les aumodnes, ne
leur portent du soulagement, et ne leur obtiennent d’étre
traités plus miséricordieusement qu'ils ne 'avaient mé-
rité. L’Eglise universelle, instruite par la tradition de ses
Peres, observe qu’a I'endroit du sacrifice ot I'on fait men-
tion des morts, on prie et on offre pour tous ceux qui
sont décédés dans la communion dn corps de Jésus-
Christ®. »

Dans son ouvrage contre les hérésies 2, le méme Pére
range Aérius parmi les hérétiques, ainsi qu’avait fait
avant lui saint Epiphane, pour avoir nié, contre la doe-
trine et la tradition de tous les temps, I'utilité de la priere
pour les morts. L’'un et I'autre nous témoignent ainsi
qu'elle était regardée, dans I'Eglise, comme une des
vérités révélées et connues par tradition apostolique.

t Homil, 11x, ad popul., Antioch.
2 Serm. cLXXIL. — 3 Heres. L1, 1axv.



314 CATECHISME

Saint Isidore nous 'apprend en ces termes: « Parce
que D'oblation du sacrifice et la priére pour le repos des
fidéles qui sont morts, se font dans I'Eglise par toute Ia
terre, nous croyons que ce sont les Apdtres qui nous ont
laissé cette coutume par tradition. Or, I'Eglise I'observe
en tout lieu. Il est certain que, si elle ne croyait pas que
les fidéles pussent obtenir le pardon de leurs péchés, elle
ne ferait pas des auménes pour le soulagement de leurs
dmes, et n'offrirait pas & Dieu le sacrifice pour eux 1.

Enfin, saint Cyrille de Jérusalem, expliquant aux Fi-
déles I'usage de prier pour les morts, dit : « Nous prions
pour nos péres et pour nos Evéques, et en général pour
tous ceux d'entre nous qui sont sortis de cette vie, dans
la ferme espérance qu’ils recoivent un treés-grand soulage-
ment des priéres qu’on offre pour eux dans le saint et re-
doutable sacrifice *. »

11 serait inutile de multiplier les témoignages, puisque
les chefs de la prétendue réforme avouent I'existence du
Purgatoire et la perpétuité de la priere pour les morts.
« I1y a plus de treize cents ans, disait Calvin, qu’il est
passé en usage de prier pour les morts . » « Pour moi
qui crois fortement, disait Luther, j'oserais méme dire
plus, moi qui sais que le Purgatoire existe, je suis facile &
me persuader que I'Ecriture en fait mention. Tout ce
que je sais du Purgatoire, c’est que les dmes y souffrent
et peuvent étre soulagées par nos ceuvres et par nos
prieres &. »

QuATRIEME PREUVE. — Tradition des sectes séparées de
I Eglise. Les liturgies de la plupart des sectes que nous

A Liv. des Offices divins,c. cccxy,
2 Catech., v. =3 Insts, liv. llI, c. v, § 10. — * Dispute 2 Leipsik, 6 juil-
let 1519,



DE PERSEVERANCE. 315

allons citer, bien qu'elles n’aient été écrites qu'au qua-
tritme sidcle, datent cependant du- temps des Apbdtres .
Voici de quelle maniére s'exprime la liturgie® des Nes-
toriens du Malabar : « Souvenons-nous de nos péres, de
nos fréres, des fidéles qui sont sortis de ce monde dans la
foi orthodoxe ; prions le Seigneur de les absoudre, de leur
remettre leurs péchés, leurs prévarications, de les rendre
dignes de partager la félicité éternelle avec les justes qui
se sont conformés a la volonté divine. »

La liturgie des Nestoriens chaldéens : « Recevez cette
oblation, 8 mon Dieu !... pour fous ceux qui pleurent,
qui sont malades, qui souffrent dans I'oppression, les ca-
Jamités, les infirmités, et pour tous les trépassés que la
mort a séparés de nous... Pardonnez les délits et les pé-
chés de ceux qui sont morts ; nous vous le demandons par
votre gréce et vos miséricordes éternelles. »

La liturgie des Arméniens offre de tres-belles priéres
pour les vivanis et pour les morts en général. Le Diacre,
g’adressant a tous les Fideles, s’écrie : « Nous demandons
qu'il soit fait mention, dans ce sacrifice, de tous les Fi-
dtles en général, hommes et femmes, jeunes et vieux, qui
sont morts avec la foi en Jésus-Christ. — Souvenez-vous,
Seigneur, et ayez pitié d’eux, » répond le chceur. — Le
Prétre seul : « Donnez-leur le repos, la lumiére et uue
place parmi vos Saints dans votre régne céleste, et faites
qu’ils soient dignes de votre miséricorde. »

La liturgie des Grecs contient cette recommandation
pour les morts : « Nous vous offrons aussi, pour le repos
et la délivrance de I'ame de voire serviteur N....., afin

1 YVoyer Bergier, art. Liturgie.
2 La liturgie, c'est I'ensemble des pritres, des rites et des corémonies qui
eomposent le culte divin.



316 CATECHISME

qu’elle soit dans le lieu lumineux ot il n’y a ni douleur
ni gémissement, et que vous la fassiez reposer, 6 Seigneur
notre Dieu ! au lieu ot brille la lumiere de votre face. »

La liturgie d’Alexandrie, ou des Cophtes jacobites, fait
commémoration des morts en ces fermes : « Souvenez-
vous, Seigneur, de tous ceux qui se sont endormis et ont
fini leurs jours dans le sacerdoce, comme aussi de tout
'ordre des laiques. Daignez, Seigneur, accorder le repos
a leurs 4mes, dans le sein d’Abraham, Isaac et Jacob; in-
troduisez-les dans le Paradisde délices, dans ce séjour d’olt
sont bannis la douleur, la tristesse et les soupirs du cceur,
et ou brille la lumiere de vos Saints. » Les mémes veeux,
les mémes priéres se trouvent dans les liturgies des autires
sectes séparées de I'Eglise, telles que les sectes des Abyssins,
des Syriens 1, etc.

C’est donc un fait évident, et toutes les liturgies de la
terre en font foi, que, depuis les temps apostoliques, non-
seulement les Chrétiens de I’Eglise catholique, mais aussi
ceux des communions séparées, ont récité, et qu’ils réci-
tent encore des priéres pour les morts dans la célébration
des saints mysteres. Or, ce concours unanime de tous
les Chrétiens, cette uniformité de toutes les liturgies, sup-
posent nécessairement une origine commune, également
reconnue des amis et des ennemis, des Catholiques et des
Dissidents ; une autorité plus sacrée, aux yeux des héré-
tiques, que celle de I'Eglise a laquelle ils refusaient de
se soumettre; une autorité enfin qu'il est impossible de
concevoir et de trouver ailleurs que dans I'enseignement
des Apotres. C’est donc & leur enseignement et i celui de

t Perpétuité de la Foi, t. V, p. 6103 Discussion amicale, t. 11, p. 257
Morin, Priére pour les morts ; Histoire de I' Acad. des inscrip., t. 1, p. 121,



DE PERSEVERANCE. 311

leur divin Mattre, qu’il faut rapporter I'usage universel
de prier pour les morts, la croyance de l'utilité de ces
prieres, et celle du Purgatoire qui en est inséparable.

Cixquikme prEUVE. — La tradition des Paiens. Le dogme
du Purgatoire est une de ces vérités essentielles qui ap-
partiennent a la révélation primitive, et que la tradition
de nos premiers parents a fait passer chez tous les peuples
de la terre. Platon! distingue parmi les morts les justes
qui jouissent d’'un bonheur éternel, les méchants qui
subissent des supplices également éternels, et les malheu-
reux dont les péchés sont guérissables, et qui ne sont
punis que pour devenir meilleurs : ce qui est conforme a
la croyance des Juifs et des Chrétiens catholiques. On
trouve la méme doctrine dans Virgile®.

Suivant saint Justin?® et Tertullien %, les anciens Paiens
offraient des sacrifices pour les morts, et employaient cer-
tains rites expiatoires pour les rétablir dans leur premicre
innocence. Comme on ignorait le sort de chacun de ceux
qui quittaient la vie, on priait généralement pour tous.
Dans les billets qu’on envoyait pour annoncer le décés de
quelqu’un, on ne manquait pas d'y faire son éloge, afin
d’engager & prier pour lui 8. Il y avait une liturgie et des
formules de prieres pour les morts. On invoquait les
Saints en leur faveur, comme le prouvent diverses ins-
criptions gravées sur des tombeaux. En voici quelques-
unes : « Ames célestes, venez 4 son aide ; que les dieux te
soient propices! » « Manes trés-saints, je vous recom-
mande mon époux; daignez lui étre indulgents ®. » Tous

1 Dans le Gorgias. — % Aneid., liv. VI, v. 33. — 3 Apol,, n. — % De

Spect., ¢. X1l
& Hist, de PAzad, des inscript.,t. 1L, — 8 Id, t, I, p. 210. et t. II, p. 124,



318 CATECHISME

les peuples paiens de 1'Orient et de I'Occident ont eu des
usages semblables.

Ainsi, les Paiens, les Juifs et les Chrétiens s’accordent
a reconnaitre le dogme du Purgatoire : touies les nations
de la terre et tous les siécles répetent & leur maniére :
« C’est une sainte et salutaire pensée de prier pour les
morts, afin qu'ils soiept délivrés de leurs péchést. » Or,
nous le demandons au protestant et i l'impie : Qui étes-
vous pour rejeter une croyance aussi générale et aussi
constante ? Qu’avez-vous & opposer 3 la foi du monde
entier ?

SixitME PREUVE. —= La raison. Si, a tant d’autorités, il
n’était pas superflu d’ajouter une nouvelle preuve, nous
la tirerions de l'idée que I'Ecriture nous donne de la jus-
tice de Dieu, en nous disant que Dieu rendra a chacun
selon ses ceuvres. Nous demandons s'il est juste qu'un pé-
cheur, qui a vécu dans le désordre pendant toute sa vie,
qui se convertit cependant & la mort, et qui est rétabli
dans Vétat de grice par une pénitence sincere, soit aussi
abondammunt récompensé et jouisse aussi promptement
du bonheur éternel, qu'un juste, qui a perséveré toute sa
vie dans la pratique de la vertu et qui meurt dans les
sentiments d’un parfait amour pour Dieu. Jamais ce plan
de justice divine n’entra dans un esprit sensé .

Ajoutons que, si I'erreur ne fut jamais utile, le dogme
du Purgatoire est certainement une grande vérité. En
effet, le Sauveur, en confirmant, et l'Eglise, en conser-
vant avec tant de soin ce dogme précieux et le touchant
usage de prier pour les morts, a contribué plus qu'on ne
pense a entretenir parnti les vivants la charité, garantie de

1 11 Mach., x1, 46. — 3 Bergier, art. Purgatoire,



DE PERSEVERANCE. 319

toutes les vertus et hase de la paix publique. N est bien
digne de remarque que la charité, qui est 'dme du Chris-
tianisme, diminue parmi les vivants 3 mesure qu'elle s’é-
teint & I'égard des morts.

L’usage de prier pour eux nous rappelle un tendre sou-
venir de nos parents et de nos bienfaiteurs, nous inspire
du respect pour leurs derniéres volontés. Il contribue a
I'union des familles, il en rappelle les membres dispersés
sur le tombeau de leurs péres, leur remet en mémoire des
faits et des legons qui intéressent leur bonheur. Souvent il
les réconcilie, on est bien prés de s’aimer quand on pleure
ensemble ; enfin, il amortit en nous la fitvre des passions,
en nous rappelant le néant de tout ce quin’est pas Dieu.
Résister au penchant le plus sacré de la nature, mécon-
naitre l’esprit du Christianisme, fouler aux pieds la tra-
dition la plus universelle et la plus respectable : voila ce
qu’ont fait les hérétiques et les impies, en combattant, en
détruisant ce pieux usage.

MoriFs DE PRIER POUR LES MORTS. — 1° Lz gloire de Dieu.
Sommes-nous sensibles & la gloire de notre Pére céleste ?
Sommes-nous touchés des outrages, de I'ingratitude don'
il est I'objet, de la part d’un si grand nombre d’hommes
et méme de Chrétiens? Soulageons les dmes du Purga-
toire, hitons leur délivrance, envoyons dans le Ciel autant
que nous pourrons de ces adorateurs, dont le moins par-
fait surpasse en perfection tous les Saints de la terre. Ils
dédommageront le Seigneur de la perte de tant d’dmes qui,
chaque jour, le déshonorent et se perdent; ils lui rendront
pour nous et en notre nom la gloire que nous lui avons
trop souvent ravie : ils consoleront le nouvel Adam, en
s'unissant inséparablement & lui comme des meinbres a
leur chef. Lui-méme ne les chitie qu'a regret, il atiend



320 CATECHISME

qu'on désarme sa justice, il le désire. Pouvons-nous en
douter, puisque dans les divines Ecritures il se plaint de
ce qu'on ne le désarme pas, lorsqu’il veut punir les pé-
cheurs qui sont ses ennemis ?

2° La Charité. Ces morts n'appartiennent pas seulement
au Seigneur, ils nous appartiennent aussi 3 nous-mémes.
Ils sont nos fréres dans la foi ; la méme vocation les a sé~
parés des infideles, le méme signe d’adoption leur a été
imprimé ; ils ont été lavés du méme sang, nourris du
méme pain, sanctifiés par la méme parole et par les mémes
sacrements. Bien qu’entrés avant nous dans la maison de
Péternité, ils n’ont pas cessé de faire partie de la méme
Eglise. Le lien sacré de la charité chrétienne continue
de nous unir & eux. C’est pourquoi la tendre Mére dont
nous sommes tous les enfants, les recommande chaque
jour au Seigneur dans I'auguste sacrifice et leur fait I'ap-
plication des priéres et des bonnes ceuvres qui se prati-
quent sur la terre.

Ils sont nos fréres selon la chair, nos parents, nos fréres,
sceurs, nos amis ; peut-éire nos pasteurs, peres spirituels,
qui ont formé notre enfance a la piété, qui nous ont rompu
si souvent le pain de I'dme, qui, peut-étre, ont abrégé leurs
jours par 'activité de leur zéle et de leur sollicitude pour
nous. Voila ceux qui souffrent, qui souffrent beavcoup, qui
peut-&tre ne souffrent que pour nous avoir trop aimés, qui
souffrent pendant que nous jouissons de la vie qu’ils nous
ont donnée, des hiens qu’ils nous ont laissés. Voila ceux
qui, du milieu des flammes, élévent vers nous leurs mains
suppliantes, et quinous crient : Ayez pitié de nous!ayez pitié
de nous ! vous du moins qui fiites nos parents et nos amis.

3° La justice. Descendons au fond de notre conscience
et demandons-nous sérieusement : Parmi ce grand nom-



DE PERSEVERANCE. 321

bre d’dmes, n’en est-il aucune qui soit dans le Purgatoire
par ma faute? Par mes défauts n’ai-je point donné lieu
aux impatiences, aux paroles, aux démarches répréhensi-
bles que mon pére, ma mére, non frére, ma sceur, mon
ami expient si cruellement? Songeons & toutes les lé-
geretés, & tous les scandales plus ou moins graves de no-
tre vie, et, si nous en avonsle courage, disons : Nul, dans
le Purgatoire, ne souffre & cause de moi.

4° Notre propre intérét. Ces dmes n’ont fait que nous
précéder ; c’est nous avertir assez que nous les suivrons.
Nous les suivrons, et notre piété est-elle assez solide, notre
charité assez ardente, notre vie assez pure, nofre mort
sera-t-elle assez précieuse devant Dieu, pour nous permet-
tre d’espérer que rien ne retardera notre bonheur éternel?
Hélas ! un long et rigoureux Purgatoire est peut-étre le
sort le plus favorable, que la plupart d’entre nous puissent
attendre. Ayons donc pitié de nous-mémes, et hitons-nous
de nous faire, des 4mes du Purgatoire, autant de protec-
teurs aupres de Dieu.

Délivrées par nos tendres soins, ces dmes bienheureuses
garderont fidelement nos places dans le Ciel, et, par la
puissance de leurs priéres, hiteront notre entrée dans les
tabernacles éternels. Ne craignons de leur part ni oubli
ni ingratitude; ces vices sont bannis du Ciel, séjour méme
de la charité. Voulons-nous donc qu'aprés la mort les
dmes du Purgatoire viennent & notre rencontre et nous
présentent une main victorieuse ? présentons-leur main-
tenant une main secourable. Souvenons-nous de cette pa-
role du divin Maitre : On vous traitera comme vous aurez
traité les aufres.

Mais ces Ames n’attendront pas jusqu’aprés notre mort

de nous témoigner leur reconnaissance. Durant la vie,
11, 21



322 CATECHISME

dans nos tentations, dans nos peines, & notre dernicre
heure, elles nous obtiendront des secours proportionnés 3
nos besoins. Dés ce moment, quelle consolation n’éprou-
verons-pous pas ! Ah ! si I'effel des prieres et des sacri-
fices de I'Eglise pouvait tomber sous nos sens, quelle joie
serait la ndtre en voyant chaque jour soriir de leur bra-
lante prison, quelques-unes de ces dmes bienheureuses !
Et quelle consolation si Dieu daignait nous révéler que
c'est & notre piété, & nos bonnes ceuvres, qu'elles sont re-
devables de leur délivrance !

La priére pour les morts est, avec la confession, une des
choses que les Protestants regrettent le plus. « J’ai connu
un Luthérien que notre croyauce du Purgatoire a rendu
catholique. Il avait perdu un frére chéri au milieu d’une
féte ; et il se souvenaif sans cesse, pour tourmenter son
cceur, de ce pas si brusque d’'un festin au cercueil. Son
ame avait besoin d’étre rassurée. Il savait toute la pureté
qu'il faut pour le Ciel, et, dans son culte, il ne trouvait
pas de lieu intermédiaire entre les parvis célestes et les
profondeurs de I'abime.

Ses frayeurs devenaient de déchirantes angoisses, il n’a-
vait plus de repos ; ses jours élaient sans disiraction, ses
nuits sans sommeil, ses pensées sans espérance. Il dépé-
rissait & vue d’eeil, et lui aussi penchait vers la tombe,
vers la tombe de son frere qu’il devait partager comme un
lit de famille. On lui ordonna de voyager. Mais lui se di-
sait : Je n’aurai pas le temps d’aller loin, je mourrai dans
une hotellerie, soigné par des mercenaires étrangers... et,
quand j'aurai fermé les yeux, on sera obligé de chercher
dans mes papiers pour savoir le nom du voyageur qui
vient de s’arréter pour toujours, et qui n’a plus besoin que
d’un gite au cimetiere.



DE PERSEVERANCE, 323

« Ses amis se joignirent au médecin, et le jeune Ecos-
sais vint sur le continent. Je me trouvais sur le méme
vaisseau que lui, et bientdt nous eimes lié conversation
ensemble, et bien des points de contact nous unirent.

« Quand nous fimes débarqués, nous logedmes dans
le méme hétel. Au bout de quelques jours il me révéla ce
qui avait répandu tant de tristesse sur ses jeunes années,
lamort de son frére et ses inquiétudes sur les destinées
éternelles d’un étre qu’il avait tant aimé !... Ah! me dit-il
un Jour des Morts, par amour pour mon frére, je vais
adopter votre rite! Oh! quand je pourrai prier pour mon
frére, je respirerai, je vivrai pour demander chaque jour
du bonheur dans le Ciel, pour celui que j'ai tant chéri
sur la terre!l... Votre culte fait qu'on peut encore s’en-
traider apres la mort; vos priéres dtent au sépulcre son
terrible silence; vous, vous conversez encore avec ceux qui
sont partis de la vie; vous, vous avez connu la faiblesse
humaine, cette faiblesse qui n'est pas le crime, mais qui
n'est pas la pureté; et, entre les limites du Ciel et de la
terre, Dieu vous a révélé un lieu d’expiation. Mon frérey
est peut-étre, je me fais catholique pour I'en délivrer,
pour me consoler ici-bas, me soulager de ce poids qui
m’oppresse ; ce poids, je ne l'aurai plus quand je pourrai
prier. Et il se fit Catholiquet. »

PRIERE

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
nous avoir révélé le dogme consolant du Purgatoire ; don-
nez-moi une grande compassion pour les imes que votre
justice y purifie

4 Fétes chrét,



324 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comimne moi-méme pour 'amour
de Dieu, et, en témoignage de cet amour, je veux faire
chague jour une priére pour les dmes du Purgatoire.



XXI* LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM,
PAR LA FOI (suITE).

Sixitme article du Symbole. — Ascension. — Ses causes. — Le nouvel Adam
monte au Ciel pour 'ouvrir et en prendre possession en notre nom, envoyer
le Saint-Esprit, étre notre Avocat, jouir de sa gloire. — Avantage social
de cet article, — Septitme article du Symbole. — Jugement particulier. —
Sa nécessité, — Jugement général. — Sa nécessité, — Ses gignes précur<
seurs, — Avantage social de cet article.

Apres avoir accompagné le Sauveur jusque dans les
plus basses parties de la terre, nous allons le suivre au
plus haut des Cieux, et partout nous le verrons accom-
plissant le grand ceuvre de la Rédemption. C'est la tou-
chante vérité qui est contenue dans le sixiéme article du
Symbole : 1/ est monté aux Cieux; il est assis d la droite
de Dieu le Pére tout-puissant. Devant raconter plus tard
I'nistoire de 1’Ascension, nous nous contenterons d'expli-
quer ici la partie dogmatique de ce mystére.

Or, la foi nous enseigne que, apres sa glorieuse sortie
du tombeaun, Notre-Seigneur resta quarante jours sur la
terre. En cela il avait un double but, instruire parfaite-
ment les Apdtres des vérités de 1a Religion et les confirmer
pleinement, par des apparitions multipliées, dans la foi &
sarésurrection. Pour peu qu'on y réfléchisse, il est facile
de pénétrer la- sagesse de cette conduite. D'une part, les
Apotres devaient étre les premiers martyrs de leur prédi-
cation; d’autre part, le mystére de la résurrection est le
fondement du Christianisme et comme 1'anneau puissant
auquel viennent se rattacher tous les autres: pour qui
Yadmet la foi n’a plus de difficultés. En effet, si je crois



396 CATECHISME

que Notre-Seigneur est ressuscité, je suis forcé d’'admettre
qu'il est mort et qu'il est né. De plus, comme la terre ne
peut étre le séjour des corps glorieux, si je crois a la résur-
rection de Notre-Seigneur, je dois croire a son ascension
dans le Ciel.

1l est monté aux Cieuzx. Nous devons donc croire fer-
mement, et sans hésiter, que Notre-Seigneur, aprés avoir
achevé l'cuvre de notre Rédemption, monta au Ciel
comme homme, en corps eten dme. Comme Dieu, jamais
il n’avait cessé d’y étre, puisque par sa divinité il est par-
tout et remplit tous les lieux. Il y est monté par sa propre
vertu, et non par le secours d’une force étrangére, comme
Elie, qui fut transporté dans le Ciel sur un char de feu;
comme le prophete Habacuc, ou le diacre Philippe, qui
furent portés en l'air par une vertu divine, jusqu’a des
distances tres-éloignées; comme la sainte Vierge, qui fut
élevée dans la bienbeureuse Jérusalem par la puissance de
son divin Fils.

Ce n’est pas seulement en tant que Dieu, que Jésus-
Christ est monté au Ciel par sa propre vertu, c’est encore
en tant qu’homme. 11 ¢st vrai que cela n’eut pas lieu par
des forces naturelles 2 ’homme; mais la vertu toute-puis-
sante dont était remplie son ime bienheureuse a pu trans-
porter son corps ol elle a voulu: car son corps, déja en
possession de la gloire, obéissait sans peine aux ordres et
aux mouvements de I'ame. Voila pourquoi nous disons et
croyons que Jésus-Christ est monté au Ciel comme Dieu
et comme homme %,

Cette expression est monté, demande une nouvelle expli-

18ic igitur Christus ascendit in Ceelum propria virtute, primo quidem
virtute divioa, secundo virtate animee glorificat, moventis corpus prout
vuit. (S. Thom., p. III, q. Lvu, art. 3.}



DE PERSEVERANCE. 327

cation. En parlant du Verbe éternel, on dit qu'il est des-
cendu du Ciel sur la terre pour s'y incarner. Cela est vrai
dans ce sens qu'il s’est abaissé jusqu'a s'unir & la nature
humaine ; mais cela serait faux si I'on voulait faire en-
tendre qu'en descendant, il a quitté un lien pour en occu-
per un autre, attendu que Dieu est partout. De méme
quand Notre-Seigneur, en tant que Dieu, monta au Ciel,
il ne laissa pas pour cela de rester en ce monde comme
Dieu!. Mais le jour oli, en fant qu’homme, il monta aux
Cieux, il cessa d'étre en ce monde d’une présence visible,
pour rester avec nous seulement d'une présence visible
dans Pauguste sacrement de l'autel.

Nous disons monté aux Cieux et non pas au Ciel, pour
indiquer que Notre-Seigneur a traversé tous les Cieux infé-
rieurs, toutes les basses régions de I'air, pour aller pren-
dre place au Ciel le plus élevé, au plus haut degré de
gloire, ol réside 'auguste Trinité. Dans ce glorieux
voyage, il a pris possession de 'air et de tous les Cieux par
ou il a passé, sanctifiant toutes les parties supérieures de
I'univers, comme il avait sanctifié les inférieures: sem-
blable 4 un monarque qui, par ses entrées solennelles dans
ses villes et dans ses domaines, les remplit tous de sa
puissance et de sa gloire 3.

Il est assis d la droite du Pére tout-puissant. Ces pa-
roles signifient que Notre-Seigneur est dans le Ciel comme
dans le lieu de son repos; qu'il y est comme un roi sur son

18. Th., id., 1., art. 2.

2 Quam mirifico mysterio noster Jesus Christus vel tactu corporis sui, vel
transitu glorie sue, omnem ad momentum creaturam sanctificat, vivificat et
“Nlustrat : aquas enim consecrat dum baptizatur ; terram sanctificat dum se-
pelitur ; mortuos suscitat dum resurgit ; ccelestia glorificat dum ascendit ad
Ceelum, et sedet ad dexteram Patris. (Aug., Serm. xvn, de Temp. ; Suares,
t. 1, p, IIT, dist, v, sect. 1)



328 CATECHISME

trone, pour recevoir des hommages et pour faire la joie
des Anges et des Saints. Etre assis n’exprime pas ici la
position du corps, mais il signifie la possession certaine et
immuable de la puissance royale et de la gloire infinie
que Jésus-Christ a regue de son Pére. C’est son Pére, dit
I'Apdtre saint Paul, qus I'a ressuscité d'entre les morts,
qui 'a fait asseoir d sa droite dans le Ciel, au-dessus de
toutes les Principautés, des Puissances, des Vertus, des
Dominations et de toutes les dignitds qui peuvent étre
nommdées dans le sidcle futur, aussi bien que dans le
siécle présent, et qui a mis toutes choses sous sa puis-
sance.

A la droite du Pére tout-puissant. Le Pére éternel,
étant un pur esprit, n’a ni droite ni gauche; mais, pour
s'accommoder & notre langage, 'Ecriture se sert de cette
expression, qui marque que Jésus-Christ, en tant que
Dieu, est surun méme rang de gloire et de grandeur avec
son Peére. En tant qu’homme, Notre-Seigneur se trouve
aussi  la droite du Pére, non pas au méme degré de puis-
sance, parce que Notre-Seigneur comme hemme est infé-
rieur 3 Dieu, mais au méme degré d’élévation, sur le
méme trone, parce qu’en lui la nature humaine est insé-
parablement unie i la nature divine.

Une comparaisonrendra sensible cette vérité. Lorsqu'un
roi revétu de la pourpre est assis sur son trdne, et que
tous les princes de la cour occupent des siéges inférieurs,
la pourpre du roi brille au-dessus de tous les princes. Il
en est ainsi, non que la pourpre soit égale au roi en di-
gnité, mais parce qu'elle est unie au roi comme son véte-
ment. De méme, ’'humanité de Notre-Seigneur Jésus-

s Ephes., 1, 20.



DE PERSEVERANCE. 329

Christ est assise au-dessus des Chérubinset des Séraphins,
2 la droite méme de Dieu, non par la dignité de sa nature,
mais parce qu’elle est unie a Dieu, non-seulement comme
la pourpre au monarque, mais d’'une maniére beaucoup
plus étroite, c’est-a-dire d’une union personnelle?.

11 y a parmi les hommes un usage fort connu, qui con-
siste & donner la droite 4 celui qu'on veut honorer. Ona
transporté l'idée de cet usage aux choses spirituelles, et,
pour expliquer la gloire que Jésus-Christ s’est acquise, et
qui I'éleve, comme homme, au-dessus de tout ce qui est
créé, on a dit qu'il était assis a la droite de son Pére. On
voit par la qu’il s’agit d’une gloire singuliére et propre 2
Notre-Seigneur, qui ne peut convenir qu’a lui .

Félicitons sincérement le Sauveur de son glorieux triom-
phe. Aussi bien rien n’est plus propre & faire battre nos
ceeurs de reconnaissance et de joie. C’est pour nous qu’il
est monté au Ciel; cest nous qui, en sa personne, avons
pris possession de ce heau royaume; c’est notre chair,
c’est notre sang régénéré qui sont a la droite du Pere
tout-puissant.

En effet, si nous cherchons les causes de 1’Ascension du
Sauveur, la foi nous répond que le second Adam est
monté au Ciel : 1° Pour ouvrir les portes, fermées de-
puis le péché du premier Adam, et en prendre possession
au nom du genre humain. Vous viendrez un jour ld oz je
vais moi-méme, disait-il 3 ses Apdtres, le jour de la Cene®.
Ce fut pour montrer encore mieux la certitude de ses pro-
messes qu'il emmena avec lui, dans le séjour de la béati-

1 Bellar., Doflr. ciist., xvv.

3 Ad dexteram Dei dicitur honoris et felicitatis inenarrabilis celsitudo,
(8. Aug., Serm. cexiv.)

8 Joan,, atv, 13,



330 CATECHISME

tude éternelle, les dmes des Saints qu'il avait délivrées
des téndbres. Quoi de plus propre & affermir I'espérance
dans nos cceurs? Nous voyons le second Adam, notre
Pére, notre Chef, monter au Ciel comme homme, et pla-
cer la nature humaine a la droite de son Pere. Quel plus
puissant motif d’espérer que nous, qui sommes ses mem-
bres, y monterons aussi, et que nous nous y réunirons a
notre Chef. Le Sauveur est donc monté au Ciel pour y
préparer nos places.

2° I1 y est monté, 6 bonté admirable! pour nous les gar-
der. L’Apbtre saint Paul nous le représente debout devant
le tréme de son Pére, intercédant en notre faveur, plaidant
notre cause, nous obtenant, par sa médialion toute-puis-
sante, les grices nécessaires soit pour ne pas nous écarter
de la route du Ciel, soit pour nous y ramener quand nous
avons le malheur de la quitter. De 13, ces fouchantes pa-
roles du Disciple bien-aimé : Mes petits enfants, je vous
éeris cect afin que vous ne péchiez point ; mais si quelqu'un
péche, nous avons un avocat auprés du Pére : c'est Jésus-
Christ qui est la justice méme, et qui est la victime de pro-
pitiation pour nos péchés, et non-seulement pour les notres,
mais pour ceux du monde entier?.

3 Il y est monté pour exciter en nous le désir d'y aller.
Par suite du péché du premier Adam, le genre humain
avait oublié sa véritable patrie. Il n’avait plus pourelle que
de V'indifférence et du dégoit. En y montant, le nouvel
Adam a changé notre indifférence en amour, notre dégott
en désir. Il est si naturel que des enfants bien nés soupi-
rent aprés le bonheur de se réunir & un Pére chéri! Pour
entretenir en nous ce désir surnaturel, il nous a envoyé le

s [ Joan., 11, 1,



DE PERSEVERANCE. 3

Saint-Esprit, qui détache nos affections de la terre et les
éleve sans cesse vers le Ciel.

& Le Sauveur est monté au Ciel pour mettre le sceau A
toutes les prophéties qui regardaient sa personne sacrée, sa
vie et ses actions. I/ s’est dlevd au-dessus de tous les Cieuz,
dit PApbtre, pour tout accomplir et pour tout remplir *.
Voila pourquoi ies Péres de I'Eglise appellent I'Ascension,
I'heureux terme du pelerinage de Notre-Seigneur Jésus-
Christ 2.

§° 11 est monté au Ciel, parce que son corps, devenu
glorieux et immortel par sa résurrection, demandait une
autre demeure que cette terre basse et obscure : il ne de-
vait plus habiter que dans les hauteurs éclatantes des col-
lines éternelles. Ce n’était pas seulement afin d'y jouir de
la gloire et du royaume qu’il avait conquis, mais encore
pour nous apprendre que notre corps, rétabli sur le mo-
dele du sien, participerait un jour au méme bonheur.
Puissions-nous ne jamais oublier que la condition indis-
pensable pour étre glorifiés avec lui dans I'éternité, c’est
de vivre et de souffrir comme lui dans le temps !

Et maintenant, qu’est-il besoin de nombreuses paroles
pour montrer I'influence sociale de ce nouvel article du
Symbole ? Jésus-Christ est monté au Ciel, il y est monté
pour moi; j'y monterai un jour. Voili certes la consécra-
tion du plus noble et du plus puissant mobile des vertus
publiques et privées, I'espérance.

Owz D'espérance du Ciel, et la vertu n'est plus qu'un
vain mot adopté par les dupes au profit des fripons.

1 Ascendit super omnes Ceelos, ut impleret omnia. (Eph., u1.)

1 Solemnitas hee, consummatio et adimpletio est reliquarum solemnitatum,
et felix clausula totius itinerarii Filii Dei. (S. Bernard, Serm. ut de Ascens.) —
Dominicarum festivatatum omnium complememum. (S. Epiph., Orat., de
Christi Assumpt.)



332 CATECHISME

Les biens présents sont tout pour 'homme ; et vous avez
déchainé I'ambition, la cupidité, la volupté, toutes ces
bétes furieuses qui transforment la société en une aréne
sanglante. Ne parlez plus de dévouement, d’esprit de sa-
crifice: I'égoisme seul régne partout, I'égoisme dur, impi-
toyable. Le suicide est un acte logique, la société n’a plus
d’autre base que I'échafeud, d’autre protecteur que les
geoliers et le bourrean.

Ramenez au contraire I'espérance du Cicl, et vous voyez
une multitude d’dmes généreuses donner les biens de la
terre, en échange de ceux de I'éternité. Mille dévouements
éclosent de toutes parts; toutes les miséres humaines sont
soulagées et la sociélé repose en paix : la vertu a un mo-
tif, parce qu’elle attend une récompense. Parmi les in-
nombrables prodiges enfantés par I'espérance du Ciel,
qui brillent dans les annales de 'Eglise, comme les étoiles
aux voltes du Firmament, nous n’en citerons qu'un seul
d’'une date récente et dont I'Allemagne fut vivement
émue.

En 1824, I'illustre comtesse de Welsersheim quittait le
monde dont elle était I’ornement, sa famille dont elle était
Yidole, et son immense fortune, pour se faire humble et
pauvre religieuse dans un couvent du Trés-Saint-Rédemp-
teur. Aux nombreux désapprobateursde sa conduite elle ré.
pondait gaiement : « Je vous {rouve étranges. Pourquoi
vous étonner de ce que je me suis laissé gagner par les
promesses magnifiques de celui qui donne le centuple, &
ceux qui quittent tout pour le suivre? S’étonnerait-on si
un pauvre quittait pour quelque temps son foyer, afin d'al-
ler dans un pays lointain recueillir le plus riche héri-
tage?»

Elle n’est pas restée longtemps éloignée de son foyer;



DE PERSEVERANCE. 333

car, le 24 mars 1841, Notre-Seigneur vint chercher son
épouse pour l'introduire aux noces éternelles 1, Un instant
de méditation suffit pour féconder ces rapides apercus, et
pour montrer quelle place immense tient, dans le monde,
le sixieme article du Symbole catholique.

Nous avons dit dans les lecons précédentes ® que, de-
puis le péché originel, la vie est un délai accordé & 'homme
par la justice divine, pour faire pénitence et se régénérer
en s'unissant au nouvel Adam. Nous avons vu que le nou-
vel Adam n’a rien omis, pour former entre nous et lui
cette union salutaire et pour la rendre durable. Dans cette
vue, il s’est fait notre Rédempteur, et il continue d’étre
notre avocat dans le Ciel. Lors donc que la durée de 1'é-
preuve sera finie, il viendra discerner ceux qui en auront
profité, c’est-a-dire qui se seront unis & lui, de ceux qui
seront restés unis au vieil Adam ; et il rendra A chacun se-
lon ses ceuvres. Telle est I'imposante vérité contenue dans
le septieme article du Symbole : D'ost ¢/ viendra juger les
vivanis et les morts.

Avant d’expliquer la principale vérité exprimée par ces
paroles, nous devons parler du jugement particulier. 11
faut donc savoir qu’il y a deux jugements, le jugement
particulier et le jugement général.

Le jugement particulier est celui quia lieu a 1'égard de
chacun de nous, au moment olt nous quittons la vie. A
I'instant méme ol l'ime est séparée du corps, elle se
trouve en face de Dieu, qui, illuminant tout & coup son
entendement, lui montre, comme dans un miroir, toutes
ses cuvres, bonnes ou mauvaises, et la récompense ou le
chitiment qu’elles lui ont mérité. On est jugé dans le

1 Mémoires sur saint Alphonse de Liguori, ¢, 1ii, p. 728
3 Legon xv, 1,



331 CATECHISME

lieu méme ot I'on meurt, car le juge est partout. A ce ju-
gement, Dieu parait comme juge, I'dime comme accusée,
I'Ange du Ciel, qui en a été le gardien, comme témoin, et
le démon comme accusateur.

On y est jugé, ainsi que nous I'avons dit, sur toutes les
pensées, toutes les paroles et toutes les actions de la
vie; sur tout le mal qu'on a commis, sur tout le bien
qu'on a du faire qu'on n’a pas fait, et sur tout le bien
qu’on a mal fait!. Quant a la sentence, elle s’exécute sur-
le-champ. L’Enfer, le Purgatoire ou le Ciel deviennent
immédiatement le séjour de I'dme, suivant son état; et,
le juge étant infaillible, l'arrét est irrévocable. Il est
évident, aux yeux mémes de la raison, que le jugement
particulier est nécessaire.

En effet, Dieu ne serait pas juste, il ne serait pas Dieu,
g'il traitait de la méme maniére ceux qui l'offensent et
ceux qui le servent. Il faut donc que les bons et les mé-
chants lui rendent compte de leur vie, afin qu’il donne &
chacun selon ses ccuvres. De plus, ce jugement doit avoir
lieu aussitot aprés la mort, parce que le temps, c’est~a-dire
le délai accordé a chaque homme pour gagner le Ciel,
est fini. L’éternité commence ; et 'éternité est la récom-
pense ou le chitiment immeédiat de la vie.

Passons maintenant & I'explication littérale du sixiéme
article du Symbole, et parlons du jugement dernier.

t In cogitationibus enim impii interrogatio erit. (Sap., 1, 9.) — Perversz
enim cogitationes separant a Deo. {Id., 1, 3; Matth,,xv, 19.) — Omne verbum
otiosum quod locuti fuerint homines, reddent rationem de eo in die judicii.
Ex verbis enim tuis justificaberis, et ex verbis tuis condemnaberis. (Matth.,
x11, 36, 31.) — Esurivi enim, et non dedistis mihi manducare, ete. (/d., xxv,
42.) — Maledictus qui facit opus Dei ncgligenter. (Jerem., xLviir, 10.) — Om
nes enim nos manifestari oportet ante tribunal Christi, ut referet unusquisque
Propria corporis, prout gessit, sive bonum, sive malum, (// Cor., v, 10.)



DE PERSEVERANCE. 333

1* Vérité du jugement dernier. En parlant de la fin du
monde, Notre-Seigneur a déclaré qu'il y aurait un ju~
gement général?. Tous les faits prédits par le divin Maitre
se sont littéralement vérifids; donc celui-ci s'accomplira
de méme. Ces paroles, d’oi il viendra, nous enseignent,
suivant les Ecritures, qu’a la fin du monde Notre-Seigneur
quittera la droite de son Pere, pour venir de nouveau sur
la terre, afin de demander & tous les hommes un compte
public et rigoureux de leurs ceuvres, et prononcer i 1'é-
gard des bons et des méchants la sentence qui fixera leur
sort pendant toute 'éternité. Elles nous avertissent encore
de ne pas croire a '’Antechrist, qui viendra de la terre
et qui cherchera a se faire passer pour Notre-Seigneur;
car Notre-Seigneur ne viendra pas de la terre, mais du
Ciel.

11 viendra en corps et en dme, avec une grande puissance
et une grande majesté, assis sur les nuées, précédé de sa
croix et accompagné des Anges et des Saints. Le Pére et le
Saint-Esprit viendront également. Mais parce que Notre-
Seigneur, comme homme, sera le seul juge visible aux yeux
du corps, on dit de lui seul qu'il viendra juger. Le juge-
ment sera rendu surla terre, et non pas dans le Ciel. D’une
part, c’est sur la terre que les hommes ont mérité ou
démérité, et. que Notre-Seigneur et ses serviteurs fideles
ont été persécutés et humiliés; d’autre part, le jugement
doit étre pour les bons et pour les méchants. Or ni les mé-
chants ni les démons ne peuvent mettre le pied dans le
Ciel, olt rien de souillé ne saurait entrer. Suivant un grand
nombre de docteurs, fondés sur la prophétie de Joél, le ju-
gement dernier aura lieu dans la vallée de Josaphat, située

L Matth,, xxv, 3%



336 CATECHISME

pres de Jérusalem, entre la montagne des Oliviers et le
Calvaire, afin que la vue de ces saints lieux augmente la
joie des bons et le désespoir des méchants 1.

Dot il viendra juger. C’est Notre-Seigneur qui sera le
juge : il convient et il est juste qu’il en soit ainsi. Puisqu'il
s"agit de juger des hommes, n'est-il pas convenable, néces~
saire méme, qu'ils puissent voir leur juge des yeux du
corps, entendre de leurs oreilles la sentence qui sera
portée; en un mot, connaitre leur jugement par leurs
propres sens? C’est encore une justice qui est due a Jé-
sus-Christ. Il a été sur la terre injustement condamné
par les méchants, n’est-il pas juste qu'il paraisse 4 son
tour, assis sur son trdne, pour juger tous les hommes ?
Or, il jugera non-seulement comme Dieu, mais comme
homme. C’est lui-méme qui nous I'apprend : Le Pére,
dit-il, @ donné au Fils le pouvoir de rendre le jugement,
parce qu'tl est le Fils de L homme3. Le prince des Apdtres
enseigne la méme vérité : Il nous a ordonné de précher
au peuple et de rendre témoignage que c’est lut, qui a été
établi de Dieu juge des vivants et des morts?®.

2° Nécessité du jugement dernier. Si le jugement parti-
culier est nécessaire, le jugement général ne l'est pas
moins. En effet, il faut que justice soit faite : 1° A I'égard
du Fils de 'homme. Méconnu des Juifs, crucifié par les
Paiens, blasphémé par les hérétiques, insulté par les
impies, déshonoré par les Chrétiens, il faut qu'une répa-
ration solennelle, éclatante, lui soit faite. Il faut que le
mounde entier tombe une fois & genoux devant celui qui,
pour I'amour du monde, voulut mourir sur une croix.

2° 11 faut que justice soit faite a 'égard du juste. Traitd

1 Joel,, 1. — ? Joan., v, 26, — ¥ Act., xvin, 40,



DE PERSEVERANCE. 331

maintenant comme son divin Maitre, méconnu, méprisé,
persécuté, moqué comme lui, il faut qu'un jour, aux
yeux de I'univers, sa couronne d’épines se change en cou-
ronne de gloire. Il faut qu'on voie de quel coté fut la
raison, et que I'ordre publiquement violé & son égard soit
publiquement rétabli.

3° II faut que justice soit faite & I'égard du pécheur.
Sur la terre, couronné de roses, nageant dans les plaisirs,
se moquant insolemment de Dieu et de sa loi, il faut qu'’il
reconnaisse un jour, le front dans la poussiére, I'empire
souverain de Celui dont il osa braver et les ordres, et les
promesses, et les menaces. Il faut qu'aux regards des
hommes et des Anges, le vice audacieux soit un jour
couvert de I'ignominie et du mépris, dont il essaya si
longtemps de flétrir la timide vertu.

& 11 faut que justice soit faite & I'égard de 'homme
tout entier. L'dme seule a comparu au jugement parti-
culier; il faut qu'd son tour le corps soit jugé et que
I’homme regoive publiquement, dans son corps et dans
son ime, la récompense ou le chitiment des @uvres, que
son dme et son corps ont pratiquées de concert pendant
leur union mortelle.

8° Il faut que justice soit faite & I'égard de tous les
hommes, quelle qu’ait été leur vie. En mourant, les
hommes laissent des enfants, ou des disciples, ou des
amis, qui imitent leurs exemples et suivent leurs discours,
ce qui doit nécessairement faire augmenter la récompense
ou le chitiment longtemps aprés leur mort; mais cette
influence funeste ou salutaire qu'ils exercent sur tant de
monde, ne peut finir qu’avec le monde lui-méme. Pour
que fustice soit faite complétement, exactement, il faut

donc qu'il y ait un examen et une recherche exacte de
m. 23



338 CATECHISME

toutes les actions et de toutes les paroles bonnes ou mau-
vaises, causées par I'exemple jusqu'a la fin des temps, ce
qui ne peut avoir lieu que par un jugement général de
tous les hommes, 4 la consommation du monde 1.

6° Enfin il faut que justice soit faite a I'égard de la Pro-
vidence. Calomniée, niée par les aveugles mortels, il faut
qu'un jour le monde entier rende hommage a la sagesse
de ses conseils, & la douceur de ses voies, & la profonde
économie de sa conduite; en un mot, il faut que tout
rentre un jour dans I'ordre troublé par le péché. Ce n’est
pas assez, il faut jJue tout y rentre d’une maniére écla-
tante, solennelle, afin Je réparer tous les scandales. Or,
un jugement public, universel, de toutes les nations
assemblées, est I'unique moyen de réparer publiquement
Tordre publiquement violé. Cest pourquoi, dit le Sei-
gueur, j'assemblerai tous les peuples et je les conduirai

1 Cette pensée, que le crime des scandalenx ne finit point avec leur vie et
qu’ils sont récllement responsables des suites de leurs scandales jusqu'a la fin
du monde, est une des plus propres a inspirer aux fideles une vive horreur de
ce péché diazbolique. Le Catéchisme du Concile de Trente, appronvé par
I'Eglise, fait entendre positivement que les tourments de ceux qui ont &
réprouvés pour cause de scandale, augmentent et augmenteront progressive-
ment tous les jours, jusqud la fin des sitcles, & mesure qu'il se commeltra
dans le monde de nouveaux crimes oceasionnés par leurs pernicieux exem-
ples. Ce n'est donc qu’au jugement dernier que,la mesure de leurs crimes
dtant parvenue 4 son comble, leur condamnation et leur supplice pourront
étre définitivement arrétés.

Concluez de 12 combien doit étre malheureux le sort des hérésiarques, des
auteurs ou fauteurs de schismes, de ceux qui ont inondd la sociéte de livres
détestables, et de tous les scandaleux en général,

Au contraire, le bon exemple portera tous les jours de nouveausx fruits de
mérite et de récompense, pour ceux qui J'auront donné & leurs ssmblables, et
ce ne sera qu’au jugement que le degré de leur bonheur et de leur gloire sera
fixd et définitivement arrété. Jusque-ia it ira toujours croissant. Telle est la
pensée du Catéchisme du Concile de Trente. Quoi de plus consolant ! (Note
de monseigneur Pévéque de Montauban, trad. du Catéch. du Conc. de

Treute.)



DE PERSEVERANCE. 339

dans la vallde de Josaphat, et ld jentrerai en jugement
avec euz i,

8° Circonstances du jugement dernier. Dans son infinie
bonté, le Sauveur ne s'est pas contenté d’annoncer le ju-
gement dernier, il a marqué les signes qui doivent le
précéder. Son intention a été, d’abord, d’entretenir tous
les hommes dans une crainte salutaire ; car nous parai-
trons tous a ce jugement formidable, en un sens, aussi
rapproché de nous que le jour de notre mort?. Ensuite
de faire connaitre aux Chrétiens des derniers temps, I'ap-
proche de la fin du monde et la nécessité de se tenir préts.
Or, les signes du jugement sont de deux sortes : les uns
qui précéderont de quelque temps l'arrivée du souverain
juge, les autres qui ne la précéderont que de peu de temps
ou «ui laccompagneront Voici, d’aprés I'Eeriture et la
tradition, les signes précurseurs du jugement et de la fin
du monde.

1° La prédication de 1'Evangile par toute la terre :
L' Evangile du royaume sera préché dans tout lunivers,
dit le Sauveur, pour servir de témoignage d toutes les na-
tions, et alors viendra la consommation®. Le mot alors
est bien digne de remarque : il semble indiquer que
I'Evangile n’aura pas plutét achevé le tour du monde, que
la fin des temps viendra.

2° L’apostasie. Le jugement, dit saint Paul, n’arri-

2 Joel, 1, 2.

* Tunc veniet unicuique dies ille, cum venerit ille dies, ut talis hinc exeat,
qualis judicandus est illo die. Ac per hoc vigilare debet cmnis Christianus,
ne imparatum eum inveniat Domini adventus : imparatum invenerit dies ille
quem imparatum invenerit vite hujus ultimus dies. (S. Aug., Serm. xLix,
de Temp. , et xvi, de Verb, Dom.)

% Et preedicabitur hoc Evangelinm regni in universo orbe, in testimonium
omnibus gentibus ; et tunc veniet consummatio. (Maith., xx1v, 14.)



310 CATECHISME

vera point qu'auparavant I'apostasie ne soit arrivée i, Par
I'apostasie, on entend la révolte des peuples contre les
rois et surtout contre le souverain Pontife, et enfin contre
Jésas-Christ et son Evangile 2. Puisque I'apostasie est un
signe précurseur du dernier jugement, elle sera donc
publique, éclatante, générale. Non-seulement les particu-
liers, mais la plupart des nations comme nations, seront
simultanément en révolte contre leurs princes, contre le
souverain Pontife et contre Notre-Seigneur, et comme
Dieu et comme roi.

3° L’Antechrist. Le jugement dernier, continue I'Apb-
tre, ne viendra point qu'auparavant on n'ait vu paraitre
lhomme de péché, le Fils de perdition, qui combattra et
qui s'élévera au-dessus de tout ce qui s'appelle Dieu?.
Les doctrines antichrétiennes ayant perverti les nations,
en répandant partout I'esprit d'impiété et de révolte, il
arrivera un homme qui en sera tout  la fois la personni-
fication et le chitiment, et cet homme par cela méme
sera le plus effroyable tyran que le monde aura jamais
connu. Cet homme sera I’Antechrist. Il regnera, suivant
les interprétes, environ trois ans et demi, et il sera mis &
mort par Notre-Seigneur lorsqu’il viendra. Les persécu-
tions qu’il exercera contre les élus seront la derniére et la
plus terrible épreuve de I'Eglise.

4° La conversion des Juifs. Ce signe est indiqué par
une tradition constante, fondée sur plusieurs textes de

1 Ne quis vos deducat ullo modo : quoniam nisi venerit discessio primum.
(I Thess.,u, 3.)

t Discessio scilicet populorum a suis principibus et presertim a roamano
imperio et a romano Pontifice... Tunc denique a fide et a Christo. (Menoch.,
Corn. a Lapid., 8. Amb,, etc., etc.)

3..... Et revelatus fuerit homo peccati, filius perditionis, qui adversatur,
et extollitur supra omne quod dicitur Deus. (II Thess., u, 4.}



DE PERSEVERANCE. 341

V'Ecriture, et en particulier sur I'épitre de saint Paul
aux Romainst. Avant de se convertir, les Juifs commen-
ceront par sortir de I'immobilité dans laquelle ils ont
vécu depuis la ruine de Jérusalem, ils seront émancipés
et entreront dans le courant des idées chrétiennes, jusqu'a
ce qu'ils reconnaissent publiquement Notre-Seigneur pour
le Messie.

5° La chute de I'empire romain. Par empire romain
on entend I'empire qui s’est perpétué, en Occident, dans
la personne de Charlemagne et des empereurs d’Allema-
gne, qui, jusqu’en 1806, ont toujours porté le titre d’em-
pereurs des Romains, et leur empire celui de saint-empire
romain ; en Orient, dans les empereurs de Constantinople,
dont la puissance fut renversée par Mahomet I1 en 1453;
puis 'empire temporel et spirituel du souverain Pontife.
Or, c’est une tradition universelle et, on peut le dire,
apostolique, que la chute de I'empire romain sera un signe
précurseur du jugement dernier?.

Quant aux signes qui précéderont immeédiatement le
jugement dernier, ou qui I'accompagneront, voici en
quels termes le Sauveur lui-méme les annonce & ses Apd-
tres : « Lorsque la fin du monde et le jour du jugement
seront proches, il y aura des signes dans le soleil, dans la
lune et dans les étoiles; et, sur la terre, les nations seront
consternées par le trouble, que causera le bruit de la
mer et des flots; les hommes sécheront de crainte dans
I'attente de ce qui doit arriver a tout I'univers. Le solcil
s’obscurcira, la lune ne donnera plus de clarté, les étoi-
les tomberont du Ciel et les voutes célestes seront ébran-

1 Rom., x1, 23-32.
* Yoyes les développements et les preuves dans notre Introduclion & Ullis-
toire de la Famille, p. 149-190,


http://chretienn.es

342 CATECHISME

lées. Alors le signe du Fils de 'homme paraitra dans le
Cicl.

A cette vue, toutes les nations de la terre feront éclater
leur douleur; et on verra venir le Fils de ’homme sur les
nues avec une grande puissance et unc grande majesté.
Au méme temps, il enverra ses Anges qui sonneront de
la trompette et diront d'une voix éclatante : Morts, levez-
vous, venez au jugement. Et les sépulcres s'ouvriront, et
tous ceux qui dorment dans la poussitre de la terre,
entendront la voix du Fils de Dieu. Et ils en sortiront,
les uns pour la gloire, les autres pour I'opprobre éternel.
Et les Anges rassembleront les élus de Dieu des quatre
coins de la terre, depuis un bout du Ciel jusqu’a I'au-
tret. »

Au souvenir de ses bien-aimés qu’il vient de nommer,
le Sauveur adoucit tout i coup ces images terribles. Il
veut que ce qui doit faire sécher les méchants de douleur
et d’effroi, soit pour les élus un sujet de joie et un motif
d’assurance. En effet, les signes qui annonceront aux
premiers I'arrivée imprévue du vengeur de leurs crimes,
seront aux seconds le présage infaillible de la venue du
Rémunérateur de leurs vertus. Voila pourquoi il leur
adresse, dans la personne des Apbdtres, ces consolantes
paroles : Or, quand ces choses commenceront d arriver,
ouvrez les yeuz et leves la téte, parce que votre délivrance
approche 3.

Lorsque tous ces préparatifs du jugement seront ache-

1 Matth., x1v, 23. — Sur la place qu'il faudra pour contenir tous les
hommes, en supposant méme qu’ils ressuscitent avec Ia méme quantité de
matitre, voyez Catdch. philosoph. de Feller, p. 560. Cette place est moins
étendue qu'il ne semble au premier coup d’eeil.

8 Luc., xx1, 28,



DE PERSEVERANCE. 343

vés, le Fils de ’homme, accompagné de ses Anges?, en-
vironné de tout I'éclat de sa majesté, assis sur une nuée
lumineuse comme sur son tribunal, ayant & ses cotés ses
douze Apbdtres en qualité d’assesseurs, toutes les nations
étant rassembices devant lui, il ouvrira le grand livre des
consciences, c'est-a-dire qu’il manifestera tous les secrets
des consciences, publiera toutes les sentences cachées,
rendues au jugement particulier, et les fera connaitre anx
Anges, aux Saints, & tous les hommes, et I'espérance de
I’hypocrite périra 2.

La cause instruite d’aprés des piéces si convaincantes,
que les méchants eux-mémes seront forcés de se condam-
ner, il ordonnera a ses Anges de procéder i la déchirante
et dernitre séparation des hommes les uns d’avec les
autres, comme un berger sépare les brebis d’avec les
boucs. II fera placer les brebis a sa droite et les boucs A
sa gauche. Puis viendra I'éternelle sentence que le Roi
prononcera en ces termes : « Venez, les bénis de mon
Pére, dira-t-il aux Justes, posséder le royaume qui vous a
été préparé dés la création du monde; car j'ai eu faim et
vous m’avez donné a manger; j'ai eu soif et vous m’avez
donné & boire; j'étais étranger et vous m’avez logé; j'étais
nu et vous m’avez vétu ; j’étais malade et vous m’avez visité;
j'étais en prison et vous m’y étes venus voir.

Les Justes lui répondront : Seigneur, quand est-ce que
nous vous avons vu avoir faim et que nous vous avons
donné a manger, ou avoir soif et que nous vous avons
donné & boire? Quand est-ce que nous vous avons vu

1 Revétus, comme on croit, de corps adriens, afin d'étre visibles & tous
les yeux.

* llluminabit abscondita tenebrarum, et manifestabit consilia cordium.
(1 Cor., 1%, §.) — Speshypocrite peribit. (Job, vin, 13.)



314 CATECHISME

étranger et que nous vous avons logé, ou nu et que nous
vous avons vétu? et quand est-ce que nous vous avons vu
malade ou en prison et que nous vous avons été voir? Le
Roi leur répondra : Je vous le dis en vérité, toutes les
fois que vous avez fait toutes ces choses a I'un des plus
petits de mes fréres que voild, vous me les avez faites &
moi-méme.

Puis, se tournant vers les réprouvés, il leur dira d’une
voix formidable : Retirez-vous de moi, maudits! allez au
feu éternel qui a été préparé pour le diable et pour ses
Anges : car j'ai eu faim et vous ne m’avez pas donné a
manger; j'ai eu soif et vous ne m’avez pas donné i boire;;
jétais étranger et vous ne m’avez point logé; j'étais nu
et vous ne m'avez point vétu; j'étais malade et en prison
et vous ne m’avez point visité.

Ils lui diront aussi : Seigneur, quand est-ce que nous
vous avons vu avoir faim ou soif, ou étranger, ou nu, on
malade, ou en prison, et que nous ne vous avons point
assisté? Alors il leur répondra : Je vous le dis en vérité,
toutes les fois que vous avez manqué de faire ces choses
au moindre de ces petits que voild, vous avez manqué de
me les faire & moi-méme; et ceux-ci iront au supplice
éternel, et les Justes a la vie éternelle 1.

A ces mots, les élus s'éleveront triomphants vers le
Ciel en chantant I'hymne éternel de la reconnaissance et
de V'amour; et les réprouvés tomberont dans les abimes
de I'enfer avec les démons. Un Ange en fermera les por-
tes ; y apposera le sceau de Dieu qui ne sera jamais brisé,
et I'éternité régnera partout.

4° Ezistence de I’Enfer. Aussi clairement qu’il y a un

t Et ibunt ki in supplicium eternum, justi autem in vitam eternam,
(Matth., xxv, 35,46.)



DE PENSEVERANCE. 345

Dieu, aussi clairement les derniéres paroles du Juge su-
préme nous enseignent qu'il y a un Enfer, et un Enfer
éternel, c’est-a-dire un lieu ou la justice divine punit et
punira pendant toute I'éternité ceux qui sont morts en
état de péché mortel. La croyance d’une vie future, ol1 les
bons sont récompensés et les méchants punis éternelle-
ment, est aussi ancienne que le monde et aussi étendue
que la race humaine. On I'a trouvée jusque chez les sau-
vages, qui montraient & peine quelques signes de reli-
gion. Nous savons tous, comment Virgile, écho des tra-
ditions antiques, a professé 1'éternité de 'Enfer, comment
il en a reconnu I'équité et célébré la pleine victoire sur
le crime : Le mallheureux Thésée est fixd immobile dans
Tenfer et il le sera éiernellement®. Avant lui Platon avait
dit en termes expreés : Les méchants sont précipités dans
le Tartare pour n’en sortir jamais®. « J’en conviens, dit-
il ailleurs, on peut faire peu de cas de ce que je dis; mais,
apres avoir mirement réfléchi et tout bien examiné, je
n’ai rien trouvé qui soit plus selon la sagesse, la raison et
la vérité 2. »

D’ol1 a pu venir cette croyance si contraire a toutes les
passions, si ce n’est d’'une révélation primitive? Toutefois
ce dogme constamment professé chez les Juifs, les Sadu-
céens cherchaient a I'obscurcir. Il en était de méme des
philosophes paiens qui tentaient de 1'ébranler, par leurs

1 e + & « o o o Sedet mternumque sedcbit
Infelix Theseus. (£Eneid,, lib, VI, v, 345.)

8 In Phedon.

3 InGorgia. — Rien ne serait plus facile que de multiplier sur ce sojet les
textes des auteurs profanes. (Voyez toutes les Démonst. €vangél.) — Il faut
cependant reconnaltre que le dogme de I'éternité des peines est altéré dans
Platon comme dans Virgile : le second n’a fait que mettre en vers les erreurs
du premier, sur le panthéisme et la métempsycose.


http://metempsyco.se

346 CATECHISME

faux raisonnements, chez les autres peuples. 11 était donc
trés-nécessaire que Notre-Seigneur vint le confirmer par
ses lecons. C'est pourquoi il a déclaré en termes exprés
que les méchants iront dans le feu éternel qui a été pré-
paré au démon et d ses Anges; que le feu qui les britlera
ne s'éteindra jamais, et que le ver qui les rongera ne
mourra point?,

Qu'on ne dise donc plus : Personne n'a vu I'Enfer;
nous en parlons sans le connaitre. Notre-Seigneur I'a vu ;
il le connait, et il nous I'a fait connaitre. Parmi les
hommes vivants, aucun n’a va Charlemagne, beaucoup
n’ont pas vu Pékin, cependant sur le rapport de ceux qui
les ont vus, nous ne doutons nullement de leur existence.
Aussi, V'existence d’un Enfer, et d’'un Enfer éternel, est
une vérité que I'Eglise catholique, fondée sur les paroles
de Notre-Seigneur, a toujours enseignée, condamnant
comme hérétiques tous ceux qui ont voulu la nier, et que
nous ne pouvons, sous peine de damnation, révoquer en
doute.

En effet, lorsque Notre-Seigneur a dit : Les justes
iront dans la vie éternelle, personne ne disconvient qu'il
n’ait voulu parler d'une vie qui ne finira jamais. Done,
en disant dans le méme passage : Les méchants iront au
feu éternel, il a entendu parler d’'un feu qui n’aura pas
de fin. Autrement le Fils de Dicu nous aurait induits en
erreur, en donnant dans le méme endroit, et sans nous
avertir, un double sens au méme terme.

A la pensée d'un Enfer éternel, la raison confondue
est tentée de se récrier ; mais, quand elle revient 3 elle-
méme, elle rend hommage a la justice de ce chiatiment.

Elle dit : 1° Au tribunal de Dieu qui est la justice

Y Matth., xv, 41 ; Mare., v, 43,



DE PERSEVERANCE. 347

méme, il faut de toute nécessité qu'il y ait une proportion
entre le crime et le chitiment. Or, le péché est tout i la
fois fini et infini. Fini, parce qu’il est I'cuvre d'une
créature finie et bornée; infini, parce qu’il outrage une
majesté infinic et que I'injure croit en proportion de la
personne offensée. Il faut donc que le chitiment du peé-
ché, pour étre juste, soit tout a la fois fini et infini.
Mais il ne peut étre infini dans sa rigueur, puisque c’est
une créature finie qui doit le subir, il doit donc étre in-
fini dans sa durée. C'est ainsi que la raison, lorsqu’elle
est impartiale, se démontre i elle-méme la rigoureuse
nécessité d'un Enfer éternel.

Drailleurs, qu’est-ce qu'un réprouvé ? C'est un homme
qui n’a pas profité du délai que Dieu lui avait donné,
c'est-a-dire de I'épreuve du temps. Que dis-je? c’est un
homme qui en sort plus souillé qu’il n’y était entré, qui
en sort avec la volonté de pécher, d’outrager Dieu. La
mort le surprend dans cette disposition, elle I'y fixe. En
cet état, il tombe entre les mains de Dieu, il n’y a plus
de temps pour lui; donc, tant qu'il aura la volonté du
crime, il doit en subir le chitiment. Or, il l'aura tou-
jours; donc il doit étre toujours puni. C’est le raisonne-
ment sans réplique de saint Grégoire le Grand?!. Ajou-
tons, avec la philesophie catholique, que les damnés

1 « Iniqui voluissenv utique, si potuissent, sine fine vivere, ut potuissent
sine fine peccare. Ostendunt emim qula in peccato semper vivere cupiunt, qui
nunquam desinunt peccare dum vivunt. Ad magnam ergo justitiam judicantis
pertinet ut nunquam careant supplicio, qui in hac vita nunquam voluissent
carere peccato... Omnipotens Deus quia pius est, miserorum cruciatus non
pascitur; quia vero justus est, ab iniquorum ultione in perpetuum non seda-
tur. » (Lib. IV Dialog., ¢. xu1v.) — Angeli mali in nihil moventur, nisi in
ordine ad finem peccati superbi® ipsorum ; et ideo in omnibus peccant mor-
taliter, quecumque propria voluntate agunt, (S. Th,, 20 208, q. LXXAI,
art, 4.) — 11 faut en dire autant des répronvés,



348 CATECHISME

eux-inémes, restant ce qu'ils sont, ne voudraient pas
sortir de V’Enfer, tant ils ont la conscience d’étre dans
Yordre.

Elle dit : 2° Si I'Enfer n’existait pas ou s'il n’était
pas éternel, 'homme serait maitre de Dieu, la société
serait impossible et la terre deviendrait un coupe-gorge.
Le dogme de I'Enfer éternel est, au premier chef, un
bienfait social. Eh quoil malgré cette formidable croyance,
appuyée sur le double témoignage de la révélation divine
et de la tradition unanime des peuples, la terre se cou-
vre d’iniquités ; les méchants menacent jour et nuit 1’or-
dre, la propriété, 'honneur, 'innocence, la paix, V'exis-
tence méme de la famille et de la société! Que serait-ce,
grand Dieu, si vous leur dtiez complétement la crainte
salutaire d’'un Enfer éternel? que serait~ce si vous I'dtiez
3 tous les hommes ? si vous leur disiez que ’Enfer n’aura
qu'un temps limité et que le néant ou le bonheur succé-
deront i des supplices de quelques années ou méme de
quelques siécles ? Veut-on savoir ce que deviendrait alors
la société? Voyez ce que deviennent, voyez ce que font
les hommes qui disent, sans toutefois en étre convain-
cus : « Il n’y a point d’Enfer. »

Mais c’est le cri des bagnes, c'est la devise de tous les
scélérats, de tous les assassins, de tous les voleurs, de
tous les empoisonneurs, de tous les corrupteurs et de
tous les tyrans. Que ce blasphéme antisocial devienne
une vérité, et, 'homme étant ce qu'il est, le monde ne
sera plus qu'un repaire de bétes féroces, le thédtre san-
glant d’une guerre & mort de {ous contre tous.

Faut-il rappeler ce qui s'est passé en France a la fin
du siécle dernier? N'est-ce pas au cri : A bas lenfer!
vive Enfer! quont marché au pillage, au meurtre, a la



DE PERSEVERANCE. 319

destruction, tous ces monstres i face humaine dont le
nom est celui de tous les crimes et la honte éternclle de
rhumanité? De nos jours encore, quelle autre devise
portent, inscrite sur leur sinistre étendard, les hommes
qui menacent de ramener le monde i la barbarie? Du
reste, gardons-nous de prendre le change : les déclama-
tions haineuses des méchants contre 1'Enfer, prouvent
tout le contraire de ce qu'ils prétendent. Elles prouvent
que I'Enfer les importune. On ne hait que ce qu’on craint
et on ne craint que ce qu'on croit. Mais c’est assez. Au lieu
de perdre le temps a raisonner sur I'Enler, nous ferons
beaucoup mieux de songer a vivre chrétiennement, afin de
ne pas y tomber.

5° Peines de ' Enfer. — La foi ne nous apprend pas
seulement qu’il y a un Enfer, que cet Enfer est éternel;
elle nous révéle encore les tourments qu’on y endure.
Ces tourments sont de deux sortes : la peine du dam, ou
le regret d’avoir perdu Dieu et le bonheur éternel; et la
peine du sens, ou la douleur causée par les ardeurs d'un
feu qui ne s'éteindra jamais. Ces deux espéces de tour-
ments sont clairement distinguées dans les paroles du
Sauveur : Le ver qui ne meurt point désigne la peine du
dam, et le feu qui ne s'éteint point est la peine du sens.
Ce ver rongeur, c'est la conscience !. La conscience du ré-
prouvé, ce sont ses souvenirs, et tous ses souvenirs sont
tristes. Ils se résument en quatre mots : J'ai perdu Dieun!
je I'ai perdu par ma faute! je I'ai perdu pour une ba-
gatelle! je l'ai perdu sans ressource! Cette peine est la

1 Vermis qul in damnatis ponitur non debet intelligi esse corporalis, sed
spiritualis, qui est conscienti@ remorsus, qui dicitur vermis, in quantum,
oritur ex putredine peceati, et animam affligit, sicut corporalis vermis ex pu~-
tredine ortus affligit pungendo. (S. Thom., Suppl., q. 97, art. 2.)



350 CATECHISME

plus sensible que puisse éprouver une créature raison-
nable.

Rien de plus juste que ces deux sortes de tourments,
car ils répondent & deux sortes de désordres renfermés
dans le péché : I'un est le mépris insolent du Créateur;
l'autre 'amour déréglé de la créature. Tous les damnés
éprouvent ce double tourment, et leurs souffrances seront
les mémes quant & la nature et quant & la durée, mais
la rigueur en sera proportionnée au nombre et & I’énor-
mité des fautes. Ainsi, toutes choses égales d’ailleurs,
I'Enfer du Chrétien sera bien plus insupportable que celui
du Paien.

De plus, il est de foi que les réprouvés souffriront jour
et nuit pendant toute I'éternité. Enfin, il est certain que le
feu qui les brilera sans les consumer est un feu matériel,
mais un feu intelligent, dit Tertullien, qui augmentera
ou diminuera ses ardeurs, suivant la culpabilité de cha-
que réprouvé. Ce peu de mots suffisent pour nous glacer
d’effroi et nous faire craindre, et craindre uniquement, et
craindre tous les jours de notre vie, Celui qui a le pouvoir
de faire mourir le corps et de nous précipiter dans ’'En-
fer. Oh! oui, dit le Sauveur, c’est celui-li et celui-la
seul qu'il faut craindre. Souvenez-vous donc bien que
craindre Dieu et vivre chrétiennement est 1'unique moyen
d’éviter I'Enfer.

Les termes dans lesquels Notre-Seigneur prononcera
son éternelle sentence, donnent encore lieu a une remar-
que bien importante pour notre conduite. Quoique, dans
les motifs de son double arrét, le Sauveur ne parle pas
de la pratique ou de I'omission de tous les devoirs que
la Religion nous impose, il n’en est pas moins certain
qu'ils seront, comme nous I'avons vu en parlant du juge-



DE PERSEVERANCE. 351

ment particulier, 'objet de son examen et de son juge-
ment public. S'il attache le bonheur ou le malheur éter-
nel A la pratique ou & I'omission d’une seule vertu, la
charité, c’est pour nous apprendre, d’une part, que la
charité est I'abrégé de tous les commandements et de
quelle ressource elle est pour obtenir toutes les vertus
nécessaires au salut; d’autre part, c’est afin que nous ne
puissions pas ignorer quelle sera la sévérité de ses juge-
ments, car si des supplices éternels sont préparés i ceux
qui n’auront pas fait le bien, & quoi doivent s’attendre
ceux qui auront fait le mal?

Le sixitme article du Symbole finit par ces mots : Les
vivants et les moris. Ces paroles ont plusieurs signi-
fications. Dans leur généralité, elles désignent tous les
hommes sans exception : ceux qui seront morts plus ou
moins longtemps avant la fin du monde et ceux qui mour-
ront immédiatement avant le jugement dernier. Par les
vivants, on entend les justes qui auront vécu sur la terre
de la véritable vie, qui est la vie de la grice, et qui vi-
vront éternellement dans le Ciel, de la vie de la gloire;
par les morts, ceux qui auront vécu et qui seront sortis de
ce monde dans I'état de péché mortel. La véritable mort,
c'est la séparation de I'ime d’avec Dieu, et les méchants
ne ressusciteront que pour continuer cette séparation ou
cette mort éternelle dans les feux de I'Enfer.

Dans ce sens, on peut encore entendre par les vivants
et les morts tous les Anges, les bons et les mauvais, qui
serant également jugés dans ce grand jour; car les Anges
font partie de I'Eglise dont Notre-Seigneur est le chef. Ils
seront jugés tout i la fois par Notre-Seigneur, par les
Apbtres et par les principaux Saints; tel est 'excés d’hon-
neur et de puissance que Dieu réserve a ses amis : Au jour



352 CATECHISME

du jugement, dit le Sauveur & ses Apoltres, vous seres
assis sur douze trones pour juger les douze tribus ' Israel,
Cest-a~dire toutes les nations!. Ne savez-vous pas, dit
saint Paul, gue nous jugerons les Anges®? Ce jugement
sera un acte véritable d’un pouvoir judiciaire, un juge-
ment proprement dit, jugement d’approbation, de louan-
ges et de glorification & I'égard des bons Anges; juge-
ment de condamnation et de reproche & l'égard des
mauvais®.

Que dirons-nous maintenant de I'influence du sixiéme
article du Symbole? Le dogme d'un jugement de Dieu
pour chaque homme en particulier au moment de la
mort, et pour tous les hommes réunis a la fin des temps,
suivi d’'un Enfer éternel pour les méchants, est tellement
social, que la société périrait le jour méme, olt I'on par-
viendrait & effacer de la croyance humaine cette vérité
fondamentale. Quel frein resterait aux passions sans cesse
conjurées contre I'ordre, contre les propriétés, contre
I'honneur des familles, contre le pouvoir des supérieurs,
contre la vie et les intéréts des petits et des faibles, si
vous Otiez la croyance d’'un Dieu qui connait tout, qui
jugera tout avec une souveraine indépendance et une par-
faite équité, et qui punira tout avec une inflexible ri-
gueur?

IIs sont donc bhien coupables et bien aveugles, ceux
qui osent dire que Dieu ne se méle pas des actions
des hommes! Coupables, ils encouragent tous les crimes
en 6tant an méchant la seule crainte qui puisse V'arréter

1 Matth., xi1x, 28,

8 [ Cor., V1, 3.

8 Voyes les teites des Ptres dans Corn. & Lapid. (Matih,, xix, 28. — In
Epist, I ad Cor.y W1, 3.)



DE PERSEVERANCE. 353
dans ses funestes projets, ou lui inspirer de salutaires
remords apreés I'exécution. Aveugles, ils ne voient pas que
leurs doctrines insensées retombent en calamités sur leurs
tétes. Si je n'ai riena craindre d'un jugement de Dieu,
si I'Enfer est une chimére, pourquoi hésiterais-je & me
satisfaire a vos dépens, lorsque je n’ai rien 4 craindre de
la justice humaine? Pas un scélérat qui n’adopte un pareil
principe. Rois, peuples, particuliers, impies méme, qui
attaquez le dogme protecteur de tous les intéréts, jamais
vous ne saurez tout ce que vous devez a la croyance d'un
jugement de Dieu, ol chacun recevra selon ses ceuvres.
Pour nous, laissons peser de tout son poids sur notre con-
duite cette grande vérité, et nous vivrons non-seulement
en bons chrétiens, mais aussi en hons citoyens.

PRIERE.

0O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercia
de nr’avoir annoncé vos redoutables jugements ; pénétreze
moi d’une crainte filiale et d’'un tendre amour pour
vous, afin que, me tenant uni au nouvel Adam pendant
ma vie, je mérite de lui &tre uni pendant toute 'éternité.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je veux respec-
ter et assister les pauvres autant que je le pourraz.

111, 23



XXII* LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAN,
PAR LA FOI (surte).

Huititme article du Symbole. — Avantage social. — Saint-Esprit. — Sa di-
vinitd. — Ses apparitions. — Histoire. — Ses ceuvres. — Ses sept dons.
— Ses douze fruits. — Béatitudes, — Avantage social du huititme article
du Symbole.

Le péché avait séparé ’'homme de Dieu. Or, en Dieu il
y a trois personnes; le mouvel Adam devait donc, pour
réparer les suites du péché, nous réunir a ces trois per-
sonnes adorables. Déja nous avons vu ce que nous devons
croire des deux premiéres, afin de nous unir a elles par la
foi. 11 reste & exposer ce que nous devons croire pour
nous unir a la troisitme. Le huitiéme article du Symbole
renferme sur ce point I'objet de notre foi. Il est congu en
ces termes : Je crots au Saint-Esprit.

Par ces mots, nous faisons profession de croire au Saint-
Esprit, comme nous croyons au Pére et au Fils. Nous
confessons qu'il leur est égal en toutes choses; qu'ilala
méme puissance, la méme éternité, la méme divinité; en
un mot, qu'il est Dieu comme le Pére et le Fils, et qu’il a
droit aux mémes hommages et aux mémes adorations.

La divinité du Saint-Esprit nous est clairement révélée
dans un grand nombre de passages de IEcriture : il suflira
d’en rapporter quelques-uns. Notre-Seigneur, envoyant
ses Apdtres précher I'Evangile, leur dit : Allez, enseignes
toutes les nations, les baptisant au nom du Pére, et du
Fils, et du Saint-Esprit!. Evidemment il reconnait au

1 Matth,, xsviir, 19,



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 355

Saint-Esprit la méme puissance qu'aux deux autres per-
sonnes de la sainte Trinité. I1 le met sur le méme rang.
11 proclame donc qu'il est Dieu comme le Pére et le Fils.
Saint Pierre, ayant dit 3 Ananie : Pourquot Satan a-t-il
tenté votre ceeur et vous a-t-il porté d mentir au Saint-
Esprit? ajoute aussitot : Ce n'est pas auz hommes que
vous aves menti, mais d Dieu!. Dans la méme phrase le
Vicaire de Notre-Seigneur, I'oracle infaillible de la vérité,
donne le nom incommunicable de Dieua ce lui qu'il vient
d’appeler Saint-Esprit. La divinité du Saint-Esprit peut-
elle étre marquée plus clairement ? De son cdté, saint Jean
nous dit : Il y en a trois qui rendent témoignage dans le
Ciel a la divinité de Notre-Seigneur : le Pére. le Verbe et
le Saint-Esprit; et ces trois sont un®.

Ainsi, méme séjour, mémes attributions, méme unité de
nature : voilad ce que saint Jean nous dit appartenir au
Saint-Esprit, avec le Fils et le Pere. Trouvez encore, s'il
est possible, une preuve plus claire dela divinité du Saint-
Esprit. La méme vérité est exprimée avec une égale certi-
tude dans cette formule qui, depuis les Apdtres jusqu'a
nous, passe de bouche en bouche et se répéte des millions
de fois le jour, comme pour rendre incessante la profes-
sion de foi du monde catholique & la divinité du Saint-
Esprit : Gloire au Pére et au Fils et au Saint-Esprit, ete.
Mais qu'est-il besoin de nous étendre davantage, puis-
que nous avons le Symbole des Apbtres, celui de Nicée et
de Constantinople, qui tous nous enseignent le méme
dogme?

Nous ne croyons pas seulement que le Saint-Esprit st
Dieu, nous croyons encore qu'il procéde du Pére et du Fiis.

8 Act., v, 4. — 21 Joan., v, 7. — Sur tout ce qui regarde le Saint-Esprnt,
voirnotre Traité du Saint-Esprit. 2 vol. in-8.



356 CATECHISME

Procéder veut dire recevoir 1'étre, ce qui ne signifie nulle-
ment que le Saint-Esprit a été fait, créé ou engendrs;
mais qu'il procéde du Pére et du Fils nécessairement et de
toute éternité, non par voie de génération, mais par spi-
ration, suivant le langage de la théologie. Eternellement
le Pére se contemple, et éternellement il produit son
Verbe en se contemplant. Eternellement le Pére et le Fils
s'aiment et produisent éternellement le Saint-Esprit, qui
est leur amour consubstantiel et comme eux une personne
divine . La foi catholique sur ce point est clairement
exprimée par les Péres et par les conciles de I'Orient et de
I'Occident, entre autres par le concile général de Lyon,
qui s’exprime en ces termes : Nous confessons fidélement
et avec piété que le Saint-Esprit procéde éternellement du
Pére et du Fils, non comme de deux principes, mais comme
d'un principe; non par deux spirations, mais por une seule
spiration .

On donne 2 la troisicme personne de I'auguste Trinité
le nom de Saint-Esprit, bien que le Pére et le Fils soient
aussi des esprits et des esprits saints, bien que tous les
Anges du Ciel et toutes les 4mes bienheureuses le soient
également. D’ou vient cela? et comment ce nom commun
a plusieurs peut-il convenir i unseul? Voici la réponse:
Il est vrai, la Trinité dans sa nature et dans ses person-
nes est saint esprit ; néanmoins, comme la premiére per-
sonne a unnom propre qui est celui de Peére et la seconde
celui de Fils, on a laissé a la troisiéme personne le nom
commun de Saint-Esprit, pour la distinguer des deux au-
tres, et pour faire entendre ses opérations. Il est vrai en-

t Voyez saint Thomas, p. I, q. xxxvl, art. 1, 2, 3, 4; Hist. de 'Egl., Con-
cile de Florence, p. 541. — 2 Labbe, Act, con- I.,eic,



DE PERSEVERANCE. 357

core que les Anges et les dmes bienheurenses sont des
esprits saints ; mais, étant de simples créatures, ils ne sont
saints que par grice, tandis que le Saint-Esprif est saint
par nature et la source méme de toute sainteté. Clest
donc trés-justement qu’on I'appelle par excellence le Saint-
Esprit.

Comme celui du Pére et du Fils, le nom du Saint—Esprit
vient, non pas des hommes, mais de Dieu méme. Nous
en devons la connaissance a I'Ecriture, qui le répéte plus
de trois cents fois, tant dans I’Ancien que dans le Nouveau
Testament. D’ailleurs, ce nom, ainsi que nous venons de
lindiquer, convient admirablement pour exprimer les
opérations du Saint-Esprit. La foi nous enseigne que
toutes les opérations extérieures de Dieu, I'Incarnation
exceptée, sont communes aux trois personnes de la sainte
Trinité. Ainsile Pere et le Fils et le Saint-Esprit sont éga-
lement créateurs, conservateurs du monde, sanctificateurs
et rémunérateurs des hommes. Toutefois on attribue par-
ticulicrement au Pére les ceuvres de la puissance, au Fils
celles de la sagesse, au Saint-Esprit celles de 1'amour.

Or, comme la sanctification des ames et I'Eglise, qui
en est I'instrument visible, sont les ccuvres par excellence
de I'amour de Dieu pour nous, on les attribue au Saint-
Esprit, amour éternel du Pere et du Fils. En effet, si vous
parcourez I'Ecriture, vous verrez dans I'ancienne alliance,
aussi bien que dans la nouvelle, le Saint-Esprit présider
a toutes les ceuvres de sanctification, aussibien qu’a la for-
mation etau gouvernement de 'Eglise. Pour nous en tenir
ala loide grice, c’est le Saint-Esprit quiforme I'Eglise, qui
change les Apdtres en des hommes nouveaux, qui remplit
les fidéles de lumitres et de dons surnaturels. C’est lui
qui dirige les Apdtres dans leurs courses, qui préside aux



358 CATECHISME

conciles, qui soutient les martyrs et leur inspire ces ré-
ponses étonnantes qui ferment la bouche aux tyrans. Cest
lui qui vivifie les 4mes par les sacrements, et les sanctifie
par les grices intérieures qu’il leur communique. Voila
pourquoi I'Eglise, et, dans I'Kglise, toutes les nations et
toutes les associations chrétiennes ne manquent jamais
d’invoquer le Saint-Esprit dans les grandes circonstances,
ou il s’agit de dissiper les ténébres répandues dans nos
ames par le démon et par le péché, ou de triompher des
difficultés qui s’opposent aux ceuvres de notre sancti-
fication.

Le Saint-Esprit a plusieurs fois apparu sur la terre sous
divers symboles, selon la nature du mystere pour lequel il
descendait. Au Baptéme de Notre-Seigneur ilse montra en
forme de colombe, pour nous faire connaitre I'innocence
et la douceur infinies du divin Maitre; & la Transfigura-
tion, en forme de nuée, pour nous manifester que, quoi-
que le Sauveur par(it semblable & nous, il était néanmoins
le Fils de Dieu, et que sa diviuité était cachée sous le voile
de son humanité ; enfin, le jour de la Pentecdte, en forme
de langues de feu, pour annoncer l'unité d’amour, de
croyance et de langage qui distinguerait désormais I'Eglise
et réparerait, avec éclat, un des plus palpables effets du
péché, la division des ceeurs et la confusion des idées et
des langues 1.

Les notions qui précedent et celles qui vont suivre sont
de la plus grande importance. En effet, il importe souve-
rainement & chacun de nous de bien connaitre le Saint-
Esprit, afin de I'aimer vivement et de I'invoquer souvent.

1 On sait qu'il est défendu de représenter le Saint-Esprit autrement que
sous Ia forme de colombe ou de langue de feu. (Voyez Ferraris, verd. Spirit,
sunctus.)



DE PERSEVERANCE. 359

D’abord, il est Dieu comme le Pére et le Fils : de plus, il
est particulitrement I'auteur de notre sanctification, dont
nous ne pouvons opérer la moindre partie, pas méme in-
voquer le nom de Jésus, sans le secours du Saint-Esprit *;
enfin, de toute nécessite, il faut que nous évitions le péché
contre le Saint-Esprit ; péché tellement grave, que Notre-
Seigneur a déclaré que les péchés commis contre le Fils
de 'homme seraient pardonnés, mais que le péché contre
le Saint-Esprit ne serait pardonné ni en ce monde ni en
I'autre 2,

Rien de plus terrible que les vengeances que Dieu a ti-
rées et qu'il tire encore tous les jours, méme ici-bas, des
péchés contre le Saint-Esprit. Entre une foule d’exemples,
nousn’en citerons qu’un seul : celui des Grecs. Depuis I'o-
rigine de I'Eglise, les Grecs, poussés par I'esprit mauvais,
n’avaient cessé d’attaquer la troisitme personne dela sainte
Trinité. Macédonius, patriarche de Constantinople, osa
nier sa divinité. Plus tard son hérésie, bien que condam-
née parI'Eglise, reparut sous différentes formes et attaqua
la procession du Saint-Esprit. L'Eglise latine ne négligea
rien pour ramener les Grecs i la vraie foi. Aprés une foule
de tentatives infructueuses, ils signérent a Florence le
Symbole catholique; mais, 4 peine de retour dans leur
patrie, il se rétracterent et reprirent le cours de leurs
blasphémes contre le Saint-Esprit.

Ce dernier crime comble la mesure, et le nouveau déi-
cide sera puni comme le premier. Ici commence entre la

1 Nemo potest dicere Dominug Jesus, nisi in Spiritu sancto, (I Cor., x11,3.)

% Omnis qui dicit verbum in Filium hominis, remittetur illi ; e autem qui
in Spiritum sanctum blasphemaverit, non remittetur. (Luc., x11, 10 ; Matth.,
x1, 83 ; Mare., m, 29.) — Eun parlant du péché en géndral, nous explique-
rons le péché contre le Saint-E=prit et ce qu’il faut entendre par I'impossibi-
lité d’en obtenir le pardon.



360 CATECHISME

ruine de Jérusalem et le sac de Constantinople un terrible
rapprochement qui n’a point échappé aux observateurs
chrétiens !. Les Juifs blasphément pendant trois ans contre
Notre-Seigneur; les Grecs, depuis la fin du concile de
Florence, blasphément pendant treize ans contre le Saint-
Esprit. Des prédictions sinistres annoncent a Jérusalem le
chitiment qui va bientét fondre sur elle; des prédictions
non moins sinistres annoncent le méme sort & Constanti-
nople. Les Grecs comme les Juifs demeurent obstinés.
Titus, prince étranger de pays et de religion, vientassiéger
Jérusalem & la téte de ses légions victorieuses; Maho-
met I, prince étranger de pays et de religion, parait sous
les murs de Constantinople & la téte d’une armée formi-
dable.

Les Juifs, enfermés dans Jérusalem, se divisent et s’é-
gorgent entre eux; lesGrecs, enfermés dans Constantinople,
se livrent aux mémes divisions et aux mémes excés les
uns contre les autres. Tombée au pouvoir de Titus, Jéru-
salem est ruinée de fond en comble, et 'empire des Juifs
détruit : eux-mémes sontemmenés en esclavage. Prise par
Mahomet, Constantinople est livrée d des horreurs et & des
profanations plus grandes que celles dont Jérusalem fut
le théitre : I'empire des Grecs est détruit; eux-mémes,
vendus comme un vil bétail, sont réduits au plus dur es-
clavage. Pour que rien ne manque au rapprochement,
Titus enveloppe Jérusalem vers les fétes de Paques, époque
anniversaire du déicide; Mahomet envelope Constantino-
ple & la méme époque, et il s’empare de la ville le 29 mai
1453, 3 une heure du matin, second jour de la féte de la
Pentecote.

1 Yoyez saint Anton., In Chron., p. Il tit, 1I, ¢, xm1; Bellarm., lib. II,
De Christ., 1, 30,



DE PERSEVERANCE, 361

Ainsi, tandis que I'Eglise latine, religieusement assem-
blée dans ses temples, célébrait 'anniversaire solennel de
la descente du Saint-Esprit et proclamait hautement sa
divinité, I'Eglise d'Orient, qui la niait en blasphémant,
tombait sous le joug de la barbarie. Quelle conclusion res-
sort de 1, sinon que des deux plus effroyables catastrophes
dont I'histoire fasse mention, la ruine de Jérusalem et le
sac de Constantinople, la premiere est I'éclatante punition
du crime commis contre la seconde personne de la sainte
Trinité; 1a seconde, la punition non moins éclatante d’un
crime analogue commis contre la troisiéme *?

Aprés avoir expliqué ce qui regarde la personne du
Saint-Esprit, il nous reste & parler de ses dons et de ses
[ruits, c’est-2-dire de quelques-uns de ses bienfaits et de
ses opérations dans les dmes.

On distingue sept dons et douze fruits du Saint-Esprit.
Les premiers, marqués par le prophete Isaie, sont la sa-
gesse, l'entendement, le conseil, la force, la science,
la piété et la crainte de Dieu *. Pour bien com-
prendre l'ordre que nous allons suivre dans 1’explication
des dons du Saint-Esprit et I'importance extréme de ces
dons précieux, il faut vemarquer quatre choses essen-
tielles.

La premiére, que le prophéte Isaie énumére les dons
du Saint-Esprit en commengant par le plus noble et des-
cendant jusqu’au moins élevé ; de sorte que les sept dons
du Saint-Esprit sont comme les degrés d’une échelle
dont le plus bas est la crainte de Dieu, par lequel on

$ Hist. univ. de I'Eglise, quinzitme sitcle. ; Trait¢ du Saint-Esprit. |,
ad fin.

t Spiritus sapientim et intellectus, Spiritus consilii et fortitudinis, Spiritus
scientise et pietatis... Spiritus timoiis Domini. (/sa., x1, 2, 3.)



362 CATECHISME

commence de monter pour arriver au plus haut, qui est
la sagesse .

La seconde, que les dons du Saint-Esprit sont tous
nécessaires au salut, qu'ils sont inséparables, quon les
perd par le péché mortel et qu’on les recouvre par la pé-
nitence. Voila, pour le dire en passant, la raison du
nombre sept si souvent reproduit dans les pénitences cano-
niques et dans les indulgences accordées par I'Eglise 2.

4 8. Cyp., de Lapsis; 8. Avg., Serm. de Tim. Domini; S. Greg., Homil,
xix, in Ezech,

* Quantum ad secundum, scilicet quoa dona ista sint necessaria ad salutem,
probatur, quia supremum donorum et infimum sunt necessaria, ergo et in-
termedia. Nam dicitur de sapientia : Neminem diligit Deus, nisi qui cum
sapientia habital vel graditur (Sap.,vi); et de timore dicitur : Sine fimore
Domini nemo poterit justificari, (Eccles., 1, 28.) Ergo et alia necessaria. (Id.,
ubi supra.) — Saint Thomas développe admirablement ce raisonnement.
Volci ses dernitres paroles : In ordine ad finem ultimum supernaturalem, ad
quem ratlo movet, secundum quod est aliqualiter et imperfecte informata
per virtutes theologicas, non sufficit ipsa motio rationis, nisi semper adsit
instinctus et motio Spiritus sanct!, secundum illud (Rom., vu, 14) : Qui
Spiritu Dei aguntur, hi filii Dei sunt... et haredes, et in Ps. cxuu, 10,
dicitur : Spirifus tuus bonus deducet me in terram rectam ; quia scilicet in
hesereditatem illius terr® beatorum nullus potest pervenire, nisi moveatur et
deducatur a Spiritu sancto, et ideo ad illum finem consequendum necessarium
eat homini habere donum Spiritus sancti. (1 23¢, q. Lxvin, art. 2, de Donis.)

Sunt autem ipsa septem dona connexa ad invicem, ut unum non possit
haberi sine altero. (S. Ant., id., id., § 5.) — Sicut vires appetitivee disponuntnr
per virtutes morales in comparatione ad regimen rationis, ita omnes vires
animss disponuntur per dona in comparatione ad Spiritum sanctum moven-
tem. Spiritus autem sanctus habitat in nobis per charitatem secundum illud
(Rom., v, 5) : Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spirilum
sanctum, qut datus est nobis ; sicut et ratio nostra perficitur per prudentiam.
Unde sicut virtutes morales connectuntur sibi invicem in prudentia, ita dona
Spiritus sancti connectuntur sibi invicem in charitate ; ita scilicet quod qui
charitatem habet, omnia dona Spiritus sancti habet, quorum nullum sine
charitate haberi potest, (12 28, q. Lxviur, &rts 5.)

Gratia ista septiformis, id est scptem donorum, amittitur per gquoalibet
mortale peccatum. Et ideo statutum fuit antiquitus, ut pro quolibet wortali
imponeretur penitentia septennis ut patet, (2= 2:*, q. t.) Preedicandom est
scilicet , sicut per peccatum abjicit a se septiformem gratiam Spiritus
sancti ; ita per septennem poenitentiam satisfaciat et recuperet eam. (S. Aut,
tit. X, ¢. L)



DE PERSEVERANCE. 363

La troisiéme, que les dons du Saint-Esprit sont, non
pas des mouvements passagers, mais des habitudes surna-
turelles qui nous perfectionnent et nous rendent dociles aux
inspirations de la grice. « Or, notre 4me, dit saint Tho-
mas, n'est conduite par le Saint-Esprit qu’autant qu’elle
lui est unie de quelque maniére : comme I'instrument
n’est mis en mouvement par I'ouvrier qu’autant que, par
le contact, il est en quelque fagon uni & Pouvrier. La
premiére union de I'homme avec Dieu se fait par la foi,
par 'espérance et par la charité ; en sorte que ces vertus
sont comme les racines des dons du Saint-Esprit. Voila
pourquoi ils appartiennent tous a ces trois vertus, dont
ils sont comme un écoulement ou une dérivation !. »

La quatriéme, que les sept dons du Saint-Esprit sont
opposés aux sept péchés capitaux. « Les sept dons du
Saint-Esprit, dit saint Antonin, sont les sept esprits en-~
voyés dans le monde contre les sept esprits mauvais dont
parle 'Evangile. Le don de crainte est opposé a I'orgueil;
le don de conseil, a 'avarice; le don de sagesse, & la
luxure; le don d’intelligence, 2 la gourmandise ; le don
de piété, a 'envie; le don de science, a la colére; le don
de force, & la paresse 2. »

1 Dona sunt quidam habitus perficientes hominem ad hoc quod prompte
sequatur instinctum Spirftus sancti... Animus hominis non movetur a Spiritu
sancto, nisi ei secundum aliquem modum uniatur : sicut instrumentum non
movetur ab artifice nisi per contactumn aut per aliquam unionem. Prima
sutem unio hominis est per fidem, spem et charitatem. Unde iste virtutes
presupponuntur ad dona, sicut radices quedam donorum. Unde omnia dona
pertinent ad has tres virtutes, sicut queedam derivationes prazdictarum virtu-
tum, (1% 2e, q, Lxvi, art. 4.)

t Hec dona sunt septem Spiritus missi in omnem terram contra septem
Spirltus nequam de quibus dicitur (Matth. , xu1) 1 — Vadit Spiritus immundus
et assumit septem Spiritus nequiores se et ingressi habitant ibi. Donum ti-
moris expellit superbiam... Donum pietatis expellit Spiritum invidie... Spi-
ritus sgientis repellit Spiritum ire... Spiritus consilii fugat Spiritum avari-



364 CATECHISME

Ce lumineux apergu du grand docteur nous découvre
aussitot la raison profonde des sept dons du Saint-Esprit,
et nous montre la place immense qu’ils occupent dans le
plan général de la rédemption humaine. Ecoutez : Depuis
la chute primitive deux esprits planent sur le monde et sur
chaque homme venant en ce monde !. Ces deux esprits
sont : d'une part, le Saint-Esprit, l'esprit de Dieu, l'es-
prit du bien; d’autre part, le mauvais esprit, I'esprit du
mal, le démon lui-méme. Bon gré, malgré nous, il faut
nécessairement que nous vivions sous 'influence de I'un
ou de l'autre. Selon que nous sommes conduits par le
Saint-Esprit ou par 'esprit mauvais, nous devenons des
saints ou des réprouves.

Suivant la révélation de Notre-Seigneur lui-méme, le
mauvais esprit marche accompagné de sept autres esprits
plus méchants que lui. Ces esprits, nous les connaissons
et par leurs noms et par leurs ceuvres. Par leurs noms,
la langue humaine les appelle : 1'esprit d’orgueil, I'esprit
d’avarice, l'esprit de luxure, I'esprit de gourmandise, l'es-
prit d’envie, I'esprit de colére, V’esprit de paresse. Par
leurs ceuvres, ils sont les inspirateurs, les fauteurs de tous
les péchés, de tous les désordres publics et privés, par
conséquent la cause incessante de tous les maux du monde.
Qui d’entre nous n’a pas été en butte & leurs tentations?
Qui n’a pas plus d'une fois senti leur maligne influence ?

tiee... Spiritus fortitudinis illuminat Spiritum tristem inertis, que propter
tedium laboris subterfugit virliiter bona operari... Spiritus intellectus removet
Spiritum gulse.., Spiritus sapientim obruit Spiritum luxurim... (Summ.
1heol., tit. X, cap. 1, § 4; de Donis Spir. sanct., edit, Venet,, 1681.) — Voyez
aussi S. Bernard, t. I, p. 23, 43, edit. Paris, 1843,

1 Co n’est pas & dire que ces deux esprits sont égaux. Loin de 1A ; une
mdgalité infinie les sépare. L'un est Dieu, c’est le Saint-Esprit ; 'autre est
une simple créature, c'estle démon, & qui Dien, dans son adorable sagesse, a
aissé une grande puissance.



DE PERSEVERANCE. 363

Quel est le crime qui ne puisse, qui ne doive &ire rap-
porté & I'un de ces sept esprits corrupteurs de la race hu-
maine? Voila pour I'esprit du mal qui plane sur le monde
et sur chacun de nous. Il est évident que 'homme aban-
donné i lui-méme est trop faible pour lui résister ; témoin
la conduite des particuliers et des peuples qui se soustraient
i I'influence du Saint-Esprit.

Aussi la révélation nous montre le Saint-Esprit ve-
nant au secours de 'homme, avec sept puissances opposées
aux sept forces de l'esprit du mal. Ces sept esprits auxi-
liaires nous sont également connus par leurs noms et par
leurs ceuvres. Par leurs noms, la langue catholique les
appelle : Yesprit de crainte de Dieu, l'esprit de conseil,
Yesprit de sagesse, 1'esprit d’intelligence, I'esprit de piété,
I'esprit de science et I'esprit de force. Por leurs ceuvres,
ils sont les inspirateurs, les promoteurs de toutes les
vertus publiques et privées, la cause incessante de tous
les biens du monde, en sorte qu’il n’eu est aucun, qui ne
doive leur étre attribué . Voila pour le Saint-Esprit qui
plane sur le monde et sur chacun de nous.

Pour tout redire en deux mots : '’homme déchu est un
grand malade frappé de sept blessures mortelles, un sol-
dat débile continuellement aux prises avec sept ennemis
formidables. L’Esprit aux sept dons devient le supréme
médecin du grand malade, en lui apportant les sept re-
medes, exigés par ses plaies; le puissant auxiliaire du
soldat, en mettant 3 ses ordres sept forces opposées aux
sept forces ennemies. Est-il possible de donner une in-
telligence plus claire des sept dons du Saint-Esprit, d’en
inspirer une plus haute estime, de faire concevoir au

t Neque enim est ullum omnino donum absque Spiritu sancto ad creaturam
perveniens, (8. Basil., De Spirit. sanct. oper.,t. 111, p. 66.)



366 CATECHISME

monde et & chacun de nous un désir plus ardent de les
recevoir, une crainte plus vive de les perdre ?

Expliquons maintenant ces sept dons si merveilleux et
faisons voir leur opposition aux sept péchés capitaux.

La crainte est un don du Saint-Esprit qui imprime &
notre ime un grand respect pour Dieu, une grande
frayeur de ses jugements et une grande horreur du péché.
11 est facile de reconnaitre que cette crainte salutaire est
opposée & I'orgueil, dont elle est le reméde. Que fait I'or-
gueil? 11 nous enfle, nous éléve, nous conduit a I'idolatrie
de nous-mémes, nous rend présomptueux, arrogants, et,
en affaiblissant en nous la crainte de Dieu, nous rend ac-~
cessibles & toutes les autres craintes. Le don de crainte,
au contraire, nous rend petits sous la main de Dieu, hum-
bles, modestes, doux & I'égard du prochain.

En ne laissant dans notre 4me que la crainte de Dieu
seul, il nous délivre de la crainte mondaine, qui nous en-
traine souvent 2 offenser Dieu plutdt que de perdre notre
fortune, nos emplois, notre argent; de la crainte char-
nelle qui nous fait tomber dans le péché pour éviter les in-
commodités, les maladies, la mort; de la crainte servile,
qui nous rend les tristes esclaves du Sinai, au lieu que
nous devons étre les joyeux enfants du Calvaire. Enfin,
il régle la crainte naturelle, c’est-a-dire la timidité, la
pusillanimité, la honte, la licheté, et donne au Chrétien
ce beau caractere d’indépendance qui en fait le roi du
monde, en lui permettant de dire en vérité : Je crains
Dieu et n’ai point d’autre crainte.

Le conseil est un don du Saint-Esprit qui nous fait
discerner le chemin du Ciel, prendre et indiquer les
moyens les plus propres d'y marcher siirement. Le don de
conseil est opposé & l'avarice, dont il est le remede. Que



DE PERSEVERANCE. 367

faitI'avarice? Elle nous fausse I'esprit en nous faisant pré-
férer le moins au plus. Elle nous aveugle, nous ensorcelle
au point de nous faire sacrifier les biens éternels aux
biens temporels, chercher notre Dieu dans Yor, notre
bonheur sur la terre, et nous consumer pour béitir des
chateaux de cartes et tisser des toiles d’araignée.

Le don de conseil, au contraire, rend D'esprit droit, en
nous faisant préférer le plus au moins. Il nous fait voir,
avec une évidence particuliere, que les biens du temps
sont indignes d'une 4me immortelle ; qu’au lieu d’étre un
moyen, ils sont souvent un obstacle pour le salut; qu’il
faut toujours, dans nos calculs, leur préférer les biens
éternels ; ne pas chercher notre Dieu sur la terre, ni le
bonheur dans les richesses. En dégageant I'ime de toutes
les préoccupations matérielles, il lui donne une grande
fermeté de regard pour juger sainement, pour se décider
et décider les autres dans leurs doutes. Enfin, il ennoblit
le cceur, en le délivrant de la tyrannie de I’avarice que la
langue de tous les peuples appelle basse et sordide.

La sagesse est un don du Saint-Esprit, qui nous fait
connaitre et gotiter les choses de Dieu, c’est-a-dire Dieu,
et tout ce qui nous conduit 4 le posséder. Le don de sa~
gesse est opposé a la luxure, dont il est le remede. Que fait
laluxure? Elle répand je ne sais quel charme perfide sur
les plaisirs des sens, auxquels elle nous entraine et dans
lesquels elle nous fait chercher le bonheur. Elle rend
I'ame esclave du corps; elle obscurcit I'intelligence, en-
durcit le coeur et ravale 'homme au niveau de la béte.

Le don de sagesse, an contraire, dégotite des plaisirs
des sens, et, répandant je ne sais quelle suavité sur les
biens d’un ordre supérieur, il nous donne de 1'attrait pour
tout ce qui est digne d’une dme immortelle. 11 affranchit



368 CATECBISME

le cceur de 'empire des sens, et nous éléve au niveau des
Anges, dont il nous fait partager les inclinations et les
joies. Non-seulement il nous délivre de la sagesse ani-
male, il regle encore la sagesse naturelle, c’est-a-dire qu'il
ne nous permet de godter les plaisirs d'ici-bas que dans
de justes limites.

L’intelligence est un don du Saint-Esprit qui nous fait
saisir avec facilité et comprendre, autant qu'un esprit
borné en est capable, les vérités de la Religion. Le don
d’intelligence est opposé & la gourmandise, dont il est le
reméde. Que fait la gourmandise? Elle tend  faire prédo-
miner la vie physique sur la vie morale et & rendre 'ime
esclave du corps. Elle I'appesantit et la rend inhabile a
Yétude. Elle émousse la pointe de I'esprit et le rend pares-
seux. Plus on mange, moins on pense ; plus on mange dé-
licatement, moins on pense sensément 1. Mais surtout la
gourmandise éloigne de I’homme la vraie lumiére et I'em-
péche de comprendre les choses de I'ordre spirituel 2.
N'est-ce pas ce qui se manifeste aujourd’hui sur une
grande échelle ? Depuis que le goiit des choses matérielles,
Iamour du confortable, comme on dit, domine la so-
ciété, 'intelligence des vérités de I'ordre supérieur baisse
a vue d’ceil. L’homme perd sa faculté de lire I'idée dans
les faits. Bientot il ne verra plus, méme dans V'ordre na-
turel, que la cause immédiate ou, ce que voit I'animal, la
manifestation plastique.

Le don d’intelligence, au contraire, fait prédominer
I’dme sur le corps, et porte & la sobriété, vertu nécessaire
de tous les hommes d’étude. Il nous donne une grande
pénétration pour comprendre I'Ecriture sainte, les ser-

1 Sapientia non habitabit in terra suaviter viventium. (Job, xxvin, 18.)
% Animalis autem homo non percipit ea quee Dei sunt. {I Cor., 1, 14.)



DE PERSEVERANCE, 369

mons, 'explication des vérités de la religion, nous mon-
tre le faible des erreurs des impies, des hérétiques et des
objections. Par 13, il fortifie et sauve notre foi, le plus pré-
cieux de tous les trésors.

La piété est un don du Saint-Esprit qui nous fait rendre
& Dieu un culte filial. Le don de piété est opposé i I'en-
vie, dont il est le remeéde. Que fait I'envie ? L'envie res-
serre, dégrade, endurcit le ceeur; le rend méchant et in-
juste, le remplit du fiel du démon et de Cain, et le porte
a toutes les iniquités de 1’égoisme, qui n’est que la haine
des autres. La piété, au contraire, communique au cceur
un délicieux sentiment d’affection qui I'ennoblit, qui I'at~
tendrit, qui le dilate, qui le rend respectueusement filial
envers Dieu et tout ce qui appartient a Dieu : son Eglise,
sa parole, ses temples, ses prétres, ses membres souffrants ;
et qui lui fait prodiguer a tous les hommes I'amour d’un
frere pour son frére, la compassion d’'un ami pour son
ami.

La science est un don du Saint-Esprit qui nous commu-
nique une connaissance certaine des vérités de la Religion
et nous fait faire un saint usage des connaissances humai-~
nes. Le don de science est opposé a la colére, dont il est le
reméde. Que fait la colere ? La colére aveugle. Cela est
tellement vrai, que I'épithéte d’aveugle lui est donnée dans
toutes les langues. Elle empéche 'homme de raisonner,
de voir la lumiére de la vérité, de discerner le vrai du
faux, ce qui est vraiment et gravement mal de ce qui ne
I'est que légérement et en apparence, et ne laisse sur le
visage que les traits de l'insensé ou de I'animal furieux.
Dans 'homme en colére la lumiére de la raison disparait,
pour faire place & la force brutale. La vie est au bout du
pied quifrappe, et du poignet qui renverse.

1. 24



370 CATECHISME

La science, au contraire, éclaire 1'dme, et, en réglant
notre estime par une juste appreciation des choses, nous
empéche de nous irriter pour des maux qui n’en méritent
pas la peine, ou nousarréte devant le droit de la vengeance,
réservé 3 Dieu seul. Elle nous donne la simplicité de la
colombe et la prudence du serpent. Elle nous met en garde
contre la science purement humaine, ou du moins elle
I'ennoblit et forme dans les dmes cette fermeté de coup
d’e@il, cette rectitude de jugement et ce bon sens pratique,
tout a la fois si précieux et malheureusement si rare au-
jourd’hui.

La force est un don du Saint-Esprit qui, nous élevant
au-dessus de notre faiblesse naturelle, nous fait opérer de
grandes choses pour Dieu et pour le prochain, et vaincre
les obstacles qui s'opposent a I'accomplissement de nos
devoirs. Le don de force est opposé a la paresse, dont il
est le remede. Que fait la paresse? La paresse énerve
I'ame, I'’enchaine danslesliens des passions et I'endort dans
les souillures du péché. Elle la rend incapable de tout bien
et capable de tout mal, car I'oisiveté est la mére de tous les
wices 1.

La force, au contraire, donne du ressort a I'ame et a
toutes ses puissances. Elle nous fait entreprendre avec
courage et continuer avec persévérance de grandes choses
pour Dieu, pour le prochain, pour nous-mémes, comme
nous le voyons dans Notre-Seigneur, dansles Apotres,
dans les Saints, dans les martyrs, dans les missionnaires.
Elle nous fait repousser avec indignation les sollicitations
de la chair et du démon, les scandales et les maximes du
monde; fouler aux pieds le respect humain ; supporter avec

i Prov.,axvi, 14, — Ecelt., axxm, 29,



DE PERSEVERANCE, 31

unc résignation douce et calme les maladies du corps et
les peines de I'dme, les contrariétés, les revers de fortune,
la mort de nos proches et la notre méme.

Tels sont les sept grands remedes que le Saint-Esprit
applique & nos 4mes, pour les guérir des sept grandes bles-
sures que le péché leur a faites; ou plutot telles sont les
sept puissances avec lesquelles le Saint-Esprit vient & notre
secours pour combattre les sept puissances ennemies qui
nous attaquent.

Lorsque I'dme, secondée par les sept dons du Saint-
Esprit, ou mieux par D'Esprit septiforme, a combattu
victorieusement, il est juste qu’elle recueille les bénéfices
de ses victoires. Le premier, c'est I'ordre. L’ordre est le
pere de la paix : paix avec Dieu, paix avec le prochain,
paix avec elle-méme. De la naissent les sept léati-
tudes. Autant quele permet I'épreuve dela vie, elles ban-
nissent de l'dme les peines intérieures et extérieures,
qui font le tourment de la plupart des hommes 1.

Le second, c’est la jouissance des fruits du Saint-Es-
prit. Des bons travaux glorieux est le fruit, suivant le mot

1 Nous les avons expliquées dans la vie publique du Messle en expliquant
le sermon sur Ia montagne. Beatitudo est ultimus finis humanm vita... ; ad
finem antem beatitudinis movetur aliquis, et appropinquat per operationes
virtutum, et precipue per operationes donorum, si loquamur de beatitudine
wterna, ad quam ratio non sufficit, sed in eam inducit Spiritus sanctus, ad
tujus obedientiam et sequelam per dona perficiuntur. Et ideo beatitudines
distinguuntur quidem a virtutibus et donis, non sicut habitus ab eis distincti,
sed sicut actus distinguuntuur ab habitibus. (S. Thom., Is 21¢,q. 69. art. [,
corp.) — Plus requiritur ad rationem beatitudinis quam ad rationem fructus.
Nam ad rationem fructus sufficit quod sit aliquid habens rationem ultimi et
deloctabilis. Sed ad rationem beatitudinis ulterius requiritur quod si aliquid
perfoctum et excellens. Unde omnes beatitudines possunt dici ‘ructus, sed non
convertitur. Sunt enim fructus quacumque virtuosa opera in quibus homo
delectatur ; sed beatitudines dicuntur solum perfecta opera, que etiam ra-
tione suse perfectionis magis attribuuntur donis quam virtutibus., (18 2,
q. 70, art. 2, corp.)



372 CATECHISME

de I’Ecriture *. Or, comme il n’y a pas de meilleurs tra-
vaux que ceux qui s’accomplissent dans le vaste champ
de lavie spirituelle, a ces nobles labeurs correspondent les
fruits du Saint-Esprit. On leur donne ce nom, parce qu'ils
apportent au cceur de 'homme la méme douceur, que le
fruit d'un bon arbre apporte a la bouche. Les fruits du
Saint-Esprit sont au nombre de douze, et nous sont indi-
qués par I’Apdtre saint Paul : la charité, la joie, la paiz,
{a patience, la bénignité, la bonté, la longanimité, la man-
suétude, la foi, la modestie, la continence, la chasteté *.

Ces fruits délicieux donnent & I'dime qui s’en nourrit,
un avant-gott de celui qui les renferme tous, le fruit de la
vie éternelle. Vienne la fin du teinps, et le chrétien, déifié
par le Saint-Esprit, entre en possession de ce fruit in-
comparable, dont la vue, le gout, la jouissance I'inondera
de délices indicibles; car ce fruit sera Dieu lni-méme, vu,
goité, possédé sans crainte, par un amour sans limites.
Tel estle merveilleux enchainement des vertus, des dons,
des béatitudes et des fruits, dont le but est la déification
de Thomme.

Comprend-on maintenant la perfection et le bonheur
d’une dme, d'une nation, d’une société en qui repose et
opére le Saint-Esprit ? Comprend-on de quelle importance
il est pour les particuliers et pour les peuples de con-
naitre le Saint-Esprit, de I'aimer, de se placer sous son
influence, de se livrer & son action et de ne jamais le
contrister ?

La nécessité et la gravité de ces devoirs ressortent
mieux encore, si I'on réfléchit aux effets produits dans les
dmes, dans les nations, dans les sociétés, par le mauvais

$ Bonorum cnim iaborum gloriosus est fructus, (Sap., 11, 15.)
8 Ad Galat,,v, 22, 23.



DE PERSEVERANCE. 373

esprit, qui plane sur le monde et qui le domine aussitot
qu’il cesse de vivre sous linfluence du Saint-Esprit.
Lorsqu'une 4me, une famille, une société quelconque
s'est laissé vaincre par les sept puissances du mauvais es-
prit, elle ne tarde pas i recueillir les fruits de sa licheté
et de ses défaites. Ces fruits de mort, appelés par saint
Paul les ceuvres de la chair, sont directement le contraire
des fruits du Saint-Esprit. En voici, d’aprés le méme
Apbtre, V'effrayante énumeération : la fornication, les im=-
modesties, l'impudicité, la luzure, lidoldtrie, les em-
poisonnements, lesinimitiés, les querelles, les dénigrements,
les coléres, les rizes, les dissensions, les sectes, les jalou-
sies, les homicides, l'ivrognerie, les débauches et autres
semblables 1.

Que peut devenir une 4me en qui habitent, comme
dans leur repaire, toutes ces bétes féroces ? Que devien-
nent les nations au milieu desquelles elles se déchainent?
Ce que nous savons, parce que nous le voyons de nos
yeux, c’est que I’habitude de ces ceuvres d'iniquité con-
duit les dmes, les familles, les sociétés coupables, a diffé-
rents états d’un malaise indicible, source de révolutions
et d’attentats monstrueux, ou les passions frouvent leurs
sanglantes et ignobles jouissances. Or, ces espéces de
béatitudes infernales constituent le malheur de ce monde
et préparent le malheur supréme de l'autre. Telle cst
la double ligne sur laquelle marchent les hommes et les
peuples, selon qu'ils vivent sous I'influence du Saint-Es-
prit ou du mauvais esprit.

Pour résumer toute la doctrine de notre sanctification
par le Saint-Esprit, et ecn montrer la parfaite harmonie

1 Ad Galat., V. 19-28. — Voyez 5. Thom. 12 22*, q. 70, arl. 4, corp.).



34 CATECHISME

avec le plan du Catéchisme, nous dirons, en nous servant
des pensées de saint Thomas : Loin de détruire la nature,
la gréce la perfectionne, en lui communiquant la foi,
Pespérance et la charité. Cette séve divine est mise en
mouvement par 'action des dons du Saint-Esprit, comme
la séve d'un arbre par la chaleur des rayons du soleil.
Le terme de cette action surnaturelle, ce sont les fruits du
Saint-Esprit. La possession des fruits du Saint-Esprit
conduit aux béatitudes, avant-gotit de I'éternité bien-
heureuse, ol I'homme déifié se trouve heureux et par-
fait du bonheur et de la perfection de Dieu méme. Cest
ainsi que dans l'arbre le mouvement de la séve a pour
terme le fruit, et je dirais, s'il en était capable, le bon-
heur de I'arbre, puisqu'il atteint le but pour lequel il a
été créét. Que cette divine végétation est belle! Mais
quelles graves pensées elle inspire ! Quels arbres sommes-
nous ? Quelle séve circule dans nos idmes? Quels fruits
portons-nous ? Et la société, et le monde actuel ?

Si aux différents dons du Saint-Esprit, nous ajoutons
celui qui les renferme tous, la grice ; la gréce, ce quelque
chose de divin, qui nous rend justes, qui nous marque
du sceau de l'adoption, et qui est le gage de notre hé-
ritage ; la grice qui nous unit étroitement & Dieu par
les liens de Pamour, qui excite en nous les sentiments
de la vraie piété, qui nous fait embrasser une vie nou-
velle, qui nous rend participants de la nature divine, et
enfants de Dieu : comment ne pas reconnaitre qu’il est de
toute justice d’attribuer au Saint-Esprit I'ccuvre de notre
sanctification 3 ?

1S Thom., 1% 2a* g9, 70,
8 JI Pelr., 1, 4; Joan., m, 1 ; Ephes., 1, 13.



DE PERSEVERANCE. 375

Que dire maintenantde!'influence salutaire de ce dogme
de notre foi ? Les précédents articles du Symbole nous
ont fait connaitre un Dieu créateur et conservateur du
monde ; un Dieua réparateur de son ouvrage, mourant
pour rendre i I'homme, avec l'innocence perdue, ses
titres a la gloire éternelle. Pour compléter ces enseigne-
ments qui auraient ravi d’admiration tous les philosophes
de lantiquité, le Symbole vous présente dans ses derniers
articles un Dieu sanctificateur et glorificateur de ’homme.

Otez le huitieme article, Je crois au Saint-Esprit, et
la doctrine catholique sur Dieu, cette doctrine, principe
de la civilisation des peuples modernes, parce qu’elle est
la source de leurs lumicres et la régle de leurs actions, est
mutilée, incompléte et pour ainsi dire sans action.
C'est le Saint-Esprit qui, par son influence salutaire,
nous fait voir, godter, pratiquer les vérités enseignées
par le Verbe et émanées du Pére. Un Saint-Esprit, Dieu
comme les autres personnes de I'adorable Trinité, pére de
nos &mes, lumitre de notre esprit, soutien de notre
ceeur, consolateur de nos peines; oh ! il y a dans cette foi
un fonds inépuisable de courage, de vertu, de dévoue-
ment.

En effet, le Saint-Esprit, sanctificateur universel, est un
modéle obligé pour chacun de nous, aussi bien que le
Pére et le Fils. Nous devons donc étre, a I'égard de nos
freres, autant de sanctificateurs. Et dans cetle pensée,
dans cette obligation sacrée, combien d’dmes saintes,
mille fois plus utiles a la société que tous nos législateurs
et nos académiciens, ont puisé et puisent encore le prin-
cipe et la reégle de cette vie de sacrifices et de bons exem-
ples, que le monde admire, mais dont il ne connait
pas le secret! Que tous les hommes croient i cet article de



376 CATECHISME DE PERSEVERANCE,

notre Symbole et que, conséquents a leur foi, il s’efforcent
de se laisser conduire par Iinfluence du-Saint-Esprit,
et le monde, et la société, et les familles sont sauvés; car
alors la droite raison, I'équité, les jugements saints, la
dureté des meeurs, remplaceront les désordres contraires ;
parce que L'esprit de Dieu aura remplacé partout I'esprit
du mal.

PRIERE

0 mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie de
m’avoir sanctifié par le Saint-Esprit ; faites-moi la grace
d’étre toujours docile aux inspirations de cet Esprit de lu-
miére et de charité.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour 'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je ne contris-
terai jamais le Saint-Esprit.



XXIII* LECON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM,
PAR LA FOI (sute).

Neuvitme article du Symbole. — Définition de 'Eglise. — Etenduo de BEglise.
— I'Eglise triomphante, souffrante, militante. — Autorité souveraine da
Pontife romain, — Quels sont ceux qui ne sont pas membres de I'Eglise 7 —
Difféventes manibres d’appartenir & I'Eglise, — Hors de 'Eglise point de
salut. — Vérité de cette maxime. — Charité de 1a faire connaitre.

Nous venons de voir que toute sainteté vient du Saint-
Esprit, comme I'eau de la source. Ainsi I'Eglise, qui est a
notre égard la mere, l'organe, la dispensatrice de la
sainteté, ne peut venir que du Saint-Esprit. Voila pourquoi
le Symbole, aprés avoir parlé du Saint-Esprit, ajoute
aussitdt : Je crois I'Eglise catholique, la communion des
Saints. Ces paroles expriment le neuvieme article du Sym-
bole.

Ici commence, suivant la division de BeHarmin et de
saint Augustin, la seconde partie du Symbole. La pre-
miére, composée de huit articles, nous a fait connaitre
Dieu, notre Pére ; la seconde, composée de quatre articles,
va nous faire connaitre I'Eglise, notre mére.

Nous disons : Je crois I’ Eglise, et non pas : Je crois en
" Eglise, comme nous le faisons en parlant des trois per-
sonnes de la sainte Trinité. La raison de cette différence
vient de ce que Dieu est notre fin derniére et I'objet fonda-

1 Qui comincia Ja eeconda parte del Credo : perchd a prima parte appar-
tiene a Dio, 1a scconda alla Chiesa, sposa di Dio. (Dottr. ¢rist., p. 53.) —
Rectus confessionis ordo poscebat, ut ‘Trinatati subjungeretur Ecclesia, tan-
quam habitatori domus sua, et Deo templum suum, ct conditori civitas sua.
(S. Aug., In Enchirid,, c. uv1.)



378 CATECHISME

mental de notre foi, tandis que 'Eglise ne Vest pas. En
nous entendant dire : Je crois I'Eglise, on peut demander
comment I'existence de I'Eglise peut étre un article de foi,
puisqu'on ne croit pas ce qu'on voit, et que nous voyons
I'Eglise de nos yeux.

11 est facile de répondre qu'il y a, dans IEglise, une
chose quon voit et une qu'on ne voit pas. Ce qu'on
voit, c'est le corps de I'Eglise, je veux dire la société ex-
térieure de tous les fidéles soumis au Saint-Pére. Ce qu’on
croit parce qu'on ne le voit pas, c'est I'origine divine de
YEglise, I'ame de 1'Eglise qui est le Saint-Esprit, les dons,
la puissance, les prérogatives, les vertus des sacrements
de Y'Eglise, les grices qu’elle communique & ses enfants,
sa stabilité, son immortalité, sa sainteté, sa fin surnatu-~
relle.

Toutes ces choses, ne pouvant se voir des yeux du corps,
sont I'objet de la foi. C’est ainsi qu’en Notre-Seigneur les
Apotres voyaient I'humanité; mais ce qu’ils croyaient
parce qu'ils ne le voyaient pas, c’est la divinité qui résidait
en ui *. Nous disons encore : Je crois I Eglise, et non pas
les Eglises, parce que, de méme qu'il n’y a qu'un seul
Dieu, de méme il n'y a qu’'une seule Eglise, répandue par
toute la terre 2.

Suivant la définition des Peres et des Docteurs, 7 Eglise

1 Nat. Alex., de Symb., p. 310,

8 Erunt duo in carne una, non in duobus, nec in tribus. Propterea relin-
quet homo patrem et matrem suam et adhmrebit uxori sus, certe non uxori-
bus. Quod testimonium Paulus edisserens refert ad Christum et Ecclesiam,
ut primus Adam in carne, secundus in Spiritu monogamus sit. Et una Eva
mater cunctorum viventium, et una Ecclesia parens omnium Christianorum
sicut illam maledictus Lamech in duas divisit uxores, sic hanc heretici et
plures lacerant Ecclesias, que, juxta Apocalypsim Joannis, Synagoga magis
diaboli appellandee sunt, quam Christi conciliabula. (S. Hier., Epist. 11, ad
Gerunc., ¢, 1v.)



DE PERSEVERANCE. 319

est ia société de tous les hommes qui sont baptisés et qua
Jont profession de la foi et de la loi de Jésus-Christ sous
lobéissance du souverain Pontife romain ; ou, en d'autres
termes, I’Eglise est la société de tous les fidéles, gouvernée
par notre Saint-Pére le Pape !, ou enfin lq société de tous
les fidéles réunis par la profession d'une méme foi, par la
participation aux mémes Sacrements et par la soumission ¢
notre Saint-Pére le Pape.

Le mot Eglise signifie convocation, parce que nous ne
naissons pas Chrétiens, comme nous naissons Frangais,
Espagnols, etc. ; mais nous sommes appelés de Dieu a
IEglise par le baptéme. Il signifie encore, assemblée,
parce qu’il désigne le peuple fidéle, répandu dans tout I'u-
niverset réuni par les liens sacrés de la méme foi et de la
méme obéissance. On appelle aussi I'Eglise la maison de
Dieu, la colonne et Pappui de la vérité ?, soit parce qu’elle
est 1a demeure de Notre-Seigneur, qui en est le fondateur
et I'architecte ; soit parce qu'elle est une grande famille,
gouvernée par un seul Pere, et dans laquelle tous les biens
sont communs entre les enfants; soit parce qu’elle est
affermie dans la vérité par I'assistance du Saint-Esprit,
comme une colonne sur son piédestal ; et qu’elle-méme
confirme les fidtles dans la veérité par son enseignement 3,

1 Congregazione d’uomini, I quali si battezzano, e fanno professione della
fede e legge di Cristo, sotto I'ubbidienza del sommo Pontefice Romano. (Bel-
ar., Dottr, crist,, L1v.) — A cette définition reviennent les suivantes des Peres
et des théologiens : Ecclesia plebs sacerdoti adunata; pastori suo grex ad-
harens. (S. Cyp., Epist. Lxix, ad Florent. Pupian.) — Ecclesia est popnuing
Dei toto orbe terrarum diffusus. (8. Aug.,de Catechiz. rud., c. ) — Ec-
clesia est catholicorum congregatio. (Nicol., 1, Dist. 1v, de Consecrat.) — Ec.
clesia est congregatio fidelium, (S. Thom., passim.)

3 Ut sclas quomodo oporteat te in domo Dei conversari, qus est E~cir-ia
Dei vivi, columna et firmamentum veritatis. (I ad Tim., ni, 15.)

8 Cor, & Lapid., /n hunc loc.



380 CATECHISME

Elle porte encore I'auguste nom d’épouse de Jésus-Christ 1,
parce que Notre-Seigneur a fait une alliance indisso-
luble avec elle, qu’il I'a purifiée et lavée de son sang ; qu'il
l'aime comnme un époux aime son épouse, la gouverne,
la protége, la conduit au Ciel ; et qu'elle-méme aime son
divin Epoux, lui demeure toujours fidele, et lui donne
seule les véritables enfants de Dieu. Enfin, onl'appelle le
corps de Jésus-Christ %, parce qu’en effet elle est, non pas
physiquement et naturellement, mais pourtant réellement
et proprement, le corps de Notre-Seigneur, d'une maniére
mystérieuse et surnaturelle.

Ce n'est donc pas seulement par métaphore que I'E-
glise est le corps de Notre-Seigneur, comme nous appe-
lons une république, une armée, un seul corps, acause
de I'unité de gouvernement, d’esprit et de but; mais elle
est réellement et proprement le corps de Jésus-Christ 3.
Ilen est le chef, tous les fideles sont ses membres, ils
sont animés de son esprit, ils vivent de sa vie, obéissent
i sa volonté.

I Cor., 11,

8 Ephes., 13 Coloss., 1.

8 Ecclesia enim non metaphorice duntaxat Christi corpus est, quomodo ter-
rena civitas, respublica, aut exercitus corpus unum dicuntur, propter unita-
tem regiminis, consiliorumque in eumdem finem conspirantium communio-
nem ; vere namque, realiter et proprie Christi corpus est, ut colligitur ex
Apostolo, I ad Cor.,xn : Sicut enim, inquit, corpus unum est, et membra
habet multa, unum tamen corpus sunt : ita et Christus. Quee verba S. Au-
gustinus exponens, lib. I, de Peccator, merit., c. xxxi, ait : « Non dixit, ita
et Christi, sed ¢fa est Christus ; unum Christum appellans caput et corpus. »
Quod quidem incredibile viderl non debet : « Si enim divina substantia longe
distantior atque incomparabili diversitate sublimior, potnit propter nos ita
suscipere humanam substantiam, ut una persona fieret, quanto credibilius
alii homines sancti et fideles ejus fiunt cum homine Christo unus Christus! »
Quod principium centies repetit Augustinus, presertim in Enarrat. in P-al.:
« Totus Christus caput et corpus est. Caput et membra unus Christus, »
(Nat. Alex., de Symb.)



DE PERSEVERANCE. 381

Nous disons de tous les fidéles. Entendu dans le sens le
plus général, ce mot de fidéles comprend tous ceux qui
composent lEgllse. Or, nghee, considérée dans son ma-
gnifique ensemble, embrasse tous les temps et tous les
lieux, le Ciel, le Purgatoire et la terre. Sa durée se par-
tage en deux grandes époques : depuis le péché d’Adam
jusqu'a Jésus-Christ, et depuis Jésus-Christ jusqu'a la fin
des siecles 1.

Le péche originel fut & peine commis, que Dieu fit mi-
séricorde a nos premiers parents en leur promettant un
Rédempteur. Par les mérites futurs de ce Rédempteur les
hommes ont pu, depuis la chute primitive, rentrer en
grace avec Dieu et recouvrer le bonheur éternel, a la con-
dition de recevoir saintement 1’espérance de ce divin Mes-
sie. Ainsi, avant Jésus-Clrist tous ceux qui faisaient pro-
fession de vivre suivant les préceptes de la loi naturelle,
et qui attendaient avec une foi vive la Rédemption du
genre humain, étaient de vrais Fidéles, et par conséquent
appartenaient i I'Eglise de Jésus-Christ 2. Le premier Ca-
tholique fut Adam.

Depuis Moise, les Israélites furent obligés de pratiquer

1 Abbraccia tutti I fedeli, che sono sparsi per tutto I mondo, e non sola-
mente quelli che ora vivono, ma ancora quelli che furono dal principle

del mondo, e quelli che saranno sin alla fine del mondo. (Bellar., Dottr,
crist., LV1.)

t Per varia tempora, per varias stales, quasi per septem dies magnee heb-
domadz totius temporis in preesenti militat (Ecclesia). Ita ut primus dles sit
actus ab Adam usque ad Noe; secundus a Noeusque ad Abraham ; tertius ab
Abrahem usque ad David ; quartus a David usque ad transmigrationem Ba-
bylonis ; quintus & transmigratione usque ad Christum ; sextus a Christo
usque ad Antichristum ; septimus ab Antichristo usque ad finem mundi. Hec
Ecclesia per vineam designataest in parabola a Christo dicta. (Matth., xx.) Ab
Abel justo usque ad ultimum electum qui nasciturus est in fine mundi, quot
sanctos protulit tot quasi palmites misit, inquit. (S. Gregorius, in homil.
8. Ant., Sum. theolog. prolog., 1lI, p. 4. Voyez aussi S. Aug., Epist. cu,
queest. 11z 8. Thomas, ete, Nat, Alex., de Symb.)



382 CATECHISME

A

tout ce qui était prescrit par la Loi. L’Eglise se trouvait
alors composée de deux sortes de personnes : les Juifs, qui
faisaient profession de vivre selon la loi de Moise, et qui
seuls formaient I'Eglise judaique, qu'on nomme la Syna-
gogue; les Gentils, qui attendaient un Rédempteur, et qui
se conduisaient selon les principes de la loi naturelle.
Lorsque ces derniers embrassaient le Judaisme, ils étaient
obligés d’observer toute la Loi de Moise et devenaient
membres de I'Eglise judaique. Mais ceux qui ne faisaient
pas profession de la loi de Moise ne laissaient pas d'étre
de vrais Fidéleset d’appartenir a I'Kiglise universelle. C’est
pour cela que, dans le temple de Jérusalem, il y avait un
lieu destiné pour les Gentils qui venaient y faire leurs
priéres, et ce lieu était séparé par une muraille de I'en-
droit ol s’assemblaient les Juifs. Tel était I'état de I'liglise
militante avant la venue du Sauveur.

A partir de cette heureuse époque, il n’y a plus de diffé-
rence, par rapport a Dieu, entre les Juifs et les Gentils
Ces deux peuples ont été réunis en Jésus-Christ, qui a 6té,
comme dit saint Paul, la muraille de séparation, et qui,
des Juifs et des Gentils, n’a fait qu'un seul peuple, sur-
nommé le peuple chrétien. Ainsi, 'Eglise embrasse toute
la durée des ages. C'est dans son sein éternellement fé-
cond que tous les élus ont pris naissance; c’est de son lait
virginal qu’ils ont tous été nourris. Quand donc on fait
dater sa fondation du jour de la Pentecdte, on veut faire
entendre qu’a cette époque mémorable remonte, non pas
son origine, mais son merveilleux développement par
toute la terre, sa foi explicite aux vérités cachées sous le
voile de I'ancienne alliance, et la diffusion plus abondante
des graces divines dans le cceur de ses enfants 1.

$ Dicitur etiam Ecclesia inchoasse aliquando ab adventu Spiritus sancti in



DE PERSEVERANCE. 383

Son étendue embrasse le Ciel, le Purgatoire et la terre.
De 1a trois Eglises, je dis mal ; trois branches d'un arbre
unique. La premitre est I Eghee du Ciel, appelée I'glise
triomphante, parce que les Anges et les Bienheureux qui
la composent y triomphent avec le Sauveur, apres avoir,
par sa grice, remporté la victoire sur le monde, la chair et
le démon. Délivrés de tous les dangers et de toutes les mi-
seres de cette vie, ils jouissent de la béatitude éternelle.

La seconde, I'Eglise du Purgatoire, appelée I'Eglise
souffrante, parce que les dmes souillées de quelques taches
légeres vont les y effacer par des souffrances, dont la du-
rée est déterminée par la souveraine justice. L’expiation
finie, elles vont prendre place parmi les bienheureux pour
partager leur félicité. La troisitme, I'Eglise de la terre,
appelée I'Eglise militante, parce quelle est toujours en
guerre contre des ennemis implacables, le monde, la chair
et le démon.

Ces trois Kglises ne font qu'une seule et méme Eglise
composée de trois parties, existant dans des états et des
lieux différents. La premiére précede la seconde et la troi-
sitme dans la céleste patrie, tandis que les autres y ten-
dent tous les jours, jusqu’au moment fortuné ou ces trois
sceurs, s’embrassant dansles Cieux, ne formeront plus
qu'une méme Eglise éternellement triomphante.

Dans le sens le plus restreinti, le mot fidéles s’applique
a I'Eglise dans son état actuel. Il désigne tous ceux qui ont
été baptisés ; car, depuis Notre-Seigneur, le Baptéme est
le moyen nécessaire pour devenir membre de I'Lglise.
discipulos in die Pentecostes; et hoc non simpliciter, sed quantum ad pleni-
tudinem in discipulorum personis et gratiis, et quantum ad dilatationem ejus

per orbem et fidem explicitam articulorum quee in Veteri Testamento fuerat
implicita, eadem tamen substantia, ut ait Aug. (S. Anton., Sum, theol., p. IlI,

prolog., p. 4.)



884 CATECHISME

Nous rappellerons seulement ici, ce que nous explique-
rons ailleurs, qu’il y a trois sortes de Baptéme : le bap-
téme d’eau, qui est le sacrement de Baptéme ; le baptéme
de feu et le baptéme de sang, qui, dans certains cas, tien-
nent lieu de sacrement.

Réunis par la profession d'une méme foi ; ¢'est-a-dire qui
croient de la méme maniére et pour les mémes motifs,
toutes les mémes vérités enseignées par Jésus-Christ.

Par la participation aux mémes sacrements ; c’est par la
que les Fideles sont incorporés & Jésus-Christ, qu’ils sont
réunis entre eux et qu’ils forment une société extérieure.

Par la soumission d notre Saint-Pére le Pape. Point de
société sans autorité d’'une part, et sans obéissance de
l'autre. L'Eglise étant la société la plus parfaite, elle
réunit ces deux conditions au plus haut degré. Aussi un
protestant célebre de nos jours I'appelle la plus grande
école de respect qui ait jamais existé. Nous disons d notre
Saint-Pére le Pape, parce qu'il est le chef supréme de
I'Kglise. L'Eglise a deux chefs, I'un invisible, qui réside
au Ciel, c’est Notre-Seigneur Jésus-Christ; I'autre visible,
qui réside & Rome, c’est notre Saint-Pére le Pape. Pour
cette raison, et aussi parce que le Souverain Pontife est
le successeur de saint Pierre, premier Evéque de Rome,
I'Eglise catholique est appelée romaine. De ce que saint
Pierre est le vicaire de Notre-Seigneur sur la terre, il
sensuit d’abord que I'Eglise de Rome est, comme le re-
connaissent tous les siécles, la mére et la maitresse de
toutes les autres Eglises; il s’ensuit encore que les Pon-
tifes romains, successeurs de saint Pierre, ont regu
comme lui la pleine et entiére autorité pour gouverner,
enseigner, régir I'Eglise universelle. Tel est encore I'en=
seignement unanime des siecles chrétiens,



DE PERSEVERANCE. 385

1° Pleine autorité pour gouverner. Tous les Pasteurs
particuliers, ccst-a-dire tous les Evéques et tous les
Fideles, doivent respect et obéissance ! au Pontife romain.
La puissance souveraine dont il est revétu, lui a été con-
férée par le Sauveur lui-méme. Saint Pierre ayant con-
fessé la divinité de son Maitre , Jésus-Christ lui répon-
dit : Et moi, je te dis que tu es Pierre et que sur cette
pierre je bdtirai mon Eglise, et les portes de UEnfer ne
priévaudront point contre elle, Je te donnerai les clefs du
royaume des Cieuz ; tout ce que tu lieras ou délieras sur
la terre sera lié ou délié dans le Ciel 3.

On entend par les portes de I’Enfer les puissances in-
fernales, les schismes, les hérésies, les scandales. Les
clefs sont le symbole de I'autorité et du gouvernement :
le pouvoir de lier et de délier est le caractere de la ma-
gistrature. Tout cela est donné sans restriction a saint
Pierre, par conséquent aux Pontifes romains, ses succes-
seurs; car tout cela est nécessaire pour assurer 1'unité,
la solidité et la perpétuité de 'Eglise jusqu’a la fin des
temps.

2° Pleine autorité pour enseigner. Saint Pierre a regu
de Notre-Seigneur lui-méme la pleine autorité pour en-
seigner et les pasteurs particuliers et toutes les brebis du
bercail. Etabli pour confirmer ses fréres, sa foi ne fail-
lira jamais; sa parole sera toujours I'oracle de la vérité.
Cette magnifique prérogative est encore fondée sur les pa-
roles du Sauveur : Pais mes agneauz, dit-il a Pierre, pais
mes brebis3.

Ailleurs, parlant & ses Apétres du royaume qu'il leur

1 Conc. Flor., 1438 ; Conc. Trid., sess. v1, de Reform.,c. 1;sess, xv, de
Peenit., c. i1,
s Matth., xvi, 18, 19. — 3 Joan., 111, 15,
11, [ 1]



386 CATECHISME

laisse et dans lequel ils seront établis pour juger les
fideles, il s’adresse particulicrement & Pierre et lui dit :
Stmon, Simon, Satan a désiré.de vous cribler tous comme
le froment ; mais j'ai prié pour toi afin que ta foi ne dé-
faille point ; ainsi, un jour, tourné vers tes fréres, aie
soin de les confirmer et de les ajffermirt. Comment les
confirmerait-il, s'il était lui-méme faillible dans sa foi?
La pleine autorité, c'est-a-dire l'infaillibilité, pour ensei-
gner a donc été donnée & saint Pierre, par conséquent aux
Pontifes romains, ses successeurs; car elle est nécessaire
pour assurer I'unité, la solidité et la perpétuité de I'Eglise
jusqu’a la fin des temps.

3° Pleine autorité pour régir I'Eglise. Saint Pierre a
recu de Jésus-Christ lui-méme la pleine autorité de régir
I'Eglise, c'est-a-dire de lier et de dclier, de faire towtes
les lois nécessaires au gouvernement de I'Eglise. Cette
puissance est exprimée par les paroles déja citées : Pais
mes agneaux, pais mes brebis. Tout ce que tu lieras ou
délieras sur la terre sera li¢ ou délié dans le Ciel. Ce pou-
voir de juridiction supréme, ainsi que les autres, Pierre
les exerce sans contestation. Aprés I'ascension de Notre-
Seigneur, que voyons-nous? Pierre parait le premier en
toutes maniéres. C’est lui qui, a la téte du Collége aposto-
lique, prend la parole et fait élire un Apétre a la place de
Judas; c’est lui qui préche le premier et annonce aux Juifs
la résurrection de Jésus-Christ.

S'il est le premier a convertir les Juifs, il est aussi le
premier a recevoir les Gentils. C'est lui qui est envoyé
par lordre du Ciel pour baptiser Corneille, le centurion;
c’est lui qui le premier confirme la foi par un miracle ;

$ Luc., xxn, 20.



DE PERSEVERANCE. 387

c’est lul qui, au concile de Jérusalem, porte la parole et
dit son avis le premier. La pleine autorité pour régir
I'Kglise universelle a donc été donnée & saint Pierre, par
conséquent aux Pontifes romains, ses successeurs; car
elle est nécessaire pour assurer l'unité, la solidité ef la per-
pétuité de I'Eglise jusqu’a la fin des temps.

Aussi tous les siecles chrétiens ’ont reconnue dans les
successeurs de Pierre. Tous les Peres de I'Eglise exaltent
a I'envi le Pontife romain, et ’appellent le chef de I Epis-
copat, d'ots part le rayon du gouvernement; ef son siége,
le siége de Rome, la principauté de la chaire apostolt-
que, la principauté principale, la source de lunité, la
chaire unique, en laquelle seule tous gardent 'unité. Vous
entendez dans ces mots saint Optat, saint Augustin, saint
Cyprien, saint Irénée, saint Prosper, saint Avit, Théodoret,
le Concilede Chalcédoine et les autres, I'Afrique, les Gaules,
la Gréce, 'Asie, 1'Orient et I'Occident unis ensemble 2.

C'est en vertu de ce droit souverain de gouverner,
d'enseigner et de régir I'Eglise de Dieu, que les Papes ont
présidé aux conciles généraux et les ont confirmés. De 1a
vient qu’aucun concile n’a été regardé comme @cuméni-
que, et par conséquent infaillible, & moins qu’il n’ait été
ou présidé par le souverain Pontife en personne ou par ses
envoyés, ou approuvé ou confirmé par lui. Aucun autre
Evéque du monde n’a joui, comme le successeur de saint
Pierre, du privilége de s'y faire représenter par des légats.
A partir du premier concile général jusqu’a nous, il n’en
est pas un seul dans lequel nous ne trouvions des remar-
ques de la primauté et de la juridiction universelle du
Saint-Siége.

1 Bossuet, Serm. sur lunité de 'Eglise,



388 CATECHISME

C’est en vertu du méme droit, que les grandes causes,
les grandes questions de meeurs ou de discipline ont tou-
jours été portées, depuis les premiers sitcles, au tribunal
des souverains Pontifes ; qu'ils ont toujours institué les
Evéques, approuvé leur élection, déterminé leur juridic-
tion, en leur assignant la portion du bercail qu'ils doivent
conduire; en sorte que les Evéques ne sont de vrais Pas-
teurs que parce qu'ils sont en communion avec le Pasteur
universel.

Apres avoir établi le chef supréme de son Kglise, le
nouvel Adam lui associe des coopérateurs. S’approchant
de ses Apotres, il leur dit, avec la majesté que deman-
dait la grandeur de l'action : Toute puissance m’a été
donnée au Ciel et sur la terre. Tel est le sens de ces divines
paroles : La grarde monarchie de 1'univers qui m’appar-
tient comme Dien et homme tout ensemble, m’appar-
tient encore plus par droit de conquéte, elle est le prix
de mes souffrances et de ma mort. Allez donc, enseignez
toutes les nations, les baptisant au nom du Pére, et du
Fils, et du Saint-Esprit. Apprenez-lewr @ garder, sans
exceplion, tout ce que je vous at confié; et voild que je
suis avec vous lous les jours jusqu'a la consommation des
siécles'. Promesse divine qui nous répond que Notre-
Seigneur, le Fils de Dieu, la vérité méme, parle, et qu'il
parle toujours par I'organe de I'Eglise. Quel repos pour
I'esprit du chrétien! quelle assurance pour sa foi! quelle
noblesse dans sa soumission! quelle facilité pour son
obéissance !

Le Fils de Dieu donne a tous les apdtres, aussi bien
qua Pierre, la méme mission de précher I'Evangile, de

2 Matth., xxxviit, 19, 20,



DE PERSEVERANCE. 389

fonder des Eglises par toute la terre et de les gouverner;
mais il ne suit pas de 13 que toutes les chaires épiscopales
qu'ils fondaient, devaient étre le centre de I'unité catholi-
que comme celle de saint Pierre; comme lui ils n’avaient
pas été établis la pierre angulaire de I'Eglise. La puis-
sance des évéques, successeurs des Apotres, et établis par
le Saint-Esprit lui-méme pour régir I'Eglise, reconnait
des limites, tandis que celle du souverain Pontife s’étend
méme a ceux qui ont pouvoir sur les autres. Il a le droit,
pour une cause légitime, de déposer un Evéque de son
siége.

D’aprés la définition que nous venons de donner de
I'Eglise, il est facile de distinguer ceux qui appartiennent
a cette sainte société et ceux qui ne lui appartiennent pas.
Pour étre membre de I'Eglise, il faut 4° étre baptisé.
Ainsi, les infideles et les Juifs n’appartiennent pas a
I'Eglise, car ils ne sont pas baptisés. 2° Il faut croire tout
ce que I'Eglise nous enseigne. Ainsi, les hérétiques, c'est-
a-dire ceux qui demeurent opinidtrément attachés a une
erreur condamnée par 'Eglise, et qui refusent de croire
ce qu’'elle a décidé comme article de foi, n’appartiennent
pas a I'Eglise, car ils n’ont pas la foi. 3° I1 faut obéir au
souverain Pontife et aux Pasteurs légitimes. Ainsi, les
schismatiques, c’est-a-dire ceux qui se séparent ou refu-
sent de reconnaitre l'autorité supréme de notre Saint-
Pere le Pape sur I'Eglise universelle, n’appartiennent pas
A I'Eglise, car ils renient 'autorité légitime.

4° 11 faut rester dans I'Eglise. Ainsi, les apostats, c’est~
a-dire ceux qui renoncent extérieurement 2 la foi catholi-
que, aprés en avoir fait profession, pour embrasser V'in-
fidélité, le mahomeétisme, par exemple, n’appartiennent
pas & I'Eglise, car ils ne restent pas dans son sein. 5° Il



370 CATECHISME

ne faut pas se faire exclure de I'Eglise. Ainsi, les excom-
muniés, c'est-a-dire ceux que I'Eglise retranche de son
corps, cessent de lui appartenir, tant qu’ils restent dans
I’excommunication ; car ils sont comme des membres
coupés.

Suit-il de 13 que tous les membres de I'Eglise sont jus-
tes et saints, en sorte qu’on ne puisse étre en méme temps
pécheur et enfant de I'Eglise ? Nullement. D’apres la
comparaison du Sauveur lui-méme, I'Eglise de la terre
est une aire ol la paille est mélée avec le bon grain; un
filet qui rassemble des poissons bons et mauvais, en
attendant la séparation qui se fera au jour du jugement
dernier. Ainsi, quelque grand pécheur que soit un Catho-
lique, il appartient au corps de I'Eglise tant qu'il n’en
est point retranché par I'excommunication. Mais, hélas!
il est semblable & une branche morte qui, tenant encore a
Parbre, ne prend plus de nourriture, et n'a plus de part a
la séve ni au suc, qui se communiquent de la racine aux
branches vivantes.

11 y a cependant une difféerence trés-considérable, et qui
laisse une ressource consolante aux plus grands crimi-
vels. Une branche morte ne peut plus revivre, au lien
qu'un membre de I'Eglise, mort par le péché, peut recou-
vrer la vie, et recevoir de nouveau les influences de la
vertu divine que Jésus-Christ répand dans les Justes,
comme le chef dans ses membres?. Combien donc nous
devons craindre les péchés qui entrainent I'excommunica-
tion! Combier nous devons plaindre les infortunés qui
n'appartiennent pas a I'Eglise! Combien nous devons
prier et travailler pour les faire entrer dans son sein! Ills

1 Voycz Filussier, p. 204,



DE PERSEVERANCE. 301

sont plus & plaindre que les hommes qui, au moment
du déluge, ne purent entrer dans I'Arche. En effet,
hors de I Eglise point de salut. Rien n'est plus vrai que
cette maxime; rien n’est plus charitable que de la pro-
fesser.

Rien n’est plus vrai. Notre-Seigneur compare le royaume
des Cieux, qui est 'Eglise, & un roi qui célebre les noces
de son fils, et qui, voyant les invités refuser d’y venir, s'ir-
rite et jure que pas un de ceux qu’il avait invités ne goitera
les mets de sa table '. Donc ceux qui repoussent la grace
offerte par le Sauveur, ne peuvent prétendre régner avec
lui dans le Ciel. Donc ceux qui n’entrent pas dans 'Eglise
a laquelle ils sont appelés, restent étrangers a Jésus-Christ *.
Ailleurs, le Fils de Dieu dit aux Apbtres : Préchez I' Evan-
gile d toute créature ; celui qui croira et qui sera baptisé
sera sauvé ; celui qui ne croira pas sera condamné ®. Notre-
Seigneur a donc voulu, de la volonté la plus formelle, que
tous les hommes crussent & I'Evangile, et qr'ils y crussent
dans I'Eglise, dont ils deviennent membres par le Bap-
téme. En effet, si tous les hommes sont tenus, comme on
n’en saurait douter, d’embrasser la Religion chrétienne,
tous aussi sont tenus d’entrer dans I'Eglise de Jésus-Christ.
La raison de cette conséquence est que I'Eglise n’a été éta-
blie qu’en vue de la Religion.

Or, qui veut la fin veut les moyens : Donc 1° Notre-
Seigneur, qui veut que par la Religion tous arrivent au sa-
lut, a di vouloir nécessairement que tous fissent partie de
la société, qu’il a fondée lui-méme pour conserver el pour
enseigner cette Religion. Donc 2° tous les hommes, étant
tenus d’embrasser la Religion de Jésus-Christ, sont tenus

t Maith., xxu, ~ 2 C, xvi. — 3 Marc., xvi.



392 CATECHISME

par ]Ja méme de prendre le moyen que Notre-Seigneur a
établi pour arriver & la vraie connaissance de la Religion
et rendre a Dieu un culte légitime.

Donc 3° I'Eglise est une société nécessaire, de laquelle,
en vertu du droit naturel et divin, tous sont tenus de faire
partie. Par conséquent, celui qui, sciemment et volon-
tairement, demeure hors de son sein ne peut espérer le
salut. Les portes de la vie éternelle, dit le Sauveur, ne s’ou-
vriront que pour ceux qui auront gardé les commandements ;
celui donc qui aura connu le commandement et qui refusera
de 'accomplir sera condamné*.

Héritiers de la doctrine du Sauveur et des Apdtres, les
Péres professent hautement la méme vérité. « Celui-la
n’aura pas Dieu pour pere, dit saint Cyprien, qui n'a pas
I'Eglise pour mére. Si quelqu’un a pu échapper aux eaux
du déluge sans étre dans I'Arche, celui qui aura vécu hors
de I'Kglise pourra échapper 4 la damnation éternelle®. »
« Personne n’arrive au salut, dit de son cdté saint Augustin,
s'il n’a Jésus-Christ pour chef ; mais personne n’aura Jé-
sus-Christ pour chef, s’il n'a pas appartenu & son corps qui
est PEglise *. »

Chose remarquable ! il n’est pas jusqu'aux protestants
qui ne professent la méme maxime. Que dis-je ? cette
maxime est la raison méme de leur prétendue réformation.
Pourquoi se sont-ils séparés de I'Eglise romaine, sinon
parce qu'ils ne la regardaient pas comme la véritable
Eglise, ¢'est-a-dire comme la société dans laquelle on de-
vait étre pour se sauver ? Pourquoi ont-ils formé de nou-
velles Eglises, sinon pour étre dans des sociétés ot I'on
pouvait faire son salut ? Pourquoi se soni-ils anathématisés

1 Lue.,xu, t, 7. — 1 De Unif, Eccles.
2 Yoycz les texies dans Nat, Alex., de Symh ,p. 3.0



DE PERSEVERANCE. 393

entre eux, sinon parce que chacun a dit : Je suis la véri-
table Eglise, hors de mon sein point de salut ? Etre dans
la vraie Eglise et dans la voie du salut est donc pour eux
une seule et méme chose. Or, cela veut dire en termes ca-
tholiques : Hors de I'Eglisc point de salut.

Non-seulement les protestants, mais encore les sectateurs
de toutes les religions admettent le méme principe, et le
plus simple bon sens dit hautement qu’ils ont raison. En
effet, si vous supprimez cette maxime, Hors de P Eglise
point de salut, il faut admettre la maxime contraire et dire:
Hors de T Eglise le salut est possible. Dés lors il 0’y a plus
de différence entre la vérité et I'erreur:I’hérétique, le schis-
matique, le Turc, 'infidéle, le Juif, le déiste, I'athée, seront
sur la méme ligne, et pourront se sauver en professant les
doctrines les plus contradictoires et les plus funestes 1.

Rien de plus charitable de la part des catholiques que de
professer cette maxime. Convaincus, d’'une part, jusqu'a
Yeffusion de leur sang, qu’il cxiste une Religion vraie et
obligatoire, ainsi qu'une société chargée de la conserver
et de Vexpliquer ; convaincus, d’autre part, que cette Re-
ligion est la Religion catholique, que cette société est
I'Eglise romaine, peuvent-ils faire un plus grand acte de
charité que de dire aux hommes : Entrez dans cette so-
ciété, afin de connaitre et de pratiquer la Religion qui
seule peut vous rendre heureux en ce monde et en I'autre ;
prenez garde, ce que nous vous disons de faire est indis-
pensable ; hors de I'Eglise poiut de salut!

1 Dans l'ordre social, la méme maxime est aussi 1a raison d’étre de tous les
patis politiques. Quli la professe plus hautement, qui la sanctionne plus terri-
blement que les sectes socialistes, communistes, fouriéristes ! Chacane ne
crie-t-elle pas plus fort que les auvtres : C'est moi seule qui posstde Ia véritd.
Hors de mon enscignement, de ma philosophie, de ma politique ; c’est-d-dire
Lors de mon sein, point de salut pour la société |



394 CATECHISME

Répeter celte maxime, la publier partout, est-ce done
13, comme on le prétend, montrer de la cruauté envers les
hommes ? n’est-ce pas, au contraire, leur rendre le plus
grand de tous les services ? Noé était-il cruel lorsqu’en
construisant son arche, il disait aux pécheurs pour les con-
vertir : Hors de I'arche il n’y a point de salut ? Notre-Sei-
gneur Jésus-Christ manque-t-il de charité lorsqu’il dit que
quiconque n’entrera pas dans I'Eglise par la foi et parle
baptéme sera condamné ? Le médecin manque-t-il de cha-
rité Jorsqu’il dit au malade : Si vous ne prenez telle pré-
caution, il n’y a point de guérison pour vous ? Je sais qu’on
doit mettre le feu a votre habitation et vous faire périr
dans I'incendie avec toute votre famille ; je connais le seul
moyen de déjouer les projets des malfaiteurs, et je vous
dis : Prenez garde ; 3 moins de prendre le moyen que je
vous indique, vous périrez. Suis-je coupable de cruauté en
vous donnant cet avis ? n’est-ce pas au contraire un service
signalé que je vous rends ?

Eh bien, nous, catholiques, nous savons de science cer-
taine, et tous les hommes peuvent le savoir comme nous,
parce que le Fils de Dieu, la vérité méme, le juge supréme
des vivants et des morts, I'a dit, que hors de la société
qu’il a établie il n’y a point de salut. Nous vous répétons
ce qu'il dit ; nous vous prévenons de ce qui vous attend,
nous vous prions de faire ce qu’il vous commande. Nous
faisons ce qu'ont fait les Apotres, les martyrs, les mission-
naires, tous les Saints qui se sont sacrifiés pour redire a
toutes les nations : Devenez chrétiennes, entrez dans le
bercail de Jésus-Christ. Hors de 'Eglise point de salut.
Leur zéle n’eut pas d’autre mobile : ou est la cruauté ?

Rien n’est donc plus vrai que cette maxime ; rien n’est
plus charitable que de la publier, pourvu toutefois qu'on



DE PERSEVERANCE. 398

la comprenne bien. I faut’ donc savoir qu'il ya plusieurs
maniéres d’appartenir a I'Eglise.

1° On appartient au corps de I’Eglise, lorsqu’on vit dans
la société visible de tous les Fideles, soumis extérieurement
a son Chef, & sa doctrine, et qu'en méme temps on demeure
dans le péché mortel ; mais en cet état on est un membre
mort, une branche séche.

2° On appartient au corpset & ’dme de I'Eglise, lorsqu’a
la profession extérieure de la Religion catholique, on joint
la grice sanctifiante.

3 Enfin, on appartient & Zdme de I'Eglise sans appar-
tenir A son corps, lorsqu’on se trouve excusé devant Dieu,
par la bonne foi ou par une ignorance invincible, d’étre
et de persévérer dans une société étrangere a I'Eglise. Dans
cet état, on peut parvenirau salut par une véritable cha-
rité, par un désir sincére de connaitre la volonté de Dien
et par la pratique fidéle de tous les devoirs, qu’on connatt
ou qu’on a pu et d connaitre !.

Ainsi, parmi les hérétiques et les schismatiques, tous
les enfants, qui sont baptisés et qui n’ont pas encore at-
teint I'usage de la raison, aussi bien que plusieurs person-
nes simples qui vivent dans la bonne foi, et dont Dieu seul
saitlenombre, touscesenfants, toutescespersonnesdebonne
foi ne participent ni & I’hérésie ni au schisme. Ilsen sont
excusés par leur ignorance invincible de I'état des choses,
et I'on ne doit pas les regarder comme n’appartenant pas a
I'Eglise, hors de laquelle il n'y a point de salut.

D’abord, les enfants; n’ayant pas encore pu perdre la
grace qu'ils ont regue dans le Baptéme, ils sont indubita-
blement de V'ame de I'Eglise, c'est-a-dire qu’ils lui sont

1 Catéchizme du Concile de Trente.



396 CATECHISME

unis par la foi, Pespérance et la charit¢ habituelles.

Ensuite, les gens simples ou les ignorants : ils peuvent
avoir conservé la méme grace. Ils peuvent, dans plusieurs
de ces sectes, étre instruits de certaines vérités de la foi
qu'on y a retenues, et qui suffisent absolument au salut;
ils peuvent les croire sincérement, et, avec le secours de la
grice, mener une vie pure et innocente. Dieu ne leur
impute pas les erreurs auxquelles ils sont attachés par
une ignorance invincible. Bien qu’aux yeux du corps ils
soient membres d’une secte, ils peuvent donc appartenir
2 I'ime de I'Eglise, avoir la foi, I'espérance et la charité.

Au reste, tous ces enfants et ces personnes de bonne foi
doivent leur salut a I'Eglise catholique, qu’ils ne connais-
saient pas. Cest d’elle que viennent les vérités salutaires,
aussi bien que le Baptéme, que les sectes ont conservés
en se séparant. Eux-mémes, il est vrai, les ont regus im-
meédiatement de ces sectes; mais ces sectes les tenaient
de I'Eglise & qui le Fils de Dieu a confié I'administration
des Sacrements et le dépdt de la foi !. Ainsi, on peut étre
sauvé, quoiqu'on appartienne extérieurement & une reli-
gion étrangere, mais non parce qu’on lui appartient : ce
qui est bien différent.

Voici donc le sens précis de cette maxime, si parfaite-
ment irréprochable et pourtant si souvent reprochée aux
catholiques : Hors de ' £glise point de salut; point de salut
pour tout homme qui, connaissant ou devant connaitre la
véritable Eglise, refuse d'y entrer; point de salut pour
tout homme qui, étant dansla véritable Eglise, s'en sépare
pour embrasser une secte étrangere. Tous ces gens-la se
mettent évidemment hors de la voie du salut; car ils se

1 Voyez la censwie d'Encle par la Sorbonne,



DE PERSEVERANCE. 397

rendent coupables d’une opinidtreté condamnable. Jésus-
Christ ne promet la vie éternelle qu'aux brebis qui écou~
tent sa voix. Celles qui fuient son bercail ou qui refusent
d’y entrer seront la proie des loups dévorants.

Quant a nous, enfants de lEgllse, élevons nos senti-
ments de reconnaissance pour Dieu, noire Pére, et pour
I'Eglise, notre Mére, de manitre a correspondre en quel-
que sorteaux bienfaits immenses dont nous leur sommes
redevables. Dol vient que, comme fant d’autres, nous ne
sommes pas nés au sein de 1'hérésie, de I'infidélité et de
I'idoldtrie? D’ou vient que nous avons eu le bonheur
d’étre nourris et élevés, avec une tendresse maternelle, dans
la véritable Eglise? Aimons-la donc, cette Eglise si bonne
et malheureusementsi peu dimeée, si persécutée.

Témoignons-lui notre amour : 1° en recevant ses déci-
sions avec un respect filial, en observant ses lois avec une
scrupuleuse fidélité ; 2° en partageant ses douleurs et ses
joies, en nous intéressant a tout ce qui l'intéresse; 3° en
nous montrant toujours préts a sacrifier au maintien de
sa foi, de son unité, de sa discipline, de son autorité, nos
intéréts, notre liberté, notre repos, notre honneur devant
les hommes et méme notre vie; 4° enne négligeant aucun
moyen de la faire connaitre de ceux qui ne la connaissent
pas, de la faire aimer de ceux qui ne I'aiment pas, afin
d’étre les véritables imitateurs de Notre-Seigneur Jésus-
Christ, qui lui-méme a aimé I'Eglise, jusqu’a se livrer a
la mort pour elle !.

! Christus dilexit Ecelesiam et seipsum tradidit pro ea. (Eph., v, 2, 8
Yoyez Nat, Alex., de Symdb., ccexxix,)



398 CATECHISME DE PERSEVERANCE

PRIERE.

0 mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
toute I'étendue de mon cceur d'avoir établi votre Eglise
pour perpétuer votre sainte Religion et notre union avec
vous ; faites que je sois toujours une brebis docile de votre
berecail.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour 1'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je prierai sou~
vent pour ' Lglise.



XXIVe LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM,
PAR LA FOI (suiTe).

Neuvitme article du Symbole (suite). — Nécessité de I'Rglise. — Visibilite
et infaillibilité de I'Eglise. — Notes de I'Eglise, — Unité. — Saintetd. —
Apostolicité. — Catholicitd. — Vérité de I’Eglise romainc, — Premier avan-
tage de I'Eglise, — Communijon des Saints. — Excommunication.

Dicu veut que tous les hommes parviennent au salut.
Ils ne peuvent y parvenir que par Jésus-Christ, c’est-a-dire
par la connaissance et la pratique de la vraie Religion,
dont Jésus-Christ est I'ime et le fondateur *. Jésus-Christ
et la vraie Religion ne se trouvent que dans la véritable
Eglise. C’est 13 seulement que Jésus-Christ enseigne, qu’il
répand ses grices et communique son esprit. Des lors, il
est évident qu'il existe nécessairement une véritable Eglise,
c’est ce que démontrent de concert la foi et la raison.

1° Nécessité de ' Eglise. Notre-Seigneur a solennellement
promis d’établir une Eglise avec laquelle il serait, tous les
jours, jusqu’a la fin du monde. Il a ordonné de regarder
comme des paiens et des publicains ceux qui refuseraient
d’écouter cette Kglise. Il est mort pour former cette Kglise
et lui communiquer la sainteté dont elle devait étre 'uni-
que canal jusqu'a lafin des temps. A moins de soutenir
cet affreux blasphéme que le Fils de Dieu nous a trompés,
en n’établissant pas, ouen n’établissant que pour un temps,
Eglise qu'il a promis d’établir et d’établir pour toujours,

1 Omnes homines valt saivos fieri et ad agnitionem veritatis venire. (Tim.,
1, 4.) Non est in alio aliquo salus. Nec enim aliud nomen est sub ccelo datum
hominibus, in quo eporteat nos salvos fleri. {dct., v, 12,



400 CATECHISME

en nous menagant de U'Enfer si nous n’écoutons pas une
Efflla(‘ qui n’existe point ou qui n’existe plus: il faut ad-
mettre l'existence et I'existence perpétuelle d'une seule ct
véritable Eglise.

Confirmant les enseignements de 1a Foi, la raison nous
dit que Notre-Seigneur, ne devant pas rester toujours vi-
siblement sur la terre, devait pouivoir a la perpétuité de
sa Religion. Or, il ne suffisait pas pour cela de nous laisser
sa loi par écrit. Un livre, et surtout un code de lois, a be-
soin d’étre interprété. Notre-Seigneur a donc dd évidem-
meut établir une autorité, c'est-i-dire une Eglise chargée
d’expliquer authentiquement sa Religion et de la faire pra-
tiquer. Ainsi encore, & moins d’accorder au Fils de Dien
moins de bons sens qu'au dernier des hommes, il faut
admettre qu'il a établi une Eglise, et une Eglise infailli-
ble, pour conserver intact le dépét de sa doctrine.

2 Visibilité de I'Eglise. Cette Eglise doit 8tre toujours
visible. D’abord, par la raison que nous venonsd’indiquer,
savoir : que Dieu veut le salut de tous les hommes, et que
le salut n'est possible que dans 'Eglise. 11 faut donc de
toute nécessité que 1'Eglise soit toujours visible, afin que
tous puissent la connaitre et en devenir membres; ensuite,
parce que Dieu a formellement déclaré qu’elle serait visi-
ble & tous les peuples.

Par 'organe des Prophétes, il la compare & une ville
immense, bitie surla cime d’une haute montagne, expo-
sée aux regards de toutes les nations, resplendissante des
rayons de la vérité, en sorte que toutes les tribus de la
terre pourront marcher 4 sa lumitre, comme elles mar-
chent & la lumiére du soleil . Enfin, parce que, I'Eglise

$ Mich,wv; [saie,, Lk,



DE PERSEVERANCE. 401

étant une société d’hommes réunis par la profession exte-
rieare de la méme foi, par la participation aux mémes sa-
crements, aux mémes cérémonies publiques, et par la sou-
mission aux mémes chefs, il est impossible qu’elle ne soit
pas visible. Ainsi l'ont entendu tous les Péres !; ainsi
I'entend le plus vulgaire bon sens.

3° Infaillibilité de I' Eglise. L'Eglise véritable doit étre
infaillible. On entend par infaillibilité¢ le privilege de ne
pouvoir se tromper soi-méme, ni tromper les autres en
les enseignant. Rien de plus facile a prouver que la véri-
table Kglise est infaillible et qu'elle doit I'stre. Quatre
questions seulement : 1° Notre-Seigneur est-il infaillible?
Personne n’en doute. 2° A-t-il pu communiquer son infail-
libilité, & ceux qu'il a envoyés pour enseigner leshommes?
Personne n’en doute; car, étant Dieu, il peut tout. 3° A-t-il
communiqué son infaillibilité & ses Apbtres et & ses suc-
cesseurs? Oui, car il leur a dit: Allez, enseignez, je serai
avec vous tous les jours jusqu’'a la fin des siecles.

4° Devait-il communiquer son infaillibilité a ses Apotres
et & ses successeurs? Oui, il le devait; sans cela il n’y
aurait eu pour nous aucun moyen de connaftre avec certi-
tude la vraie Religion. Pourtant Dieu veut que nous connais-
sions avec certitude la vraie Religion, puisqu'il veut, sous
peine de I'Enfer, que nous la pratiquions et que nous
soyons préts & mourir plutét que de révoquer en doute au-
cune des vérités qu'elle enseigne. La véritable Eglise est

$ In pullum quippe nomen religionis, seu verum, seu falsum, coagulari
bhomines possunt, nisi aliquo signaculorum vel sacramentorum visibilium
consortio colligantur. (S. Aug., lib. XIX, contr, Faust.,¢. 11.) — Nulla seca-
ritas unitatls, nisi ex promissis Dei Ecclesia declarata, qus super montem
constituta, abscondi non potest ; et ideo necesse est ut omnibus cerrarum
partibus nota sit. (1d., lib. III, contr. epist. Parmen., ¢. v.) — Ecclesia vera
neminem latet. (Id., lib. II, conir. epist. Petit., c. xxx11.)

11l 26



402 CATECHISME

donc infaillible. Elle I'a toujours été, elle le sera toujours.

Si elle ne I'était pas, voyez les conséquences monstrueu-
ses qu’il faudrait admettre : 1° Il n’y aurait plus aucun
moyen de connaitre la vraie Religion, nous flotlerions
comme des enfants & tout vent de doctrine, et ce serait en
vain que le Fils de Dieu serait venu sur la terre pour en-
seigner aux hommes le chemin du Ciel. Nos fréres séparés
en sont un exemple frappant. Chez eux plus rien de cer-
tain. Autant de tétes, autant de doctrines: preuve manifeste
que la Bible ne suffit pas. La Bible est un livre qui veut
étre expliqué, et expliqué par une autorité infaillible,
pour devenir régle obligatoire de foi et de conduite.

2° Notre-Seigneur lui-méme, ce qui est horrible a dire,
serait moins qu'un honnéte homme, car il aurait man-
qué a sa parole. 11 aurait promis de parler toujours par
Iorgane de ses Apbtres et de leurs successeurs, et il n’en
ferait rien, il leur laisserait débiter des mensonges. 3° Jé-
sus-Christ serait le plus injuste et le plus barbare de tous
les tyrans. Il nous ordonnerait, sous peine de I'Enfer, d'é-
couter des hommes qui pourraient nous enseigner I’erreur
et nous conduire au précipice. Voyez combien de blas-
phemes sont forcés de soutenir, et combien de conséquences
affreuses sont forcés de dévorer ceux qui osent nier I'in-
faillibilité¢ de I'Eglise!

Dire, comme les protestants, que 1'Eglise fut infaillible
dans les premiers siécles, mais qu’elle a cessé de 1'étre,
c’est proférer implicitement les mémes blasphémes, c’est
prétendre que Notre-Seigneur, contrairement & ses promes-
ses, a retiré son assistance a I'Eglise. Cest I'accuser de
mensonge et, par conséquent, nier sa divinité. Or nier la
divinité de Notre-Seigneur, c’est 'athéisme. Telle est la
conséquence logique du principe protestant.



DE PERSEVERANCE. 403

Pour nous, brebis dociles du divin bercail, suivons fi-
délement nos pasteurs. Aujourd’hui plus que jamais, pro-
fessons pour eux la plus parfaite soumission. Croyons ce
qu'ils croient, approuvons ce qu’ils approuvent, rejetons
ce qu'ils rejettent, condamnons ce qu’ils condamnent. En-
fants de 1'Eglise, disons comme nos peres : Tout ce que
nous savons, c¢'est d’écouter l‘Eglise, de croire et de mourir
méme pour sa foi; mais nous ne savons pas disputer .
C’est en s'écartant de cette régle que tant d’hérétiques ont
fait naufrage dans la foi ; que tant d’esprits présomplueux,
se croyant capables de discuter les vérités de la Religion,
ont préféré leur jugement au jugement des premiers Pas-
teurs de I'Eglise, et, suivant leur esprit particulier, sont
enfin tombés dans le précipice qu’ils se sont eux-méme
creuse.

4° Notes de la véritable Eglise. Reste maintenant  con-
naitre la véritable Eglise. Or, pour la distinguer des fausses
Kglises, il ne suffit pas qu'elle soit visible, bien d’autres
sociétés religieuses le sont; il ne suffit pas qu’elle soit in-
faillible, I'infaillibilité est une prérogative que les autres
sectes s'attribuent ou qu’elles attribuent a chacun de leurs
membres. Que faut-il donc ? Il faut que la véritable Eglise,
la 1égitime épouse de 'Homme-Dieu, porte sur son front
des signes si éclatants, des caracteéres si parfaitement ini-
mitables, qu'aucune secte ne puisse ni les contrefaire, ni
se les arroger. Or, ces marques ne peuvent étre que celles
de la vérité méme. On en compte quatre principales :
4* T'unité; 2° la sainteté; 3° I'apostolicité; 4° la catho-
licite.

L'uvnrk. L'unité est le caractére essentiel de la vérits,

1 8§ quis autem videtur contentiosus esse : nos talem consuetudinem ron
aabemus, neque Ecclesia Dei. (I Cor., 11, 16.)



104 CATECHISME

car Dieu est un, et la vérité, c'est Dieu révélé & 'homme.
Le Sauveur a demandé que son Eglise fot une. Il la re-
présente sous la forme d’un bercail qui n’a qu'un seul
Pasteur, d’une maison ou demeure un seul chef, d'un
corps dont tous les membres sont parfaitement unis 1.
Ainsi la véritable Eglise doit étre une : une dans sa foi,
une dans ses lois, une dans ses espérances, une dans
son chef 2.

La saiNTeTE. La sainteté est le caractéere essentiel, la per-
fection par excellence de Dieu; cette sainteté en Dieun
exclut 'ombre méme du mal et de I'erreur. L'Eglise vé-
ritable doit donc étre sainte; sainte dans ses maximes,
sainte dans ses dogmes, sainte dans ses Sacrements, sainte
dans ses préceptes, sainte dans le but qu’elle se propose
d’atteindre, sainte dans ses membres, et d’'une sainteté
rendue visible par des miracles, afin que tous, savants et
ignorants, puissent la connaitre. C’est pour obtenir une
Eglise semblable, que Notre-Seigneur a donné sa vie. I
est mort, dit saint Paul, afin de se former une Eglise sans
tache et sans ride®.

L’aeostoLicité. Venir des Apdtres, avoir été préchée par
eux: voila le caractere de la vérité. C'est a eux que le Sau-
veur confia toutes les vérités qu’il avait puisées lui-méme
dans le sein de son Pere, vérités qui développaient, confir-
maient et complétaient toutes celles que Dieu avait révé-
lées depuis le commencement du monde 4. C'est & eux
qu'il donna commission de les annoncer par tout I'uni-
vers. La véritable Eglise doit donc venir des Apbtres, re-
monter jusqu'aux Apotres.

1 Joan., 1, 12. — 2 Id., xvu, 10, 1, 18.
8 Matth., xxvin, 19 5 Ephes., v, 26,
“+ Ominia queecumque audivi a Patre, etc. (Joan., xv,)



DE PERSEVERANCE. 4935

LA catnoLiciTé. La vérité est une, et la méme dans tous
les temps et dans tous les pays. Ce qui est vrai en Europe
ne peut pas étre faux en Asie; ce qui est vrai aujourd'hui
ne peut pas avoir été faux hier. De plus, tous les hommes
étant faits pour la vérité, la vérité doit étre accessible &
tous les hommes, se trouver partout ol il y a des hom-
mes. Donc la véritable Eglise, en qui seule réside la vérité,
doit embrasser tous les temps, tous les lieux, toutes les
vérités enseignées par Notre-Seigneur Jésus-Christ. Telles
sont les notes que doit nécessairement avoir la véritable
Eglise. 11 faut tout cela pour que nous puissions la recon-
naitre ; mais aussi avec cela il est impossible de ne pas la
reconnaitre et de ne pas la distingner de toutes les autres
sociétés.

5° Véritd de ' Eglise romaine. Faites maintenant le tour
du monde, étudiez toutes les sociétés religieuses qui exis-
tent chez les différents peuples, et cherchez quelle est,
entre toutes, celle qui vous présentera ces quatre carac-
teres ; celle-1a, et celle-1a seule, est la véritable Eglise. Or,
ce voyage a été fait, non pas une fois, mais des milliers de
fois ; non par un homme, mais par des millions d’hommes;
et toujours il a donné le résultat suivant : les quatre
marques de la véritable Eglise conviennent a I'Eglise ro-
maine, et ne conviennent qu’a elle seule.

1° L'unité. L'Eglise romaine est une dans sa foi et dans
son ministére. D’abord, une dans sa foi : supposez que
nous puissions, i ’heure méme, appeler du tombeau un
Catholique de chacun des dix-huit sitcles qui nous ont
précédés, un Catholique de I'Orient, un de 'Occident, un
de I'Asie, un de I’Europe, et que nous demandions a tous.
cesfidéles qui vécurent sans se connaitre, sans se voir, dont
les uns moururent il y a cent ans, les autres mille ans,



406 CATECHISME

quinze cents ans, dix-huit cents ans : Quelle est votre foi?
Chacun en particulier réciterait le méme Symbole, le
Symbole que nous récitons tous les jours, et qui se récite
le méme aux quatre coins du monde.

Cet accord parfait, celte unité perpétuelle, ravissaient
déja d’admiration les premiers Péres de I'Eglise. s s’en
servaient comme d’une preuve évidente, pour montrer a
tous les hérétiques qu’ils étaient dans V'erreur. « Quoique
répandue sur toute la terre, disait saint Irénée, I'Eglise
conserve la foi apostolique avec un zéle extréme, comme
si elle n’habitait qu’'une seule et méme maison. Elle la
croit de la méme maniére, comme n’ayant qu’un méme
esprit et qu'un méme ceeur; et, par un consentement ad-
mirable, elle professe et enseigne la méme foi, comme si
elle n’avait qu'une senle bouche. Car, quoique les langues
du monde soient différentes, la foi est partout une et la
méme. Les Eglises de Germanie, des Gaules, de I'Orient,
de I'Egypte, ne pensent pas, n’enseignent pas de différentes
maniéres !. » Que nous devons étre fiers de professerla foi
de tant de générations, I'élite de I’humanité, la foi des
Apbtres, des martyrs,des plus grands génies que le monde
ait conunus! Quelle consolation! quelle sécurité!

Il n’en est pas ainsi des sociétés séparées de I'Eglise :
1a, des variations sans cesse renaissantes, des contra-
dictions infinies. Les professions de foi s’y succédent,
les sectes particulieres s'y multiplient comme les feuilles
sur les arbres. Dans la seule ville de Londres et les en-
virons, on compte, & I'’heure qu'il est, cent neuf religions
différentes. La méme division se trouve en Allemagne, en
Suisse, en Amérique, dans tous les pays prétendus évan-

v Adv. heeres,lycony 0, 2,



DE PERSEVERANCE. 4071

géliques. Aujourd’hui elle est parvenue a ce point, qu'un
ministre protestant disait naguére qu’il se faisait fort
d’écrire, sur I'ongle de son pouce, tout ce qui était encore
Pobjet d’une croyance commune parmi les réformés *.
Le protestantisme n’est donc pas la véritable Eglise,
puisqu’il n'a pas I'unité de doctrine 2. Il en est de méme
du mahométisme, du judaisme et de toutes les autres
sociétés religieuses qui se partagent le monde.

L’Eglise catholique est une dans son ministére et dans ses
Sacrements. Cela veut dire que tous ses enfants, soumisa la
mémeautorité, sont unis par la participation aux mémesSa-
crements, au méme sacrifice, aux mémes priéres, au méme
culte. Parcourez toutes les régions de I'univers, interrogez
les Catholiques quiles habitent, vous trouverez sur toutcela
la plus parfaite harmonie. Pour maintenir cette divine
unité, Notre-Seigneur a institué un ministere répandu
dans toutes les parties de son Eglise, le méme partout,
chargé de précher et d’enseigner la foi, d’administrer les
Sacrements, de célébrer les saints rites, en un mot, de
régir tout le bercail. Il a divisé ce ministére en divers
ordres qui forment une hiérarchie.

Dans chaque lieu habité, ville, bourgade ou autre, il a
voulu qu'il y ettt un ministre d'un ordre inférieur, et dans
chaque province un ministre de la classe supérieure qu’on
appelle Evéque, auquel sont soumis les Pasteurs infé-
rieurs, et qui communique avec les Evéques des autres ré-
gions. Tous les Evéques sont en rapport de soumission avec
le souverain Pontife, chef supréme de I’Eglise. Revétu
d’'une primauté d’honneur, il est élevé au-dessus de tous,

1 C’est ce que disait, en 1820, Harms de Kiel.
2 Yoyex Bossuet, Fariations; Cobbett, Réforme d'Angleterre ; Lettres du
P. Schefimacher, etc., etc.



408 CATECHISME

afin d’étre apercu de tous comme le centre d’unité auquel
on se rattache de toutes parts; revétu d’une primauté de
juridiction, il peut par son autorité séparer les errants de
I'unité, ou y ramener les égarés. Ainsi, ce ministire
forme, entre tous les Catholiques répandus sur la terre,
un magnifique lien d’union. Tous, étant unis & leurs
Pasteurs, quile sont entre eux avec le Pasteur des pasteurs,
le sont nécessairement les uns aux autres.

Rien de semblable dans les sectes séparées. Point de
subordination générale entre leurs ministres; point
d’autre centre d’unité que le pouvoir temporel qui les
tient sous sa main. Ainsi, la hiérarchie, qui dans I'Eglise
catholique se termine au Pape, vicaire de Notre-Seigneur
Jésus-Christ, se termine dans les pays protestants i un roi,
quelquefois méme & une reine, étrangers a la science di-
vine, et néanmoins arbitres souverains de I'liglise de Dieu
et de la conscience humaine.

Plus divisés entre eux qu'ils ne le sont avec I'Eglise,
ils se décrient, s’accusent, se condamnent; toujours en
guerre, ils ne sont unis que par une haine commune
contre la véritable Kglise, parce qu'elle les frappe tous
du méme anathéme. De 13, point d’unité de culte. Les uns
admettent deux sacrements, les autres trois: les uns ont un
culte sans symboles; ceux-13 un culte différent : si bien
que le Protestant, sorti du coin de terre oti régne la secte
a laquelle il appartient, est étranger au reste du monde.

2 La sainteté. L'Eglise romaine est sainte dans ses
dogmes, sainte dans sa morale, dans ses Sacrements, dans
son culte. On peut défier 'adversaire le plus hostile, pourvu
qu’il soit impartial, de trouver dans toutes ces choses un
iota qui ne soit éminemment propre & éclairer I'esprit, &
purifier le ceeur et a élever 'homme a Dieu. Pas une secte



DE PERSEVERANCE. 409

ancienne ou moderne qui ait ce premier genre de sain-
teté. Toutes ont flatté, toutes flattent encore par certains
endroits quelqu’une des trois grandes passions humaines :
Yorgueil, I'ambition et la volupté.

L'Eglise romaine est sainte dans son Chef, qui est
Jésus-Christ; sainte dans ses fondateurs, qui sont les
Apétres : il n’en est ainsi des fondateurs d’aucune hérésie.
On sait quelle fut, dans les premiers siecles, la sainteté
d’Arius, de Manés et des autres hérésiarques. Dans les
temps modernes, quels furent les chefs du Protestantisme ?
Luther, Calvin, Zwingle, trois ecclésiastiques apostats et
les trois hommes les plus scandaleusement impudiques
du seizitme siécle : et vous croyez que Dieu a choisi de
tels hommes pour réformer son Eglise !

L’Eglise romaine est sainte dans une grande partie des
Papes et des Evéques leurs successeurs; sainte, enfin,
dans un bon nombre de ses enfants. Il suffit de jeter les
yeux sur un martyrologe ou sur un calendrier, pour voir
la multitude de Saints qui se sont formés dans I'Eglises
méme depuis les derniers siécles. Outre ce nombre incal-
culable de Saints, qui ont ravi I'admiration générale par
des vertus héroiques, et auxquels les peuples n’ont pu
refuser leurs hommages solennels, il en est une plus
grande multitude qui se sont sanctifiés par des vertus
obscures et cachées aux yeux des hommes.

La sainteté des enfants de I'Eglise est véritable, puisque
Dieu a fait des miracles éclatants pour la manifester. Or,
les miracles opérés par les Saints ont eu lieu dans tous les
siecles. Ils ont encore lieu aujourd’hui, et ils n’ont lieu
que dans I'Eglise catholique. Les sectes séparées ne peu-
vent donc donner la conduite réguliére de leurs sectateurs
comme une marque de la sainteté de leur doctrine. Dieu



0 CATECHISME

n’a jamais confirmé leurs vertus, moins encore leurs doc-
trine par aucun miracle, tandis que les Protestants eux-
mémes conviennent de la vérité des miracles opérés par
les Saints de I'Eglise catholique, nommément par saint
Frangois-Xavier 1.

Pour que I’Eglise romaine soit sainte, la Mére des Saints,
et qu'elle soit en droit de présenter sa sainteté comme une
marque de sa vérité, il n’est pas nécessaire que tous ses
membres soient saints. Notre-Seigneur lui-méme compare
son Eglise a un filet dans lequel il y a de bons et de mau-
vais poissons, a une aire dans laquelle on trouve la paille
mélée an froment. Il suffit que tous les membres de I'E-
glise aieni été saints, et tous 'ont été le jour de leur
Baptéme ; qu'un bon nombre ait continué de I'étre, et que
Dieu ait manifesté leur sainteté par des miracles.

3° La catholicité. L'Eglise romaine est catholique d’'une
triple catholicité: d’abord catholicité de doctrine. Héritiere
de toutes les vérités révélées, I'Eglise romaine, conformé-
ment i I'ordre du divin Maitre, enseigne sans distinction,
sans exception, sans augmentation, sans diminution,
tout ce que Notre-Seigneur a daigné lui apprendre. Elle
ne se permet pas, comme les hérétiques, de porter une
main sacrilége sur les Ecritures, de choisir parmi lesvérités
dont le dépdt lui est confié, de rejeter les unes, d’admettre
les autres. Elle regoit, conserve et enseigne avec une égale
sollicitude les dogmes et les préceptes de son divin Epoux.
Malgré tous leurs efforts, les hérétiques anciens et mo-
dernes, renforcés des philosophes et des impies, n’ont
jamais pu prouver que I'Eglise catholique ait altérs,
augmenté, diminué, A plus forte raison inventé une seule

3 Voyez 12 célebre voyageur prote-tant Tavernier



DE PERSEVERANCE. Mt

des vérités qu’elle propose & la foi de 'univers. Les Peres
apostoliques parlent comme nos Prétres d’aujourd’hui 1.

Ensuite, catholicité de zemps. Révélées & nos premiers
Péres, transmises par les Patriarches, développées sous la
Loi, complétées sous 'Evangile, confiées aux Apétres par
I'Homme-Dieu lui-méme, par eux propagées dans toutes
les parties de l'univers, transmises jusqu'd nous par une
tradition constante, les vérités enseignées par I'’Eglise ro-
maine remontent jusqu'aux premiers jours du monde, et
seront par elle annoncées a toutes les générations futures
jusqu'a la consommation des sitcles. Son Symbole est le
symbole du genre humain, en ce sens que tout ce qu’on
rencontre de vrai chez tous les peuples lui appartient
comme la branche appartient & 1'arbre, le membre au
corps, le rayon au soleil.

Enfin catholicité de /ieux. Parcourez l'univers, visitez
les quatre ou cinq parties du monde ; passez de la Chine
aunord de I’Amérique, de I’Afrique aux contrées septen-
trionales de I'Europe, partout vous trouverez des Catholi-
ques. Par une disposition admirable de sa providence,
Dieu I'a ainsi voulu, afin qu’a chaque heure du jour et de
la nuitil y edt quelque part une bouche qui récitat le
Symbole catholique.

Cette récitation n’est pasplus interrompue que le Sacri-
fice de nos autels, en vertu duquel le sang divin n’a pas
cessé un instant, depuis dix-huit si¢cles, de couler sur
quelque point du globe. Quand, dans une partie du
monde, la nuit est venue, que le Prétre descend de I'autel,
que le Fidele cesse de répéter le Symbole, le jour brille
pour d'autres lieux, et des Prétres montent & 'autel, et

t Voyez le Développement dela doctrine chrélienne, par le célebre docteur
Newman, ministre anglican récemment converti,



32 CATECHISME

des Catholiques récitent la profession de notre foi. Ainsi,
par une succession invariable jusqu’'a la fin des temps 1,
Mais partout vous ne rencontrerez pas des hérétiques on
des membres d’'une société séparée.

Catholicité de lieux : comme le soleil, I'Eglise romaine
a parcouru 'horizon de l'univers ; sa lumiére s’est levée
successivement sur les différentes contrées de la terre;
I'hérésie, jamais. Catholicité de lieux : de tontes les so-
ciétés prises & part, I'Eglise catholique est la plus nom-
breuse. Le Mahométisme, I'ldolitrie, le Protestantisme,
se divisent en une infinité de sectes dont chacune en par-
ticulier est bien loin d’avoir autant de partisans, que I'E-
glise catholique compte de Fideles. Catholicité delieux :
étre comme Dieu est un; étre partout comme Dieu est
partout, sans cesser d’étre un :telle est I'Eglise romaine.
L’unité dans I'universalité méme : voila le caractére écla-
tant qui la distingue et qu’on nomme la catholiciteé.

« Comme il n’y a qu'un épiscopat, disait, il y a dix-sept
sitcles, saint Cyprien, ainsiil n'y a qu'une seule Eglise,
répandue dans la vaste multitude des membres qui la
composent. De méme que I'on voit sortir du soleil une
foule de rayons, mais qu’il n’y a qu’un seul centre de lu-
miére; que du corps d’un arbre sortent des rameaux en
grand nombre, mais que le corps tout entier tient 2 un
tronc fortement attaché a la terre par sa racine ; que d’une
méme source s'épanchent divers courants qui remontent &
leur commune origine, malgré I'abondance des eaux qui
la diversifient : telle est I'image de I'Eglise. La divine lu-
miére quila pénétre embrasse dans son rayon le monde
entier ; mais elle vient d’un point unique qui distribue sa

1 Yoycz Jauffret, p. 258.



DE PERSEVERANCE, 413

clarté dans tous les lieux, sans que I'unité de principe soit
divisée. Son inépuisable fécondité propage ses rameaux
sur toute la terre. Elle épanche au loin ses eaux abondan-
tes. C'est partout le méme principe, partout la méme ori-
gine, la méme mére, manifestant sa force par le nombre
de ses enfants 1. »

&° L’apostolicité. 1’ Eglise romaine est apostolique, c’est-
a-dire qu'elle remonte aux Apotres; ils sont ses maitres, ses
fondateurs. On distingue deuxsortes d’apostolicité : 'apos-
tolicité de doctrine et Papostolicitéde ministére. L’Eglise
romaine est apostolique dans sa doctrine, c'est-a-dire
qu’elle croit et enseigne, qu’elle a toujours cru et enseigné
la doctrine qu’elle a regue des Apétres. Remontez d’ige en
dge jusqu’au jour, ou le Fils de Dieu ditaux douze Mis-
sionnaires évangéliques : Allez, enseignez toutes les na-
tions ; vous trouverez le méme enseignement, la méme
croyance, le méme Symbole que nous chantons. Vous
Ventendrez retentir dans les vastes basiliques de Nicée et
de Constantinople. On le murmura sous les voutes illu-
minées des Catacombes. L3, on administrale méme Bap-
téme, la méme Eucharistie, les mémes Sacrements. La,
on crutau méme Dieu, au méme Jésus-Christ son Fils;
on espéra le méme Ciel, on craignit le méme Enfer 2.

Cette vénérable antiquité, cette suite non interrompue
est I'éternelle confusion des hérétiques. Pour les convain-
cre d'erreur, il suffit de leur demander : Que croyait-on
quand vous étes venus? Il n'y eut jamais d’hérésie qui
n'ait trouvé 'Eglise actuellement en possession dela doc-
trine contraire 3 la votre: c’est un fait constant, public,

4 De Unit, Eccl,
8 Voyez les preuves monumentales de tout cela dans notre Hisloire des
Catacombes, in-8o,



414 CATECHISME

universel et sans exception. Ainsila décision est aisée; i}
n'y a qu'a voir en quelle foi on était, quand les hérétiques
ont paru; en quelle foi ils avaient été élevés eux-mémes
dans I'Eglise et a prononcer leur condamnaticn sur ce
fait qui ne peut étre ni caché ni douteux *.

0 nos fréres! 6 vous quiétes séparés de I'unité catholi-
que ! vous n’avez donc pas la marque essentielle dela vérita-
ble doctrine, I'apostolicité ! Quelle est donc votre anti-
quité ? Troiscents ans peut-étre ? Vous vous trompez, vous
n'avez que l'antiquité de votre opinion. Hier vous I'avez
écrite sur le papier; aujourd’hui, ce matin, vous 'avez
changée: voila votre antiquite.

L’Eglise romaine est apostolique dans son ménistére. C'est
un fait clair comme I'existence du soleil et la preuvela plus
palpable qu'elle est la véritable Eglise. Notre-Seigneur
dit a saint Pierre : Tu es Pierre, et sur cette pierre je bi-
tirai mon Eglise. Pour trouver la véritable Eglise, il suffit
donc de chercher celle qui remonte jusqu’a Notre-Seigneur,
et dont saint Pierre est le fondement. Or, ce glorieux
privilége ne peut étre revendiqué par aucune secte an-
cienne ou moderne. Nulle ne remonte jusqu'd Notre-Sei-
gueur, nulle n’a saint Pierre pour fondement. L'Eglise
romaine seule et les Eglises qui sont sorties de son sein,

1 Bossuet, Prem. insir. past, sur les promesses de PEglise, n, 35. « iy a
toujours, continue le méme Evéque, un fait malheursux pour eux, qu'ils n’ont
pu couvrir : c'est celui de leur nouveautd. Nul ne peut changer les sitcles
passés ni se donner des prédécessaurs, ou faire qu'il les ait trouvés en pos-
session. La seule Eglise catholique remplit tous les sitcles précédents, par
une suite qui ne peut lui étre contestée. La loi vient au-devant de ’Evangile;
1a succession de Moise et des Patriarches ne fait qu’une méme suite avec celle
de Jésus-Christ. Etre attendu, venir, étre reconnu par une postérité qui dure
autant que le monde, c’est le caractére du Messie en qui nous croyons; 1l
etait hier, il est aujourd’hui et il sera aux sidcles des siteles. » (Disc. sur
CHist, wniverselle, p, 11, vers la fin,)



DE PERSEVERANCE. 413

peuvent montrer I'ordre de la succession de leurs Evéques
jusqu’aux Ap6tres, ou jusqu’a I'un des hommes apostoh—
ques envoyés par les Apdtres. Cest ainsi que les Eglises
vraiment apostoliques justifient qu’elles le sont.

En partant de notre Saint-Pére le pape Pie IX, actuel-
lement régnant, vous remontez, par une succession non
interrompue de 258 Papes, jusqu’a saint Pierre, fondateur
de I'Eglise de Rome. Arrivé 4 saint Pierre, vous touchez &
Jésus-Christ. Ainsi des autres Eglises catholiques. Toutes
également nous montrent a leur téte un Apétre ou un en-
voyé des Apbtres, quiles a établies et qui commence la
chaine de la tradition. C'est des Eglises primitives que les
autres ont emprunté la semence de la doctrine, et qu’elles
I'empruntent tous les jours & mesure qu’elles se forment.

Aussi on les compte avec raison parmi les Eglises catho-
liques dont elles sont les filles. Toutes sont apostoliques
et toutes ensemble ne font qu'une seule et méme Eglise.
Le souverain Pontife et les Evéques sont donc les suc-
cesseurs des Apdtres. C’est d’eux qu'ils tiennent leur ori-
gine etle pouvoir de précher la doctrine de Jésus-Christ.

Il n’en est pas de méme des hérétiques. Bien qu’au com-
mencement 'Evangile ait été préché dans leur pays par
des Apbtres ou des hommes apostoliques, ils ne peuvent
pas pour cela se prétendre apostoliques. En se séparant,
ils ont coupé la chaine de la succession. Nul ne les a en-
voyés, ils se sont envoyés eux-mémes.

« Qui étes-vous? peut dire I’Eglise a tous ces novateurs,
aux Protestants, par exemple. Depuis quand et d'ot1 éles-
vous venus ? ou étiez-vous avant le seizieme siecle? Ily
a quatre cents ans, personne ne parlait de vous, on ne vous
connaissait pas méme de nom. Que faites-vous chez moi,
n'étant pas des miens? A quel titre, Luther, coupez-vous



416 CATECHISME

ma forét ? Qui vous a permis, Calvin, de détourner mes
canaux ? Qui vous autorise, Zwingle, 4 ébranler mes bor-
nes? comment osez-vous penser et vivre ici 4 discrétion ?
C’est mon bien; je suis en possession depuis longtemps ;
je suis en possession la premitre ; je descends des anciens
possesseurs, et je prouve ma descendance par des titres
authentiques. Je suis hérititre des Apdtres et je jouis con-
formément aux dispositions de leur testament et au ser-
ment que j'ai prété. Pour vous, ils vous ont renoncés
et déshérités comme étrangers et comme ennemis. Mais
pourquoi étes-vous étrangers et ennemis des Apotres?
Parce qu'ils ne vous ont pas envoyés, parce que la doc-
trine que chacun de vous a inventée ou adoptée suivant
son caprice, est directement opposée & la doctrine des
Apbtrest.

Ainsi, I'Eglise romaine seule est une, sainte, catholique,
apostolique. Elle porte donc seule les marques de la vé-
ritable Eglise ; elle est donc seule, a I'exclusion de toute
autre, la véritable épouse de Jésus-Christ, la colonne et
I'appui de la vérité.

11 est encore une autre marque de la véritable Eglise,
prédite par le Sauveur lui-méme quand il disait : Vous
serez en butte ¢ la haine et d la persécution continuelle des
hommes 3. Cherchez donc parmi toutes les sociétés reli-
gieuses celle quiest en butte & la haine de toutes les au-
tres, & la haine du monde, et vous aurez trouvé la véritable
épouse de 'Homme-Dieu. C'est & la couronne d’épines,
constamment placée sur sa téte, qu'on la reconnait. Or,
cette couronne, nulle secte ne I'a portée, nulle méme ne

1 Tertull., Praescript. — Yoyez les textes des Péres sur les notes del'¥glise
duns Nat. Alex., de Syméb.
8 Malth., x, 22; Marc., xin, 13; Luc., xxy, 17,



DE PERSEVERANCE. M7

lambitionne. C’est un diadéme qui orne le front de I'E-
glise romaine toute seule.

Catholiques mes fréres, vous tremblez quelquefois au
bruit du craquement de ce monde qui se disloque. Ce-
pendant, loin de vous troubler, les tempétes qui assaillent
aujourd’hui I'Eglise sont merveilleusement propres & af-
fermir votre foi. Que prouvent ces nouvelles persécutions
venues  la suite de tant d’autres, sinon que I'Kglise ro-
maine, votre mere, n'a pas cessé d’étre fidéle épouse du
Dieu du Calvaire ? Tant que le diadéme douloureux cein-
dra son auguste front, soyez-en surs, elle n’aura fait ni
avec le monde, ni avec le vice, ni avec l'erreur, ancune
alliance adultére. Plus la persécution sera vive, plus vif
aussi sera le rayonnement de son inviolable fidélité, plus
elle sera digne de votre confiance et de votre amour :
Ecclesia pressa, Ecclesia victriz.

Le neuvieme article du Symbole se termine par ces
mots : Je crois la communion des Saints. Explication de
ce qui précede, ces paroles ne forment pas un article
particulier. Toutefois elles sont d’une grande importance.
D'une part, elles nous font connaitre I'Eglise dans sa
vie intime ; et, d’autre part, elles expriment le premier
des quatre grands avantages que I'Eglise nous procure.

En pronongant ces mots, Je crois la communion, notre
bouche révéle la plus magnifique fraternité, le commu-
nisme le plus beau, le seul vrai, le seul possible, le seul
désirable ; car nous faisons profession de croire, avec la
méme assurance, et le méme bonheur que nous croyons
a Vexistence et & la bonté infinie de Dieu :

1° Que tous les membres de I’Eglise, et ceux qui sont
au Ciel, et ceux qui sont sur la terre, et ceux qui sont
dans le Purgatoire, sont unis entre eux et avec les trois

It 17



48 CATRCHISME

personnaS de la sainte Trinité d’une manidre intime,
efficace et permanente! ;

2° Que cette union consiste non-seulement dans la com-
munauté de foi, d’espérance, de charité¢; mais encore
dans la participation aux mémes Sacrements, par lesquels
Notre-Seigneur, le Saint des saints, répand les mérites
de sa vie et de sa passion dans tous les membres de I'Eglise
qui les regoivent dignement ; que cette union fraternelle
prend son origine dans le Baptéme, ol nous naissons
enfants de Dieu, et s’entretient surtout par la sainte
Eucharistie, ot la manducation du méme pain, 'usage
du méme vin fait de nous tous un méme corps?;

3° Qu'en vertu de cette union, tous les biens spirituels
de I'Eglise sont communs entres les Fideles, comme
les biens d’une famille entre les enfants; de telle sorte que
les graces iniérieures et les dons extérieurs que chacun
recoit, les bonnes ceuvres que chacun pratique, profitent
a tout le corps et a chaque membre de I'Eglise ;

4° Qu'en vertu de I'union que tous les fidéles de la
terre ont entre eux toutes les grices dont ils sont favo-
risés, toutes les bonnes ceuvres qu’ils font, comme I'as-
sistance au saint sacrifice de la Messe, les confessions,
communions, les méditations, les lectures pieuses, les
aumdnes, les mortifications, les pritres, servent, dans
une certaine mesure, & tous ceux qui sont en état de
grice. Nous disons dans une certaine mesure, car les
fruits des bonnes ceuvres ne peuvent pas tous se commu-
niquer.

Pour comprendre cette vérité, il faut savoir que les

1]/ Joan.,c. L.
3 Unus panis et unum corpus multi sumus, qui de uno pane et de uno
calice participamus. (I Cor., x, 17.)



DE PERSEVERANCE, 419

bonnes ceuvres du juste ont trois effets : le mérite, la sa-
tisfaction et Y'impétration.

Le mérite, cest l'effet de la bonne ceuvre en tant
qu'elle produit une augmentation de grice, et un droit
un plus haut degré de gloire dans le Ciel. Le mérite est
personnel a celui qui fait la bonne ceuvre et ne peut étre
communiqué auxautres. Il ne peut étre acquis que par
Yhomme voyageur et en état de grice. Il n’y a que celui
qui posséde la grice, chez qui elle puisse étre augmentée.
N'étant plus voyageur, I'habitant du Ciel ou du Purga-
toire ne peut plus mériter, bien qu’il soit en état de
grice.

La satisfaction, c’est 'effet de la bonne ceuvre en tant
qu’elle obtient la rémission des peines temporelles dues
au péché. L’homme seul sur la terre et en état de grice
peut satisfaire. Les saints n’ont plus besoin de satisfac-
tion. Les dmes du Purgatoire, & proprement parler, ne sa-
tisfont pas : il serait plus exacl de dire qu’elles satis-
soujffrent. Les hommes en état de péché mortel, ne
peuvent non plus satisfaire, attendu qu’on ne peut obtenir
la rémission de la peine due au péché, avant d’avoir
obtenu la rémission du péché lui-méme. La satisfaction ne
peut donc leur étre appliquée; mais elle peut I'étre
aux justes en état de grace et aux dmes du Purgatoire. Cela
se fail en offrant la satisfaction ou le mérnte satisfactoire
des bonnes ceuvres, a la décharge de celui dont on désire
diminuer la dette.

L’impétration, c'est I'effet de la bonne ceuvre en tant
qu'elle obtient de Dieu quelques biens. En rigueur, les
justes seuls peuvent impétrer, parce qu'il n'y a que les jus-
tes qui aient quelque droit a étre écoutés, attendu qu'il
est convenable et fondé en raison que Dieu fasse, comme



420 CATECHISME

il I'a promis, la volonté de ses serviteurs qui, de leur
coté, s’efforcent d’accomplir celle de leur Maitre . Quant
aux pécheurs, bien que Dieu ait déclaré qu’il ne les écoute
pas?, ils peuvent cependant obtenir d’une impétration
moins rigoureuse. Ainsi, par des mouvements imparfaits
de foi et d’espérance, ils se disposent A la grice et a
I'amitié de Dieu, et lui demandent quelque bien. Leur
impétration n’a d'autre fondement que l'infinie miséri-
corde de Dieu.

Ce troisieme effet de bonnes cuvres, 'impétration, peut
se communiquer non-seulement & tous les membres de
I'Eglise, justes et pécheurs, mais encore & tous ceux qui
ne sont pas membres de I'Eglise, comme les Juifs, les
hérétiques, les schismatiques, les infideles, les excom-
muniés. On peut demander leur conversion et faire des
bonnes ceuvres pour 1’obtenir.

Quelle différence, direz-vous peut-étre, y a-t-il donc,
sous ce rapport, entre les Fideles et ceux qui ne le sont
pas? Il y a cette différence que les derniers sont privés
des pritres publiques de I'Eglise, excepté le Vendredi
saint, et qu'ils ne profitent des bonnes euvres privées
qu'autant qu'on les fait expressément pour eux; tandis
que les Fideles jouissent des prieres publiques et profitent
naturellement des bonnes ceuvres particuliéres de tous
les membres de I'Eglise, méme lorsqu’on ne pense pas a
les leur appliquer : la raison en est qu’ils sont membres
vivants d'un méme corps. Ainsi, lorsque la bouche
mange et que l'estomac digere, tous les autres membres

1 Yoluntatem timentium se faciet et deprecationem eorum exaudiet. iPs,
CXLIV.)

2 Peccatores Deus non exaudit. (Joan., 1x, 31, D. Th., 23, v®, q. L\axui,
art, 16.)



DE PERSEVERANCE. 121

s'en ressentent ; de méme, lorsqu’un juste fait une bonne
ceuvre, tous les autres justes s'en trouvent enrichis 1.

Nous avons dit une bonne euvre, car toutes celles qui
en ont I'apparence ne le sont pas réellement. En effet, on
distingue trois sortes d’ceuvres : les ceuvres vivantes,
qui sont celles de 'homme en état de grice, et qui pro-
fitent & tous les membres vivants de I'Eglise. Les ceuvres
mortes, qui sont celles de I'homme en état de péché
mortel et qui ne servent ni & mériter ni & satisfaire, mais
seulement & obtenir de Dieu qu'il use de miséricorde, et
convertisse celui qui les fait. Enfin, les ceuvres amorties,
c’est-d-dire qui avaient été faites en état de grice, mais
dont le mérite est couvert et comme éteint par le péché
mortel qui les suit. Elles revivent lorsque celui quiles a
faites rentre en état de grace?.

Pour compléter les explications précédentes, nous ajou-
terons que Notre-Seigneur, en qualité de chef, distribue le
fruit précieux des bonnes ceuvres aux différents membres
vivants de son corps mystique, en proportion de leurs be-
soins et de leurs mérites. Quant aux pécheurs, ils tiennent
encore & I'Eglise par la foi et par l'espérance; mais,
n’ayant pas la charité, ils sont des meinbres morts et ils ne
participent & ses biens spirituels qu'en ce sens que Dieu,
ayant égard aux pricres des Justes, accorde quelquefois
aux pécheurs des grices de conversion ou suspend les ché-
timents qu’ils méritent 3.

B° Nous professons qu'en vertu de I'union que les Fi-

1 Montagne, Tract, de Gratia; Ferrarls, art. Merit, et Peccat. ; D. Th,
2, 2, q. exu, etc.

2 Voyer lecéltbre Catéchisme espagnol du P. Cajetan, des Ecoles pies.

38, Aug., de Ver. Relig., c. v et vi; Id,, Tract. xxxit, in Joan.; S. Ambr.,
lib. I, de O'fic., ¢. xXIX.



422 CATECHISME

deles de la terre ont avec les Saints du Ciel, les premiers
obtiennent de Dieu, par I'entremise des seconds, beaucoup
de grices pour eux-mémes et pour les autres Fideéles,
lorsqu’ils les invoquent, les honorent et s’efforcent de les
imiter.

6° Qu'en vertu de I'union que les Saints de la terre et
du Ciel ont avec les Saints du Purgatoire, ces dmes souf-
frantes sont soulagées par les priéres, les aumdnes, les in-
dulgences, le sacrifice de 1a Messe offert a leur intention 1.

Une comparaison admirable, employée par le Saint-
Esprit lui-méme 2, nous donne 1'idée la plus magnifique
et la plus touchante de cette union de tousles membres
de I'Eglise, comme elle fait comprendre aux enfants eux-
mémes cette entietre communication de biens entre les Fi-
deéles : la similitude est tirée du corps humain.

Dans le corps humain il y a plusieurs membres, et néan-
moins ils ne forment qu’un seul corps. Tous n’ont pas la
méme fonction, chacun a la sienne. Le pied marche, I'eeil
voit, l'oreille entend. Chaque fonction particuliére ne se
rapporte pas directement au bien du membre qui I'exerce,
mais a I'harmonie et au bien général du corps et de
tous les autres membres. Ainsi, c’est pour toutle corps
que le pied marche, que I'@il voit, que l'oreille entend.

De méme dans le corps de I'Eglise, il y a plusieurs mem-
bres. Les Fideles qui sont sur la terre, les dmes du Pur-
gatoire, les Saints du Ciel, les Catholiques de I'Europe,
ceux de I'Asie, de I'Afrique, de ’Amérique, de I'Océanie,
de toutes les parties du monde, si éloignées qu’elles soient,
sont membres de I'Eglise et ne forment qu’un méme
corps. Tous n'ont pas la méme fonction. Les uns sont

1 S, Aug., de Cur. gerend, pro mort.
t [ Cor,, 11,23 Eph., v, 7: Rom., xu1, G,



DE PERSEVERANCE. 423

evéques, les autres prétres, religieux ou religieuses ; ceux-
14 sont docteurs, prédicateurs, consolateurs; ceux-ci sont
mattres ou serviteurs. Chacun a son état et ses fonctions,
qui toutes se rapportent au bien général du corps et de
tous les membres. Ainsi, c’est pour toute l'Eglise que le
prétre préche et administre les Sacrements, que le doc-
teur enseigne, que la religieuse prie et se dévoue, que les
simples Fideles s’acquittent des devoirs attachés par la
Providence a leur condition particuliére.

Dans le corps humain, les membres sont tellement
unis, que, du moment ol I'un d’eux, méme le plus faible,
vient & éprouver quelque sensation de douleur ou de
plaisir, aussitot les autres ressentent les effets de cette
douleur ou de ce plaisir, & cause de I'union et de la sym-
pathie que la nature a mises entre eux.

De méme dans le corps de I'Eglise, comme nous profi-
tons des bien accordés a chacun de nos fréres, nous de-
vons ressentir la douleur qui les afflige, nous réjouir avec
ceux qui sont dans la joie, pleurer avec ceux qui pleurent.
Se pourrait-il que I'union établie entre nous par la grice,
fit moins puissante pour nous rendre sensibles aux dou-
leurs et aux joies de nos fréres, que la sympathie natu-
relle pour faire ressentir a tous les membres du corps le
plaisir ou la souffrance de chacun d’eux ?

Dans le corps humain, il y a une téte qui régit tous les
membres, qui influe sur chacun d’eux par les émanations
qu’elle lui envoie ; un ceeur d’otr le sang part et ou il re-
vient pour se purifier et se réchauffer et repartir encore ;
de plus, le corps est animé, vivifié par une 4me qui lui
communique le mouvement, la beauté, la vigueur.

De méme dans le corps de I'Eglise il y a un chef, No-
tre-Seigneur Jésus-Christ, qui régit tous les membres, qui



424 CATECHISME

influe sur chacun d’eux par ses grices; un ceeur, qui est
la sainte Eucharistie, d’oli I'amour part et ou1 il revient
pour se purifier, se réchauffer et repartir encore ; enfin
une 4me, c'est le Saint-Esprit, qui, se répandant dans
toutes les parties de ce corps admirable, lui communique
la beauté, 1a force, la vie, la vie de la grice sur la terre,
et la vie de la gloire dans I'éternité.

A la vue de ce corps magnifique il ne peut y avoir dans
I’dme que trois sentiments : un sentiment d’ineffable re-
connaissance d’en faire partie; un sentiment de crainte
cxcessive d’en étre retranché ou de n’en étre qu'un mem-
bre mort; un sentiment de tendre et active compassion
pour les infidéles, les hérétiques, les schismatiques et tous
ceux qui lui sont étrangers.

Il ne reste, pour achever I'explication du neuviéme ar-
ticle du Symbole, qu’'a donner le sens et la raison de ces
mots, la communion des Saints. Tous les membres de
I’Eglise sont appelés Saints: d’abord, parce que la sain-
teté est le but de notre vocation a la foi et Yobligation
rigoureuse qui nous est imposée a tous par le Baptéme ! ;
ensuite, parce que les justes participent plus particuliére-
ment & 'admirable communion que nous venons de dé-
crire ; de plus, parce que les pécheurs eux-mémes y trou-
vent de puissants moyens de sanctification ; enfin, parce
que cette communion des Saints de la terre nous conduit
a la communion générale et éternelle des Saints, des
Anges et de Dieu méme dans le Ciel.

Malheur donc & ceux qui se font retrancher de cette so-
ciété, hors de laquelle il n’y a point de salut ! L’Eglise le
fait & regret; mais elle peut le faire, investie qu’elle est

1 Haxc ost enim voluntas Dei sanctificatio vestra. (I Thess., 1v, 13,)



DE PERSEVERANCE. 423

du pouvoir d’excommunier. Rien n’est mieux établi que
la 1égitimité de ce pouvoir formidable. Les Apbtres en ont
fait usage; les conciles, les souverains Pontifes et les
Evéques ont suivi leur exemple, dans la suite des siacles,
toutes les fois qu'ils l'ont jugé nécessaire !. Est-ce que le
pere de famille n’a pas le droit de renvoyer de sa maison
I'enfant scandaleux et rebelle ? Est-ce que le berger n’a
pas le droit de chasser de sa bergerie la brebis galeuse
et indocile ? Est-ce que chaque jour les juges, les ma-
gistrats ne retranchent pas de la société les coupables
dangereux et obstinés? Comment donc I'Eglise, qui est
la société la plus parfaite, n’aurait-elle pas le méme
droit ?

Aprés la sentence de Notre-Seigneur, au dernier juge-
ment, rien ne doit nous inspirer plus de crainte que I'ex-
communication. Ceux quien sontfrappés se trouvent privés
de tous les biens spirituels qui sont dans 1'Eglise. Ils ne
peuvent rentrer dans son giron maternel quaprés avoir
fait leur soumission, donné satisfaction & ceux qu'ils ont
offensés ou dépouillés, et obtenu 'absolution du supérieur
qui a le pouvoir de la leur accorder. S'ils meurent sans
g'étre réconciliés avec I'Eglise, ils sont privés de la sépul-
ture ecclésiastique et de tous les suffrages de I'Eglise en
faveur des trépassés. Trés-souvent on a vu I’excommuni-
cation produire des effets sensibles sur les coupables.
Aussi jamais, dans les siecles de foi, les rois, les puissants
et les peuples n’ont-ils rien redouté a I'égal de cette foudre
spirituelle.

Napoléon lui-méme, qui affectait de mépriser celle dont
il avait été frappé, en était visiblement tourmenté : quel-

s I Cor., v; Baron., art, 55, 998, etc., etc,



426 CATECHISME

quefois méme son exasperation ne connaissait point de
mesure. Dans son dépit il s'écriait: Aprés tout le Pape
croit-il que son excommunication fera tomber les armes
des mains de mes soldats ? Or, tout le monde sait que
c'est & partir de 1'excommunication que I'étoile de Napo-
léon a pdli, et que sa vie est devenue une suite continuelle
de désastres. De plus, les historiens de la campagne de
Russie disent tous en propres termes, en racontant I'ef-
froyable catastrophe : Les armes tombaient des mains des
soldats .

Les philosophes ne manqueront pas de dire que c’est
le froid, et non pas I'excommunication, qui faisait tomber
les armes des mains des soldats! A merveille; mais le
froid, qui I’avait envoyé ? qui avait abaissé le thermometre
A un degré si désastreux? Est-ce vous ? N'est-ce pas celui
qui commande aux éléments avec une autorité plus abso-
lue que Napoléon a la grande armée ? Or, celui qui com-
mande ainsi aux éléments est le méme qui a dit a I'E-
glise et au Pape : Celui qui vous méprise me méprise; je
briserai comme un verre celui qui osera vous résister. 1l
n'y a ni révolution, ni civilisation, ni puissance qui puisse
le faire abdiquer ni limiter son pouvoir 2.

Nous parlerons des avantages sociaux du neuviéme ar-
ticle du Symbole en expliquant les commandements de
IEglise.

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
m’avoir rendu participant de tous les biens spirituels de

1 Dz Ségur; de la Baume, ete., ctc.
2 Lt nunc, reges, Intelligite, erudimini, qui judicatis terram. (Ps. 11.)



DE PERSEVERANCE. 427
votre sainte Eglise; ne permettez pus que jamais je mérite
d’en btre privé.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, j'aimerai ¢ £-
glise comme un enfant aime sa mére.



XXVe LECON

NE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAN,
PAR LA FOI (suiTE).

Dixitme article du Symbole. — Rémission des péchés, — Certaine, perma-
nente, illimitée. — Moyens de I'obtenir. — Sacrements, sacramentaux, —
Bonnes ceuvres, — Second avantage de I'Eglise.

Nous mettre en communion avec Notre-Seigneur, le
Saint des saints, avec les Anges et les bienheureux habi-
tants du Ciel, avec les imes saintes du Purgatoire, avec
tous les justes qui sont répandus aux quatre coins de la
terre ; nous faire participer a leurs meérites, a leurs prieres,
a leur vie spirituelle, de la méme maniére que tous les
membres de notre corps participent a la vie, & la santé, &
la beauté du corps entier : voila, comme nous I'avons vu, le
premier des quatre grands avantages que nous trouvons
dans I'Eglise.

Le second n’est pas moins précieux. Le dixieme article
du Symbole I'exprime en ces termes : Je crois la rémission
des péchés. Par ces paroles nous proclamons que dans
I'Kglise catholique se trouve la rémission des péchés,
qu'elle ne se trouve que la, et qu’elle s’y trouve en vertu
du pouvoir que Notre-Seigneur a donné a son Kglise de
délier les consciences. Ce pouvoir est-il certain? est-il
permanent? est-il limité ? par qui s’exerce-t-il ? comment
s'exerce-t-il ? par quels moyens les Fidéles peuvent-
ils en profiter? Telles sont les questions dont le dé-
veloppement servira d’explication au dixieme article du
Symbole.

1° Le pouvoir de remettre les péchés, que nous recon-



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 429

naissons a I'Kglise catholique, est-il cerain? — Pour
répondre A cette premiére question, j'en fais trois autres :
Je demande d’abord : Dieu peut-il remettre les péchés?
Tout le monde reconnait aux princes le droit de faire
grace aux criminels; au pére le droit de pardonner &
son enfant coupable; au créancier le droit de remettre la
dette & son débiteur; au dernier des hommes le droit de
pardonner I'injure qu’il a regue.

Refuser 4 Dieu le pouvoir de remettre les offenses qu'on
lui a faites, serait donc lui refuser un droit analogue a
celui que tout le monde reconnaif au prince dans son
royaume, au pére dans sa famille, au créancier vis-a-vis
de son débiteur, au dernier des hommes & 'égard de ceux
qui I'ont outragé. Evidemment Dieu a donc le pouvoir de
remettre les péchés. Lui-méme revendique cette sublime
prérogative : C'est moi, dit-il, c’'est moi-méme qui efface
les iniquitést. Voila pourquoi il veut que nous lui di-
sions tous les jours : Pardonnez-nous nos o/fenses.

Je demande ensuite : Dieu peut-il confier 3 des hommes
le pouvoir de remettre les péchés en son nom? Tout le
monde reconnait encore aux rois de la terre le pouvoir
de faire administrer la justice en leur nom, c’est-a-dire
de confier & des magistrats le droit d’absoudre et de con-
damner les coupables. Par quel motif refuserait-on a Dieu
le méme droit? Le souverain Maitre serait-il moins puis-
sant que ses créatures? Evidemment encore Dicu peut
confier & des hommes le pouvoir de remettre les péchés
en son nom.

Je demande enfin : Dieu a-t-il réellement confié ce
pouvoir a certains hommes? Le pouvoir de remetire les

1 Ego sum, ego sum ipse qui delesiniquitate, tuas. (lsa., Vo)



430 CATECHISME

péchés, c’est-d-dire de faire du coupable un innocent, de
rendre la vie i une dme morte par le péché, n'est pas
moins grand que le pouvoir de créer le monde, de ressus-
citer les morts. Aussi, pendant quatre mille ans, Dieu se
le réserva pour lui seul : nulle créature ne fut admise a le
partager. Enfin, la plénitude des temps de grice et de
miséricorde arriva, et Notre-Seigneur, comme homme,
fut le premier qui regut de son Pére cette magnifique
prérogative 1.

On connait I'éclatant miracle qu'il fit pour prouver
qu’il avait ce pouvoir, non pas en tant que Dieu, il est
inhérent i sa nature, mais en tant quhomme. Les Phari-
siens, se scandalisant de I'entendre s’attribuer le pouvoir
de remettre les péchés, disaient : 1/ blasphéme; Dieu seul
peut remettre les péchés, Lequel des deux est le plus fa-
cile, reprit le Sauveur, de guérir un paralytique ou de
remettre les péchés? L'un et I'autre surpassent également
la puissance de I'homme. Eh bien, pour que vous sachiez
que ce double pouvoir surnaturel de guérir les malades
et de remettre les péchés a été également donné au Fils
de '’homme, écoutez-moi. Puis, s’adressant au paralyti-
que, il lui dit : Levez-vous, prenez votre grabat et retour-
nez dans votre maison®. Et le paralytique fut guéri &
Iheure méme. Notre-Seigneur, en tant qu’homme, avait

1 Non minor potestas necessaria est ad hominem ex impio justum redden-
dum, et animam a morte peccati suscitandam, quam ad mundi creationem,
et corpora a morte suscitanda; ad hec autem infinitam et immensam Dei
vim requiri certum est, potestas dimittendi peccata, antequam Deus homo
fieret, nulli creats naturse a Deo concessa est. Primus omnium Christas Sal-
vator noster, ut homo, cum idem verns Deus esset, hoc munus a Patre ac-
cepit. (Nat. Alex., De Symb., p. 339.)

2 Ut sciatis quia Filius hominis habet potestatem in terra dimittendi pec-
cata, ait paralytico : Surge, tolle grabatum tuum, et vade in domum tuam.
(Matth., 1%,6.)



DE PERSEVERANCE. 431

donc évidemment le pouvoir de remettre les péchés.

Or, ce pouvoir, il I'a confié & son Eglise dans la per-
sonne des Apbtres et de leurs successeurs par ces paroles,
qui ne laissent rien & répliquer : Recevez le Saint-Esprit;
comme mon Pére m’'a envoyé, je vous envoie : ceuz d qui
vous remetires les péchés, ils leur seront remis; ceuz o qui
vous les retiendrez, ils leur seront retenus?i. C'est donc
avec juste raison que nous reconnaissons et que tous les
sitcles ont reconnu a I'Eglise le pouvoir de remetire les
péchés. Nous ne sommes pas moius fondés, et tous les
siécles avec nous, a n'attribuer cette magnifique préroga-
tive qu'a I'Eglise notre meére. « Seule, en effet, dit saint
Augustin, elle a recu le Saint-Esprit, sans lequel nul
péché ne peut étre remis de maniére & nous ouvrir les
portes de la vie élernelle; car seule elle était représentée
dans les Apdtres et dans Pierre, son chef et son type, lors-
que le Fils de Dieu donna & ’homme la puissance de bri-
ser les liens des consciences . »

2° Le pouvoir de remettre les péchés est-il permanent
dans I'Eglise? — Quel but s'est proposé¢ Notre-Seigneur
en donnant  I'Eglise la puissance des clefs, sinon de dé-
livrer les hommes des liens du péché et de leur ouvrir
les portes du Ciel ? Dés lors il est évident que cette puis-
sance doit durer, fant qu'il y aura des péchés a remetire
et tant que I’Eglise elle-méme durera.

1 Joan., xx, 23.

Ipsa proprie Spiritum sanctum pigaus accepit, sine quo non remittuntur
ulla peccata, ita ut quibus remittuntur consequantur vitam eternam. (Enchir. ,
c. 1xv.) — In typo unitatis Petro dedit potestatem, ut id solvetur in terris
quod ille solvisset. Igitur pax Ecclesiz dimittit peccata, et in Ecclesise pace
alienatio tenet peccata. Petra tenet, petra dimittit ; columba tenet, columba
dimittit ; unitas tenet, unitas dimistit. (De Baptis. conir. Donat., lib. 111,
¢. avi,) — Id., S. Fulgent., etc.



432 CATECHISME

Or, il y aura toujours des péchés & remettre. D’une part,
tous les hommes qui viendront en ce monde, jusqu'a la
fin des sidcles, y apporteront avec eux le péché originel;
d’autre part, tous contracteront pendant leur carriére
mortelle des souillures graves ou légéres. Le pouvoir
d’absoudre ne sera donc pas moins nécessaire au dernier
sitcle, qu'il I'était au premier. De plus, I'Eglise a des
promesses d'immortalité qui garantissent son existence
jusqu’a la consommation des temps. Ainsi, la puissance
qu'elle a recue de remettre les péchés est permanente, et
ne finira qu’avec le monde!.

3° Ce pouvoir est-il limité? — Ce pouvoir est sans
limites et sans bornes, comme la miséricorde de Dieu dont
il est une émanation; car il a pour but de lever tous les
obstacles que le péché peut opposer & notre entrée dans
le Ciel. Sans limites quant & la gravité des fautes : Tout,
absolument tout ce que vous délierez sur la terre, a dit le
Sauveur, sera délié dans le Ciel®. Ainsi, il est de foi qu'il
n'y a pas de péché irrémissible, si énorme qu'il soit,
méme le péché contre le Saint-Esprit, le plus grand de
tous. Les mérites de Notre-Seigneur, que I'Eglise a regu
le pouvoir d’appliquer & la guérison de nos dmes, sur-
passent infiniment les péchés du monde et de mille
mondes.

On excepte Pimpénitence finale, c’'est-a-dire la mort en
état de péché mortel, sans vouloir se repentir. Mais si
elle n’est pas remise, la faute ne vie’nt ni des meérites de
Notre-Seigneur ni du pouvoir de I'Eglise. Il faut I'attri-
buer 4 ce que, dans l'impénitence, le péché se méle avec

1 8. Aug., Enchir,, c. LxIV,
3 Quodcumque solveris super terram, erit solutum et in Ceelis, (Matth. , xv1,
19.)



DE PERSEVERANCE. 433

la mort, aprés laquelle il n’y a plus lieu au repentir.
Sans limites quant au nombre des péchés. Notre-Seigneur,
interrogé par saint Pierre pour savoir combien de fois il
faudrait pardonner au pécheur repentant : Non-seulement
sept fois, lui dit-il, mais soizante-diz fois sept fois, c'est-
d-dire toujours .

& Par qui s'exerce dans 'Eglise le pouvoir de remettre
les péchés? — Il s'exerce uniquement par ceux a qui
Notre-Seigneur en a donné la commission, c’est-d-dire
les Evéques, successeurs des Apbtres, et les prétres, leurs
collaborateurs dans le ministére des 4mes. Nul pécheur,
quels que soient son rang, son ige, sa condition, ne peut
obtenir le pardon d’aucun péché mortel sans le soumettre
aux clefs de I'Eglise, c’est-a-dire au pouvoir du Prétre
dans la confession faite réellement, ou du moins en désir,
si elle est impossible autrement.

Ecoutons saint Augustin résumant sur ce point la foi
catholique et répondant douze siécles d’avance aux objec-
tions des Protestants : « Que personne ne se dise : Je fais
pénitence en secret et devant Dieu. Dieu, qui connait
tout, sait ce que je fais dans mon cceur. C'est donc en vain
qu'il a été dit : Ce que vous délierez sur la terre sera dé-
1ié dans le Ciel. C'est donc en vain que les clefs ont été
données & 1'Eglise. Nous rendons illusoire I’Evangile,
nous rendons illusoires les paroles de Jésus-Christ, nous
promettons ce qu’il refuse 2. »

= Nondico tibi usque septies, sed usque septuagies septies. (Mafth.,xvi, 22.
— Corn. a Lapid., /n hunc loc. — Id., S. Aug., Enchir.,c. LXIv et LXXXIIL
3 Nemo sibi dicat : Occulte penitentiam ago ; apud Deum ago ; novit Deus,
qui omnia agnoscit, que in corde ago. Ergo sine causa dictum est : Qua solve-
ritis in terra, soluta eruntin Ceelo. Ergo sine causa sunt claves dats Ecclesie
Del. Frustramus evangelium Dei, frustramus verba Christi: promittimus

quod ille negat. (Homil, xx1x, c. 1, lib. L Homil, ; Conc. Trid., sess. xxur,
De Ordine, c. wv, de Eccl. hierarch, et ordin.)

1I. 28



434 CATECHISME

5° Comment s’exerce le pouvoir de remettre les péchés?
— Le pouvoir de remettre les péchés s’exerce par 1'admi-
nistration des Sacrements. Le Baptéme efface le péché
originel; la Pénitence remet tous les péchés actuels, mor-
tels ou véniels; tous les Sacrements remettent, par leur
propre vertu, ez opere operalo, les péchés véniels, pour
lesquels le pénitent ne conserve aucune affection.

« Le péché véniel, dit saint Thomas, n’exclut point la
grice habituelle, seulement il en retarde l'action, parce
que 'homme s’attache trop a la créature, sans toutefois
exclure 'amour de Dieu. C’est pourquoi la rémission du
péché véniel n’exige pas une nouvelle infusion de la grice
habituelle, mais il suffit, pour I'opérer, de quelque mou-
vement de la grice ou de la charité. C'est ainsi que les
péchés véniels sont remis par 'Eucharistie, par I'Ex-
tréme Onction et par tous les Sacrements de la loi nou-
velle sans exception, dans lesquels la grice nous est
conférée !, »

La raison est que tous les Sacrements de la Loi nouvelle
sont institués pour sanctifier nos dmes par leur propre
vertu, ez opere operato, et pour les disposer parfaitement
a entrer dans le Giel ; conséquemment pour bter tous ies
obstacles qui, d'une maniére quelconque, peuvent nous
empécher d’obtenir la béatitude éternelle. Puisque les pé-
chés véniels retardent pour nous la jouissance de cette

1 Peccatum veniale non contrariatur habituali gratiss vel charitatl, sed re-
ardat actum ejus in quantum nimis inheret homo bono creato, licet non
contra Deum. Et ideo ad hoc quod peccatum veniale tollatur, non requiritur
quod infundatur aliqua halitualis gratia, sed sufficit aliquis motus gratis
vel charitatis ad ejus remissionem. .. €t hoc modo per Eucharistiam et Extre-
mam Unctionem et universaliter per omnia sacramenta nove legis, in quibus
confertur gratia, peccata venialia remittentur. (P, IllI, q. Lxxxvii, art. 2et 3 ;
1d., Opusc. de Symb.)



DE PERSEVERANCE. 433

gloire, ils doivent donc &tre remis par les Sacrements bien
regus!,

6° Par quels moyens les Fideles peuvent-ils profiter du
pouvoir accordé a I'Eglise de remettre les péchés et trou-
ver la rémission de leurs fautes? — S'il s'agit du péché
mortel, nous avons vu qu’il n’y a, pour le remettre, que le
Sacrement de Pénitence recu réellement, ou du moins en
désir, dans le cas oui il serait impossible de se confesser.
Quant aux péchés véniels, trois moyens en délivrent: les
Sacrements, les Sacramentaux et les bonnes ceuvres ordi-
naires.

Le premier est le plus puissant moyen d’obtenir la ré-
mission des péchés véniels, c’est la digne réception des
Sacrements qui tous I'opérent par leur propre vertu, ez
opere operato. Sur quoi il faut remarquer d’abord que le
Baptéme, administré aux adultes, exige pour la rémission
des péchés actuels la pénitence du ceeur; ensuite qu'aucun
péché véniel n’est remis qu'autant qu’on persévére en état
de péché mortel 3.

Le second moyen, c’est I'usage des Sacramentaux. On
donne ce nom & certaines cérémonies, & certaines choses
et & certaines pri¢res qui s’'emploient dans I'administra-

1 Ferraris, Biblioth., art. Peccut., cccv, n, 51.

1 In pueris non est nisi peccatum originale, quod non consistit in actuali
deordinatione voluntatis, sed in quadam habituali deordinatione nature; et
ideo remittitur eis peccatum per infusionem gratim et virtutum, non autem
cum actuali. Sed adulto, in quo sunt actoalia peccata, que consistunt in
deordinatione actuali voluntatis, non remittuntur peccata, etiam in Baptismo,
sine actuali immutatione voluntatis, quod fit per Peenitentiam. (S. Thom.,
p. U1, q. Lxxxvi, art. 2.) — Licet ad remissionem peccati venialis non requi-
ratur nova infusio habitualis graties, requiritur tamen aliquis grati= actus,
qui non potest esse in eo qui subjacet peccato mortali... Sed peccatum mor-
tale oxcludit totaliter habitum gratim, sine quo nullum peccatum, mortale
vel veniale, remittitur. (Id., q. LXAXVU, art, 4.)



436 CATECHISME

tion des Sacrements, et dontla vertu imite en quelque
sorte celle des Sacrements eux-mémes . Les Sacramen-
taux remettent les péchés véniels, partie par leur propre
vertu, parlie par les dispositions de celui qui les emploie.
Ainsi, leur efficacité, quoique trés-réelle, n’est ni directe
ni infaillible, comme celle des Sacrements3.

Ecoutons i ce sujet I'’Ange de I'école : « Pour la rémis-
sion des péchés véniels, il n’est pas besoin de I'infusion
d’une nouvelle grice, il suffit d’'un acte procédant de la
gréice par lequel on déteste le péché véniel explicitement
ou au moins implicitement, comme, par exemple, lors-
qu’on se porte avec ferveur vers Dieu. Ainsi, il y a trois
manieres par lesquelles certaines choses produisent la ré-
mission des péchés véniels. La premiére, lorsqu’elles por-
tent en elle I'infusion de la grice, tels sont les Sacrements.
La seconde, lorsqu'elles sont accompagnées de quelque
mouvement dedétestation des péchés. C'est ainsi que la ré-
citation du Confiteor,'action de se frapper la poitrine, et
I'Oraison dominicale, ol nous disons: Pardonnez-nous
nos offfenses, remettent les péchés véniels.

« La troisitme, lorsqu'elles sont jointes & un mouve-
ment de respect pour Dieu et pour les choses saintes.
Ainsi, la bénédiction de I'Evéque, I'aspersion de 1’eau bé-

1 Sacramentalia sic appellantar, vel ex eo quod soleant adhiberi ad Sacra-
menta efficienda, vel ministranda ; vel ex eo quod aliqualem sequantur et
imitentur virtutem Sacramentorum, (Ferraris, art. Peccatum, p. 306.)

1 Per sacramentalia remittuntur peccata venialia ex opere operato, remote
tamen, et mediate, quatenus nempe per preces Ecclesie junctas rebus sacra-
mentalibus, dum iis pie utimur, movetar Deus (etsi non infallibiliter), ut in
nobis excitet pios illos motus, quibus adnexa est remissio venialium, partim
ex opere operantis, quatenus homo ijis sacramentalibus pie utitur in reme-
dium ad remissionem peccatorum snorum cum piis motibus displicentim
peccatorum, conversionis in Deum, amoris, adorationis, et hujusmodi. (Id.,
., ceov.)



DE PERSEVERANCE. 431

nite, toute espéce d”onction sacramentelle, la pritre dans
une église consacrée, et autres choses semblables, suffisent
a la rémission des fautes légérest. « Conformément & la
doctrine de saint Thomas et de la théologie, on compte six
Sacramentaux exprimés par le vers suivant : Orans, tinc-
tus, edens, confessus, dans, benedicens.

1° La priére. Elle comprend la priére quotidienne des
Fideles, et surtout 1'Oraison dominicale. En effet, la
pri¢re journaliere des Fideles satisfait pour les péchés
journaliers, légers, de courte duree, qui sont inévitables
en cette vie ; car c'est aux Fideles qu'il est recommandé
de dire : Notre Pére qui étes aux Cieuz, etc. Cette priere
efface entierement les petits péchés de chaque jour. Elle
est, dit saint Augustin, le baptéme de tous les jours. Puis
donc que nous péchons tous les jours, baptisons-nous tous
les jours?.

2° L’onction. Elle renferme P’aspersion de I'eau bénite,
toutes les onctions sacramentales et I'imposition des cen~
dres bénites 2.

3° La manducation. Elle indique la manducation pieuse
du pain bénit et autres choses sanctifiées; 1'assistance a la
messe, et la parole de Dieu entendue avec respect.

4 La confession. Elle s'eniend du Confiteor qui, pour
cela, se récite, suivant les prescriptions de I'Eglise, au
commencement de la Messe et avant de recevoir le sacre-
ment de Pénitence.

3° La donation. Elle comprend 'aumoéne et toutes les
ceuvres de miséricorde spirituelle et corporelle.

6° La bénédiction. Elle renferme la bénédiction donnée

1 Part. {ll, q. Lxxxvu, art, 3.
* Ferraris, p. 306 5 De Panil., dist. 11, — 3 Id, o,



438 CATECHISME

par un Kvéque, par un Abbé consacré, par le Prétre a la
Messe, surtout avec le Saint-Sacrement !.

Il est bien entendu que toutes ces choses demandent de
la part de celui qui les fait ou qui les regoit les sentiments
de contrition, d’amour de Dieu, de respect et de piété. Au
reste, une seule de ces choses suffit, quand on est bien dis-
posé, pour opérer la rémission des péchés véniels. Les Sa-
crements et les Sacramentaux: tels sont les deux premiers
et les deux plus puissants moyens d’obtenir la rémission
des péchés véniels. Cest assez dire que nous ne devons
rien négliger pour y recourir fréquemment et avec les dis-
positions convenables.

Le troisitme moyen sont les autres bonnes ceuvres ordi-
naires, mais qui opérent seulement en raison des dispo-
sitions de celui qui les fait. Tels sont les actes de con-
trition, les bonnes ceuvres faites en vue de Dieu et pour
la rémission des péchés véniels ou du moins des péchés en
général, et les actes formels d’amour de Dieu, par lequel
on préfere Dieu a tout ce qui lui déplait, soit grave, soit
léger. Si nous avions la foi, avec quel zéle n’emploierions-
nous pas ces moyens tout ensemble si faciles et si efficaces
de payer nos dettes a la justice divine et de nous délivrer
des peines du Purgatoire! Rappelons-nous ce que nous
avons dit de la grandeur des tourments des dmes pri-
sonnieres dans le lieu des expiations, et cessons enfin
d’étre insensibles a nos propres intéréts 3.

1 Ferraris, p. 306, De Penit., dist. 1. — Voir sur les Sacramentaux notre
Traité de Pcau benite.

2 Ce n'est pas le lieu de parler des souffrances imposées aux dmes du Pur-
gatoire en punition des fautes vénielles. Saint Augustin nous dit qu'elles sur-
passent tout ce qu'on peut endurer ici-bas: Gravior erit ille ignis, quam
quidquid homo polest pali in hac vila. Disons seulement un mot de la peine
du péché originel dans les enfants morts sans Baptéme, Parmi les différentes



DE PERSEVERANCE. 439

7° Comment la rémission des péchés est-elle un avan-
tage de I'Eglise? Pour apprécier la réalité etl'étendue du
bienfait de la rémission des péchés que nous trouvons dans
I'Eglise, il faut nous rappeler trois choses.

La premiére, que tous les hommes naissent pécheurs et
ennemis de Dieu, et qu'en avangantdans la vie, ils le de-
viennent encore davantage, tant que la grice de Dieu ne
leur remet pas leurs péchés et neles rend pasamis et en-
fants de Dieu.

La seconde, qu'il n'y a pas au monde un mal plus grand
que le péché; non-seulement parce qu’il produit tous les
autres maux dans cette vie et dans l'antre, mais encore
parce qu'il rend 'homme ennemi de Dieu et donne la
mort a1'dme. Parmi les biens corporels, le plus précieux
c’est la vie, parce qu'elle est le fondement de tous les
autres biens; et la chose la plus redoutée, c’est la mort,
parce qu'elle est contraire 3 la vie. Des lors, puisque le
péché est la mort spirituelle de I'dme, et que la rémission
du péché estla vie et la résurrection de I'dme, il est aisé
de comprendre quel bonheur c'est pour nous d’étre en-
fants de I'Kglise, dans laquelle se trouve la rémission des
péchés .

La treisitme, que cette grice si grande se trouve exclu-

opinions des théologiens, nous adoptons celle de saint Thomas, de saint Bona-
venture, de saint Grégoire de Nysse, de saint Augustin, de Vasquez, de Sua-
reés, de Solas, de Lessius, Bécan, Ariaga, etc., ete. Suivant cette opinion, les
enfants morts sans Baptéme ne souffrent aucune peine du sens, et n'en souf-
friront aucune apris le jugement dernier; ils souffrent seulement, et ils
souffriront la seule pelne du dam, c’est-3-dire la privation de la vision intuij-
tive de Dicu, mais sans aucune douleur intérieure ou extérieure; en d'autres
termes, sans aucune douleur ou tristesse de la perte de la béatitude. Ce qui
n'empéche pas que mourir sans Baptéme, est pour 'enfant un molheur im-
mense, éterncl. (Ferraris, art. Peccat., p. 207 )
1 Bellar., Dotér, crist., p 60,



440 CATECHISME

sivement dans la sainte Kglise, ol sont les Sacrements,
surtout le Baptéme et la Pénitence, qui, comme des remg-
des divins, guérissent les hommes de toutes leurs maladies
spirituelles.

En effet, ni le péché originel, ni le péché mortel, nile
péché véniel ne peuvent stre remis hors de I'Eglise. Quant
au péché originel, cela est évident, puisqu'il n’est effacé
que par le Baptéme. Or le Baptéme se trouve seulement
dans I’Eglise catholique, & laquelle il ne cesse pas d’ap-
partenir, lors méme qu’il est administré par les héréti-
ques. I1 n’est pas moins évident que le péché mortel ne
peut étre remis que dans I'Eglise catholique. Notre-Sei-
gneur I'a dit, le sacrement de Pénitence, regu réellement
ou du moins en désir dans le cas d'impossibilité, est le
seul moyen d’en obtenir le pardon. Comme le Baptéme,
le sacrement de Pénitence ne se trouve que dans I'Eglise.

Ce que nous avons dit "du péché originel et du péché
moriel, il faut le dire du péché véniel. Pour obtenir la ré-
mission du péché véniel, méme du plus léger, il faut étre
en état de gréce. Nul ne peut étre en état de grice s'il
n’appartient a I'Kglise ; car il est de foi, comme nous I'ap-
prend le neuviéme article du Symbole, que hors I'Eglise
point de salut. Ce qui serait faux, si I'on pouvait tout en-
semble étre hors de 1'Eglise et en état de grice, puisque
I'état de grace est le gage de I'éternité bienheureuse. Seu-
lement n’oublions pas quon peut appartenir 2 IEglise de
plusieurs manidres, quant au corps et quant a I'ime.

Enfant de I'Eglise, avons-nous jamais pensé & notre bon-
heur? Avons-nous jamais déploré comme il convient le
malheur de tant d’hommes étrangers i cette sainte mére,
qui seule posséde les remédes aux maladies spirituelles du
genre humain ?



DE PERSEVERANCE. 441

De 13, les conclusions suivantes : 1°le dixiéme article
du Symbole doit nous inspirer une grande reconnaissance
pourl'infinie miséricorde de Dieu, quia voulu que tous les
péchés fussent remis dans la sainte Eghse, quelque grands
et quelque multipliés qu’ils soient; 2° nous devons vivre
dignement selon la grice de notre vocatlon, par laquelle
nous sommes regus dans l’Eghse, ou se trouvent exclusi-
vement la rémission des pechés, la sainteté et la justice ;

3° porter un grand respect aux Prétres a qui Notre-Sei-
gneur a confié les clefs du Ciel, pour nous I'ouvrir par
I'administration des Sacrements; 4° mettre au-dessus de
tout dans notre estime et notre affection les Sacrements de
I'Eglise, et nous disposer 2 les recevoir dignement et fré-
quemment, puisqu’ils nous appliquent toute la force et
tout le prix du sang de Jésus-Christ; 3° témoigner un
grand respect pour les Sacramentaux et un grand em-
pressement a y recourir; 6° multiplier nos bonnes ceuvres
ordinaires et les accomplir avec une grande perfection,
afin de payer chaque jour les dettes que nous contractons
chaque jour.

Nous parlerons des avantages sociaux du dixiéme article
du Symbole en traitant du Sacrement de Pénitence.

PRIERE,

0 mon Dieu. qui étes tout amour! je vous remercie
d"avoir donné i votre Eglise le pouvoir de remettre les pé-
chés; faites-moila grace d'y recourir toujours avec les dis-
positions convenables pour obtenir le pardon de mes fautes.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je prierai sou-
vent pour les ennemis de ' Eglise.



XXVI¢ LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAN,
PAR LA FOI (SUITE).

Q:zitme srticle du Symbole. — Déflnition de la résurrection. — Certitude
de la résurrection. — Troisitme avantage de I'fglise, — Qualités des corps
ressuscitds, — Avantage social du onzitme article du Symbole,

Le onziéme article du Symbole se lie admirablement
avec le dixieme. Quoi de plus naturel, en effet, aprés avoir
expliqué la rémission des péchés, qui est la résurrection
de I'dme, que de parler de la résurrection du corps? Y
avait-il un moyen plus propre i nous faire connattre la
plénitude de la rédemption de Notre-Seigneur et le con-
traste qui existe entre le premier et le second Adam? Par
son péché, le premier Adam nous a attiré une double mort,
celle de I'ame et celle du corps. Par sa grice, le nouvel
Adam nous a mérité d’abord la résurrection de I'dme,
exposée dans P'article précédent ; puis la résurrection du
corps, qui est le sujet de cet article.

Enfin, comment nous manifester plus clairement I'im-
mense bonté du Saint-Esprit, auteur de cette double ré-
surrection, suivant la parole de saint Paul : §i I’Espret de
celui qui a ressuscité Jésus-Christ d'entre les morts habite
avec vous, celui qui aressuscité Jésus-Christ d'entre les morts
vivifiera aussi vos corps mortels d cause de son Esprit habi-
tant en vous *?

Expliquons maintenant le onzieme article du Symbole,
etpour cela répondons auxsix questionssuivantes : {° Qu’est-

LI TR SIS § Y



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 43

ce que la résurrection? 2° La résurrection est-elle certaine?
3° Quand et comment se fera-t-elle? 4° Sera-t-elle uni-
verselle ? 5° En quel sens est-elle un avantage de 1'Eglise?
6° Quelles seront les qualités des corps ressuscités?

1° Qu'est-ce quela résurrection ? — La résurrection est
le miracle de la toute-puissance de Dieu, en vertu duquel
les mes et les corps des hommes, séparés par la mort, se
réuniront pour ne plus se séparer jamais. Ainsi, par le on-
zitme article du Symbole, la foi nous enseigne qu’au
jour de la résurrection, 'dme qui se réunira 3 notre
corps sera la méme dme, notre corps le méme corps que
nous avons ici-bas, avec cette dernitre différence que
notre corps, qui est aujourd’hui corruptible, ne le sera
plus t.

La parole de Dieu est formelle sur ce point. Oui, je le
sais, ditle saint homme Job, au dernier jour du monde,
Jje sortirai de la poussiére de la tombe, revétu de ma peau;
et dans ma propre chair je verrai mon Dieu : je le verrai
de mes propres yeuzx, moi-méme et non pasun autred, Il
faut, ajoute saint Paul, que ce corps soit revétu &immor-~
talité ®.

La raison elle-méme nous apprend qu’il en doit étre
ainsi; car, & proprement parler, il n’y aurait pas résurrec-
tion si ce n’était pas le méme homme, et quant au corps
el quant 4 I'dme, qui fit rétabli *. D’ailleurs, pourquoi la
résurrection aura-t-elle lieu, sinon afin que I'homme re-
goive dans son propre corps la récompense ou le chitiment

1 Corpus resurgens erit idem numero, sed alio modo se habens, quia fuit
mortale, et surget in immortalitate. (S. Th., p. 1], q. LxxIx, art, 1.)

2 Job, x1x, 25, 26,

8 ] Cor.,xv, 20.

4 Non esset resurrectio proprie, nisi idem homo repararetur. (S. Thomas,

id., id., art. 2.)



445 CATECHISME

qu'il aura mérité, ce qui serait impossible il ne reprenait
le méme corps qu’il a eu pendant la vie 1?

Les Peres et les Docteurs marquent une seconde diffé~
rence. Ils disent que nous ressusciterons tous dans la per-
fection de la nature humaine, parce que Dieu, I'ayantcréée
sans défaut, la rétablira de méme sans défaut. D’olr ils
concluent : 1° que les hommes ne ressusciteront ni dans
I'enfance, ol la nature n’est pas encore parfaite; ni dans
Ia vieillesse, ol elle cesse del’étre; mais dans la jeunesse,
ol elle a toute sa beauté 2; 2° que chaque homme ressus-
citera sans défaut corporel.

« Alors, dit saint Augustin, il ne restera rien de défec-

f Les plus habiles philosophes, tels que Leibnitz, Clarke, Niewentit, etc., re-
marquent avec raison qu'il n'est pas nécessaire, pour qu'un corps ressuscité
soit le méme, qu’il récuptre exaciement toutes les parties de matitre dont il
a été autrefois composé, La chaine, disent-ils, le tissu, le moule original
{stamen originale; qui regoit par Ja nutrition les matitres étrangtres auxquel-
les il donne la forme, est, & proprement parler, le fond et ’essentiel du corps
humain ; il ne change point en perdant ou en acquérant ces parties de matidre
accessoire. De 14 vient: 1o que la figure et la physionomie d’un homme ne
changent point essentiellement en se développant et en croissant ; 2° que le
corps humain ne peut jamais passer une certaine grandeur, quelque nourri-
ture qu'on lui donne; 3¢ qu'il est impossible de réparer par la nutrition un
membre mutild. Ainsi, & 1'Age de trente ans, au jugement du sens commun,
un homme est censéd avoir le méme corps qu'a quinze, parce que le moule in-
térieur et la conformation organique ne sont pas essenticllement changés ;
chaque corps a son moule propre qui ne peut appartenir A un autre. (Bergier,
art. Résurrection. Voyez aussi saint Thomas, p. III, q. Lxxx1, art. 5.

3 Et ideo reducetur humana natura per resurrectionem ad statum ultimoe
perfectionis, qui est in juvenili wtate, ad quam terminatur motus avgmenti,
et a qua incipit motus decrementi. (S. Thom., p. III, q. Lxxxy, art. 1.) —
Rationabilius est dicere quod auctor qui naturam condidit, in resurrectione
naturam corporis integre reparabit. Unde quidquid defectus vel turpitudinis
ex corruptione, vel debilitate naturs, sive principiorum naturalium in cor-
pore fuit, totum in resurrectione removebitur; sicut fobris, lippitudo et simie
lia : defectus autem qui ex naturalibus principiis in umano corpore natura
liter consequuntur, sicut ponderositas, passibilitas et similia in corporibus
damnatorum erunt; quos defectus ab electorum corporibus gloria resurrec-
tionis excludet, (S. Th,, p. III, q. Lxaxva, art. 1.)



DE PERSEVERANCE. 413

tueux dans le corps. Ceux qui auront eu trop d’embon-
point ne reprendront pas toute cette masse de chair : tout
ce qui est au dela d’une juste proportion sera réputé su-
perflu. Au contraire, tout ce que la maladie ou la vieil-
lesse aura détruit dans le corps sera réparé par la vertu
de Jésus-Christ. Il en sera de méme des corps naturelle-
ment maigres et décharnés ; non-seulement le Sauveur les
ressuscitera, mais il leur rendra encore tout ce que les
maux de la vie leur avaient 6té *. »

Nous disons : Je crois @ la résurrection de la chair, et
non pas simplement /a résurrection. On demandera peut-
étre pourquoi la résurrection des morts est appelée, dans
le Symbole, la résurrection de la chair? En voici la raison :
elle est digne de la sagesse infinie qui dirigeait les Apd-
tres. Ils ont eu l'intention de nous enseigner par la 1'im-
mortalité de I'ime. Comme il était & craindre qu’'on ne
vint 4 imaginer qu'elle mourait avec le corps, et qu'en-
suite elle était rappelée a la vie avec lui, nos maitres ont
eu soin de ne faire mention, dans cet article, que de la ré-
surrection de la chair. Leur but a été de nous faire en-
tendre que des deux parties qui composent I'homme, I'dme
et le corps, le corps seul est sujet & la corruption, et doit
retourner a la poussiere d’ot il a été tiré ; mais que I'dme
est tout a fait incorruptible et impérissable.

2° La résurrection est-elle certaine? — Par le onzidme
article du Symbole, nous faisons profession de croire
qu'a la fin des temps nous ressusciterons. Pour montrer
combien cette foi consolante est bien fondée, nous allons

1 Cité de Dieu, liv. XXII, c. xiv-xx; et S. Thom., p. 11I, q. LxxxI et suiv.
— 8. Augustin pense que les martyrs porteront sur leurs corps les cica-
trices de leurs blessures; ce ne sera pas une difformité, mais des marques
bonorables qui leur donneront encore plus de lustre et d’¢clat. (Id., c. x1X.)



246 CATECHISME

répondre aux trois questions suivantes : 1° La résurrection
des morts a-t-elle toujours été crue? 2° Dieu peut-il nous
ressusciter? 3° Le veut-il ?

LA RESURRECTION DES MORTS A-T-ELLE TOUJOURS ETE CRUE?
~— Aussitot aprés que 'homme eut péché et se fut con-
damné ala mort, Dieu lui annonga, pour le consoler, sa
résurrection future, enlui promettant un Rédempteur qui,
écrasant la téte du serpent, réparerait toutes les suites du
péché, et lui rendrait tous les biens qu'il venait de perdre,
par conséquent le délivrerait un jour de la mort. Cette
consolante promesse de la résurrection, sortie de la bou-
che de Dieu méme, se conserva dans la mémoire des
hommes. Nous en avons un illustre témoin dans la per-
sonne de Job.

Cet homme juste, au milieu méme de la gentilité, se
consolait des calamités sans exemple dont il était accablé,
en pensant a sa résurrection future. Voici les sublimes pa-
roles par lesquelles il exprimait sa confiance et sa foi :
Oui, je le sais, mon Rédempteur est vivant, et, au dernier
jour du monde, je sortirai de la poussiére du tombeau ; je
serai de nouveau revétu de mon corps, et dans ma chair,
et de mes propres yeux je verrai mon Dieu®.

Cing cents ans avant Jésus-Christ, le prophéte Daniel
annonce la résurrection générale en ces termes : Ceuz qut
dorment dans la poussiére de la terre se réveilleront; les
uns pour une vie éternelle, les autres pour un opprobre
éternel3. Cette croyance s'était perpétuée sans interruption
chez les Juifs jusqu’au temps de Notre-Seigneur. En faut-
il d’autre preuve que la réponse de Marthe, seeur de
Lazare? Le Sauveur lui demandant si elle croyait que son

1 Job, xix, 26, — * Dan.,xut, 2,



DE PERSEVERANCE. 441

frére ressusciterait : Oui, je /e sais, répondit-elle, mon frére
ressuscitera au dernier jour d la résurrection générale *.

Les Paiens eux-mémes, du moins en certaines contrées,
avaient conservé une croyance confuse de cette vérité fon-
damentale, comme le montrent divers passages de leurs
auteurs, et le soin général qu'ils avaient des morts. A ce
sujet, nous ne saurions résister au plaisir de citer le Zend-
Avesta, c'est-a-dire la Parole vivante ou le livré sacre des
Parses. On nous pardonnera la longueur de cet extrait en
faveur de sa beauté. En le lisant, on croit entendre Job
ou Isaie.

« 11 est dit dans la loi, au sujet de la résurrection des
morts, qu'a la derniére année du monde, Sosiosch parai-
tra... qu'il fera revivre les morts, comme il est dit: »
Zoroastre consulta Ormuzd en lui disant : Le vent em-
porte le corps, I'eau I'enléve; comment sera-t-il rétabli?
comment se fera la résurrection ? Ormuzd répondit : C’est
par moi* que le Ciel brillant d’étoiles est dans I'espace,
lui dont I'office est, en montrant son visage, de donner
au loin la lumiére. C’est par moi que la terre existe, la
terre sur laquelle marche le Maitre du monde. C’est par
moi que le soleil, la lune et les étoiles élevent dans les
nuées leurs corps lumineux. C’est moi qui ai donné le
grain qui, passant dans la terre, croit de nouveau et se
multiplie abondamment. C’est moi qui ai donné dans les
arbres, les veines, les racines de différentes especes. Clest
moi qui ai mis dans tous les étres le feu qui ne les brile
pas. C’est moi qui mets, selon son espéece, I'enfant dans
celle qui le porte ; qui donne séparément a tous les étres la
peau, les ongles, le sang, 1'eeil et 'oreille. C'est moi qui

$Juan., ay, 2.



448 CATECHISME

donne I'bomme dont I'eil voit, dont la force est dans la
repiration; lorsqu’il veut s’élever, on ne peut le vaincre
avec le bras. C’est moi qui donne chacun de ces étres.

« Que celui qui ne fait que le mal paraisse et essaye
d’opérer la résurrection. Il aurait beau aider ces choses &
ressusciter, il ne pourrait les faire revivre. Mais on la verra
certainement, cette résurrection. Tous les morts ressusci-
teront. L’4me reconnaitra les corps et dira : C'est 1a mon
pere, c’est 14 ma mére, cest 1a mon frére, c’est 1A ma
femme, ce sont 12 mes proches et tous mes parents.

« Ensuite, paraitra sur la terre I'assemblée de tous les
étres avec I’homme. Dans cette assemblée chacun verra le
bien et le mal qu'il aura fait. Ensuite les justes seront
séparés des darvands. Les justes iront au Gorotman; les
darvands seront de nouveau précipités dans le Douzakh
(enfer). Ensuite le pére sera séparé de la mere, la
sceur du frére, 'ami de I'ami; il sera passé a chacun
selon ses ceuvres. Ceux qui sont purs iront dans 1’excellent
Gorotman. Ormuzd lui-méme les enlévera en haut : ils
marcheront sous sa protection tant que les étre dureront.
La force d’Ahriman sera brisée; il se précipitera de nou-
veau dans les ténebres épaisses : Cette couleuvre voleuse
sera brilée dans les métauz coulants 1. »

11 serait facile de multiplier les témoignages qui prou-
vent la méme croyance plus ou moins altérée chez les prin-
cipales nations de I'antiquité paienne 2.

Dans la plénitude des temps, lorsque la lumitre divine
destinée A éclairer tout 1'univers descendit rayonnante du
haut des collines éternelles, Notre-Seigneur proclama

1 Boun-Dehesch, t. II, p. 411 et suiv. Suivant les érudits, le livre dont ce
passage est extrait remoate au moins & 500 ans avant I'dre chrétienne.
1 8. Aug., Cité de Diey, liv. XXII, c. xxvini.



DE PERSEVERANCE. 449

hautement cette vérité et dissipa tous les nuages, que
Yerreur avait rassemblés sur ce point capital. Un jour,
ayant a confondre les Saducéens qui niaient la résurrec-
tion, il annonce le jugement dernier et dit en propres ter-
mes ; Tous les morts ressusciteront *. Les Apdtres ont en-
seigné la méme vérité 3; I'Eglise catholique, les Juifs, les
hérétiques, font profession de la croire. Personne nela nie
que certains étres dégradés quivoudraient que 'homme ne
fut qu'une béte, parce qu’ils en ont tous les penchants.

Or, cette croyance que nous voyons commencer avec le
monde et se perpétuer a travers tous les siécles, ne peut
venir que de Dien, et Dieu, en la donnant & ’homme pé-
cheur, n’a pas voulu se jouer delui, maisbien le consoler 3.
En effet, puisque Dieu a dit qu’il ressusciterait 'homme,
il le fera; il le peut et il le veut.

Diev PEuUT-IL Nous REssuSCITER ? — Voici comment Ter-
tullien répond a cette question : « Dieupeut tout; et si vous
étiez tentés de douter qu'a sa voix cette chair réduite en
poudre, dévorée par les bétes, engloutie par les flots,
dispersée par les vents, puisse redevenir un corps, repor-
tez-vous i I'instant de la création, et vous n’aurez plus de
peine & croire. Ce monde, qui la veille n’existait pas, com-
ment a-il été produit?... Et vous-mémes, 6 hommes!
qu’étiez-vous avant d’étre hommes ? Rien.

Pourquoi donc celui qui vous a appelés du néant a I'exis-
tence, ne pourrait-il pas vous y ramener quand il le vou-
dra? qu'y aura-t-il de nouveau? vous n’étiez pas et vous
étes. Vous ne serez plus, et vous recommencerez d’é-
tre. Expliquez-moi, si vous pouvez, le mystére de votre

s Matth., xiu1, 31; Joan., v, 25, 28. — 31 Cor., xv,
8 ] Thess., 1v, 13,
111, 29



450 CATECHISME

création, et je vous expliquerai celui de votre résur-
rection. Sera-t-il plus difficile de redevenir ce que
vous étiez déja, que d’étre ce que vous n’aviez pas en-
core été ? Certes, c’est quelque chose de plus grand de pro-
duire que de réparer; de donner I'étre que de le rendre ;
de batir une maison que d’en relever les ruines. Pour la
réparer vous avez des matériaux; pour la construire vous
n’aviez rien. Dieu a voulu commencer par ce qu'il y a de
plus difficile, afin qu’il ne vous en cottat pas de croire ce
qui 'est moins 1. »

Ainsi, Dieu peut nous ressusciter, la chose est évidente;
mais le veut-il ? C'est la troisitme question & laquelle il
faut maintenant répondre.

Diev vEUT-1L Nous REsSusCITER? — Qui, Dieu veut nous
ressusciter, et il le veut si bien qu’il a promis de le faire.
L’heure viendra, dit le Verbe fait chair, le Verbe par qui
tout a été fait, l’heure ot tous ceux qus sont dans les tom-
beaux entendront la voix du Fils de I'homme. Et ceux qui
auront fait de bonnes ccuvres ressusciteront @ une vie bien-
heureuse; et ceux qui auront fait le mal ressusciteront
pour leur condamnation?. Ecoutons encore le docteur des
nations, saint Paul, instruit immédiatement par Notre-
Seigneur. Voici, nous dit-il, un mystére que je vous an-
nonce > nous ressusciterons lous, mais nous ne serons pas
tous changés. En un moment, au son de la derniére trom-
pette, car la trompette sonnera, et les morts ressusciteront
pour ne plus mourir 3.

Nous allons plus loin et nous disons que Dieu doit 4 sa
justice de ressusciter tous les hommes. Cette justice exige

1 Apol., c, xLviii. Voyez aussi I'admirable Traité du méme Pere, De Resur-
rect. carn,
2 Joan., v,28. — 3 I Cor., xv, 51.



DE PERSEVERANCE, 451

que 'homme soit jugé, puni ou récompensé, suivant ses
ceuvres. Mais qu’est-ce que 'homme ? Ce n’est ni I'ame sé-
parée du corps, ni le corps séparé de I'ime, c'est la réunion
del'un et de l'autre. Il faut donc que ’'homme en corps et
en 4me comparaisse au jugement, d’autantque c’est par la
chair, avec la chair et dans la chair que 'dme fait le bien
ou le mal. Il est donc de toute justice que la chair, com-
pagne et instrument de toutes ses ceuvres, en partage le
chitiment ou la récompense pendant I'éternité. Mais pour
cela il faut qu'elle se réunisse a cette ime. En d’autres
termes il faut que la chair ressuscite : cela est rigoureuse-
ment exigé par la justice; donc la résurrection aura lieu 1.

Pour nous aider & croire ce mystére, Dieu a multiplié
sous nos yeux les images de la résurrection. Voyez : tous
les jours la lumiére disparait comme si elle était dé-
truite, et tous les jours elle se montre de nouveau comme
si elle ressuscitait. Les plantes perdent leur verdure
et la reprennent ensuite, comme si elles revenaient a
la vie. Les semences meurent en se corrompant, puis
elles ressuscitent en poussant leurs germes. Nous-mémes
avons chaque jouren nous 'image sensible de la mortet de
larésurrection. Qu'est-ce que le sommeil, sinon une image
de la mort? et qu'est-ce que le réveil, sinon une image
du retour a la vie ou de la résurrection ?

Ainsi, nous ressusciterons ®. L’orgueil a beause débat-
tre, il faut, sous peine d’inconséquence et d’absurdité,

§ Voyez le développement de ce raisonnement dans Tertull., De Resurr,
carn. — Cité de Dieu,liv. XXII, c. v,

* Matth., xxvi, 13, — Propria fides est Christianorum resurrectio mor-
tuorum, Hane resurrectionem in seipso caput nostrum Christus ostendit, et
exemplum fidei nobis preestitit, ut hoc sperent membra in se quod preecessit in
capite. (Serm. cexvi, slias de Temp., carir Voyez les passages des Pires
dans Natal. Alexand., De Symbol.



452 CATECHISME

qu’il admette ce mystere. « Au sujet de la résurrection, le
Fils de Dieu, disait saint Augustin & quelques prétendus
incrédules de son temps, a prédit deux choses incroyables,
savoir : que les corps ressusciteraient et que le monde
le croirait; et il les a prédites toutes deux, bien avant que
I'une des deux arrivdt. De ces deux choses incroyables
nous en voyons déja une arrivée, savoir : que le monde
croirait une chose incroyable, la résurrection des corps.
Donc, nous verrons I'autre, puisque celle qui est arrivée
n’est pas moinsdifficile a croire. A ces deux choses incroya-
bles, ajoutez, s’il vous plait, cette troisiéme qui ne I'est
pas moins : que le monde a cru une chose incroyable sur
la parole de quelques hommes grossiers et ignorants.

«Voila donc trois choses également incroyables, qui ce-
pendant sont arrivées: 1° Il estincroyable, que Jésus-Christ
soit ressuscité danssa chair ; 2°il est incroyable quele monde
ait cru une chose si incroyable; 3°il est incroyable qu'un pe-
titnombre d’hommesvils, inconnus, aientpu persuaderune
chose si incroyable au monde et aux savants du monde. De
ces trois choses incroyables, nos adversaires ne veulent pas
croire la premiére. Ils sont coniraints de voir la seconde,
et ilsne la sauraient comprendre a moins de croire la troi-
sitme. Quant & la premiére, qui est la résurrection de
Jésus-Christ, elle est préchée et crue du couchant & I'au-
rore. Si elle n'est pas croyable, d’oti vient qu’on la croit
par toute la terre? Si elle est croyable, pourquoi une
poignée d’opinidtres ne croient-ils pasce que toutle monde
croit 1. »

3° Quand et comment se fera la résurrection ? — La ré=
surrection aura lieu i la fin du monde, immédiatement

1 Cité de Dieu, liv. XXVII, ¢, v.



DE PERSEVERANCE. 453

avant le jugement dernier. Notre-Seigneur nous dit en
propres termes que les morts passeront de leurs tombeaux
a son tribunal *. Elle se fera enun clin d’ceil. Au commen-
cement du monde, Dieu dit : Que la lumiére soit, et la
lumitdre fut. Cette méme voix, toute-puissante pour tirer
% V'instant méme I'univers du néant, ne le sera pas moins
pour tirer i I'instant de leur sommeil, toutes les généra-
tions ensevelies dans le silence des tombeaux.

Que les différentes parties des mémes corps soient sépa-
rées par de grandes distances, il importe peu : Celui qui
chaque jour fait franchir en huit minutes trente millions
de lieues & la lumiére du soleil : que dis-je? Celui qui en
moins de quelques minutes fait faire le tour du monde 2
I’étincelle électrique, ne pourra-t-il transporter en un ins-
tant les éléments des corps, d’un bout de la terre & I'au-
tre? Ecoutons, du reste, I'apdtre saint Paul : En un mo-
ment, en un clin d'eeil, au sonde la dernidre trompette, les
morts ressusciteront pour ne plus mourir *. Alors de tou-
tes parts le genre humain se lévera comme une immense
moisson ; et les Angesde Dieu transporteront tous ces
morts, revenus a la vie, dans le lieu ot les altendra lesou-
verain Juge, pour prononcer leur sentence 3. Grand Dieu,
quel spectacle! et nous y serons, et vous qui lisez ces lignes
et moi qui les écris!

& La résurrection sera-t-elle universelle ?— Qui, elle
le sera, c’est-a-dire que tous les hommes, sans en excepter
un seul, ressusciteront; et elle doit I'étre. Ecoutons le Sei-
gneur de touteschoses: En vérité, en vérité, je vous annonce

1 Joan,, v, 28,

8 [ Cor., xv, 52.

$ Matth., xx1, 31, (Voyez Corn. 3 Lapid., in I Cor., ¢. xv, 52; et in I Thess.,
c. 1, 15.)



488 CATECHISME

quel heure viendra ol tous ceux qui sont dans les tombequz
entendront la voiz du Fils de Dieu, et ceux qui auront fait
le bien en sortiront pour la résurrection bienheureuse, et
ceux qui auront fait le mal, pour la résurrection du juge-
ment . Nous ressusciterons tous, tous sans exception; de
méme que tous meurent en Adam, de méme tous ressusci-
teront en Jésus-Christ; la réparation sera ausst universelle
que la perte, dit nettement le grand Apdtre, commen-
tant les paroles du divin Maitre 2. D’ailleurs, il faut,
comme nous I'avons vu, que les Justes regoivent leur ré-
compense et les méchants leur chitiment. Or, cela ne
peut avoir lieu que par la résurrection des uns et des
autres.

8° En quel sens la résurrection est-elle un avantage de
rEglise ? — Puisque tous les hommes, les bons et les mé-
chants, doivent ressusciter, il semble que c’est a tort qu’on
donne la résurrectioncomme un avantage de 1'Eglise. Au
premier coup d’ceil, il le semble en effet; mais, dans la
réalité, il n’en est rien. Sans doute, tous lcs hommes res-
susciteront a lavie naturelle. Mais les seuls enfants de
Y'Eglise, morts aprés avoir recu la rémission de leurs pé-
chés, ressusciteront pour le bonheur éternel. Les mé-
chants, au contraire, c’est-i-dire ceux qui sortiront de ce
monde sans avoir été purifiés de leurs péchés, ressuscite-
ront pour étre éternellement malheureux. Voild pourquoi
leur vie s’appelle plutét une mort continuelle quune veéri-
table vie. Ainsi, la vraie résurrection, la seule désirable,
sera le partage exclusif de ceux qui seront morts purifiés
de leurs péchés. Or, cette purification du péché, tant ori-
ginel qu'actuel, ne se trouve que dans I’Eglise. Cest en

t Joan , v, 25, 28, — 2 I Cor., xv, 51.



DE PERSEVERANCE, 455

ce sens et avec toute raison que la résurrection de la chair
compte parmi les avantages de I'Eglise 1.

6° Quelles seront les qualités des corps ressuscitds? —
La premiére qualité des corps ressuscités, c’est I'immorta-
lité. 11 est de foi que nos corps, qui étaient auparavant
sujets a la mort, deviendront réellement immortels aprés
la résurrection, sans distinction de bons ni de méchants.
Nous sommes redevables de ce glorieux privilége ala vic-
toire que Notre-Seigneur a remportée sur la mort, comme
nous le voyons par les témoignages expres de I'Ecri-
ture.

Il précipitera la mort & jamais, dit Isaie en parlant du
Sauveur 2. Osée lui fait dire : Je serat ta mort, 8 mort ®!
Sur quoi saint Paul nous assure que la mort a été le der-
nier ennemt que Jésus-Christa vaincu*; et saintJean, qu'dl
n’y aura plus de mort aprés cela®. 11 devait en étre ainsi.
D'une part, il convenait que les mérites de Jésus-Christ,
qui ont détruit I'empire de la mort, fussent plus efficaces
et plus puissants que le péché d’Adam; d’autre part, la
justice de Dieu demandait que les bons jouissent éternel-
lement de la vie bienheureuse, et que les méchants souf-
frissent éternellement, cherchant la mort sans la trouver,
ctla désirant sans pouvoir I'obtenir.

Ainsi, la premiére qualité des corps ressuscités sera 1'im-
mortalité. Cette qualiié sera commune aux bons et aux
méchants. Il en est d’autres qui seront exclusivement pro-
pres aux corps des Saints, et qui les rendront infiniment
plus excellents qu'ils n’étaient sur la terre. Les Péres de
I'Eglise, fondés sur les paroles de I’Apdtre, en comptent

1 Bellar., Doltr, crist., 62,
® Isa.. xxv, 8, — 3 Osce, x1n, 14, — * I Cor., xv, 26, — 3 Apoc., xxun, 4,



486 CATECHISME

quatre principales : 'impassibilité, 1a clarté, Yagilité, 1a
subtilité.

L'impassibilité empéchera les corps des Saints d'¢tre
sujets aux souffrances, aux douleurs et aux incommodités.
Ni le chaud, nile froid, ni aucun accident ne pourra leur
nuire. Le corps est semé corruptible, dit saint Paul, mais
il se relévera incorrupliblet. Or les Théologiens ont ap-
pelé ce don impassibilité plutdt qu'incorruptibilité, afin
de n’exprimer par la que ce qui convient aux corps des
bons. Eux seuls seront impassibles, tandis que les corps
des réprouvés, tout incorruptibles qu'ils seront réellement,
seront néanmoins sensibles & toutes les impressions du
chaud, du froid et des autres incommodités.

La clarté rendra les corps des Saints aussi brillants que
Ie soleil. Les justes, dit Notre-Seigneur en saint Matthicu,
brilleront comme le soleil dans le royaume de mon Pére 2.
Et, pour confirmer cette promesse, il opéra devant ses
Apbtres le miracle de sa Transfiguration. Saint Paul, pour
cxprimer cette qualité, se sert tant6t du mot de clarté, tan-
tot du mot de gloire. Jésus-Christ, dit-il, réformera notre
corps vil et abject, en le rendant semblable & son corps
glorieux3.

Cetteclartésera comme un éclat delumiére qui rejaillira
de la souveraine félicité de I'dme sur tout le corps. Ainsi le
corps sera heureux du bonheur méme de I'dme qui sera
parfaitement heureuse par sa participation & la félicité in-
finie de Dieu méme. Ce don ne sera pas également distri-
bué a tous, comme Vimpassibilité. Entre les Saints ré-
gnera la méme différence d'éclatet de lumidre que nous
remarquons entre les astres. Le soleil a son éclat, dit saint

4 1 Cor., xv, 42, — * Halth,, xux, 43, — ® Philip., w1, 21,



DE PERSEVERANCE. 551

Paul, la lune a le sien et les étoiles ont le leur; entre les
étoiles, l'une est plus éclatante que Pautre. Il en arrivera
de méme a la résurrection des corps .

L’agilité. Cette qualité délivrerale corps du poids qui
Yaccable maintenant, et I'dme pourra le porter partout
ol il lui plaira avec autant de facilité que de vitesse.
Ainsi l'enseignent clairement saint Augustin et saint
déréme 3,

Enfin, la subtilité sera aussi accordée & nos corps apres
la résurrection. Elle rendra le corps enti¢rement soumis a
I'ime qui le trouvera toujours prét a exécuter ses volontés.
Merveilleux privilége que saint Paul nous révéle en disant :
Ce qui est mis en terre est un corps animal, et ce qui res=
suscitera sera un corps spirituel 3.

De longs développements seraient superflus pour mon-
trer I'influence salutaire du onziéme article du Symbole. {1
cst évident que rien n’est plus utile a la société que la
croyance de la résurrection future. Que deviendrait le
monde, grand Dieu! si la vie actuelle était la fin de toutes
choses, et le néant le lot commun des oppresseurs et des
opprimés, des bons et des méchants? Au contraire, le
dogmede la résurrection est si consolant pour les justes,
et si redoutable aux pécheurs, que nous devons, méme en
vue de nosintéréts temporels, remercier Dieu de tout notre
cceur de ce qu'il a daigné révéler cette admirable vérité
aux petits, pendant qu’il I'a laissé ignorer aux sages.

Si de la société vous descendez aux individus, comment

11 Cor., xv, 41. — 2 Cité de Diew, 1. 1I, c. xvur, 20; 1. XXII, c. u1; sur
Isafe, Lx.

3 [ Cor., XV, 44. (Voyez saint Thomas, qui entre sur I'état des corps res-
suscités dans les plus grands détails, p. IiI, q. rLxxx, art. 4, et les questions
suivanics. Voyez aussi Je résumé geéndéral & la fin dn t, VI du Caté-
chisme.



438 CATECHISME

ne pas reconnaitre que la certitude de la résurrection est
le plus solide moyen de consoler les autres et de nous
consoler nous-mémes, a la mort de nos parents et de nos
amis? Pleurez vos morts, nous dit '’Apbtre, mais ne pleu-
rez pas comme ceux qui n'ont point despérance *. Est-il
rien de plus efficace que la pensée de notre résurrection,
pour nous encourager dans toutes les afflictions et les mi=
seres de la vie? n’est-ce pas ce que nous apprend 'exemple
du saint homme Job ? Qu'il est doux pourle Chrétien, alors
qu’'étendu sur un lit de douleur, il se voit mourir piéce a
piece, de pouvoir se dire en toute confiance : Ces mem-
bres que la cruelle maladie tourmente: ces sens qu’elle
affaiblit et qu’'elle m’enléve, me seront un jour rendus
impassibles et glorieux !

Enfin, est-il rien de plus capable que la pensée de la ré-
surrection de porter les Chrétiens & mener une vie pure et
exempte de tout péché? Est-il rien de plus propre surtout
a nous inspirer pour nos corps un respect religieux ? Si je
fais de mon corps l'instrument du péché, il reparailra
comme un vase d’ignominie. Si j'en fais I'instrument de
la vertu, il reparaitra comme vaisseau d’honneur, et tout
le monde le saura! Comment ne pas s’adonner avec ar-
deur a la pratique des bonnes ceuvres, quand on pense sé-
rieusement a la gloire qui doit suivre la résurrection et
récompenser la vertu? Comment ne pas réprimer ses pas-
sions et fuir le péché, quand on se rappelle souvent les
supplices et la honte réservés aux méchants, lorsqu’au jour
de la résurrection ils paraitront pour étre jugeés?

Je ne m’étonne pas que cetle pensée ait fait mener a des
millions de Chrétiens de tout 4ge et de toute condition uue

3 ] Thess., 1v, 12,



DE PERSEVERANCE. 459

vie angélique dans une chair mortelle? Je ne m’étonne
pas que, dansla seule pensée de la résurrection, les Mar-
tyrs aient puisé le courage, la joie méme qu'ils faisaient
paraitre au milieu des tourments *!

Entre mille exemples, citons celui des Machabées. Le
cruel Antiochus, s’étant rendu maitre de la Judée, publia
un édit pour forcer les Juifs & renoncer a leur Religion.
Ceux qui refusérent d’obéir furent traités avec la derniere
cruauté. De ce nombre fut une famille & jamais celebre
dans I'histoire des Martyrs, c'est la famille des Machabées,
composée de la mére et de sept enfants. Menaces, pro-
messes, tout fut employé pour les faire apostasier, mais
tout fut inutile.

Alors, le tyran ordonna de leslivrer aux plus cruels sup-
plices. Tous les endurérent avec un héroique courage, sou-
tenus par la pensée de la résurrection. Le second des sept
fils, étantsur le point de rendre le dernier soupir, dit au
roi : Tu nous otes la vie présente, mais le Roi du monde,
pour la gloire de qui nous mourons, nous ressuscitera un
jour pour la vie éternelle. Le troisitme ajouta avec une
confiance admirable : J’ai regu ces membres du Ciel ; mais
je les sacrifie maintenant pour la défense des lois de Dieu,
parce que j'ai I'espérance qu’il me les rendra un jour. Les
autres tinrent le méme langage et firent paraitre la méme
constance.

Leur admirable mére avait exhorté ses pieux enfants &
mourir avec courage, en leur disant : Le Créateur du
monde vous rendra I'esprit et la vie par sa miséricorde.
Elle souffrit elle-méme la mortavec une fermeté qui étonna
le tyran. Heureuse mére de sept martyrs, il était bien juste

1, Yoycz Nat. Alex., De Symbol., cccLiy et suive



460 CATECHISME DE PERSEVERANCE.

qu’elle partageit leur couronne! Souffrir chrétiennement
est la condition d’une résurrection glorieuse.

PRIERE,

0 mon Dieu, qui é&tes tout amour! je vous remercie de
m’avoircdmmuniqué par votre sainte grice le germe d'une
vie nouvelle; faites, 6 mon Dieu! que je vive et que je
meure saintement, afin de ressusciter glorieusement.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je demanderai
chuque jour la grdce d'une bonne mort.



XXVIil* LECON

PE NOTRE UNION AVEG NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM,
PAR LA FOI (sUITE).

Douzitme article du Symbole. — Certitude de la vie éternelle. — Definition.
— Nature. — Bonheur essentiel des Saints. — Bonheur accidentel. — Au-
réoles. — Quatritme avantage de I'Eglise. — Obligation de professer la
foi.

Le douzitme article du Symbole est la suite naturelle
du onziéme, et le glorieux couronnement de la foi catho-
lique. Aprés avoir parlé de la résurrection des véritables
enfants de I'Eglise, il était nécessaire que les Apdtres nous
fissent connaitre ce qui est réservé a ceux qui auront le
bonheur d’y participer. Ils nous le disent en nommant
aussitdt la vie éternelle.

Cette consolante vérité est placée a la fin du Symbole,
pour rappeler a I'homme 1° que le Ciel est sa fin; que
c’est pour cela que Dieu le Pére I'a créé, que Dieu le Fils
I'a racheté, que Dieu le Saint-Esprit I'a sanctifié, que I'E-
glise le nourrit etle protége comme un enfant bien-aimé;
en sorte que toutes les ceavres de la sainte Trinité, expli-
quées dans les articles précédents, se rapportent & cette
méme fin; 2° que le Ciel doit étre I'objet de toutes ses pen-
sées, de toutes ses actions, le terme final de sa vie, comme
il sera la récompense de sa fidélité. Puisse-t-il en étre
ainsi pour moi et pour toutce qui m’est cher!

Nous disons : Je crois la vie éternelle, pour marquer que
nous plagons au-dessus de toute espece de doute, qu’aprés
la vie présente il y en a une autre qui n’aura jamais de fin,
qui sera remplie de tous les biens de 'dme et du corps, et



462 CATECHISME

dont les Justes jouiront, chacun suivant ses mérites.
Comme 1'éternité malheureuse, I'éternité bienheureuse a
été Tobjet de la croyance de tous les peuples, de-
puis le commencement du monde. Les preuves en sont
dans les historiens, dans les poétes, dans les moru-
ments, dans les livres et dans les usages religieux de I'an-
tiquité,

Mais, comme toutes les autres, cette vérité avait été
obscurcie par les passions. Il était nécessaire que Notre-
Seigneur la proclamat de nouveau et la mit & couvert de
toutes les contradictions humaines. 11 1’a fait en déclarant
en termes formels que Jes Justes iront dans la vie éter-
nelle 1. Les Apdtres ont continué son enseignement en
inscrivant les propres paroles de leur Maitre dans le Sym-
bole.

Ces mots de vie éternelle ne désignent pas seulement I'é-
terniié des Saints, mais encore I'éternité de leur bonheur.
La raison principale qui a fait appeler ainsi le bonheur
souverain, c'est d’éloigner tout a fait I'idée qu'il puisse
consister dans des choses corporelles, fragiles et d’une du-
rée limitée. Le nom de vie éternelle nous avertit encore
(que la félicité, une fois acquise, ne pourra plus se perdre.
Or, la félicité proprement dite comprend tous les biens
sans mélange de mal. Puisqu'elle doit combler tous les
désirs de 'homme, il est nécessaire qu'elle soit éternelle :
autrement, la crainte et 'anxiété seraient pour les élus un
tourment inévitable.

Enfin, cette méme expression de vie éternelle est propre
4 nous faire concevoir combien est grand le bonheur des

1 Et ibunt hi in supplicium sternum, justi autem in vitam sternam.
(Malth., xxv, §6.) ~— Justorum animsx in manu Dei sunt, et non tanget illos
tormentum mortis, (Sap., 11.)



DE PERSEVERANCE. 463

Saints dans le Ciel. La vie est le plus grand des biens
que nous puissions naturellement désirer. Le bonheur
nous est présenté sous cette idée lorsqu’on I'appelle la vie
éternelle, la vie par excellence, la vie proprement dite.

« Partout, dit saint Augustin, ot vous entendez I'Ecri-
ture nommer la vie, éloignez de votre esprit toute idée de
peine et de tourment. Car étre toujours dans les tourments,
c’est une mort éternelle, et non pas une vie. Les livres sa-
crés appellent cela la seconde mort, la mort qui succédera
a celle dont nous vivons sur la terre. Elle est appelée
mort seconde, mort proprement dite, et pourtant per-
sonne n’y meurt. Mieux vaudrait dire que personne n’y
vit ; car, je le répéte, vivre toujour§ dans les douleurs, ce
n'est pas vivre. Voila pourquoi I'Ecriture dit: Ceuz gui
auront fait le bien viendront d la résurrection de la vie.
Elle ne dit pas de la vie bienheureuse, mais seulement de
la vie; car le nom seul de vie emporte la béatitude . »

Si donc 'on n’aime rien tant que cette vie si courte, si
calamiteuse, si sujette a tant de miseres et si digne d’étre
appelée une véritable mort, avec quel zéle, avec quelle
ardeur ne devons-nous pas chercher cette vie éternelle
oli, exempts de tous les maux, nous jouirons de I'abon-
dance parfaite de tous les biens ?

Mais comment expliquer la nature de cette vie ? Nulle
langue humaine ne le peut. Saint Paul nous assure que
P'ceil de 'homme n’a rien vu, que son oreille n'a rien en-
tendu, que son cceur n’a jamais désiré rien de pareil au
bonheur, que Dieu réserve a ses justes pendant I'éternité.
Contentons-nous de bégayer quelques mots et disons en
geénéral que le bonheur de la vie éternelle comprend,

$ Lib. 1l, De Civ. Dei, c. xvin,



403 CATECHISME

d'une part, la délivrance de tous les maux, et, d'autre
part, la jouissance de tous les biens.

1° La délivrance de tous les maux. Il est dit expressé-
ment dans I’Apocalypse que les bienheureux n’auront plus
ni faim ni soif ; que le soleil ni les vents brilants ne les
incommoderont plus ; que Dieu essuiera les larmes de leurs
yeuz ; que la mort ne sera plus ; que les pleurs et les gé-
mussements, les douleurs n’auront plus lieu !,

2° La jouissance de tous les biens. Notre-Seigneur nous
la révele par cette étonnante parole : Courage / dit-il, ser-
viteur bon et fidéle, entrez dans la joie de votre Maitre 3.
Ainsi, la joie des bienheureux est si grande qu’elle ne peut
entrer dans les ceeurs, mais que les ceeurs doivent y entrer,
et qu’ils en seront environnés et pénétrés ; qu’ils y seront
perdus et abimés comme le poisson au milieu de I'im-
mense Océan ; en un mot, qu’ils y seront heureux et par-
faitement rassasiés. Comment s’accomplira ce délicieux
mystere ? par la participation aux deux sortes de biens qui
composent la béatitude éternelle. Ces biens sont essentiels
ou accessoires.

La véritable béatitude, celle qu'on peut appeler essen-
tielle, consiste dans la vision de Dieu et la connaissance de
sa beauté infinie, source de toutes les beautés et de toutes
les amabilités créées. Nous verrons Dieu face i face, tel
qu'il est ; nous le posséderons, nous I'aimerons sans au-
cune crainte de le perdre jamais. Nous verrons le Pére
tout-puissant, qui nous a créés ; le Fils infiniment sage,
qui nous a rachetés ; le Saint-Esprit infiniment bon, qui
nous a sanctifiés 3. Non-seulement nous verrons Dicu,

i Apoe., xx1, 4 — * Motth., xv.
3 Sur la manitre dont nous verrons Dieu, voyez Nat, Alex., de Symb.,
€CCIAY,



DE PERSEVERANCE. 463

mais nous I'aimerons et nous le posséderons sans aucune
crainte de le perdre jamais.

Toutefois le bonheur des Saints ne sera pas égal, il sera
réglé sur le meérite de chacun ; mais cette inégalité ne
causera aucune jalousie et ne diminuera en rien le bon-
heur de personne. Tous seront contents, car chaque Saint
connaitra, de la maniere la plus claire, que Dieu le ré-
compense en proportion de ses mérites. Il en sera, dans
la bienheureuse maison du Pere céleste, comme il en est
parmi nous. Lorsqu’un pére donne & deux de ses enfants
un vétement de la méme étoffe, le plus jeune n’envie pasla
robe de son frére, bien qu'elle emploie plus d’étoffe que
la sienne; car il sait qu’elle n’irait point & sa taille. De
méme, encore, le doigt n’est point jaloux de la téte, parce
qu'elle porte un diademe ; pas plus que la téte n’est ja-
louse du doigt, parce qu’il porte un anneau.

Ce n’est pas tout encore. Non-seulement nous verrons
Dieu, source de toute beauté ; non-seulement nous possé-
derons Dieu, source de tout bien ; non-seulement nous
aimerons Dieu, source de {outes délices, mais nous lui de-
viendrons semblables *. Les Saints conservent toujours,
il est vrai, leur propre substance, mais néanmoins ils re-
goivent une force admirable et comme divine, qui les fait
paraitre plut6t des dieux que des hommes. Quoique la lan-
gue humaine soit impuissante 3 expliquer une si grande
merveille, nous en voyons cependant quelque image dans
les choses sensibles. Le fer qu'on met au feu prend la
forme du feu ; et, quoique sa substance ne soit pas chan-
gee, cependant elle parait changée et réduite en feu.

Ainsi, les Saints, introduits dans la gloire céleste, sont

1 1Joan., 1,2,
111, 30



AR6 CATECHISME

tellement enflammés par I'amour de Dieu, que, quoique
leur nature ne soit pas changée, ils sont néanmoins beau-
coup plus différents de ceux qui vivent sur la terre, que
le fer incandescent de celui qui est froid. Pour tout dire,
en un mot, le bonheur souverain et absolu, que nous appe-
lons essentiel, consiste dans la possession de Dieu. Que
peut-il manquer au parfait bonheur de celui qui posséde
le Dieu trés-bon et trés-parfait ?

Quant aux biens accessoires, les énumérer serait une
chose infinie. Il est méme impossible de les connaitre
tous. Nous devons savoir, en général, que tous les genres
de biens et de plaisirs qu'il est possible de désirer et de
goiiter sur la terre, soit pour I'esprit, soit méme pour le
corps, nous les posséderons avec une pleine abondance,
mais d’une manitre si élevée et si incompréhensible, que,
suivant I’Apdtre déja cité, lail n'a rien vu, loreille n'a
rien entendu, et le caeur de I'homme n’a jamais rien congu
de semblable 1.

Pour en toucher quelque chose, disons que le bonheur
accidentel des Saints est une conséquence du bonheur
essentiel dont ils jouiront, et ce bonheur consiste dans la
satisfaction complete de tous les désirs que ’homme, de-
venu semblable aux Anges, peut avoir pour son corps et
pour son dme. Ajoutons que I'dme bienheureuse jouira de
trois dons, ou qualités élevées & leur plus haute perfec-
tion : la vision, la compréhension, ou la possession, et la
[ruition, magnifique récompense des trois vertus théolo-
gales. La vision est la faculté de voir Dieu face & face ; elle
sera la récompense de la Foi. La compréhension est la fa-
culté de posséder Dieu comme souverain bien ; elle sera

1 I Cor., 11, 9. ({Voyez de nouveaux développements sur notre éiat futur
dans le derniére le¢on du Catéchisme, t, VIIIL.)



DE PERSEVERANCE. 467

la récompense de I'Espérance. La fruition estla faculté de
jouir délicieusement de Dieu, principe et fin de tout
amour ; elle sera la récompense de la Charité 1. Ces trois
ineffables félicités seront d’autant plus grandes, que nous
aurons pratiqué avec plus de perfection les trois vertus
dont elles seront le prix.

Ajoutons encore que le corps jouira de quatre qualitds:
la clarté, I'agilité, la subtilité, I'impassibilité, comme nous
I'avons expliqué dans l'article précédent. De plus, le corps
et I'ime de certaines classes de bienheureux jouiront d’une
gloire particuliére qu’on appelle aurdole. « L’auréole, dit
saint Thomas, est la récompense privilégiée d’une victoire
privilégiée. Comme il y a trois victoires privilégides, dans
les trois grands combats que I’homme doit soutenir sur la
terre, il y a aussi trois auréoles. Dans les combats contre
la chair, la victoire privilégiée, c est-a-dire la plus excel-
lente, c’est la virginite. Dans les combats contre le monde,
la victoire privilégiée, puisqu’elle cotite au vainqueur son
sang et sa vie, c’est le martyre. Dans les combats contre le
démon, la victoire privilégiée, puisqu’elle chasse I'esprit
de ténebres et de mensonge non-seulement de notre ceeur,
mais encore du ceeur des autres, c’est la prédication.

« Ainsi, trois ordres de Saints dans le Ciel jouiront de
I'auréole : les vierges, les martyrs et les docteurs. Dans
cette derniére classe il faut comprendre les Prédicateurs,
les Catéchistes, en un mot tous ceux qui enseignent par
leurs paroles ou par leurs écrits les vérités du salut 2. »

t Et sic dotes tres respondent tribus virtutibus theologicis : scilicet visio
fidei ; spei vero comprehensi?; charitati vero fruitio vel delectatio, (S. Thom.,
p- HI, q. xcv, art. 5.)

2 Aureola est quoddam privilegiatum premium privilegiatee victorie re-
spondens, etc. (P. 11, g. acxy, art. 11.)



468 CATECHISME

Maintenant que sera cette auréole et quel avantage pro-
curera-t-elle aux Saints qui en seront favorisés ? En elle-
méme V'auréole sera un rayonnement plus éclatant de la
gloire essentielle des Saints. Pour I'dme, elle sera une féli~
cité propre et particulitre, en rapport avec la victoire dont
elle sera la récompense ; pour le corps, elle sera un éclat
plus vif qui fera reconnaitre parmi tous les bienheureux
les vierges, les martyrs et les docteurs 1.

Ainsi, I'auréole des vierges sera une lumiére d'une blan-
cheur éclatante qui les enveloppera comme d'un nuage
diaphane, au travers duquel on verra la pureté sans tache
de leur &me. Elle leur attirera 'admiration et le respect
de toute la Jérusalem céleste, avec I'amour particulier de
Notre-Seigneur, dont elles formeront I'inséparable cor-
tége, en chantant 'bymne éternel de leur double victoire,
c’est-a-dire de la double intégrité de leur 4me et de leur
corps .

L’auréole des martyrs sera une lumiére couleur de
pourpre et de rose, qui enveloppera leurs corps et fera
briller d’un éclat plus vif leurs glorieuses cicatrices, les
fera reconnaitre et admirer comme les héros de la foi et
leur méritera les faveurs spéciales de la part de I'auguste
Trinité et surtout de Notre-Seigneur Jésus-Christ, le roi
des martyrs 3.

L’auréole des docteurs sera une lumiére semblable,
suivant I'Ecriture, par I'éclat et la couleur, & celles des
étoiles du firmament, qui les fera reconnaitre au loin
pour ces astres bienfaisants dont les rayons dissipéerent
les ténébres de l'ignorance et de 'erreur, que le démon

1 Soto. (In 1v dist. xvIX.)
'S Apoc., x1v, Gloss, in hunc loc,
3 8. Aug., Serm. 1, de Sunct,



DE PERSEVERANCE. 469

amoncelait autour de I'Eglise militante et s'efforcait de
faire pénétrer dans chaque homme venant en ce monde *.

Ajoutons enfin, soit pour montrer I'admirable charité
qui fera de tous les Saints un cceur et une &me, soit
pour nous consoler de la mort de nos parents, exciter
en nous le désir du Ciel, et nous réjouir de la proximité
de notre mort, que la gloire accidentelle des Saints ira
chaque jour, chaque heure, en augmentant, depuis leur
entrée dans le Ciel jusqu'a la fin du monde. Une simple
comparaison nous fera comprendre cette ravissante
pensée.

Supposez qu'un homme entre dans un étang ol I'ean
lui vient jusqu’a la ceinture; plus il entrera d’hommes
avec lui, et plus l'eau s’élevera, sans que pour cela il y
ait plus d’eau dans I'étang. Ainsi, quoique dans le Ciel
la gloire essentielle, c’est-a~dire le bonheur de voir et de
posséder Dieu, soit toujours le méme : & mesure qu'il ar-
rive de nouveaux bienheureux, le plaisir de voir de nou~
veaux compagnons de leur bonheur augmente réellement
la félicité des Saints.

La perspective du bonheur du Ciel doit exciter en notre
dme une reconnaissance d'autant plus grande, que la vie
éternelle est le quatri¢me avantage de I'Eglise dont nous
sommes les enfants. Le Ciel ne sera que pour les justes.
Les justes sont ceux qui sont morts aprés avoir été puri-
fiés du péché originel ou du péché actuel. Or, la rémis-
sion de ces péchés et de tous les autres ne se trouve,
comme nous I'avons montré, que dans 1'Eglise catholique.

Le Symbole se termine par ces mots Amen, ainsi soit-il,
Placé sur nos levres a la fin de notre profession de foi, le mot

1 Dan., x11, 3,



470 CATECHISME

amen veut dire : oui, il en est ainsi; tout ce qui précede
est vrai; je le crois sans ombre de doute ni d’hésitation,
et suis prét & le signer de mon sang. En effet, nous sommes
quelquefois obligés de signerla foi de notre sang, ainsi qu'il
est arrivé aux martyrs de la primitive Eglise, et comme
il arrive encore aux chrétiens de la Chine ou de Tonkin.

Quant A nous, il nous est ordonné non-seulement de
croire dans le fond de notre ceeur, mais encore en plu-
sieurs circonstances de montrer notre foi extérieurement ?.
Ce devoir sacré nous est imposé par le Sauveur lui-méme
lorsqu’il dit : Quiconque fera profession de me connaitre
devant les hommes, je le confesserat moi-méme devant mon
Pére qui est dans les Cieux; au contraire, celut qui refu-
sera de me connaitre devant les hommes, je le renierat
moi-méme devant mon Pére qui est dans les Cieuz 3.

Il y a trois maniéres de professer notre foi devant les
hommes : 1° par nos paroles et par nos ceuvres ; 2° par la
récitation du Symbole, si cela est nécessaire ; 3° par le si-
gne de la Croix, qui est un abrégé du Symbole et de toute
notre croyance. On est obligé de professer sa foi lorsqu’on
est interrogé juridiquement sur sa croyance; lorsque,
sans étre interrogé juridiquement, le silence pourrait passer
pour une apostasie et scandaliser le prochain; enfin,
lorsqu’on est obligé d’accomplir un devoir extérieur de
la Religion. Dans ce cas, on professe la foi par ses ceuvres.
On la renie au contraire dans un sens, lorsque, par res-
pect humain, on manque au devoir qui nous est imposé 3.

Abrégé de ce que nous devons croire pour nous unir
par la foi au nouvel Adam, et participer aux fruits de
sa Rédemption dans le temps et dans I'éternité, le Sym-

s Rom., x, 10. — * Malth , x, 32, 33.
8 Confitentur se nosse Deum, factis autem negant (Tit,, 1, 16.)



DE PERSEVERANCE. A1

bole est 'admirable moyen par lequel le Messie a délivré
'esprit humain de ses erreurs passées, et I'a mis a couvert
d’erreurs nouvelles. Quiconque croit le Symbole, possede
la vérité. Quiconque refuse d'y croire, se condamne aux
doutes et a toutes les incertitudes les plus pénibles et les
plus humiliantes.

Salut maintenant, Symbole catholique! source de sa-
gesse, principe de vertu pour les particuliers, vous n'étes
ni moins nécessaire, ni moins utile & la société. L’ingrate!
pourquoi faut-il qu’elle méconnaisse vos bienfaits ? Soleil
de vérité, c'est vous qui, paraissant, il y a dix-huit siecles,
sur I'horizon du monde enseveli dans les ombres épaisses
du Paganisme, avez mis en fuite ces nuées de divinités ri-
dicules devant lesquelles se courbaient les philosophes,
Jes peuples et les rois. C’est vous qui avez délivré le genre
humain des superstitions grossiéres qui le dégradaient;
¢’est vous qui I'en délivrez encore. C’est vous qui, rayon-
nant sur chaque intelligence venant en ce monde, lui don-
nez ces notions si justes sur Dien, I’homme, le monde,
son origine, ses devoirs, sa destinée et la société auguste
qui 'unit au Pére de tous les étres.

Sublime résumé de la doctrine du Législateur descendu
des Cieux, la société moderne vous doit la civilisation qui
fait sa gloire. Des idées et des croyances viennent les
meeurs des peuples, leurs lois, leurs institutions. C’est
vous qui, en substituant les idées catholiques aux idées
judaiques et paiennes, avez changé la face du monde, et
donné aux nations chrétiennes la brillante supériorité qui
les distingue. C’est vous qui avez réformé les idées ancien-
nes sur l'esclave, sur la femme, sur I'enfant, sur le prison-
nier, sur le pauvre, sur le pouvoir des rois et le devoir des
sujets



472 CATECHISME

Partie intégrante du Christianisme, vous &tes aussi né-
cessaire & la société que le Christianisme lui-méme. Vos
douze articles sont comme douze colonnes plus brillantes
que l'or, plus solides que le diamant, qui soutiennent et
qui élévent & une si grande hauteur I'édifice social chez les
nations catholiques : une senle ébranlée, I'édifice tombe en
ruines. Emanation de I'intelligence divine, c’est vous qui
avez donné & l'intelligence humaine cette vigueur, cette
élévation, cette lucidité, principe de ses nobles succés dans
les sciences. C’est vous qui avez donné a celles-ci leur point
de départ et qui leur fournissez encore la solution de leurs
derniers problemes.

0 hommes! 6 nations modernes, que le Symbole catho-
lique a élevés si haut, pourquoi donc ne tombez-vous pas
a genoux devant cet enseignement salutaire? Pourquoi,
ingrats, le dédaignez-vous? Parcourez les symboles des
peuples non catholiques, compulsez les systtmes des phi-
losophes, les plans régénérateurs des politiques anciens et
modernes, qu’oserez-vous lui comparer, qu'oserez-vous
mettre 3 sa place ? Ah! plutét, abjurez de trop longues et
trop funestes erreurs, ralliez-vous franchement au Sym-
bole qui a civilisé le monde, c’est-a-dire qui vous a tirés
de la barbarie et qui vous empéche d'y retomber.

Pour I'aimer du fond de votre cceur, un instant seule-
ment veuillez réfléchir aux questions suivantes : Qu’étaient
les plus célebres nations du globe en Religion, en politi-
que, en civilisation véritable, avant la promulgation du
Symbole catholique? Que sont encore aujourd’hui les na-
tions qui ne le connaissent pas ? Que redeviennent les peu-
ples qui le dédaignent ? Regardez :  toutes ces questions,
Ia réponse est sous vos yeux. Et cette réponse, en vous
montrant Ja place immense qu’occupe dans la Religion,



DE PERSEVERANCE. 473
dans la politique, dans les sciences, le Symbole catholi-
que, vous remplira d’admiration ponr ce bienfait trop mé-
connu, et de reconnaissance pour le Dieu qui daigna vous
T'accorder.

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
m’avoir donné le Symbole pour éclairer mon esprit et me
montrer la route du Ciel : faites-moi la grice de ne jamais
suivre d’autre lumiére.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toute
chose, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je prends la
résolution de me montrer hautement chrétien.



XXVIIIe LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM,
PAR L’ESPERANCE.

Définition de Pespérance, — Ses fondements., — Sa nécessité. — Ses qualités,
— Péchés opposés & 'espérance. — Objet de espérance. — Grice, gloire.
— Nécessité de la grace. — Coopération & la grace. — Différentes espbces
de la grice. — Effets de la grice.

Par la foi, unissant notre esprit & I'esprit du nouvel
Adam, nous nous guérissons de nos erreurs et de notre
ignorance ; sous ce premier rapport, nous participons aux
fruits de la Rédemption. Néanmoins, toute importante
qu’elle est, cette union ne suffit pas. Seule, la foi ne peut
nous sauver. La raison en est simple : par la foi seule,
notre union avec le Sauveur n’est que commencée. Il faut
que notre volonté s’unisse a lui. Ce n’est pas seulement
notre intelligence qui a été digradée par le péché et qui
doit étre rétablie dans 1’ordre surnaturel, c’est aussi notre
volonté. Si donc la foi réhabilite notre esprit, en le déli-
vrant de I'ignorance et lui communiquant les pensées di-
vines du nouvel Adam, P'espérance réhabilite notre vo-
lonté, en lui communiquant une force surnaturelle et des
tendances divines.

Cette seconde maniére de nous unir & Jésus-Christ va
maintenant nous occuper, et I'espérance devenir I'objet
de nos legons. Or, I'espérance occupe le milieu entre la
foi et la charité; et la foi, V'espérance, la charité, sont,
comme nous I'avons déja dit, d’aprées saint Augustin et
saint Thomas, les trois degrés qui nous élevent jusqu'a
I'union avec le nouvel Adam. L’espérance tient de la foi,



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 158

parce qu'elle s'appuie sur elle; elle tient de la charité,
parce que sa perfection est en elle. « La foi, dit Origéne,
est la base de I'édifice, I'espérance en est le corps et 1a cha-
rité le couronnement !. » Par 13, il est facile de voir que
ces trois vertus, comme frois sceurs, se supposent, s'appel-
lent, se donnent la main et se perfectionnent mutuelle-
ment.

Ces notions essentielles montrent clairement I'utilité de
notre plan et I'économie tout i la fois si simple et si fé-
conde de I'ceuvre de la Rédemption. Etudions maintenant
Pespérance en elle-méme, et pour cela répondons aux
questions suivantes : 1° Qu’est-ce que I’espérance? 2° quels
en sont les fondements? 3° quelle en est la nécessité ?
4° quelles en sont les qualités? 5° quels péchés lui sont op-
posés? 6° quel en estl'objet? 7° par quels moyens s’obtient-
elle?

1° Qu'est-ce que Uespérance? — L’espérance est un don
de Dieu et une vertu surnaturelle par laquelle nous atten-
dons avec confiance tout ce que Dieu nous a promis. Nous
disons que I'espérance est un don, c’est-i-dire un bien gra-
tuitement donné; une vertu, c'est-a-dire une force, une
aptitude, qui dispose 'dme a attendre avec assurance;

§ Puto quod prima salutis initie, et ipsa fundamenta fides est ; profectus
vero et augmenta ediflcii spes est, perfectio autem et culmen totius operis
charitas est, eti deo major omnium dicitur charitas. (Orig. , In epist. ad Rom.,
c. 1v.) Origtne, pas plus que nous, ne veut dire par 1a que Ia foi est !a pre-
migre grace : proposition condamnée. — Fides absolute praecedit spem... ob-
Jectum enim spei proponitur nobis per fidem, per quam nobis innotescit quod
ad vitam ccternam possumus pervenire, et quod ad hoc paratum est nobis di-
vinum auxilium... In via generationis spes est prior charitate,.. Spes enim
introducit charitatem in quantum aliquis sperans remunerari a Deo, accen-
ditur ad amandum Deum et servandum praecepta ejus, Sed, secundum ordie
nem perfectionis, charitas prior est naturaliter, et ideo, adveniente charitate,
spes perfectior redditur, quia de amicis maxime speramus. (S, Thom., 21 2e0,
g. xvii, art, 7 et 8, corp.



476 CATECHISME

surnaturelle, parce qu'elle vient de Dieu, qu'elle a pour
objet des biens auxquels ’homme ne peut atteindre de lui-
méme et auxquels il n'a aucun droit par sa nature.

Mais, comme nous I'avons expliqué dans la premiere
partie du Catéchisme, Dieu ayant gratuitement destiné
I'homme a une fin surnaturelle, il lui a promis les moyens
d’y arriver. Tout ce que Dieu nous a promis, ¢est-a-dire
la possession de lui-méme dans le Ciel et les moyens d’y
parvenir; en d’autres termes, la grice en ce monde et la
gloire dans I'autre.

2° Quels sont les fondements de l'espérance? — Les fon-
dements de notre espérance sont la fidélité de Dieu & ses
promesses et les mérites de Notre-Seigneur. La fidélité de
Dieu; rien de plus solide que ce premier fondement. Dieu
ne peut pas plus nous tromper qu’il ne peut cesser d’étre
Dieu. Or Dieu nous tromperait §’il manquait a ses pro-
messes; car elles sont formelles, mille fois répétées et ac-
compagnées de serment.

Ajoutons, pour nous rassurer pleinement et faire de
notre espérance comme une ancre immobile, qu’aux pro-
messes se joignent en Dieu toutes les conditions nécessaires
pour les tenir : la toute-puissance, la sagesse et la bonté
infinies. Il est tout-puissant, rien ne saurait I'empécher de
tenir ses promesses. Il est infiniment sage, rien ne peut
ni lui faire oublier ses promesses, ni ignorer nos deman-
des, ni méconnaiire nos besoins. Il est infiniment bon, il
ne peut ni ne veut se jouer de nous. Comme un édifice sur
sa base, I'espérance repose donc en premier lieu sur la
toute-puissance, la sagesse, la bonté infinie et la fidélité de
Dieu : immuables perfections auxquelles elle rend un so-
lennel hommage.

Elle repose, en second lieu, sur les mérites de Notre-



DE PERSEVERANCE, 511

Seigneur. D’une part, ces mérites sont infinis, ils suffisent
par conséquent pour nous obtenir tout ce qui est nécessaire
2 notre salut; d’autre part, ces mérites sont & nous, nous
pouvons donc nous en prévaloir et nous en servir en toute
confiance. Le prix de toutes les graces que nous sollicitons
est payé d’avance, et Dieu lui-méme I'a accepté. Il s'est
engagé a nous accorder tout ce que nous demanderions par
les mérites de son Fils.

Une seule chose peut troubler notre sécurité, c’est notre
indignité et notre inconstance. De 13 vient que nous ne
pouvons avoir, tant que nous sommes ici-bas, une certi-
tude absolue. Nous pouvons trés-bien avoir une certitude
morale que nous sommes en état de grice, et cette assu-~
rance suffit pour nous tranquilliser. La preuve qu'on peut
avoir cette assurance morale, c’est que I'Eglise ordonne
3 tous ses enfants de communier. Or, elle se garderait
bien de leur faire un pareil commandement s’ils ne pou-
vaient s'assurer, autant que cela est possible dans I'or-
dre actuel de la Providence, qu’ils sont dans I'amitié de
Dieu.

3° Quelle est la nécessité de 'espérance? — L’espérance
est d’une nécessité absolue pour le salut. En effet, nous ne
pouvons arriver au salut sans accomplir la volonté de Dieu.
Or, la volonté expresse de Dieu est que nous croyions &
sa fidélité dans ses promesses, et que nous attendions avec
assurance la béatitude éternelle avec les moyens d’y par-
venir. Ne pas espérer en Dieu, n’est-ce pas lui faire le plus
sanglant outrage? Il y a donc un précepte formel, direct,
qui nous impose a tous le devoir rigoureux d'espérer et
de produire des actes d’espérance 1,

4 8. Thom. 22 2e¢ q. xx11, art. 1, corp.



418 CATECHISME

Chaque page de I'Ecriture nous I'intime, Parmi les
transgressions reprochées a Saiil, Dieu met la violation de
ce commandement : Il n’a point espéré au Seigneur, dit-il;
cest pourquot il la fait mourir 1. Saint Paul, écrivant i
Timothée, lui dit : Ordonnez aux fidéles de ne pas espérer
dans les richesses incertaines, mais dans le Dieu vivant .
Dans son épitre aux Hébreux, il s’exprime d’une maniére,
ce semble, encore plus positive : I/ faut, dit-il, que celui
qut veut s'approcher de Dieu croie qu'il est, et qu'il est
rémundrateur 3, Il faut, voila le précepte ; rémundrateur,
voila Vobligation d’attendre de Dieu la béatitude éternelle.

Ce devoir de I'espérance est tellement impérieux qu’il
est la condition indispensable de notre salut : c'est par
U'espérance que nous sommes sauvés, ajoute le grand Apéd-
tre *. Non-seulement nous sommes obligés de conserver
I'espérance habituelle que nous avons regue dans le bap-
téme, mais nous sommes tenus de faire des actes formels
d’espérance. Les circonstances ot nous devons les produire
sont : 1° lorsque nous arrivons 2 'dge de raison; 2° lors-
que nous sommes assaillis par quelque grave tentation de
désespoir; 3° lorsque nous sommes & I'article de la mort;
et enfin, plusieurs fois dans le cours de la vie, ainsi que
nous l'avons expliqué en parlant de la foi.

& Quelles sont les qualités de espérance? — Llespé-
rance doit 8tre surnaturelle, ferme et universelle. Elle doit
otre surnaturelle; c’est sur la bonté, la puissance, la sa-.
gesse de Dieu et sa fidélité dans ses promesses, ainsi que
sur les mérites infinis de Notre-Seigneur, que nous devons
compter pour obtenir la béatitude éternelle. Celui qui
compterait pour son salut sur ses bonnes ceuvres ou sur

v [ Paral.,x. —* I Timoth.,vi, — 3 Hebr., 11, §.
8 Spe salvi factl sumus. (Rom., vi.)



DE PERSEVERANCE. 479

'appui de quelque créature, en excluant le secours sur-
naturel et gratuit que Dieu nous donne par la grice, non-
seulement n’aurait pas une espérance véritable, mais
encore il pécherait mortellement contre la foi et contre
l’espérance.

Ce n'est pas que nous ne devions faire des bonnes ceu-
vres et compter sur elles; mais nous ne devons les regarder
que comme des moyens secondaires, qui tirent toute leur
force de la grice. En effet, puisque la vie éternelle nous
est proposée comme une couronne, et que nul ne sera cou-
ronné que celui qui aura vaillamment combattu, il est
évident que, pour l'obtenir, nos bonnes ceuvres sont exi-
gées, non pas, encore une fois, comme elles sont en elles-
mémes et séparées de la grice, mais comme faites par le
secours de Dieu?.

L’espérance doit étre ferme. Nous devons attendre avec
une assurance inébranlable les biens que Dieu nous a
promis, parce que rien n'égale ni la fidélité de Dieu & ses
promesses, ni sa puissance, ni sa volonté de les acomplir,
ni les mérites de Notre-Seigneur acceptés par lui, comme
prix du Ciel qui nous est réservé et de la grice pour
I'obtenir. Mais si du coté de Dieu notre espérance doit étre
immobile, elle ne saurait I'étre du cdté de nous-mémes,
i cause de notre inconstance. Pour lui donner ce caractere,
autant qu’il est compatible avec la faiblesse humaine, il
faut, comme dit saint Pierre, nous efforcer par nos bonnes
ceuvres et la pratique fidele de nos devoirs, de rendre notre
vocation au bonheur éternel de plus en plus certaine .

L'espérance doit étre universelle, c’est-d-dire s’étendre
a tout ce que Dieu nous a promis sans exception, ni di-

1 Mayol., Preambul. ad Deca’., q. u, p. 836.
2 11 Petr., 1, 10.



480 CATECHISME

minution. Egpérer 'accomplissement d’une promesse et
ne pas espérer avec la méme confiance I'accomplissement
d’une autre, serait anéantir I'espérance qui repose sur un
fondement unique. Comme la foi, I'espérance ne peut se
diviser. Elle est tout entiére, compléte et universelle, ou
elle n’est pas.

§° Quels sont les péchés opposés a I'espérance? — Est-il
possible de pécher contre une vertu qui doit nous étre si
douce a nous, tristes exilés dans la vallée des larmes ?
Hélas! oui, et on péche contre I'espérance de deux ma-
niéres, par exces et par défaut, par la présomption et par
le désespoir. 1° Ceux-la péchent par présomption, qui se
flattent de pouvoir obtenir le pardon de leurs péchés sans
y renoncer et sans les détester; de vivre chrétiennement
sans réprimer leurs passions, sans réfléchir souvent sur
les vérités du salut, sans fréquenter les sacrements et se
mettre en état de les recevoir dignement ; de mourir de la
mort des Saints sans mener la vie des Justes, sans se mor-
tifier et sans observer fidélement les Commandements de
Dieu et de I'Eglise.

Les présomptueux se mettent dansun trés-grand danger
de perdre leur 4me. Témoin ce pécheur qui vivait depuis
longtemps dans 'oubli de ses devoirs et qui avait coutume
de dire : J'ai bien le temps de me convertir; 4 la fin de ma
vie, jeme sauverai avec trois mots. Un jour, se promenant
a cheval, il veut passer sur un pont & moitié rompu. Son
cheval fait le rétif, et, pour le faire avancer, il lui donne un
coup d’éperon. Mais le cheval se cabre et saute dans I'eau,
ol le malheureux cavalier se noie sans pouvoir dire autre
chose que ces trois mots de colére et de désespoir : Que le
diable emporte tout.

Pour se corriger de la présomption, il faut songer & cet



DE PERSEVERANCE. 481

averlissement du Sage : Ne dites point : Lamiséricorde de
Dieu est grande, il pardonnera la multitude de mes pé-
chés ; car la miséricorde et la colére viennent de lui, et sa
colére a I'ceil ouvert sur le pécheur *. 11 faut se souvenir
que tous les saints ont fait de grands efforts pour se sau-
ver; que Notre-Seigneur a dit que personne ne serait cou-
ronné s’il n’avait vaillamment combattu ; que, pour étre
glorifié, il faut souffrir ; que le chemin du ciel est resserré,
la porte étroite ; que le royaume des Cieux souffre violence,
qu'il faut I'acheter, I'emporter d’assaut.

2° On piche contre I'espérance par défaut, lorsqu’on né-
glige de faire en temps convenable des actes de cette vertu;
lorsqu’on se laisse aller au désespoir, soit parce qu’on re-
garde ses péchés comme trop énormes ou trop nombreux
pour en obtenir le pardon ; soit parce qu'an regarde ses pas-
sions comme trop violentes, ou ses mauvaises habitudes
comme trop enracinées, pour pouvoir jamais s’en affran-
chir; soit parce qu'on s’afflige et qu'on s’inquiéte sans
mesure pour la moindre imperfection, comme font les
scrupuleux, qui semblent croire que Dieu est toujours aux
aguets pour les surprendre; soit, enfin, parce qu’on ne se
confie pas assez a la Providence, et qu'on s'abandonne a
de trop grandes inquiétudes pour les choses nécessaires a
la vie. L’état du désespoir est un état affrcux. Le péché, a
dit un saint, donne la mort 4 I'dme et le désespoir met
un obstacle invincible a sa résurrection*.

Le reméde au désespoir est de remettre devant les
yeux l'infinie bonté avec laquelle Dieu nourrit les oiseaux
du Ciel et jusqu'au plus petit insecte, mais surtout sa mi-

1 Eecl.y v,
2 Perpetrare flagitium atiquoa, mors anim est ; sed desperare est descen-
dere in infernum, (8. Isid., Lib., de serm. Bom,, c. a1 ,)
i1, 81



482 CATECHISME

séricorde que rien ne lasse ni ne rebute. 11 faut se rappeler
qu'il a pardonné & de bien plus grands pécheurs ; qu'il ne
meéprise jamais les cceurs contrits; qu'il n’y a que le péché
de I'impénitence finale qui soit irrémissible. I1 faut consi
dérer I'étonnante facilité aveclaquelleil a pardonné a David,
a Madeleine, & saint Augustin, a saint Pierre, au bon Lar-
ron ! : il aurait pardonné i Judas lui-méme, si Judas
était venu lui demander pardon.

11 faut s’encourager en lisant la parabole de la Brebis
perdue ou de I'Enfant prodigue, ou I'histoire de la Passion
de Notre-Seigneur. En un mot, il faut se rappeler que nous
avons en Dieu le plus tendre des Péres, qui veut sincére-
ment que tous ses enfants se convertissent et se sau-
vent; en Jésus-Christ un charitable Sauveur, qui nous
a aimés jusqu'a mourir pour nous, et qui nous aime
jusqu'a se donner a nous; en Marie, une Mérepleine de
tendresse, qui est le refuge de tous les pécheurs les plus
désespérés; dans les Anges et les Saints, de puissants
protecteurs 3.

6° Quel est objet de espérance? — Le premier et le
plus noble objet de I'espérance, c’est la béatitude éternelle,
ou, en d’autres termes, la possession de Dieu et des biens
dont il est la source, pendant toute 1'éternité. Tel est le
degreé sublime auquel s’éléve I'espérance chrétienne. Fran-
chissant tous les espaces, laissant au-dessous d’elle tous
les biens créés, quelque grands, quelque séduisants qu’ils
soient, elle péndtre, suivant 1'expression de saint Paul,
jusque dans le sanctuaire ou Dieu voile les merveilles de
son étre. La, s’attachant a YEtre des étres, elle lesaisit et

1Voir notre Histoire du bon Larron, unvol, in-12.
3 Yoyez S. Aug., In Psalm, xxxvui, n. 9



DE PERSEVERANCE. 433

ne veut plus s'en séparer jusqu'a ce qu'elle en ait fait sa
conquéte et sa possession éternelle 1.

Le second objet de I'espérance, c’estla grice. Par 1a il
faut entendre tous les moyens qui nous sont nécessaires,
pour arriver a la beatitude éternelle. Or, c’est dans la vie,
pendant que npotre dme est unie & notre corps, que nous
devons travailler & obtenir la vie éternelle. D’ot il résulte
que tout ce qui est nécessaire a la vie de I'dme et 4 la vie
du corps, est I'objet secondaire de I'espérance. Dieu, qui
veutla fin, veut aussi les moyens. Voild pourquoi il nous
ordonne d’attendre de lui et de lui demander chaque jour
la possession de son royaume, puisle pain, c’est-a-dire tout
ce qui nous est nécessaire spirituellement et corporelle-
ment pour travailler, pendant les jours de notre vie mor-
telle, & obtenir la béatitude qu'’il nous a promise.

Il est donc permis de demander a Dieu tous les biens
de 'dme et du corps, mais seulement en vue de notre fin
derni¢re. Les demander pour s’y reposer, s'y complaire
sans les faire servir comme de degrés pour nous élever aun
Ciel, c’est un renversement criminel de l'ordre, c’est la
dégradation de I'dme 2. En résumé, la gloire, c’est-a-dire
la possession de Dieu pendant'éternité, et, ici-bas, la grice,
qui est le commencement de la gloire : tel est 1'objet de
I'espérance chrétienne®. Que sont toutes les autres espé-
rances comparées a celle-1a ?

Dansla legon précédente nous avons parlé de la gloire

i §yes incedit usque ad interiora velaminis. (Hebr., v1, 19,)

8 Proprium et principale objectum spei eat beatitudo sterna... Quzcum-
que alia bona non debemus a Deo petere nisi in ordine ad beatitudinem =mter-
nem, (S. Th., 21 22¢, q, xviI, art. 2.)

3 Quia et divina gratia Dei sit et largitio quodammodo jpsius divinitatis.
(Caspinn., de Incarn, Chr., lib. II, ¢. v1.) — Sic igitur per hoc, quod dicitur

homo gratiam Dei habere, signiticatur quiddam supernaturale in homine a
Deo proveniens. (8. Thom,, p. I, 9. cx, art. 1,)



A84 CATECHISME

et nous en parlerons encore dans la derniére partie du Ca-
téchisme. Il reste a faire connaitre la grice qui doit nous
y conduire. La réponse aux questions suivantes suffit pour
nous apprendre ce que nous devons savoir de ce don ines-
timable de Dieu : 1° Q’est-ce que la grice? 2° La grice nous
est-elle nécessaire? 3° La grice nous sauve-t-elle toute
seule? 4° La grice détruit-elle notre liberté? 5° Quelles
sont les différentes espéces de grices? 6° La grice est-elle
toujours a notre disposition? 7° Quels sont les effets de la
grace? 8 Quelle est I’excellence de la grice ?

1° Qu'est-ce que la grdce ?— Considérée dans sonessence,
la grice est un principe ou élément divin qui nous fait
réellement enfants de Dieu et héritiers de sa gloire 1.
Dans ses rapports avec nous, la grice se définit : Un secours
ou don surnaturel que Diew nous donne gratuitement en
vue des mérites de Notre-Seigneur Jésus-Christ pour opérer
notre salut 3. La grice est un don, c’est-d-dire un présent
que Dieu nous fait; une lumiére, une force qu’il répand
dans notre &me et qui ajoute 3 sa perfection; un don
surnaturel c'est-a-dire qui est au-dessus des forces de la
nature, des exigences de toute créature, en sorte qu'il ne
peut venir d’aucun é&tre créé; qui vient par conséquent de
Dieu seul et qui consiste dans une certaine communica-
tion de lui-méme, communication commencée sur la terre
pour étre consommée dans le Ciel®. Que Dieu nous donne,

1 Voir notre Traité du Saint-Esprit, t. I

3 Donum supernaturale creaturs intellactuali gratis a Deo concessum in-
tuitu meritorum Christi Domini, in ordine ad vitam @ternam. (Montag., de
Grat,, art. 2,) ¥

§ Donum gratize excedit omnem facultatem nature, cum nihil aliud sit
quam queedam participatio divinee nature, qus excedit omnem aliam natu-
ram ; et ideo impossibile est quod aliqua creatura gratiam causet. Sic enim
necesso est quod solus Deus deificet communicando consortium divinee na-
ture. per quamdam similitudinis participationem, sicut impossibile est quod



DE PERSEVERANCE. 483

c'est-d-dire aux hommes et aux Anges, qui, étant les seu-
les eréatures intelligentes, sont seuls capables de recevoir
la grice; gratuitement, C'est sans aucun mérite person-
nel de notre part et sans aucune exigence de notre nature.

11 résulte dela que nous ne pouvons mériter la premiére
grice, il faut que Dieu nous la donne dans sa prévenante
bonté. L’augmentation de grice que nous méritons par nos
bonnes ceuvres provient de la grace primitivement accor -
dée gratuitement, en sorte que cette augmentation peut
étre appelée tout & la fois une récompense et une grice:
récompense, puisqu’elle est le prix du mérite; grice, parce
que ce mérite découle de la grice, qui, dans son principe,
sa racine et son origine, est absolument gratuite 1.

En vue des mérites de Notre-Seigneur Jésus-Christ.
Ainsi Dieu est I'auteur ou la cause efficiente de la grace.
Notre-Seigneur immolé, satiefaisant et intercédant pous

aliquid igniat, nisi solus fgnis, (S, Th., 1s 20«° q. cxn, art. 1.) — Gratia qua
est accidens est quaedam similitudo divinitatis participata in homine. (Id.,
p. 11, q. u, art. 10.) — Assumptio quee fit per gratiam adoptionis terminatur
ad quamdam participationem divin® naturss secundum assimilationem ad
bonitatem illius, secundum illud II Petr,, 1 : Divinee consortes nature. (Id.,
éd., q. u1, art. 4.) — Ex dictis hucusque, colliges ex 8. Thoma aliisque post
jpsum communiter theologis, supernaturalitatem primario et essentialiter
consistere, tum in excellentia supra ordinem, exigentiam et vires activas, tum
physicas, tum intentionales cujuslibet naturs tam create quam creabilis ;
id est, quod supernaturale dicitur, & nulla natura creata produci, aut intui-
tione cognosci potest ; tum in mira Del, ut in se est, communicatione, id est,
in eximia quadam cum ipso Deo, qualis in se est spectato, conjunctione
ot unione ; aut realis ef physica, qualis est hypostatica unio; aut inten-
tionali proxima, qualis est visio beatifica, aut infentionali mediata, et mi-
nus proxima, qualia sunt gratia sanctificans, virtutes theologice, aliaque
hujusmodi dona, qua ad assequendam ipsius Dei, sicut in se est, pos~
sessionem ex natura sua ordinantur, ac per se disponunt. (Montag., de
Grat.,art. 2.)

1 Cum omne bonum meritum nostrum non in nobis faciat nisi gratia; cum
Deus coronat merita nostra, nihil aliud coronat quam munera sua. (5. Avg.,
Epist, cxciv, alas cv, n. 19.)



486 CATECHISME

nous, est la cause meéritoire de la grice ; cest de la plé-
nitude de ses mérites que nous sommes enrichis !. Sur
quoi il faut remarquer, en passant, combien la grice de
Notre-Seigneur mérite d’étre appelée surnaturelle et gra-
tuite, puisqu'elle est accordée, non pas & I'homme ami,
mais 3 'homme ennemi de Dieu par le péché. Pour opé-
rer notre salut ; ces paroles marquent la cause finale de la
grice, je veux dire le but supréme pour lequel Dieu nous
la donne. « En effet, dit saint Augustin, c’est par la grice
qu'étant prédestinés, nous sommes appelés, que nous
sommes justifiés, que nous sommes glorifiés 2. »

La grice répandue dans nos dmes est donc le principe
d'un nouvel étre, d'une nouvelle vie qui nous ennoblit,
qui nous éléve en nous communiquant un certain com-
mencement de la substance de Dieu, pour nous conduire
& la consommation de nous-mémes en lui, et 3 notre par-
faite ressemblance avec lui *; en sorte que, s'il était per-
mis d’employer cette expression, surla terre 'homme rem-
pli de la grice est un Dieu commence, et, dans le Ciel, le
Saint est un Dieu fini. Quelle noblesse! mais quelle re-
connaissance et quelle sainteté !

La grdce nous est-elle nécessaire ? — Demander si la
grice nous est nécessaire pour opérer notre salut, c’est de-
mander, si, avec les seules forces de sa nature, ’homme
peut faire quelque chose au-dessus des forces de la nature ;
si l'oiseau peut voler sans ailes; si I'astronome peut, sans
télescope, apercevoir les astres qui échappent 2 I'eil nu;
en un mot, c’est demander si 'homme, créature finie,

1 De plenitudive ejus omnes nos accepimus. (Joan., 1.)

# Cratia enim est qua predestinati vocamur, justificamur, glorificamur.
(S. Ang., Epist., cxvi.)

3 Participes enim Christi effecti sumus, si tamen initium substantie ejus
usque ad finem irmum retineamus. (Heb., ui, 14.)



DE PERSEVERANCE. 487

peut, par ses seules ressources, arriver 4 un bonheur infini :
poser ainsi la question, c’est la résoudre. Voila pourquoi
Pliglise catholique frappe d'anathéme I'homme assez
orgueilleux, comme Dieu lui-méme frappa Lucifer de la
foudre, pour oserdire que, sans I'inspiration et le secours du
Saint-Esprit, agissant le premier en nous, on peut croire,
espérer, aimer ou se repentir comme il faut pour obtenir
la grice de la justification 1.

Ainsi, nous ne pouvons de nous-mémes avoir la foi, nile
commencement de la foi, 'espérance ni le commence-
ment de 'espérance, la charité ni le commencement de la
charité, la contrition ni le commencement de la contri-
tion, ni prier, ni nous préparer a receveir la grice, ni ob-
server les commandements de Dieu, ni faire la moindre
bonne ceuvre, ni méme prononcer le nom de Jésus d'une
maniére surnaturelle et méritoire sans le secours de la
grice 3. Ajoutons qu'il nous faut de plus un secours spé-
cial de Dieu, pour persévérer dans le bien et mourir dans
I'amitié de Dieu 2. Se peut-il une plus grande indigence ?
se peut-il aussi une obligation plus étroite de nous humi-
lier et de prier #?

3° La grdce nous sauve-t-elle toute seule? — La grace
nous est donnée pour agir, c’est-a-dire pour observer les
commandements que Dieu nous a faits : elle manquerait

1 Si quis dixerit sine preevenientis Spiritus sancti inspiratione atque adju-
torio, hominem credere, sperare, diligere, aut pcenitere posse sicut oportet ut
ol justificationis gratia conferatur, anathema sit, (Cone. Trid., sess. vi,
can. ni.)

1 Qratio est gratie certificatio, (S, Aug.,de Grat, chr., ¢, xxvi, n, 27.) —
Ceus enim est qui operatur in nobis et velle et perficere, (Philipp., 1, 13.) —
Nemo potest dicere, Dominus Jesus, nisi in Spiritu sancto, (I Cor., xmu, 3.)

3 Si quis dixerit justificatum sine speciali auxilio Dei in accepta justitia
perseverare posse, anathema sit. (Conc. Trid., sess. vI, can, XXII.)

8 Conc, Trid.,sess. vi, can. xiil,



488 CATECHISME

son but si nous n’agissions pas. I1 est donc évident que la
grice ne nous sauve pas toute seule, elle exige notre coopé-
ration. Aussi, ’Apétre saint Paul, en parlant des grandes
actions qu'il avait faites et des prodiges de miséricorde
dont il était I'objet ou I'instrument, ne dit pas: C'est la
grice seule qui a fait tout cela, ni : C'est moi qui ai fait
tout cela ; mais il dit: Cest par la grdce de Dieu que je
suis ce que je suis, et la grdce n'a pas été vaine en moi;
mais j ai travaillé plus qu'euz tous, non pas moi, mais la
grdce de Dieu avec moi . En un mot, sans la grice nous
ne pouvons rien dans Yordre du salut, avec la grice nous
pouvons tout. Dieu ne nous commande rien d’impossible,
mais, en commandant, il nous avertit de faire ce que nous
pouvons, et il nous aide afin que nous le puissions 2.

Or, nous coopérons a la grice lorsque nous agissons
fidelement d’apres ses inspirations et non d’apres les mou-
vements aveugles de nos penchants ou les simples lumiéres
de notre esprit, sans rapportcr ce que nous faisons a notre
fin surnaturelle. Rien n’est plus nécessaire que de corres-
pondre & la grice. De notre fidélité a ce devoir fondamen-
tal, dépendent notre salut et le degré de gloire dont nous
jouirons dans le Ciel. Le recueillement habituel, la mor-
tification de nos sens intérieurs et extérieurs, sont les
moyens de sentir les inspirations de la grice, comme le
prix inestimable de la grice est le plus puissant motif
d’en profiter.

1 ICor., xv, 10; Cone. Irid., sess. vi, cap. x1. — Non ego autem, sed
gratin Dei mecum, id est, non solus, sed gratia Dei mecum, ac per hoc nec
gratia Dei sola, nec ipse solus, sed gratia Dei cum fllo. (S. Aug., de Grat. et
lib. Arb.,c. v, n. 12.)

2 Non quod sufficientes sinius aliquid cogitare a nobis, quasi ex nobis; sed
sufficientia nostra ex Deo est. (II Cor., 1) ~—— Deus impossibilia non jubet,

sed jubendo monet facere quod possis... et adjuvat ut possis. (Conc, Trid.,
8es3. VI, can.IL)



DE PERSEVERANCE, 489

&* La grdce détruit-elle notre liberté? — Comme il arrive
a tous ceux qui abandonnent la boussole infaillible de la
foi, pour se laisser conduire aux lumiéres incertaines de
leur faible raison, les hérétiques sont tombés, sur I'article
de la grice, dans deux exces opposés. Les uns, comme les
Pélagiens, ont exalté 'homme outre mesure et ont nié
qu'il et besoin de la grice ; les autres, comme les Lu-
thériens, 'ont abaissé jusqu'a en faire un automate et nié
son libre arbitre. Entre ces deux erreurs également fatales,
puisque I'une nourrit 'orgueil et I'autre conduit au déses-
poir, la vérité se trouve et dit anathdme & ceux qui nient
la nécessité de la grice ; anathéme aussi & ceux qui nient
la liberté de 'homme sous I'influence de la gréce.

Par le péché, le libre arbitre de 'homme a été affaibli.
L’homme a donc besoin d’un secours et d’un remede, c’est
la grice. La grice ne détruit pas plus la liberté humaine,
que le reméde ne détruit la santé, que le biton aux mains
du vieillard ne détruit sa liberté. Au contraire, elle la
perfectionne et la guérit en nous donnant des lumieres et
des forces, que nous ne pouvons avoir de nous-mémes *.
L’homme fortifié par la gréice reste libre de sa volonté. Il
peut agir, il peut résister, il peut faire le bien, il peut faire
le mal: chacun le sait, chacun le sent ; folie de vouloir
prouver une vérité dont la négation justifierait a I'instant
tous les crimes, ou plutét qui andantirait toute distinction
entre le crime et la vertu 2.

5° Quelles sont les différentes espéces de grdce ? — La
grice se divise :

En grice extérieure, qui comprend tous les moyens

1 8. Th., 1a 2a°, g, cix, art. 3.

3 Vos semper Spiritul sancto resistitis, (dct., vii; Conc, Trid., sess. 1v,
v, VL. }



490 CATECHISME

extérieurs que Dieu nous donne, pour opérer notre salut;
nous I'avons expliquée en parlant de la Religion *.

En grice intérieure, qui comprend les lumitres, les
inspirations, les forces, les bons mouvements que Dieu
communique & nos 4mes, pour leur faire connaitre et ac-
complir le bien ou pour résister au mal.

En grice gratuitement donnée, c’est-a-dire dont le but
principal n’est pas la sanctification personnelle de celui
qui la recoit, mais la sanctification du prochain. De ce
nombre sont les dons de science, de prudence, le pouvoir
de remcttre les péchés et autres semblables faveurs 2.

En grice qui nous rend agréables a Dieu, c’est-a-dire
dont le but principal est la sanctification de la personne
qui la regoit. Or, la grice nous rend agréables  Dieu de
deux maniéres : soit en nous rendant justes de pécheurs que
nous sommes, c'est-d-dire en nous faisant passer de I’état
du péché mortel a I'’heureux état de I’amitié de Dieu ; soit
en nous rendant encore plus justes que nous ne sommes,
par 'augmentation de la sainteté et de la charité qu’elle
communique & nos dmes. C’est ce qu’on appelle la pre-
miére et la seconde grice sanctifiante, le plus précieux de
tous les biens, puisqu’elle est le gage de la béatitude éter-
nelle.

La grice sanctifiante est ou Aabituelle, ou actuelle. La
grice sanctifiante habituelle est celle qui, demeurant en
nous apres y étre entrée, soit par le baptéme, soit par la
pénitence, nous rend justes devant Dieu en nous commu-
niquant quelque chose de divin et nous rendant d’'une
certaine fagon participants de la nature méme de Dieu 3.

1 Tome II, legon 1
2 Cnicnique datur manifestatio Spiritus ad utilitatem. (I Cor., 1v, 10.)
8 Gratia habitualis justificans ea est qua homo formaliter justus evadit,



DE PERSEVERANCE. 491

A la grice sanctifiante habituelle se rapportent les vertus
infuses, cest-3-dire que nous ne pouvons avoir par les
seules forces de notre nature, mais qui sont répandues
dans nos 4mes par la seule bonté de Dieu, et dont nous
recevons les prémices dans le baptéme. On en compte
sept : les trois vertus théologales: la foi, I'espérance et la
charité ; et les quatre vertus cardinales: la justice, la
prudence, la force et la tempérance ; enfin les sept dons du
Saint-Esprit.

La gréce sanctifiante actuelle est une lumitre passagere
que Dieu donne & notre esprit, un mouvement passager
qu'il communique & notre volonté, pour nous faire connai-
tre et pratiquer le bien *. La grice actuelle nous est néces-
saire pour faire le bien, car c’est elle qui met en mouve-
ment la grice habituelle et qui la réduit en acte 3. « De
méme, dit saint Augustin, que notre ceil, si parfaite-
ment sain qu'il soit, ne peut voir, & moins d’étre frappé
d’'un rayon lumineux ; de méme I'homme, si pleine-
ment justifié qu’'on le suppose, ne peut vivre, c’est-a-dire
agir comme il faut, 3 moins d’étre aidé par la grice de
Dieu . »

« Comme la téte influe sur les membres, et la vigne sur
les branches, ainsi, ajoute le saint Concile de Trente, No-
tre-Seigneur Jésus-Christ répand une vertu sensible sur
les justes mémes, et toujours cette vertu précéde, accom-
pagne et suit leurs actions, qui sans elle ne peuvent en

dum el quoddam esse divinum communicatur, et suo modo divine fit parti-
ceps nature, (Montag., de Grat., p. 810,)

1 Momentanea illustratio intellectus, et motio voluntatis, qua Deus in nobis
sine nobis efficit, ut scilicet bene velimus et bene agamus, (Montag., de
Gral., p. 819.)

88. Th, 18 21¢, q. cx, art. 2.

8 De Natur. et Grat., ¢, xxvi, n, 29,



492 CATECHISME

aucune maniére é&tre agréables a Dien ni méritoires 4. »

6° La grdce est-elle toujours ¢ notre disposition? — D'un
cdté, Dieu veut que chacun de nous arrive au salut. Le
moyen d’arriver au salut, c’est d'accomplir les commande-
ments de Dieu, qui n’ordonne rien d’'impossible. D’autre
part, il est de foi que sans la grice nous ne pouvons
accomplir les commandements de Dieu. 11 est donc de foi
que la grice est toujours & notre disposition. Elle y est de
deux manidres : ou immédiatement, en ce sens que nous
pouvons sur-le-champ, et sans un nouveau secours, vain-
cre la tentation, accomplir la bonne ceuvre qui se présente;
ou médiatement, en ce sens que nous pouvons obtenir la
grice nécessaire pour résister & la tentation qui nous
presse ou faire le bien qui nous est commandé. 11 faut
seulement remarquer que les justes et les pécheurs ordi-
naires, obtiennent plus facilement la grice dont ils ont
besoin, et que la difficulté est plus grande pour les endurecis.

Disons en finissant que les infideles eux-mémes re-
coivent en temps et lieu les grices suffisantes pour éviter
le mal, et s’ouvrir ainsi peu a2 peu le chemin du salut,
quelle que soit la nature de ces griaces dontla sagesse in-
finie de Dieu s’est réservé le secret. Nous savons qu’il en
est ainsi, car Notre-Seigneur Jésus-Christ est mort pour
tous les hommes 3; en sorte que les méchants périssent,
non parce qu’ils n’ont pas pu étre bons, mais parce qu’ils
ne ’ont pas voulu 3. Ajoutons qu’outre la grice sanctifiante

1 Christus tanquam caput in membra, et tanquam vitis in palmites, in
ipsos justificatos jugiter virtutem influit, qua virtus bona eoram opera sem-
per preecedit, et comitatur, et subsequitur, et sine qua nullo pacto Deo grata
et mentoria esse possunt, (Sess, vi, can. xvi,)

2 11 Cor., ¥.

3 Malos pon perire quia boni esse non potuerunt, sed quia boni esse notue-
runt. (Cone. Velent., u1, ¢, 11,)



DE PERSEVERANCE, 493

nous avons besoin d’'un secours spécial pour persévérer
jusqu'a la fin 1.

De 13, vous conclurez facilement que les Pélagiens, les
Semi-Pélagiens, les Protestants, les Jansénistes, étaient
dans Verreur, et que I'Eglise catholique, chargée du dépét
de la foi, a eu raison de les commander : les premiers,
parce qu'ils niaient la nécessité de la gréce ; les seconds,
parce qu’ils n'admettaient la nécessité de la grice que
dans certains cas; les troisiemes, parce qu'ils nient la li-
berté humaine sous I'influence de la grice; les quatriemes
enfin, parce qu'ils renouvellent une partie des erreurs
précédentes et qu'ils prétendent que certains commande-
ments de Dieu sont impossibles & accomplir, et que la
grice nous manque pour nous rendre ces commandements
possibles 2,

On voit que toutes ces erreurs, méconnaissant la vé-
ritable condition de 'homme, conduisent & des con-
séquences également affreuses et absurdes : faire de
Thomme un dieu ou une machine, et de Dieu un
tyran.

T° Quels sont les effets de la grdce? — La grice produit
deux grands effets : la justification et le mérite. La justi-
fication est I'effet de la grice, qui de pécheurs nous rend
justes. Le pécheur est celui qui, mettant sa volonté 4 la
place de la volonté de Dieu, la prend pour régle de ses
pensées, de ses paroles et de ses actions. Le juste, au con-
traire, est celui qui soumet sa chair & son 4me et son dme
& Dieu, dont il prend la volonté pour régle de ses pensées,

15} quis dixerit justificatum, vel sine speciali anxilio Deiin accepta juati-
tiaperseverare posse, vel cum €o non posse, anathema sit. (Cone. Trid., 8sc3%
V1, can. XxiL)

t Libermann, Theol., t. 1V, p. 33 et suiv.



494 CATECHISME

de ses paroles et de ses actions. Le pécheur est en état de
révolte, par conséquent de crime et de désordre. Le juste,
au contraire, est en état de soumission, par conséquent de
vertu et d’ordre.

La justification consiste  faire passer le pécheur de son
état de révolte contre Dieu, d'inimitié avec Dieu, de crime
par conséquent, et d’esclavage du démon, & 1'état d’obéis-
sance i Dieu, d’amitié avec Dieu, de sainteté et de liberté
des enfants de Dieu. Elle est un renouvellement intérieur
et une purification de '’Ame, un rétablissement de I'ordre
et un passage de l'injustice 3 la justice, Ce mystire de mi-
séricorde, plus admirable que la création du monde,
s'opére en un instant par l'infusion de la grice qui efface
le péché, et qui demeure en nous comme un principe de
sainteté et de vie surnaturelle. Comme condition, elle
suppose de la part du pécheur la foi et le concours de la
volonté .

Le mérite est une ceuvre pour laquelle Dieu doit a

1 Justitia importat rectitudinem quamdam ordinis in ipsa interior] disposi-
tione hominis, prout scilicet supremum hominis subditur Deo, et inferiores
vires anims subduntur supreme, scilicet rationi... Hec autem justitia... fit
in homine secandum rationem motus, qui est de contrario in contrarium, et
secundum hoc justificetio importat transmutationem quamdam de statu in-
justitie ad statum justitiee predictze, (S. Th., 1a 2a¢, q. cxuu, art, 1.) - Effec«
tus divinee dilectionis in nobis, qui per peccatum tollitur, est gratia, qua
homo fit dignus vits eterna, a qua peccatum mortale excludit, et ideo non
posset intelligi remissio culpee, si non adesset infusio gratie. (Id., id., art, 2.)
— Si quis dixerit homines justificari vel sola imputatione justitiee Christi, vel
sola peccatorum remissione, exclusa gratia et charitate, que in cordibus
eorum per Spiritum sanctum diffundatur, atque illis inhareat, aut etiam
gratiam, qua justificamur, esse tantum fivorens Dei, anathema sit. (Conc.
Trid., sess. W, can. X1, X1, Xin ; Montag., de Grat., p. 1066.) — In eo qul
habet usum liberi arbltrii non fit motio a Deo ad justitiam absque motu liberi
arbitrii; sed ita infundit donum gratiz justificantis quod etiam simul cum
hioc movet liberum arbitrium ad donum grati® acceptandum in his qui sont
bujus motionis capaces. (S. Th., 12, 2¢¢, q. 1, u1, art. 3,)



DE PERSEVERANCE. 49

I’homme une récompense . Le pécheur une fois justifié
peut faire des actions qui lui méritent de nouvelles graces,
au moyen desquelles il arrive & la béatitude éternelle. Or,
pour mériter d'un mérite proprement dit, c’esi-a-dire au-
quel une récompense éternelle est due en vertu des lois
dela justice et des promesses de Dieu, il faut 4° étre sur
la terre, car les Saints dans le Ciel ne méritent plus; 2° étre
en état de grice; 3° faire une action bonne de sa nature ;
4° Ja faire pour un bon motif ; 5° la faire en parfaite liberté,
soit intérieure, soit extérieure 2.

ATexemple de tous les Saints, nous devons nous efforcer
continuellement d’acquérir des meérites; mais, bien que
nous puissions y placer une certaine confiance, il vaut
mieux, pour éviter les tentations de I'orgueil et de la vaine
gloire, mettre toute notre espérance en I'infinie bonté de
Dieu, de qui viennent, aprés tout, les mérites que nous
pouvonsamasser.

8° Quelle est l'excellence de la grdce ? — Quand je parle-
rais la langue des Anges et des hommes, quand j’aurais la
connaissance de tous les secrets de la nature et lintelli-
gence de tous les mystéres de la foi, si je n’ai pas la charité,
je ne suis rien, tout cela ne me sert de rien. Grand Apbtre,
vous avez raison. Aux yeux de tout homme capable de lier
deux idées, il est clair comme le jour que la moindre
grice, le moindre degré de la grice sanctifiante, vaut mieux
que tous les dons naturels, l'esprit, la science, les talents,

1 Opus p ropter quod Deus homini preemium rependere debet. (Montag., de
Grat., p. 110.)

2 Meritum de condigno est opus liberam, bonum, ab homine viatore et
justo, ex actu vel imperio charitatis factum, et ideo in Deum ut summum
bonum rtualitersaltem relatum, cui ex justitia (licet non rigorosa, ut aiuntt
et ex gratuita Dei promissione vita mternaa Deo debetur. (Montag., de Grute,
p. 1115.)



496 CATECHISME

la santé, les richesses, les dignités, les trdnes. De 1a, co
beau mot déja cité du Docteur angélique : « Le bien sur-
naturel d’'un seul individu I'emporte sur le bien naturel
de tout 'univers 1, »

En effet, tous les dons naturels ne sauraient, sans la
grice, nous élever au bonheur surnaturel, infini ; tandis
que le moindre degré de la grice, sans tous les dons
naturels, peut nousy conduire. La raison en est simple :
la gréice est un élément. un principe surnaturel qui nous
communique quelque chose de divin, et qui nous au-
torise & dire, comme saint Paul : Je vis, mais non ce
n'est pas moi, cest Jésus-Christ lui-méme qui vit en
moi 3.

Ainsi, pour mesurer I'excellence de la grice, il faut
savoir que ces bienfaits ne se bornent pas & la durée fu-
gitive de la vie terrestre, ils embrassent les siecles sans fin
de I'éternité : ici-bas les prémices, la-haut la plénitude.
11 s’ensuit que la gréice, par conséquent la religion elle-
méme, n’est autre chose qu’un certain commencement
de la gloire en nous, et la gloire autre chose que la con-
sommation de la grice. Oh! quelle estime nous devons
faire de la grice! quel soin de la conserver! quel em-
pressement & la recouvrer si nous avons le malheur de la
perdre !

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour ! je vous remercie
d’avoir répandu I'espérance dans mon ceeur; faites que

! Bonum gratiee unius majus est quam bonum naturz totius univers.
(S. Th., 12 2%, q. cxu, art, 9,)
2 Galat., 11, 20,



DE PERSEVERANCE, 497

je Taffermisse en correspondant fidelement & la grice.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes

choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour

de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je serat trés-
fidéle & la grdce dans les petites choses,

m 32



XXIX® LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM,
PAR L'ESPERANCE (SUITE).

Premier moyen d’obtenir Ia grace. — La pritre. — Nécessité, qualités, effets.
— Trait historique. — Pritre mentale. — Nécessité, facilitd, pratique, —
Pritre vocale, particulidre et publique.

La grice est d'une nécessité absolue pour le salut, et
nous ne pouvons 'avoir de nous-mémes. Telles sont les
deux vérités contenues dans la lecon précédente. Dans sa
bonté infinie, Dieu nous a donné deux grands moyens de
I'obtenir : la priére et les Sacrements. Nous allons parler
de ces immenses bienfaits.

1° Qu'est-ce que la priére? Dans ie sens le plus général,
la priére se prend pour toute espéce de bonne ceuvre. Dans
le sens plus restreint, elle signifie ia louange de Dieu et
I'action de grices. Enfin. dans le sens propre : La priére
c'est la demande faite ¢ Dieu des biens qu’il nous a promis ;
ou bien : L'élévation de I’dme vers Dieu pour lui deman-
der nos besoins et lui rendre nos hommages 1. Rien de plus
noble, rien de plus utile, rien de plus doux que ce com-
merce de I'homme avec Dieu.

2° La priére est-elle nécessaire? — La pritre est néces-
saire de droit naturel, de droit divin et de droit ecclésias~
tique. De droit naturel, c’est-a-dire que, dans 1’ordre or-
dinaire de la Providence, nous ne pouvons obtenir la
grice nécessaire pour faire le bien et résister au mal, par

tFerraris, veib. Urat,



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 499

conséquent opérer notre salut, sans la priére. Cette néces-
sité se déduit tres-clairement des paroles de saint Paul
aux Romains : Quicongue tnvoquera le nom du Seigneur
sera sauvé ; mais comment invoquer celui auquel on ne
croit pas '? L’Apbtre met sur la méme ligne la foi et I'in-
vocation du nom de Dieu. Si donc la foi est nécessaire,
comme nul n’en saurait douter, la priére 1'est également
et d’une nécessité absolue. La méme vérité se retrouve
dans les paroles de Notre-Seigneur lui-méme lorsqu'il dit :
Demandez et vous recevrez 3; comme s'il disait: Si vous
ne demandez pas, vous ne recevrez pas.

Dol il faut conclure qu'ordinairement parlant, la
priére est le moyen nécessaire d’obtenir la grice et d’ar-
river au salut. Bien que le secours divin, pour vaincre les
tentations et observer les commandements, soit quelque-
fois donné a ceux qui ne le demandent pas, ordinairement
il n’est donné qu’a ceux qui le demandent. Vous n’obtenez
pas, dit I'apdtre saint Jacques, parce que vous ne deman-
dez pas®. D'ailleurs, si nous considérons notre faiblesse,
notre misére, les besoins spirituels et temporels qui nous
pressent, si nous nous rappelons que nous sommes sem-
blables & des mendiants chargés d’'une nombreuse famille,
sans pain, sans vétements, sans abri, nous comprendrons,
sans avoir besoin d’autre preuve, que la priére, et la priére
continuelle, est pour nous le devoir le plus naturel et le
plus pressant.

Ce devoir est tellement enraciné dans la nature hu-
maine, qu'il n’est pas une nation, si barbare qu’elle svit,

1 Rom., x.

8 Lus , x13 Matth., vu, 7.

8 C. 1v. (Voyez lcs autorités dans Ferraris, art. Oratio,) — S. Th., 24 %¢%,
q. LXXxX, art. 3.



¥00 CATECHISME

qui ne le reconnaisse et qui ne 'accomplisse. Depuis que
le monde existe, la priére s'est élevée vers le Ciel de tous
les points du globe. Ainsi, les Juifs ont prié; les Chrétiens
ont prié; les Paiens ont prié ; les Mahométans, les sauva~
ges eux-mémes ont prié, ils prient encore, et ils prient
beaucoup.

Aux yeux des infidéles, quiconque se dispense de cette
loi fixe sa place parmi les brutes stupides. « Chien de
Chrétien, répétait naguére chaque jour, un Bédouin, a un
de nos officiers frangais devenu son prisonnier. » — Un
matin, cet officier, outré de s’entendre saluer de la sorte
par un barbare, lui dit avec colére : « Pourquoi m’ap-
pelles-tu un chien ? je suis ton prisonnier ; mais je suis un
homme comme toi, et plus que toi. — Toi, un homme,
lui répond froidement I’Arabe ; non, tues un chien. Il ya six
mois que tu es mon prisonnier, et je ne t'ai jamais vu
prier, et tu ne veux pas que je t'appelle un chien ! » — Le
barbare avait raison. Dans toute la nature, il n'y a que
les bétes qui ne prient pas.

La pritre est nécessaire de droit divin. Cela veut dire
que Dieu nous en fait un précepte formel. I/ faut tou-
jours prier, nous dit Notre-Seigneur lui-méme, e? ne ja-
mats cesser 1. Il faut, ce n’est pas un conseil, mais un or-
dre et une nécessité. Son fidéle organe, I’Apotre saint Paul
ajoute : Persévérez dans la priére, soyez vigilants & prier ;
pries sans interruption, priez en tout temps 3. Le méme
commandement revient a chaque page des divines Ecri-
tures. Les Péres et les Docteurs de I'Eglise, interprétes-nés
de I'Evangile, nous crient d’une voix unanime : Celui qui
ne prie pas assidiment est mort *. Pour corroborer leur

1 Luc., xviir, 1, — 8 Coloss., wv 3 I Thess., v, 17 ; Eph., vi.
2 Quisquis non orat Deum assidue, nec divino ejus colluguio cupit assidue



DE PERSEVERANCE. 501

avertissement, ils nous montrent Notre-Seigneur, le Saint
des Saints, priant, et priant beaucoup; les premiers fide-
les, les Saints et les vrais Chrétiens de tous les temps,
priant, et priant beaucoup.

Enfin la priére est nécessaire de droit ecclésiastique;
mais ce commandement ne regarde que la priére publi~
que, dont nous parlerons plus loin.

3° Quand faut- il prier? — De savoir maintenant quand
nous oblige par lui-méme le précepte naturel et divin de
la pritre, c'est ce qu'il est difficile de déterminer avec pré-
cision. Toutefois on convient qu'il y aurait péché & rester
un temps notable sans prier, et que I'obligation directe de
prier revient aussi souvent que celle de faire les actes des
vertus théologales, et que la pritre est nécessaire pour
nous maintenir dans une vie chrétienne. Ainsi I'entendent
la généralité des Fideles qui se font un devoir de ne lais-
ser passer aucun jour sans prier et méme plusieurs fois .
Certains hérétiques avaient méme prétendu que I'obliga-
tion de prier, dans le sens propre du mot, était conti-
nuelle. Ils se fondaient sur le texte de I'Evangile : 1/ faut
toujours prier et ne jamais se lasser.

Mais ils prenaient mal les paroles de Notre-Seigneur.
Elles signifient d’abord : qu’il faut prier souvent, en

frui, js mortuus est... Anime mors est non provolvi coram Deo. (S. Chrys.,
lib. I, De orando Deo.)

1 Hic censeo habere locum doctrinam quam de praecepto divino peenitentim
suo loco tradidi, et pro his divinis preeceptis affirmativis, ut charitatis, et si-
milibus censeo esse generalem et necessariam, nimirum obligare hac pracepta,
ut actus eorum non multo tempore differantur, sed aliquoties in vita flant,
quoties videlicet ad rectam et honestam vitam instituendam prudenti arbitrio
Judicatum fuerit... Credo tam necessariam esse orationem ad rectitudinem
vitss, ut non sit remittenda dilatio unius anni, nec fortasse unius mensis.
Quod usus ipse fidelium satis confirmat, etc. (Montag., Fract. de Grat,, t. XVII,
x, 86.)



502 CATECHISME

temps convenable, selon que le permettent les devoirs ex-
térieurs imposés par la Providence, surtout avec persévé-
rance, sans jamais se rebuter, ni se décourager, si longs
que puissent nous paraitre les délais apportés par Notre-
Seigneur & remplir nos veeux 1.

Elles signifient encore que nous devons, par une grande
pureté d'intention, tout rapporter a Dieu, en faisant tout
et en souffrant tout pour sa gloire. « Prier toujours, dit
saint Augustin, c’est désirer toujours I'accomplissement de
la volonté de Dieu, et la vie bienheureuse qu’il nous
promet. Désirons-la donc toujours, et toujours nous
prierons. Toujours prier, continue le vénérable Bede,
c’est toujours agir en vue de Dieu. Celui-la prie toujours,
ajoutent les commentateurs, qui agit toujours bien 2. »

Le précepte de la priére nous oblige indirectement dans
de nombreuses occasions, c’est-a-dire en tant qu’il selieau
précepte de la charité envers nous-mémes et envers le pro-
chain. En voici quelques-unes : 1° quand il s'agit pour
nous de recouvrer la gréice; 2° quand nous sommes ex-
posés & la perdre; 3° quand nous sommes en danger de
mort; 4° quand le prochain se trouve dans une grande
nécessité, a laquelle nous ne pouvons remédier que par la
priere ; 8° quand la société, la famille, la communauté
dont nous sommes membres est menacée d'un grand
danger spirituel ou temporel, tel qu'une épidémie, une
famine, etc. Dans tous ces cas et autres semblables, il y

1 Cor. a Lapid., ¢. avur, 1, in Luc

* Sine intermissione orare quid est aliud quam beatam vitam qua nalla
quam nisi wterna est... P Sine intermissione desiderate. Semper ergo hanc
a Domino Deo desideremus, et oramus semper. (S. Aug., Epist., class, 1,
t. I, 581.) — Semper orat, qui semper secundum Deum operatur. Semper
orat, qui semper bene agit, (Cornel. 3 Lapid., in Luc,, xvi1i, 2.) — 8, Th,, 20
2s%, q. LXxXII, art. 14.)



DE PERSEVERANCE. 503

a obligation de prier sous peine de péché plus ou moins
grave, suivant les circonstances *.

A cbté du droit strict dont nous venons de rapporter les
prescriptions, il y a une coutume générale dans I'Eglise,
et par cela méme infiniment respectable, en vertu de la-
quelle les vrais Chrétiens vaquent plusieurs fois le jour au
grand devoir de la pritre. Cette coutume cache son ori-
gine dans la nuit des temps. Mille ans avant Notre-Sei-
gneur, David 'observait au milieu des splendeurs de sa
cour; cinq cents ans plus tard, Daniel s'y montre fidéle
dans les rigueurs de la captivité de Babylone . Nos péres
s’en faisaient une loi sous le glaive des persécuteurs. Que
dis-je? les Mahométans eux-mémes l'ont inscrite parmi
les articles de leur code religieux, et ce peuple s’y con-
forme avec une scrupuleuse exactitude

Le matin, midi et le soir sont les trois époques de la
journée que cette coutume consacre & la priére, et que
I'Eglise a soin de nous rappeler au son de la cloche. Le
matin, afin de saluer Dieu notre Pére, le remercier d’a-
voir veillé sur nous pendant la nuit, et lui demander ses
bénédictions sur le nouveau jour que nous devons i sa
bonté. Le midi, afin de reprendre haleine, redresser nos
intentions, et ranimer notre courage. Le soir, afin d’offrir
a Dieu avec nos actions de grices le sommeil de la nuit,
lui exprimer nos regrets des fautes commises, et nos ré-
solutions de les éviter le lendemain.

Connaissez-vous quelque chose de plus rationnel et de
plus beau que cette triple priére, surtout quand elle est
faite en commun, dans les familles, par les parents, les
enfants et les serviteurs? A I'exemple de tous les peuples,

1 Ferraris, art. Orat., n. 10,
2 Dan., vi; Ps. L,



504 CATECHISME

il faut encore se faire un devoir de prier avant et apres
son repas, et cela pour les raisons que nous dirons ailleurs.

4 Ot faut-il prier? — On peut prier partout. Néan-
moins il faut chercher de préférence, suivant le conseil du
Sauveur, un lieu retiré, éloigné du bruit, dans lequel nous
puissions plus commodément nous entretenir avec Dieu et
lui donner les signes extérieurs de respect, demandés par
sa sainte présence ou inspirés par la vivacité de nos senti-
ments d’amour, de confiance et de contrition. L'Eglise est
le lieu qui convient le mieux & la priére. Dieu nous v
exauce plus facilement, comme il nous en assure en ter-
mes précis 1. D'ailleurs, la sainteté méme du lieu, les sou-
venirs qu'il rappelle, la vue des autels, des images des
Saints, sont trés-propres a fixer I'attention de D'esprit, &
exciter la dévotion du cceur, et par conséquent & rendre
nos prieres plus efficaces.

8° Qui faut-il prier? — 1l faut prier Dieu et les Saints.
Dieu, comne le Maitre absolu de toutes choses, et qui seul
peut nous accorder nos demandes; les Saints, comme les
amis de Dieu et nos protecteurs, afin qu’unissant leurs
prieres aux notres, nous obtenions plus sdrement les
grices dont nous avons besoin. Parmi les Saints, les plus
grands et ceux qui pendant la vie se trouvérent dans une
position semblable & la ndtre, dans le méme état, dans les
mémes tentations, et ceux que la piété des peuples invoque
pour telle ou telle nécessité particuliére, doivent étre I'ob-
jet de notre dévotion et de notre confiance spéciale. De
plus, comme il y a des Saints sur la terre, nous pouvons
encore nous recommander & leurs pricres. Les Apdtres
I'enseignaient aux Chrétiens, soit en les engageant & prier

1[I Req., c. ity Il Paralip,, v1 et vit; 8. Basil,,in Ps. xxviy; 8. Chrys.,
Hom, xx\vi, in I Cor.; 5. Aug., Tract. v in Joan.



DE PERSEVERANCE. 503

les uns pour les autres, soit en les conjurant de ne pas ou-
blier devant le Seigneur ceux qui leur avaient annoncé
I'Evangile.

6° Pour qui faut-il prier? — 1l faut prier pour toute
l'Eglise. Pour l’Eglise triomphante, afin d’obtenir I'aug-
mentation de sa gloire extérieure, qui consiste dans la ma-
nifestation plus étendue de la puissance, de la bonté, des
perfections de Dieu, de Notre-Seigneur Jésus-Christ, de la
sainte Vierge et des Saints 1, Pour 'Eglise souffrante, afin
d’obtenir son soulagement ou la fin de ses peines. Pour
I'Eglise militante, afin d’obtenir son triomphe sur ses
ennemis et le salut de ses enfants.

Quant 3 'ordre dans lequel nous devons prier, le voici
en peu de mots. Il faut prier avant tout : 1° pour notre
Saint-Pére le Pape, chef supréme de I'Eglise; 2° pour
tous les Prélats et ceux qui ont charge d’dmes; 3° pour
les rois, les princes et les magistrats chrétiens; 4° pour
nos parents et ceux qui nous sont confiés; 5° pour les
justes; 6° pour les pécheurs; 7° pour tous ceux qui sont
hors de I'Eglise. Ne craignons pas qu’en priant pour plu-
sieurs, nos pri¢res sont moins profitables; au contraire. Si
vous priez seulement pour vous, dit saint Ambroise, vous
serez seul qui prierez pour vous; tandis que, si vous priez
pour tous, tous prieront pour vous 3.

T° Pourquoi faut-il prier? — 11 faut prier afin d’obte-
nir tout ce qui est utile, soit dans 'ordre spirituel, soit
dans V'ordre matériel, pour arriver a notre fin derniére.
Ainsi, tout ce qui se rapporte directement & cette fin su-
préme, qui est la possession et la gloire de Dieu, doit tenir
le premier rang dans nos priéres. Notre-Seigneur lui-

i Ferraris, art. Orat., C\v, 13 ; Montag., Trazf. de Grail., p. 1001, 1002.
2 Lib. I, de Cain et Abel, c. vi.



506 CATECHISME

méme l'indique, comme nous le verrons en expliquant
I’Oraison dominicale.

Au second rang se placent la grice, les vertus et les
autres biens spirituels qui sont les moyens immeédiats de
parvenir & Dieu. Les biens du corps, tels que la santé, la
réputation, la fortune, étant des moyens plus éloignés,
ne viennent qu'en troisiéme lieu. On voit par 1a qu'il faut
metire une grande différence dans la maniére de deman-
der ces trois sortes de biens. Nous devons demander d’une
maniére absolue la sanctification du nom de Dieu, I'avé-
nement de son régne, 'accomplissement de sa sainte
volonté, les biens spirituels qui nous conduisent au bon-
heur de I'éternité. Quant aux biens temporels, nous de-
vons les solliciter, non comme la fin de nos désirs, mais
comme des moyens d’arriver au Ciel, soit parce qu’ils
entretiennent notre vie corporelle, soit parce qu'ils ser-
vent & exercer la vertu*.

8° Comment faut-il prier? — Pour répondre a cette
question, il faut parler du maintien du corps et des dis-
positions de I'dme. Tous les peuples ont pris et tous pren-
nent encore en priant une attitude particuliére, convena-
ble aux sentiments de respect, d’amour, de douleur qui
les aménent devant Dieu. Trois attitudes différentes sont
généralement en usage chez les Chrétiens. Nous prions a
genoux, comme des criminels et des suppliants qui recon-
naissent devant Dieu leur indignité et leur profonde mi-
sére, mais en méme temps sa miséricorde infinie. Ainsi
priaient Salomon dans le temple de Jérusalem, saint
Pierre en ressuscitant la bonne veuve Thabita, saint Paul
en quittant les Prétres d’Ephése, Notre-Seigneur lui-méme
au jardin des Olives.

18. Th,, 20 28, g.axxu, art. 5 et 6,



DE PERSEVERANCE, 507

Nous prions 2 genoux, les mains étendues, pour mon-
trer & Dieu et aux hommes qu’elles sont pures et que nous
sommes les disciples de Notre-Seigneur crucifié, par les
mérites de qui nous attendons l'effet de nos demandes.
Ainsi priait Moise, figure vivante de Notre-Seigneur, lors-
qu’il sollicitait pour Israél la victoire contre les Amalé-
cites ; David, autre figure du Sauveur; les premiers Chré-
tiens, les Prétres 4 la Messe, et Notre-Seigneur lui-méme
sur la croix.

Nous prions debout, particulierement les dimanches et
durant le temps pascal, en mémoire de la résurrection
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, et pour nous rappeler la
vie toute divine que nous devons mener au milieu du
monde. Telle était la maniére ordinaire de prier dans les
premiers siécles de I'Eglise. Ainsi Notre-Seigneur lui-
méme a prié bien souvent, comme on le voit dans I'Evan-
gile. Toutefois cette triple attitude n’est point obligatoire,
en sorte que celui qui ne s'y conforme pas n’offense pas
Dieu. 1l suffit que son maintien soit humble et respec-
tueux; car la pritre de celui qui shumilie pénétre au
Ciel &

Saint Paul veut que les hommes prient dans I'église la
téte nue, parce que 'homme est la glorieuse image de
Dieu qui brille particulierement sur son front. Ce front
doit étre découvert dans la pritre, afin de montrer le plus
glorieux ouvrage du Créateur, humilié devant lui. Au
contraire, I’Apdtre veut que les femmes prient la téte cou-
verte. Cela pour trois raisons. La premiére, parce qu’étant
la glorieuse image de I'homme, elles doivent voiler cette
gloire devant Dieu, attendu que 'homme doit cacher,

1 Nicol. Pap., Respons, ad Bulgar,



508 CATECHISME

quand il prie, tout ce qui pourrait étre pour lui un
sujet de vanité. La seconde, parce qu’étant inférieures a
I’homme, elles doivent reconnaitre leur infériorité devant
Dieu, en portant sur leur téte, dans le vétement qui les
couvre, le signe de leur dépendance. La troisitme, parce
que, la modestie étant leur plus bel ornement, elles doi-
vent, par respect pour les Anges et pour les ministres du
Seigneur, éviter, surtout dans le temple, tout ce qui pour-
rait y porter atteinte 1.

Quant aux yeux, ils doivent étre ou baissés vers la terre
par respect pour la divine Majesté et par confusion de
nos fautes, ou élevés vers le Ciel pour demander secours &
celui dont il est la demeure, suivant I'exemple du Sau-
veur lui-méme. Si on prie dans une église pendant le saint
sacrifice de la Messe, les regards doivent étre tournés vers
Yautel et principalement vers I'orient. Cet usage repose
sur plusieurs raisons fort respectées depuis les temps de
la primitive Eglise.

La premiére, parce que le Paradis terrestre, premier et
fortuné séjour de I'homme, était en Orient. Or, il con-
vient en priant de tourner nos regards vers le lieu d’ols
nous avons été bannis, afin de demander avec plus d’ar-
deur la grice d’entrer dans le véritable Paradis, dont la
priére et la Pénitence sont la double clef. La seconde,
parce que, dans I'Kcriture, Notre-Seigneur est appelé
I'Orient et le Soleil de justice, et que rien n’est plus na-
turel que de nous tourner, lorsque nous I'invoquons, vers
le point du Ciel qui nous rappelle ces augustes titres. La
troisieme, parce que Notre-Seigneur a été crucifié, le vi-
sage tourné vers I'occident, en sorte qu’en priant la face

21 Cor., x1, 5; Cor, a Lapid., tn hunc loc,



DE PERSEVERANCE. 509

tournée vers I'orient, nous regardons en quelque soric le
visage de Notre-Scigneur. La quatriéme, afin de nous dis-
tinguer des Juifs, qui priaient la face tournée vers I'occi-
dent; car, dans le temple de Jérusalem, le tabernacle
était placé a ce point du Ciel .

Rien n’est indifférent dans ces diverses attitudes. D’une
part, tous les peuples ont regardé comme un devoir de
s’y conformer ; d’autre part, elles sont éminemment pro-
pres & manifester et a nourrir I'humilité, Ia confiance, la
douleur et tous les sentiments commandés & ’homme en
la présence de Dieu.

Venons aux dispositions de I'dme. La foi, la confiance,
1a dévotion, la persévérance : telles doivent étre les dispo-
sitions de I'dme qui prend au sérieux le devoir de la
pridre, par conséquent les qualités qu’elle doit donner  la
priére elle-méme.

La foi. La foi est le principe et le fondement du salut.
Voila pourquoi rien n’est promis a la priere qui ne pro-
ctde pas de la foi. De 14 vient que cette vertu nous est tant
recommandée, quand nous prions. Tout ce que vous de-
manderez avec foi dans la priére, dit le Sauveur, vous I'06-
tiendrez. Demandez avec foi, et sans hésitation, ajoute
Yapdtre saint Jacques; car celut qui hésite ressemble au
flot de la mer qui va et qui vient3. Des lors il manque de
stabilité et ne peut compter sur le succés de la pricre.
Sans foi point de priére, continue saint Augustin*. La foi
dont il est ici question ne consiste pas seulement dans la
croyance générale i la puissance, & la bonté, & la fidélité
de Dieu; mais encore dans la persuasion particuliére que

t 8, Th., 22 20, q. cu, ort. 4, — * Malth., xx1. — 3 Jacob., 1, G
4 §j fides deficit, oratio perit. (S. Aug., Serm. xxxvi, de Verb, Dom.)



510 CATECHISME

Dieu nous accordera ce que nous demandons, si foutefois
il le juge expédient pour notre salut.

La confiance. — Elle doit étre inébranlable, puisqu’elle
est fondée sur les promesses de Dieu et sur les mérites de
Notre-Seigneur. Elle doit étre vive, afin d’exclure toute
tiédeur, toute licheté dans la priére. Elle doit étre ac-
tuelle, afin de bannir je ne sais quelle hésitation, quelle
incertitude vague qui peut se rencontrer avec la simple
confiance habituelle, et foute espéce de crainte fondée soit
sur la grandeur de la grice demandée, soit sur I'indignité
de la personne qui la demande. « Tenez pour assuré, dit
Cassien, que vous ne serez jamais exaucés, dés que vous
en douterez. Le signe du futur succes, ajoute-t-il, c’est
lorsque le Saint-Esprit pousse & demander avec une
grande confiance et une espéce de certitude d'obtenir?. »

La dévotion. — Elle exige d’abord la pureté d'intention
dans la priére. Nous ne devons rien demander que nous
n’ayons 'intention de faire servir directement ou indirec-
tement & la gloire de Dieu, & notre salut ou 2 la sancti-
fication du prochain. C’est uniquement dans ce but que
Notre-Seigneur a mis sa puissance a notre service. « Com-
ment s’appelle, dit saint Augustin, celui qui a promis de
nous accorder tout ce que nous demanderions en son nom?
11 s’appelle Sauveur; par conséquent tout ce qui est con-
traire au salut, nous ne pouvons le demander au nom du

Sauveur . »

1 Pro certo non exaudiendum se supplicans quisque non dubitet, cum du-
bitaverit se exaudiri ; signum future impetrationis esse, quando Spiritus
sanctus movet ad petendum cum magna fAducia, et quasi securitate impe-
trandi. (Cass., Coll, 1x, ¢. XXX11,)

2 Jesus significat Salvatorem... ac per hoc quodcumque petimus adversus
utilitatem salutis, non petimus in nomine Salvatoris. (Serm. xxxvi, de
Verb. Dom.)



DE PERSEVERANCE. 54

Elle exige 'humilité, qui rend la priére toute-puis-
sante. La priére de celui qui s’humilie, nous dit le Saint-
Esprit, pénétrera les nues et ne redescendra sur lg terre
g’ aprés avoir obtenu le regard bienveillant du Trés-Haue?.
Elle suppose la disposition sincére & ne rien refuser 4 Dieu
de ce qu'il nous demande : soit de sortir du péché, soit de
nous corriger de nos défauts et d’avancer dans la vertu.
Elle suppose encore Lattention. « Comment voulez-vous
que Dieu vous écoute, dit saint Cyprien, quand vous ne
vous écoutez pas vous-méme?? » « Prier de bouche et
errer en esprit dans les maisons et sur les places publi-
ques ; balbutier des paroles et étre occupé d’amusements
et d’affaires inutiles ou étrangeres, qu'est-ce autre chose,
demande le concile de Treéves, que tromper les hommes et
se moquer de Dieu®? »

Quant aux moyens d’avoir I'attention dans la priére,
cn voici quelques-uns : la garde habituelle des sens inté-
rieurs et extérieurs ; la mortification des passions; le signe
de la croix fait comme il convient; le soin de se mettre
en la présence de Dieu, considérant i qui et de quoi on
vient parler; demander la grice de bien prier; désa-
vouer d’avance toutes les distractions et les repouser dou-
cement, mais fid¢lement, lorsqu’elles se présentent durant
la priere.

La persévérance. — Notre-Seigneur insiste vivement sur
la nécessité et la puissance de cette condition de la priére.
Envoici trois preuves seulement. La premiére est ’histoire
de la Chananéenne, qui ne dut qu'a sa persévérance la

1 Eecli., x3XV, 8.

2 Quomodo te audiri postulas, cum teipsum non audias ? (De Orat. Dom.)

8 Quid est voce paallere, mente autem domum aut forum circuire, nisi ho-
mines fallere et Deum irridere ? (Cap. de Hor.)



512 CATECHISME

gueérison de sa fille et le glorieux éloge de sa foi. La
seconde est la parabole de cet homme qui, s’opiniitrant &
prier, obtint les trois pains qu'il demandait & son ami et
que celui-ci ne voulait pas lui donner. La troisieme est
ce précepte formel : Il faut toujours prier et ne jamais se
lasser?t,

Dieu est le maitre de ses dons, il connait le jour et
Yheure ot il a résolu de nous exaucer : nous conformer
aux dispositions de sa maternelle Providence, est notre
devoir. Ces délais salutaires sont une preuve de sa sagesse
et de sa bonté. Ils nous font estimer ce que nous avons
obtenu difficilement, nous rendent reconnaissants de 1'a-
voir regu et fideles a le conserver. Ils nous font pratiquer
une foule d’actes vertueux auxquels peut-étre nous n’au-
rions jamais pensé, mais que nous exergons volontiers
dans I'espérance du succes, tels que '’humilité, la vigi-
lance, la mortification, I'aumadne.

De savoir combien de temps il faut persévérer, c’est une
question difficile a résoudre. D’abord, on ne doit jamais
se lasser par défiance ou découragement. Ensuite, s'il s'a-
git de biens temporels, le délai, les événements qui sur-
viennent, les circonstances particuliéres qui se manifestent,
deviennent souvent des signes plus ou moins probables,
que le bon plaisir de Dieu n’est pas de nous exaucer. En
ce cas, on peut cesser d’en faire la demande, et cela avec
une humble soumission, une conformité filiale a la vo-
lonté de Dieu et la persuasion que ce refus est pour notre
plus grand bien.

S’il est question de biens spirituels, on ne doit pas faci-
lement cesser de les demander. En premier lieu, une sem-

t Luc., x1, XvIy, ete



DE PERSEVERANCE. 543

blable pritre est toujours utile par elle-méme. En second
lieu, elle obtient souvent son effet, bien que nous ne le sa-
chions pas. Ainsi, vous demandez la délivrance d'une ten—
tation qui continue néanmoins de vous tourmenter ; mais
il est possible que vos priéres en empéchent d’autres plus
graves. Il est possible encore que la tentation vous soit
otée plus tard, et, si elle persévere, vous devez i votre fi-
délité de plus nombreuses victoires. Il est possible qu'au
moment ol vous étes tenté, une dme a besoin d’une grice
qui I'empéche de pécher, et c’est vous qui, en vertu de la
communion des saints, lui obtenez cette grice victorieuse.
Enfin, si la priére a pour objet la grice de la persévérance,
il est évident qu’elle doit se prolonger jusqu'a la mort 1.

Au nombre des conditions nécessaires de la priére, nous
n’avons point placé la charité. Cet oubli volontaire de-
mande un mot d’explication. La priére de I'homme en
état de grice a un triple effet : elle est méritoire, satisfac-
toire et impétratoire ; celle du pécheur n’est qu'impétra-
toire. 11 est certain que Dieu exauce plus facilement les
pritres des justes. Toutefois il accueille également la priére
des pécheurs ®, parce que lefficacité impétrataire de la
pritre ne repose ni sur la charité ni sur la dignité de la
personne qui prie, mais sur la foi et la confiance de celui
qui prie et sur la miséricorde et les promesses de Dieu.

Une autre différence distingue la priére du juste de celle
du pécheur. Celle du juste, sortant d’un ceeur vivifié par
la gréce sanctifiante, est méritoire pour la vie éternelle,
tandis que celle du pécheur ne I'est pas 2. Tout cela nous

1 Tract. de Orat., c. c, t. XVII, p. 1064.

2 Lue, x1 — Si peccatores non exaudiret Deus, frustra publicanus dixisset :
Domine, propitius esto mihi peccatori. (S. Aug., Tracl. xLv, in Joan.)

3 Oratio principaliter innititur fidei, non quantum.ad efficaciam merendi,

quia sic innititur principaliter charitoti : sel quantum ad efficaciam émpe-
1L, 33



514 CATECHISME

montre I'infinie bonté de Dieu qui vérifie continuellement
et dans tous les sens la parole de Notre-Seigneur, qu'il fait
lever son soleil sur les bons et sur les méchants.

9° Quels sont les effets de lapriére? — 1° La priére, étant
un acte de la vertu de religion, nous ennoblit et nous éléve
Jjusqu'a Dieu, avec qui elle nous fait entrer en communi-
cation ; 2° la pritre nous acquitte de nos dettes ; car elle
est un hommage solennel et filial que nous rendons i la
puissance, a la sagesse, 4 1a bonté, a la fidélité de Dieu et
a toutes ses perfections ; 3° la priére, étant 'aveu de notre
dépendance absolue, nous place dans nos véritables rap-
perts avec Dieu, sur qui elle est toute-puissante.

De la, ce mot étonnant par lequel les Grecs désignaient
la pri¢re. Dans leur langue, prier et se bien porter s'expri-
ment par le méme terme. De la encore, le mot célébre
d’un poéte romain : /! faut prier pour avoir une dme saine
dans un corpssaint. De 13, enfin, le nom donné a la priére
par la foi catholique, qui Y'appelle la reine du ciel et de la
terre. En effet, la priére commande 4 Dieu et a toute la
nature, comme on le voit par des milliers d’exemples dans
les saints Livres, dans I'histoire des Martyrs, des Saints et
de tous les peuples. Elle satisfait pour nos péchés; elle
mérite la grice et la gloire ; elle obtient tout ce qu’elle
veut, car il est écrit sans restriction ni réserve : Tout ce
que vous me demanderez avec fot, vous l'obtiendres.

Telle est la promesse formelle de Notre-Seigneur, que

trandi, quia per fidlem homo habet notitiam omnipotentie divine et miseri-
cordi®, ex quibus oratio impetrat quod petit, (5. Th,, 2* 2w, q. LXXXIN,
art. 15.) — Oratio sine gratia gratum faciente meritoria non est... et tamen
etiam oratio quse impetrat gratiam gratum facientem procedit ex aliqua gratia,
quasi ex gratuito dono, quia ipsum orare est quoddam donum Dei, ut Augus-
tinus dicit, in lib, de Persever.,, ¢, xxm. (Id., id. id.)

' Orendum est ut sit mens sana in corpore sano. (Juv.)



DE PERSEVERANCE. 518

saint Thomas, d’accord avec les Péres et les Docteurs,
explique ainsi : « L’effet de la priére est infaillible toutes
les fois qu’elle réunit les quatre conditions suivantes ; De-
mander pour soi ; demander des choses nécessaires au sa-
lut ; les demander avec piété ; les demander avec persé-
vérance . Ces quatre conditions réunies rendent toujours
infaillible Ia priére du juste. Si elle ne I'est pas, tenez pour
certain qu'une ou plusieurs de ces conditions n'ont pas été
remplies. Celle du pécheur, continue I'Ange de D'école,
est également exaucée, non pas en vertu des lois de la jus-
tice, mais par miséricorde, lorsqu’elle procéde d'un bon
désir et qu’elle est revétue des quatre conditions indiquées
plus haut 2. »

Quant aux pritres bien faites, mais qui n’ont pas pour
objet des choses nécessaires au salut, elles sont également
infaillibles dans leur effet. Seulement, la chose que nous
demandons n’est pas toujours celle qui nous est accordée.
Quelquefois Dieu nous exauce en nous donnant précisé-
ment ce que nous sollicitons. D’autres fois il nous exauce
en nous le refusant positivement, parce qu'il voit, dans son
infinie sagesse, que ce qu'il nous plait d’appeler un bien
serait un mal pour nous. Néanmoins il ne laisse pas notre

1 Ponuntur quatuor conditiones, quibus concurrentibus semper aliguis
impetrat quod petit : ut scilicet pro se petat, necessaria ad salutem, pie et
perseveranter, (2¢ 240, q. Lxxxu, art, 15.) — Supradictis quatuor conditioni-
bus, oratio semper infallibiliter impetrat, et 8i non impetrat, provenit ex de-
fectu alicujus ex dictis conditionibus, ut omnes ipsas egregie complectens di-
cit S. Basilius, Serm. de orand. Deum; ideo quando petis, et non accipis,
est quia perperam postulasti, vel infldeliter, leviter, vel non conferentia tibi,
vel destitisti. (Ferraris, art. Orat., n. 21.)

2 Orationem vero peccatoris ex bono nature desiderio procedentem Deus
audit, non quasi ex justitia, quia peccator hoc non meretur, sed ex pura mi-
sericordia, observatis tamen quatuor preemissis conditionibus, ut scilicet pro
se petat, necessaria ad salutem, pie et purseveranter, (8. Th, 2» 23, q.
Lxxxm, art. 16.)



516 CATECHISME

pri¢re sans récompense, il I'exauce en nous accordant
autre chose que ce que nous demandons.

Exemples, nous demandons la sant¢ d’une personne,
Dieu la lui refuse, mais il lui accorde la grice de suppor-
ter avec un grand mérite les douleurs de sa maladie. Nous
lui demandons la vie, et il nous accorde la grice d'une
bonne mort, qui nous met en possession de la vie éter-
nelle. Nous demandons la conversion d'une personne,
Dieu la fait attendre, mais il nous accorde pour nous-
mémes des graces de persévérance, dont nous avonsle plus
grand besoin, et que nous ne songions pas i lui deman-
der. Il est donc vrai, nulle priere bien faite n’est privée
de sa récompense. En donnant la priére 3 I'hbomme, Dieu
lui a remis entre les mains la clef du Ciel et de tous ses
trésors. A qui la faute si nous languissons dans la fai-
blesse et dans I'indigence ? A qui la faute surtout si nous
avons le malheur de nous perdre 1 ?

Ilfaudrait citer presque toutesles pages del’Ancien et du
Nouveau Testament, si on voulait rapporter les différents
traits qui prouvent I'efficacité toute-puissante de la priére.
Abraham obtenant la conservation de Sodome, §'il s’y fit
seulement trouvé dix Justes; Moise arrachant des mains
de Dieu l'arrét de mort, déja porté contre le peuple d’Is-
raél ; les Ninivites se sauvant de la destruction ; le 1é-
preux, le centenier, 'aveugle-né, la Chananéenne obtenant
la santé ; I'Eglise de Jérusalem brisant les portes de la

t Fideliter supplicans Deo pro necessitatibus hujus vits, et misericorditer
auditur, et misericorditer non auditur. Quid enim infirmo sit utile, magis
povit medicus quam sgrotus, (S. Aug., Lib, de Sentent. prosper.) — Non
nos hortaretur ut peteremus, nisi dare vellet; nunquam oranti beneficin de-
pegat, qui ut orantes non deficiant, sua pietate instigat. (Avg., Serm. v de
Verd. Dom. ; Chrysost., in ¢, xvns, Luc. Voyesz aussi saint Ephrem, Traité de
{a Priére, etc,, etc.)



DE PERSEVERANCE. 517

prison, ol saint Pierre était renfermé : ainsi dans la suite
des si¢cles. Or, la priére n’a rien perdu de sa puissance.
Entre mille exemples nous n’en citerons que deux : celui
de M. Ratishonne, converti A Rome en 41842, et rapporté en
détail dans notre ouvrage des Trois Rome, 21 janvier ; le
second, qui date de quelques années a peine.

Dans une ville du Midi vivait une jeune fille pieuse et
pure comme un Ange, mais qui avait le malheur d’ap-
partenir & un pére et a une mere sans religion. Quoi ! étre
séparée de papa et de maman pendant toute I’éternité ! se
disait souvent cette tendre enfant ; et cette triste pensée lui
brisait le ceeur. Elle s’en allait donc tous les jours a I'é-
glise ; et 13, prosternée dans une chapelle de la sainte
Vierge, elle disait en regardant, les yeux pleins de larmes,
la statue de Marie : O Marie, mére de Dieu et la mienne,
convertissez mon pére et ma meére.

Une année se passe sans qu’elle ait la consolation de voir
ses veeux exaucés. Enfin arrive le jour de sa premiére Com-
munion, i laquelle elle s’est préparée avec la piété d’un
Ange. Elle s’avance au pied de I'autel, puis, de retour a
sa place, elle se met & pleurer : elle a vu une chose qui lui
perce le cceur. Cependant, la Messe finie, elle suit son pére
et sa mére, qui I'attendent & la porte de I'église, la pres-
sent tour & tour sur leur ceeur et la couvrent de leurs bai-
sers. Elle est reconduite en triomphe au foyer domestique,
ou le soir se réunit dans un grand banquet une nombreuse
société, invitée a célébrer le plus beau jour de sa vie. La
jeune enfant occupe la place d’honneur. Le repas com-
mence, tous les fronts rayonnent de joie.

Tout & coup des sanglots s’échappent de la poitrine de
la jeune fille, de grosses larmes tombent de ses yeux, elle
suffoque. Son pére se leve et lui demande avee anxiété



818 CATECHISME

quelle est la cause de sa douleur. Plus il I'interroge, plus
elle pleure, plus elle sanglote. Un long silence est la seule
réponse qu’elle fait & toutes les pressantes questions de son
pére et de sa mere. Enfin le pere, prenant un ton solennel,
lui dit : « Ma fille, auriez-vous eu le malheur de profaner
Pauguste Sacrement que vous avez regu ce matin? — O
mon peére! que me demandez-vous? je crois, avec la
grice de Dien, n’avoir rien 3 me reprocher; ma commu-
nion a été bonne, je m'y suis préparée de mon mieux !

« Ma fille, qu'as-tu donc? Au nom de I'obéissance, je
t'ordonne de parler. — Eh bien, puisque vous I'ordonnez,
je vais vous le dire : c’est que Marie, la fille de notre por-
tier, est bien plus heureuse que moi. — Comment? Qu’a-
t-elle que tu n’as pas? parle, ta mére et moi nous sommes
préts at'accorder ce que tu désires. — Oui, Marie est bien
plus heureuse que moi. Ce matin, en faisant sa premiere
Communion, elle a eu le bonheur d’avoir & coté d’elle
son pere et sa mére, et moi j'étais toute seule, comme une
pauvre orpheline. »

Elle peut 2 peine achever ; les sanglots redoublent, 1'é-
motion gagne les convives. Lepére et la mére la partagent.
Son pére, comprimant avec peine son émotion, lui dit:
« Console-toi, ma fille, tu seras bientdt aussi heureuse que
Marie. Qui pourrait résister aux priéres et aux larmes d’'un
Ange comme 10i?» En effet, un mois aprés, la jeune
fille renouvelait sa premiére communion, et s’avancait a
Pautel accompagnée de son peére et de sa mére, plus heu~
reuse qu'une reine au jour de son sacre.

10° Quel/es priéres faut-il faire? — La priére dont nous
venons d’exposer la nécessité, les conditions et les effets
généraux, se divise en priere mentale et en priére vo-
cale. La priere mentale ou intérieure, qu’on appelle pro-



DE PERSEVERANCE. 519

prement 1'Oraison, est celle qui se fait au fond du ceeur,
sans le mouvement des lévres. Elle consiste dans la
méditation affectueuse des vérités du salut, afin d’en faire
Ia régle de nos pensées, de nos désirs, de nos actions, de
louer Dieu et d’imiter les vertus de Notre-Seigneur et des
Saints.

Son exzcellence. — La priere mentale est bien plus excel-
lente que la priére vocale. Elle nous rend plus semblables
aux Anges, dontelle est]'occupation continuelle. Elle peut
exister sans la priére vocale, qui ne peut é&tre bonne
sans elle, puisqu'elle doit étre accompagnée de lat-
tention du cceur.

Sa nécessité. — 11 est impossible de faire son salut sans
y penser. Sous une forme ou sous une autre, I'oraison est
donc d’ume absolue nécessité. La méditation proprement
dite est aussi moralement nécessaire a tous les hommes,
attendu que c’est 1a seulement, dans la pratique ordinaire,
qu'on pense sérieusement a son salut. De 1i vient que le
Saint-Esprit et tous les Sainis formés a4 son école procla-
ment a 'envi la nécessité de la méditation. Pourguoi le
monde est-il couvert d’iniquitds? demande le Seigneur par
la bouche du prophéte Jérémie. Pourguoi les dmes se per-
dent-elles par milliers? Pourquoi la terre est-elle dans la
désolation ? Parce que personne ne réfléchit en son coeur?.

Tousles Saints ont été et sontencoreles apbtres de I'orai-
son. « Tout le progrés spirituel, dit Ruffin, dépend dela
méditation?. » Le pére Suarez, personnification de toute
la science théologique, disait : « Je donnerais tous mes
livres pour un quart d’heure d'oraison. » « L'dme qui
abandonne I'oraison, ajoute sainte Thérése, n’a pas besoin

1 Jérém., xir, 2.
3 Omnis profectus spiritualis ex meditatione procedit. (In Psal. xxxvL.)



520 CATECHISME

de démon pour se damner; elle se place de ses propres
mains dans I'enfer. » Elle disait encore : « Promettez-moi
de faire chaque jour un quart d’heure d’oraison, et moi,
au nom de Jésus-Christ, je vous promets le Ciel. » « Sans
I'exercice de la méditation, continue Gerson, nul ne peut
sans miracle vivre en chrétien®. »

Tous les saints fondateurs des ordres religieux ont pres-
crit I'oraison, comme un exercice essentiel. Au reste,
I’expérience prouve que ceux qui font l'oraison tombent
rarement dans le péché mortel, et si, par malheur, ils y
tombent quelquefois, grice & l'oraison, ils s’en relévent
promptement et reviennent & Dieu. On peut faire des
priéres vocales et rester dans le péché mortel ; on peut as-
sister 4 la Messe, donner I'auméne, hélas! on peut méme
communier et rester dans le péché mortel; mais Yorai-
son et le péché mortel sont incompatibles. C'est la pen-
sée de saint Alphonse : Beaucoup récitent le Rosaire,
loffice de la sainte Vierge souvent, et persévérent dans le
péchd ; mais il est impossible que celui qui fait Poraison
reste dans linimitié de Dieu : ou il guittera l'oraison, ou
il quittera le péché.

Sa facilité. — Pour méditer, il suffit d’aimer; car on
pense facilement a ce qu’on aime. L’avare pensefacilement
et volontiers & son trésor, le négociant a ses affaires, I'ar-
tisan & son métier, Pambiteux & ses dignités; pourquoi?
Parce qu’ils les aiment. Aimons Dieu, aimons notre dime,
et nous penserons volontiers & Dieu, 3 notre &me. Dire
qu’on ne peut pas faire 'oraison, c’est donc s’accuser soi-
méme d'indifférence pour Dieu, pour son dme, pour son
salut.

1 Absque meditationis exercitio, nullus, secluso miraculo Dei, ad Christianm
Rieligivnis normam attingit. {De Med. consid., vu.)



DE PERSEVERANCE, 521

Mais, je ne puis fixer mon esprit, je suis d’une séche-
resse et d’'une aridité désolantes, c’est pourquoi je ne fais
pas l'oraison. — Saint Frangois de Sales répond que lors
méme qu’on ne s’occuperait pendant I'oraison, qu'a chas-
ser ou a repousser continuellement les distractions et les
tentations, 'oraison n’en serait pas moins bien faite,
pourva que les distractions ne fussent pas volontaires. Le
Seigneur se contentera de vos bonnes intentions. Une once
d’oraison faite au milieu des distractions et des dégodts
vaut mieux que cent livres au milieu des consolations.
Combi¢n de courtisans vont cent fois 'année en la cham-
bre du prince, sans espérance de lui parler, mais seule-
ment pour éire vus de lui et lui rendre leurs devoirs! Si
Dieu ne juge pas & propos de nous introduire & ses entre-
tiens, demeurons dans 'antichambre et faisons-lui nos ré-
vérences. D’'immobiles statues, placées dans les galeries
des princes, ne laissent pas de leur faire honneur; si donc
le Seigneur veut que nous soyons comme des statues en
sa présence, contentons-nous de '’honorer comme les
statues 1,

Mais je n'ai pas le femps. — Et cependant vous avez du
temps pour tout, vous avez du temps pour dormir, pour
causer inutilement, pour vous promener, pour {tra-
vailler, vous en premez méme pour pécher, et vous
n'en avez point pour méditer et pour vous sauver : Vaeat
ut philosophus sis, non vacat ut Christianus sis, dit saint
Paulin! Si un pauvre vous voyait jeter & la riviere une
grande quantité de pieces d’or, serait-il déraisonnable de
vous en demander la moitié d’'une? Et Notre-Seigneur
demande-t-il trop en vous demandant la moitié, le quart

t Introduction & la vie dévote, 11 partie, ch. 1x.



522 CATECHISME

d’'une de ces heures que vous perdez chaque jour en si
grand nombre?

De grice, dites-moi, pourquoi le temps vous a-t-il été
donné? Croyez-vous que Jésus-Christ soit mort pour vous
l'obtenir, afin que vous puissiez vous livrer  vos plaisirs
et aux bagatelles de la vie? Vous n’étes pas plus occupé
que ces grands Evéques qui gouvernaient de vastes églises,
que ces rois eux-mémes chargés de I'administration de
puissants royaumes, et cependant ils trouvaient du temps
pour méditer. Sivous ne pouvez absolument méditer dans
le silence du repos, méditez en travaillant. Combien de
pauvres villageois font ainsi la méditation tous les jours!
Une fleur, une plante, la moindre chose, suffit pour les
élever a Dieu; c'est quiils aiment. Aimez donc aussi,
et toujours vous trouverez le temps de faire 'oraison.

Sa pratique. — Le lieu le plus favorable pour faire
l'oraison, c'est 'Eglise; mais on peut la faire partout,
dans les maisons et méme dans les champs. 11 est a propos
néanmoins de se retirer dansun endroit solitaire, éloigné
du bruit extérieur. Le matin est le temps le plus conve-
nable. La méditation c’est le déjeuner de I'ime. Il y aura
bien a reprendre dans les actions de la journée, si on n’a
commencé par donner & I'dme un aliment de force et de
vertu. L'oraison renferme trois parties.

La premiére, c'est la préparation. — Dans la prépara-
tion il y a trois actes & faire : 41° se mettre en la présence
de Dieu, en disant : Mon Dieu, je crois que vous étes ici pré-
sent; Cest avec vous que je vais parler, je vous adore du
fond de mon néant; 2° s’humilier en disant : Seigneur, je
devrais étre en ce moment dans I’ Enfer d cause des péchés
que fai commis; je me repens de vous avoir nffensé, par-
donnes-moi selon votre grande miséricorde; 3° demander



DE PERSEVERANCE. 523
les lumitres du Saint-Esprit en disant : Pére éternel, pour
lamour de Jésus et de Marie, donnez-moi vos lumiéres
pendant cette méditation afin que j’en profite. On dit en-
suite un Ave & la sainte Vierge, afin qu’elle nous obtienne
ces lumiéres, et un Gloria Patri 3 '’honneur de saint
Joseph, de I’Ange gardien et du saint Patron. On fait ces
actes avec attention, mais en peu de mots, et on passe de
suite & la méditation.

La seconde partie de I'oraison, c’est la méditation. Le
sujet de la méditation est une vérité du salut. It faut con-
sidérer ce que Notre-Seigneur et les Saints nous ont en-
seigné la-dessus, les exemples qu’ils nous ont donnés,
comparer nos pensées i leurs pensées, notre conduite a
leur conduite ; et de la tirer des résolutions pratiques pour
la réforme de nos mceurs. On peut se servir utilement de
quelques livres. Saint Francois de Sales dit qu’il faut
imiter les abeilles, qui s’arrétent sur une fleur tant qu’elles
y trouvent du miel, et qui passent ensuite & une autre.
Celui qui ne sait pas lire doit méditer sur les fins derniéres,
sur les bienfaits de Dieu et principalement surla Passion
de Notre-Seigneur. Lefruit de'oraison consiste dans la ré-
solution qu’on y forme. Il ne faut jamais en sortir sans
s’étre bien dit & soi-méme : En conséquence de ce que je
viens de méditer aujourd’hui, je ferai telle chose, j'éviterai
telle autre. Il est nécessaire de se rappeler sa résolution
dans le cours de la journée.

La troisizme partie de 1’oraison, c'est la conclusion. Elle
se compose de trois actes : 4° on remercie Dieu des grices
et des lumiéres qu'il a données durant l'oraison; 2° on
fait 1a promesse d’observer fidélement la résolution qu’on
a prise; 3° on demande a Dieu, par V'intercession de Jésus
et de Marie, la grice d’y étre fidéle. On finit en lui re-



524 CATECHISME

commandant les dmes du Purgatoire et les besoins de
I'Eglise, on récite pour cela un Pater et un Ave, qui sont
les deux plus excellentes pricres que Dieu et 1'Eglise nous
aient enseignées

La priere vocale est celle qui se fait de bouche et en
pronongant des paroles. Comme la méditation, elle exige
un maintien modeste et religieux, l'attention de I'esprit
et 1a dévotion du coeur. Sans ces deux derniéres conditions,
on ne prie pas véritablement, et on mérite ce reproche
adressé par le Seigneur aux Juifs charnels : Ce peuple
m’honore du bout des lévres, mais som caur est lotn de
moi 1.

L’attention qu’on doit apporter & la priére vocale, dif-
fére en quelque chose de celle qui est nécessaire a la priere
mentale. Cette attention est de trois sortes : I'attention auz
paroles, qui consiste & bien prononcer les paroles, c’est-a-
dire posément, entiérement et distinctement; I'attention
au sens, qui consiste & se bien pénétrer du sens des mots,
afin de joindre & la prononciation les affections du ceeur ;
I'attention & Dieu, qui est la meilleure et qui consiste a
s'occuper intérieurement de Dieu pendant la priére, en
Tadorant, le remerciant, I'aimant et lui demandant ses
grices. La premiére attention suffit pour satisfaire au pré-
cepte de la pritre; mais, si elle est seule, la pritre sera
bien froide et ne produira pas de grands fruits 3.

1 Matth., xv, 8.

2 Triplex est attentio quee orationi vocali potest adhiberi; una quidem qua
attenditur ad verba, ne aliquis in eis erret; secunda, qua attenditur ad sen-
sum verborum ; tertia qua attenditur ad finem orationis, scilicet ad Deum et
ad rem pro qua oratur; qu® quidem est maxime necessaria, et hanc etiam
possunt habere idiotee. (S. Th., 28 2s¢, q. Lxxxmy, art. 13.) — Prima est at-
tentio ad verba quibus petimus, deinde ad petitionem ipsam; et quecumque
earum attentionum adsit, non est repetenda inattenta oratio, (Id., tv, Dist.
av, 1x, 1, Salut. v.)



DE PERSEVERANCE. 525

Comme la priére mentale, la priére vocale est nécessaire.
1° Notre-Seigneur nous I'a commandée en nous preserivant
de réciter 1'Oraison dominicale. L’Eglise nous en domne
I'exemple, car dans tous ses offices elle emploie la priére
vocale. 2° Etant composés de corps et d’ame, il faut que
nos sens concourent & leur maniére a louer et a glorificr
Dieu. 3° Notre Ame est tellement dépendante des organes,
surtout depuis le péché, que nous avons communément
besoin de prononcer ou d’entendre prononcer des paroles,
pour nous aider a former de bonnes pensées et & nous élever
a Dieu. 4° La priére vocale est nécessaire pour édifier le
prochain et pour entretenir le culte extérieur de la Re-
ligion 1.

La priére vocale se divise en priére publigue et en pricre
particuliére ou privée. La priere publique est celle qui se
fait par les ministres de I'Eglise, au nom de tout le penple
fidele. Cette priere doit étre vocale, afin qu’elle soit connue
de tous ceux pour qui elle est faite. Voila pourquoi I'E-
glise a établi que ses Ministres la prononceraient a haute
voix 2. Le saint Sacrifice de la Messe, I'Office divin, sont
les plus excellentes de toutes les prieres publiques. Nous
en parlerons dans la quatriéme partie du Catéchisme.

La priere particuliére est celle qui est faite par chaque
fideleen particulier, ouavec d’autres en leur nom personnel,
pour eux-mémes ou pour leurs fréres 3. Au nombre des
prieres particulidres les plus utiles, il faut placer les Orai-
sons jaculatoires. On donne ce nom a des priéres courtes

1 8. Th,, 2028, q. Lxxxu, art, 12,

® Duplex est oratio, communis et singularis : communis quidem oratio est
que per ministros Ecclesiee in persona totius fidelis populi Deo offertur, etc.
(ld., n, 2, q. LXXXIII, &rt. 12.)

8 Oratio vero singularis est que offertur a singulari persona cujuscumque
sive pro se, sive pro aliis oraniis. (D. Th., 11, 2, q. Lxxa111, art, 12.)



526 CATECHISME

et ferventes qui s’élancent du ceeur de ’homme, comme
des traits enflammés, et qui vont percer le cceur de Dieu.
Etant trés-courtes, on peut les répéter 3 chaque instant,
seul et en compagnie, dans le repos et au milieu des occu-
pations et des affaires; de plus, elles sont moins sujettes
aux distractions et & la tiédeur ; enfin, elles entretiennent
un commerce habituel de I'dme avec Dieu, forment peu
a peu en nous l'esprit intérieur, et transportent natre con-
versation dans le Ciel.

Aussi tous les Saints en ont fait le plus grand caset le
plus fréquent usage. La plupart en avaient méme adopté
ou composé quelqu'une qui était comme leur devise et
leur cri de guerre, destinée & enflammer leur courage dans
les luttes de la vertu et a les soutenir dans leurs grandes
entreprises pour la gloire de Dieu. Mon Dieu et mon tout,
répétait continuellement saint Frangois d’Assise. Je suis
venu mettre le feu d la terre, et que désiré-je, sinon de le
voir allumé! disait saint Dominique. O glorieuse Dame
élevée au-dessus des astres! répétait, aussi souvent qu’il
respirait, saint Antoine de Padoue, le grand Thaumaturge
de I'ltalie. Tout pour la plus grande gloire de Dieu, disait
saint Ignace. Qu'est-ce que cela pour I'éternité et en com-
paraison de I'éternité? répétait saint Louis de Gonzague.
Ou souffrir ou mourir, s'écriait I'angélique Théreése. O trés-
sainte Trinité!/ redisait & toute heure 1’apédtre des Indes,
saint Frangois-Xavier. Alleluia quand méme, était le mot
d’une sainte 4me clouée pendant plusieurs années sur un
lit de douleurs.

Voila quelques oraisons jaculatoires, que nous ne sau-
rions mieux faire que de prendre pour nous. Si nous
sommes fidéles a les répéter souvent et avec réflexion, nous
ne tarderons pas a en recucillir les plus heureux fruits.



DE PERSEVERANCE. 547

PRIERE.

0 mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie de
m’avoir enseigné le moyen de tout obtenir de vous; faites-
moi la griace d’y recourir souvent et dignement.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je vewx faire tous
les jours au moins un quart @ heure de méditation.



XXX¢ LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAN,
PAR L’ESPERANCE (SUITE).

Oraison dominicale. — Trait historique.

Bien que I'oraison dominicale devienne priére publique,
lorsqu’elle est offerte 3 Dieu par un ministre sacré au nom
de tout le peuple fidéle, nous la mettons néanmoins en
téte des priéres particuliéres, parce que Notre-Seigneur
semble I'avoir composée principalement pour 'usage par-
ticulier de chaque Chrétien, dans les cas, sans cesse re-
nouvelés, oti nous avons besoin de recourir 4 Dieu. « Quand
vous aurez d prier, dit-il, entrez dans votre chambre, fer-
mez-en la porte; puis, vous adressant & Dieu, vous direz :
Notre Peére 4, etc. »

Soit qu’on I'envisage dans son auteur, dans sa forme et
dans son fond, I'Oraison dominicale est évidemment la
plus excellente de toutes les priéres. 1° Dans son auteur.
Ce n’est ni un Saint, ni un Prophéte, ni un Ange, ni un
Archange, qui I'a composée, c'est Notre-Seigneur Jésus-
Christ lui-méme, le Fils et la sagesse éternelle de Dieu.

2° Dans sa forme. L’oraison dominicale est claire, tout
le monde peut la comprendre, aussi bien le petit enfant
que le vieillard, I'habitant des campagnes que I’habitant
des villes; elle est courte, personne qui ne puisse Yap-
prendre facilement, la retenir fidelement et la réciter sou-
vent. Cette qualité la rend essentiellement populaire, par

1 Matth., v1, 69,



CATECHISME DE PERSEVERANCE. 529

conséquent digne du Dieu qui est venu sauver tous les
hommes, et de la Religion qui doit étre préchée aux libres
et aux esclaves, aux peuples civilisés comme aux peuples
barbares et sauvages. Elle est persuasive; rien de plus
humble, de plus simple, de plus filial, c'est-a-dire de plus
efficace que la maniére dont elle exprime & Dieu nos be-
soins.

3° En elle-méme. Elle est compleéte ; elle renferme tout
ce que nous pouvons et devons demander, comme enfants
de Dieu, pour le temps et pour I'éternité, pour le corps
et pour 1'dme, pour nous-mémes et pour les autres. Elle
est sage, car elle nous rappelle et nous fait metire en
action les trois vertus qui sont les trois grandes bases de
la Religion, de la société et du salut, la foi, I'espérance et
la charité. Elle est divinement logique, car elle régle les
désirs de notre ceceur en nous apprenant & exprimer d’a-
bord les plus nobles et les plus nécessaires, ensuite ceux
qui le sont moins *.

« En effet, dit saint Thomas, il est manifeste que le
premier objet de nos désirs, c'est notre fin derniére, en-
suite les moyens d'arriver a cette fin. Or, notre fin, c’est
Dieu, & qui notre affection tend de deux maniéres : I'une
consiste a désirer la gloire de Dieu ; I'autre, a vouloir jouir
de cette divine gloire. La premiére appartient a la charité
parlaquellenousaimons Dieu enlui-méme ; 1a seconde, a 1a
charité par laquelle nous nous aimons en Dieu. Voila pour-
quoi notre premitre demande est celle-ci: Que votre nom
soit sanctifié, demande de la gloire de Dieu; et laseconde:

1 In Oratione dominica non solum petuntur omnia que recte desiderare
possumus, sed etiam eo ordine quo desideranda sunt ; ut sic hac oratio non
solum justruat postulare, sed etiam sit inforinativa totius nostri aflectus.
{S. Th., 22 2se q, Lxxxi, art. 9.)

1L, 1 13



530 CATECHISME

Que votre régne arrive, demande de parvenir nous-mémes
a la gloire de Dieu.

« Or, une chose peut nous conduire i notre fin der-
niére, ou par elle-méme ou par accident. Par elle-méme et
directement, en nous faisant mériter la béatitude éternelle
par I'obéissance aux commandements de Dieu. De 13, no-
tre troisieme demande : Que votre volonté soit faite sur la
terre comme au Ciel. Par elle-méme encore, bien que d’une
maniére moins directe, en nous aidant & mériter la béati-
tude éternelle. De 14 notre quatrieme demande : Donnez-
nous aujourd hui notre pain de chaque jour.

« Une chose nous conduit a notre fin dernitre par ac-
cident, lorsqu’'elle éloigne les obstacles qui pourraient
nous empécher d'y parvenir. Il ya trois obstacles de ce
genre : le péché, qui nous en exclut directement. De 1a
notre cinquitme demande : Pardonnez-nous nos offenses.
La tentation, qui nous porte au péché. De 1a notre sixieme
demande : Ne nous laissez pas succomber d la tentation.
Les maux temporels, suite dupéché, qui rendent accablant
le fardeau de la vie. De 14, enfin, notre septieme demande :
Délivrez-nous du mal?. »

Les sept demandes de 1'Oraison dominicale correspon-
dent encore aux sept dons du Saint-Esprit et aux sept
béatitudes évangéliques, en sorte que cette admirable
priére est en harmonie parfaite avec I'ensemble dela Reli-
gion, et qu'elle tend & nous obtenir tout ce qui est néces-
saire pour faire du Chrétien un homme parfait en ce
monde et un bienheureux dans I'autre. Voila pourquoi
saint Augustin la désigne par ce mot sublime : L’Oraison
dominicale est la requéte que le célesie jurisconsulte a

1 8, They 22 203, q, LXX2I, aTS, 9.



DE PERSEVERANCE. 531

donnée lui-mé&me aux Fidtles, pour obtenir I'accomplisse-

ment de fous leurs désirs 1.
Enfin, ce qui ajoute & I'excellence de I'Oraison domi-

nicale, c’est qu'elle est la plus nécessaire de toutes les
prieres. Plusieurs conciles, entre autres le concile de Rome,
obligent tous les Chrétiens i la savoir par ceeur, attendu,
suivant la doctrine des saints Péres, qu'il convient de la
réciter chaque jour ®. « Parce que nous vivons au milieu
du monde, dit saint Augustin, ol nul ne peut vivre sans
péché, la rémission de nos fautes se trouve non-seulement
dans les eaux sacrées du Baptéme, mais encore dans I'0-
raison dominicale et quotidienne. Elle est comme notre
Baptéme de tous les jours 3. »

L’Oraison dominicale est donc le reméde & nos péchés
de tous les jours, c’est-a-dire & nos péchés véniels, pourva

1 Regnla postulandi fidelibus a curt jeeliesisperito data, (Exarr, in Ps.cxvit. )

1 % Ia pin necessaria di tutte. (Bellar., Dottr, erist., 1Lxx1; Concil. Rom.,
¢. 11.) — Nisi qui has duas sententias (Symbolum et Orationem dominicam)
et memoriter tenuerit et ex toto corde crediderit, et in oratione smpissime fre-
queataverit, catholicus esse non poterit (Syn. Remens., vi, ¢, vii. Voyez
aussi le Concile de Toldde, 1v, c. Ix; S. Aug., Enchir., Lxxt; S, Cypr., de
Oratl. domin. — « On est obligé de nécessité de précepte de savojr, du moins
quant & Ia substance : 1° e Symbole des Apdtres en entier ; 20 1'Oraison do-
minicale; 3° les préceptes du Déculogue ; 40 ceux des commandements de
I’'Bglise qui sont communs & tous les fidkles; 5° le sacrement de Baptéme,
que tout fildele peut se trouver dans le cas d'administrer, et les sacrements de
Pénitence et d’Eucharistie, qu'on est obligé de recevoir au moins une fois
I'an. Quant aux autres Sacrcments, la foi explizite n’est nécessaire qu'd
eelui qui les recoit ; mais Ia connaissance de ces différents articles a des de-
grés : elle peut &tre plus ou moins parfaite, plus ou moins étendue. Toute-
fols, il n’est pas permis de les ignorer entitrement. Il 0’y a qu’nn défaut de
capacitd qui puisse excuser cette 'gnorance de pécké mortel. « (Mouseigneur
Gousset, Théol. mor,,t. I, p. 129.)

3 Quoniam victuri sumus in isto smculo, ubi quis non vivit sine pecesto,
deo remissio peccatorum non est in sola ablutione saeri Baptismatis, sed
etiam in Oratione dominica et quotidiana. In illn invenietis quasi quotidias
num Baptismum vestrum. (Serm. ccxut, de Temp. ; et Enchir., c. LXXI.)



33 CATECHISME

«u’en la récitant on soit animé d’un véritable sentiment de
contrition. 11 est convenable que chaque Fidele la connaisse
cn latin et en francais : en latin, parce que c’est la langue
de I'Eglise; en francais ou dans la langue maternelle, afin
qu'il comprenne ce qu'il demande.

Diviston de !’ Oraison dominicale. L'Oraison dominicale
se divise en trois parties : la préface ou préparation, le
corps de la priére, et la conclusion.

La préface se compose de ces simples mais sublimes
paroles : Notre Pére qui étes aux Cieuz. Le Sauveur aurait
pu nous faire donner a Dieu des titres plus capables de
nous révéler sa majesté et de nous pénétrer de respect;
mais ces titres eussent continué a faire de nous les esclaves
du Sinai, tandis que nous devons étre les enfants du Cal-
vaire. Nous sommes donc instruits 3 dire, non pas notre
Dieu, notre créateur, notre maitre, mais notre Pére! Con-
sidérons ce mot & I'égard de Dieu, de nous-mémes et du
prochain,

A I’égard de Dieu, il excite merveilleusement notre con-
fiance en nous rappelant que, malgré notre néant et nos
miséres, nous sommes les enfants, non d’un roi, non d'un
empereur, non d'un monarque de la terre, mais de Dieu
méme. D’autre part, il touche infailliblement le cceur de
Dieu en lui rappelant qu’il est notre pére, notre pére de
toutes maniéres, par la création, par la conservation,par
1a rédemption, le pere de notre corps et le pere de notre
ame. De méme, nous dit le Sauveur par ces tendres paro-
les, que les enfants ontrecours 3 leur pere dans toutes leurs
nécessités, dont ils ne craignent pas de lui manifester le
nombre et I'étendue ; de méme aussi, ayez recours a votre
Pére céleste, qui vous consolera, qui vous soulagera, qui
aura pitié de vous ,comme un pére a pitié de ses enfants.

|\

2



DE PERSEVERANCE. 533

A T'égard de nous-mémes, ce mot notre Pére nous rap-
pelle, plus éloquemment que tousles discours, la noblesse
de notre origine, par conséquent le respect que nous de-
vons avoir pour notre corps et pour notre dme, le soin que
nous devons apporter 3 nous maintenir dans I'amitié¢ de
Dieu et 2 nous comporter comme ses enfants, si nous vou-
lons étre exaucés. Les pécheurs, qui, suivant I'expression
du Sauveur lui-méme, sont les enfants du démon, ne peu-
vent, 4 bon droit, nommer Dieu leur pére, puisqu’ils n’o~
béissent pointa ses commandements. Toutefois ils ne doi-
vent pas omettre I'Oraison dominicale, et ils ne la réci-
tent pas sans fruit. S'ils sont vraiment pénitents, ils diront
notre Pére, comme ’Enfant prodigue revenant & son pére,
pour obtenir le pardon de leurs fautes; s’ils demeurent
obstinés dans le mal, ils le diront du moins au nom de
I'Eglise, dont ils sont membres par la foi et par I'espé-
rance.

A T'égard du prochain, ce mot notre Pére exprime la
grande loi qui a sauvé et qui seule peut encore sauver le
monde, la loi de la fraternité universelle. Il nous apprend
ce que sont pour nous tous les hommes et ce que nous de-
vons étre pour eux. En effet, nous ne disons pas mon Pére,
mais notre Pére, parce que nous sommes tous fréres, et
nous devons prier non-seulement pour nous, mais pour
tous les hommes, catholiques, hérétiques, juifs, infideles,
amis et ennemis, c’est-i-dire les aimer d’'un amour véri-
tablement fraternel 1.

1 Ante omnia pacis doctor atque unitatis magister singillatim noluit et pri-
vatim precem fleri, ut quis cum precatur, pro se tantum precetur... Publica
est nobis et communis oratio; et quando oramus, non pro uno, sed pro toto
populo oramus, quia totus populus unum sumus. Deus pacis et concordice
magister, qui docuit unitatem, sic orare unum pro omnibus voluit, quomodo
in uno omues portavit. (S. Cypr., de Orat, domin.)



534 CATECHISME

Dans ce seul mot notre Pére, est 1'abolition de toutes les
tyrannies, I'exaltation du petit, la protection du faible, le
dévouement du riche et du fort au soulagement corporel
et spirituel de ses fréres, moins favorisés que lui des dons
de la forlune et de Vintelligence, c’est-a-dire la charité,
base de la famille, lien de la société et gage du bonheur
futur.

En un mot, nous disons notre Pére, d’une part, afin de
témoigner que nous prions pour tous et au nom de tous;
d’autre part, afin d’engager le Seigneur & nous accorder,
en considération desautres, ce que, par nons-mémes, nous
ne méritons pas. Notre Pére, c’est aux trois personnes di-
vines que s'adresse notre pritre, parce que toutes les trois
méritent le titre de pere, a raison de la création, de la ré-
demption et de la sanctification.

Qui étes aux Cieux. Le Dien que nous invoquons est par-
tout 1. Néanmoins nous disons qui étes aux Cieur, soit
parce qu’au Ciel resplendissent avec plus d’éclat toutes les
magnificences de sa gloire, soit parce que 1a il régne dans
toute la plénitude de son amour sur les Anges et sur les
Saints; soit parce que nous devons nous rappeler sans
cesse que 12 doivent &tre nos pensées, nos désirs, la fin de
nos travaux, en un mot, comme dit '’Apétre, notre con-
versation.

Notre Pére qui étes aux Cieux. Oui, bon Pére, vous étes
dans lcs cieux, au comble de la félicité, infiniment riche,
infiniment puissant, infiniment bon ; et nous, vos enfants,
nous sommes sur la terre, dans un lieu d’exil, éloignés de
notre patrie, de notre famille, pauvres, faibles, malades,

1 Ipsum intelligimus sine qualitate bonum, sine quantitate magnum, sine
indigentia creatorem, sine situ preesentem, sine habitu ommnia continentem,
sine loco ubique totum. (S. Aug., lib. V, de Trit., ¢, 1,)



DE PERSEVERANCE. 535

environnés d'ennemis et de dangers. Quoi de plus propre
a attendrir le cceur de Dieu? Quoi de plus propre aussi a
former dans le ndétre une humilité profonde, un vif senti-
ment de nos besoins et en méme temps le respec: filial, la
piété, la confiance, la pureté et la charité pour nos fréres ?
Comment ne serait pas exaucée une priére, qui prépare si
bien et celui qui demande et celui qui doit exaucer? Telle
est la préface de I'Oraison dominicale.

Mais que devons-nous demander et dans quel ordre de-
vons-nous le demander? Hélas! nous sommes si insensi-
bles et si aveugles, que souvent nous ne connaissons ni la
nature de nos véritables besoins, ni I'ordre dans lequel
nous devons en demander le soulagement. Il arrive de 13,
ou que nous ne demandons rien ou que nous demandons
mal. Pour remédier & ce double malheur, le nouvel Adam
a composé lui-méme une supplique a notre usage, dans la-
quelle sont exprimés et les objets de nos priéres et I'ordre
dans lequel nous devons les solliciter. Or la raison et la foi
nous disent que, pour des enfants bien nés et vraiment in-
telligents, les intéréts de leur pére doivent passer avant les
leurs, les biens de 1’élernité avant ceux du temps, la fin
avant les moyens. Tout cela nous est enseigné d’'une ma-
niére admirable dans la seconde partie de 'Oraison domi-
nicale.

En effet, le corps de cette divine priére se divise, comme
le Décalogue, en deux parties. La premiére regarde Dieu et
comprend ces trois demandes : Que votrenom soit sanctifié;
que votre régne arrive; que votre volonté soit faite sur la
terre comme au Ciel. La seconde regarde I’'homme et com-
prend quatre demandes : donnez-nous aujourd hui notre
pain de chaque jour, et ce qui suit jusqu'a la fin.

Premiére demande : Que votre nom soit sanctifié. La



536 CATECHISME

premiére chose que nous devons demander, parce qu’elle
est la plus excellente et en méme temps le plus grand de
tous les biens, c’est la gloire de Dieu. Ainsi, comme des
enfants désireux de I'honneur de leur pére, nous commen-
gons par demander, en général, que le nom de notre Pére
céleste, c'est-2-dire Dieu lui-méme, sa majesté, sa puis-
sance, sa sagesse, sa bonté, sa miséricorde, sa justice,
soient sanctifiés, connus, appréciés, honorés, respectés,
aimés sur la terre comme au Ciel !. Nous demandons qu’a
I'imitation des bienheureux habitants du Ciel, tous les
habitants de la terre honorent, aiment célebrent, exal-
tent, par leurs paroles et par leurs actions, par la foi, par
Pespérance et par la charité, le nom adorable de Dieu.

Nous demandons, en particulier, 1° que les infideles,
éclairés de la lumitre d’en haut, connaissent le vrai Dieu
et soient régénérés dans les eaux du baptéme, au nom du
Pere et du Fils et du Saint-Esprit; 2° que toutes Jes héré-
sies soient déracinées et que leurs sectateurs connaissent
et embrassent, comme leur véritable mére, la sainte Eglise
catholique et romaine, hors de laquelle il n’y a ni effusion
du Saint-Esprit, ni rémission des péchés, nisalut ; 3° qu'on
ne voie plus sur la terre ni superstitions, ni sortiléges, ni
pratiques diaboliques, ni parjures, ni blaspheémes, ni au-
cuns des autres désordres par lesquels le nom de Dieu est
méprisé, outrageé;

4° Le rétour des pécheurs sous le joug aimable et sacré
de notre Pére céleste; la connaissance effective que tous
nos biens du corps et de 1'dme viennent de Dieu et la

1 Verba enim illa, quee tertiee petitioni adjuncta sunt: Sicut in Calo et
in terra, ad quamlibet primaram trium petitionum referri posse docet Con-
cilii Tridentini Catechismus, ut sic intelligamus : Sanctificetur nomen tuum

in Ceelo et in terra ; adveniat regnum tunm sicut in Ceelo et in terra s flat
voluntas tua sicut in Ccelo et in terra, (Nat. Alex., de Orat. don.., 1322.)



DE PERSEVERANCE. 537

fidélité & les rapporter tous a sa gloire, ainsi que le soin
religieux d’honorer la sainte Trinité par notre conduite,
de peur que nos scandales ne fassent blasphémer son nom
parmi les hommes. Cela, nous le demandons non-seule-
ment pour un jour, mais pour foute notre vie ; en d’autres
termes, nous demandons la persévérance dans le bien jus-
qu'au dernier soupir .

Le désir que le nom de Dieu soit sanctifié est certaine~
ment le plus noble qui puisse sortir du cceur de I’'homme,
puisque c’est pour cela que nous avons été créés et doués
de raison. Il est aussi le plus ardent etle plus continuel
qu’'aient formé Notre-Seigneur lui-méme et tous les Saints,
A son exemple, dans la suite des siecles. Un jour saint
Ignace de Loyola, s’adressant au pere Laynez, lui dit: « Si
Dieu vous donnait le choix d’aller maintenant en Paradis,
ou de rester encore sur la terre avec la perspective de faire
quelque grande chose pour sa gloire, que feriez-vous? —
Je choisirais d’aller au Ciel, répondit le pére Laynez. —
Pour moi, reprit le Saint, je choisirais de rester ici-bas
pour faire la volonté de Dieu et lui rendre quelques servi-
ces. Quant 3 mon salut, je ne doute point que Dieu ne
prit soin de moi, et qu’il ne laissit point périr celui qui,
pour 'amour de lui, aurait volontairement retardé son en-
trée dans le Ciel. »

Seconde demande : Que votre régne arrive. Apres avoir
demandé la gloire de Dieu, nous demandons la participa-
tion de cette gloire, qui est la fin pour laquelle nous avons
été créés, par conséquent le dernier mot de la Religion,
de la vie, du temps et de I'éternité 2. Remarquez que nous

11n his verbis quotidie fideles Chri<ti petunt ut perseverent in eo quod ¢sse
ceeperant. (S. Aug., de Corrept. et Grat.,lib. V1)
2 Matth,, vi.



538 CATECHISME

demandons que le régne de Dieu vienne ¢ novs, et non pas
que nous allions & lui, parce qu’il faut que le régne dela
grice vienne & nous pour que nous puissions aller dans
le régne de la gloire.

En effet, le régne de Dieu s’eniend de trois mauieres : le
régne de nature, le régne de grdce, et le régne de gloire.
Le régne de nature est celui par lequel Dieu régit et gou-
verne toutes les créatures et le genre humain tout entier.
De ce royaume I'Ecriture parle lorsqu’elle dit : Votre
royaume, 0 Dieu! est un royanme de tous les siécles; Sei-
gneur Dieu, rot tout-putssant, Punivers entier est soumis
d votre empire, et nul ne peut vous résister 1. Nous ne de-
mandons pas que ce régne arrive, puisqu’il existe depuis
Yorigine du monde, et, qu’ils le veuillent ou qu’ils ne le
veuillent pas, lesméchants eux-mémes ne sauraient y échap-
per. Nous demandons seulement qu'il soit manifesté et
que tous reconnaissent, admirent, bénissent les lois de cette
maternelle Providence, quidispose tout avec nombre, poids
et mesure, qui atteint son but avec autant de force que de
douceur, et qu'ils s’y soumettent toujours avec une rési-
gnation filiale.

Le régne de grice est celui par lequel Dieu régit et gou-
verne les Ames et les ceeurs des fideles enfants de I'Eglise,
par l'action du Saint-Esprit et par les trois grandes vertus
de foi, d’espérance et de charité, qui les portent a suivre
fidelement ses divins préceptes et a chercher sa gloire
avant toute autre chose.

Le regne de gloire aura lien dans l'autre vie apres le
jugement général. Alors Dieu régnera avec les Saints sur
toutes les créatures sans opposition d’aucune sorte; car alors

1 Ps, Esther, 1111,



DE PERSEVERANCE, 539

toute puissance sera 6tée aux démons et aux méchants, en-
chatnés ensemble dans les prisons de I’éternité. Alors en-
core sera détruit I'empire de la mort et de la corruption,
avec toutes les tentations du monde et de la chair qui tra-
vaillent ici-bas les serviteurs de Dieu, en sorte que ce sera
un régne tranquille, pacifique, accompagné de la jouis-
sance certaine d’'une félicité sans mélange et sans fin.

Duquel de ces trois régnes sollicitons-nous 1'avénement
dans la troisitme demande de I'Oraison dominicale?
Comme nous I'avons déja dit, ce n’est pas du premier, il
n'est point & venir, il est venu; nous n'en demandons
méme pas la continuation, car il empécherait notre der-
niére fin, qui est de voir Dieu face & face dans I'éternité.
Ce n’est pas non plus du second, puisque nous en avons
désiré I'avénement dans la premiére demande et qu’il est
déja en grande partie venu. Nous demandons I'avénement
du troisieme, qui doit venir et que désirent avec ardeur
tous ceux qui connaissent les miséres de cette vie. Ce re-
gne consiste dans le bien souverain et la gloire parfaite de
notre corps et de notre 4me. Cette gloire ne sera telle qu’a-
pres le jugement dernier.

Ainsi, nous demandons, vivement et chaque jour, la fin
de ce monde et I'arrivée du jugement dernier. Nous de-
mandons que ce monde d’iniquités et de désordres, soit
bientdt remplacé par une nouvelle terre et de nouveaux
Cieux, o régnera la justice, afin que Dieu soit tout en
toutes choses. Bien que les amateurs du monde ne puissent
entendre une plus mauvaise nouvelle que I'annonce du ju-
gement général, nous autres citoyens du Ciel, qui vivons
ici-bas comme des pélerins et des exilés, nous n’avous pas
et ne devons pas avoir de plus grand désir que de le voir
arriver. De la ce mot de saint Augustin : « De méme, dit-



540 CATECHISME

il, qu'avant la venue du Messie, tous les veeux de I'an-
cienne alliance avaient pour objet 'avénement de Notre-
Seigneur; de méme aujourd’hui tous les désirs des Saints
de la nouvelle alliance ont pour objet le second avénement
du Fils de Dieu, qui nous conduira au comble de la per-
fection et du bonheur !.

Voila une vérité qu’il importe de rappeler souvent i no-
tre esprit et & 'esprit des autres. Rien n’est plus propre &
ennoblir nos pensées, que le souvenir de cette fin sublime
i laquelle nous sommes destinés. Rien n’est plus propre
nous faire supporter les adversités avec courage, résister
aux tentations avec fidélité et fouler aux pieds les biens de
la terre, que la pensée des jouissances royales qui nous
attendent dans I'éternité. Oui, un jour nous régnerons
avec Notre-Seigneur. Apprenons donc & faire les maitres
en commandant & nos passions et en forgant le monde a
s'incliner devant notre foi. Quelle honte §'il en était autre-
ment! Est-ce en portant les fers de I'esclave qu’on fait son
apprentissage de roi?

Troisitme demande : Que votre volonté soit faite. Dans
la pritre précédente nous avons demandé la béatitude éter-
nelle, qui est notre fin derniére; dans celle-ci nous de-
mandons le moyen principal d’y arriver. Ce moyen, suivant
la parole de Notre-Seigneur lui-méme, c’est d’accomplir
la volonté de notre Pere céleste : Si vous voulez entrer
dans la vie, gardez les commandements 3. Mais nous uc
pouvons pas de nous-mémes garder ces divins comman-
dements.

Aussi nous demandons a Dieu quesa volonté soit faite par
nous, c’est-a-dire qu’il nous donne 1°la grice de I'accom-

1 In Ps, cxvirs Beller., Dottr, crist., p. 9.
8 Matth,, xix.



DE PERSEVERANCE. 541

plir, en obéissant partoutet toujoursa sescommandements,
i Pexemple de notre divin modele qui s’est rendu obéissant
jusqu'd la mort, et d la mort de la croiz * ; 2° 1a grice d’ac-
cepter du moins sans murmure, sinon avec une confiance
et une joie toutes filiales, les peines spirituelles et cor-
porelles qui peuvent mnous affliger, comme la perte
de nos biens, de nos parents et de nos amis. En effet,
toutes ces choses que Dieu ordonne ou permet sont pour
notre bien. Si nous sommes justes, elles nous donnent
une plus ample matiére & meériter ; si nous ne le sommes
pas, elles nous offrent le moyen de nous purifier.

Hommes de peu de foi ! que pouvons-nous demander de
plus avantageux que I'accomplissement de la volonté de
notre Pere? 1l nous aime plus tendrement que nous ne
nous aimons nous-mémes; sa volonté est sainte, juste,
parfaite. Hélas! c’est pour ne I'avoir pas accomplie que le
premier Adam s’est précipité dans cet abime de maux, dont
nous sommes les tristes héritiers. C’est en 'accomplissant
que nous nous en délivrerons, et nous en serons d'au-
tant plus exempts, ou ils nous seront d’autant plus légers,
que nous accomplirons mieux cette volonté parfaite.

De 13 vient que dans le Ciel le bonheur sera complet,
parce que la volonté de Dieu y régnera toute seule, pleine-
ment, éternellement. Ce bonheur sera proportionné, pour
chacun de nous, a la fidélité avec laquelle nous aurons
fait la volonté de Dieu sur la terre.

Sur la terre comme au Ciel. En demandant & Dieu la
grice de lui obéir, nous lui demandons en méme temps
de rendre notre obéissance digne de lui et méritoire pour
nous, c’est-a-dire semblable & celle des Anges et de tous les

2 Philipp., n, 8.



542 CATECHISME

Saints habitants du Ciel. Les Anges et les Saints se sou-
mettent a la volonté de Dieu avec une grande plénitude
d’amour. Ils obéissent uniquement parce que Dieu le veut,
sans aucune recherche d’amour-propre ; ils exécutent ses
ordres avec la rapidité de I'éclair; ils ne raisonnent ni ne
murmurent. Au contraire, a tout ce que Dieu leur com-
mande, ils répondent par le cantique de louanges et d’ac-
tion de grices : Saint, saint, saint, est le Seigneur, Dieu
des armées.

Ainsi nous devons obéir. Oh! que le séjour de la terre
serait agréable, sitous ces millions de volontés humaines
se soumettaient toujours et en toutes choses a la volonté de
Dieu ! Pour nous, du moins, ayons toujours dans le cceur
et sur les levres cette parole de I'Apdtre saint Paul : Sei-
gneur, que voulez-vous que je fasse? ou celle du Roi-Pro-
phete : Mon cceur est prét, Seigneur, mon cceur est prét;
ou celle du saint homme Job : Le Seigneur me I'a donné,
le Seigneur me I'a 6té, il a fait ce qui luia paru bon, que
son nom soit béni lou enfin, celle de notre divin modéle lui-
méme : Mon Pere, s'il est possible, que cc calice passc
loin de moi! Cependant que votre volonté se fasse, et non
pas la mienne.

Telle est la premiére partie de I'Oraison dominicale.
Considérées dans leur objet, rien n’est plus sublime que
les trois demandes dont elle se compose ; comme rien n’est
plus logique que l'ordre dans lequel elles sont expri-
mées.

La seconde partie de I'Oraison dominicale contient qua-
tre demandes, oi nous demandons les choses temporelles
nécessaires pour arriver aux biens éternels. Quoi de plus
sage? De méme que ’'homme se rapporte & Dieu comme
a sa fin; de méme les biens de cette vie se rapportent &



DE PERSEVERANCE. 543

ccux de P'autre, comme des moyens a leur fin. Voila pour-
quoi Notre-Seigneur veut que la demande de ces choses ne
vienne qu'en second ordre. Nous ne devons les solliciter
qu'autant que Dieu méme le permet, et que nous en avons
besoin pour acquérir les biens célestes.

Quatrieme demande : Dunnez-nous aujourdhui notre
pain de chaque jour. Par ces paroles si touchantes et si
simples, nous demandons tout ce qui est nécessaire a I'en-
tretien de notre vie temporelle. Or, nous sommes compo-
sés de deux substances, I'dme et le corps : toutes les deux
ont besoin d’aliment pour vivre. L’dme, qui est spirituelle,
veut un aliment spirituel. Au corps, qui est matériel, il
faut un aliment matériel. La sainte Eucharistie, la parole
de Dieu, les saintes inspirations : telle est la nourriture de
I'dme ; voila ce que nous demandons pour elle. Le boire,
le manger, le vétement et les autres choses du méme genre
sont nécessaires a la vie du corps : voila ce que nous de-
mandons pour lui.

Donnez-nous. Parole d’humilité admirablement propre
a toucher le ceeur de Dieu ! Nous reconnaissons que nous
n'avons rien et que nous sommes des mendiants. Nous re-
connaissons que Dieu seul est riche et que lui seul peut
tout nous donner. Nous reconnaissons que nous ne som-
mes redevables de notre existence, c’est-a-dire des choses
les plus nécessaires a notre vie spirituelle et a4 notre vie
corporelle, ni a notre travail, ni 4 notre industrie, ni a nos
vertus. Rien de plus vrai. Ce n’est pas nous qui faisons
croitre sur la terre le blé qui nous nourrit, ni sur la brebis
la laine qui nous couvre, ni dans notre dme la foi, l'es-
pérance ou la charité.

Ainsi, riches et pauvres, nous devons dire : Donnes-
nous, car tous, sans exception, nous sonimes devant Dieu



844 CATECHISME

des mendiants qui attendons a la porte du Pére de famille!.
Les riches doivent dire : Donnez-nous; et dans leur bou-
che ces paroles signifient : Mon Dieu! daignez conserver
les biens que vous m’avez confiés, continuez-nous votre li-
béralité. Nous reconnaissons que vous pouvez a chaque
instant nous éter ce que nous possédons; de manicre
qu’en nous le conservant vous nous faites la méme grice,
que si vous nous le donniez & chaque instant 2,

Les pauvres doivent dire : Donnez-nous, et dans leur
bouche ces paroles signifient : Mon Dieu! nous attendons
devotre libéralité ce qui est nécessaire a notre vie. Envoyez-
nous-le directement, par vous-méme, ou indirectement,
par le moyen des riches & qui vous inspirez d’étre charita-
bles 4 notre égard. Bénissez nofre travail, et faites que ni
Ya maladie ni la misére publique ne nous privent du fruit
de nos labeurs.

Or, ce serait tenter Dieu que de croire qu’il nous enverra
1a manne du Ciel, sans que nous ayons rien & faire que de
le demander. Dieu, qui nous commande la priére, nous
commande aussi le travail, et notre priére a pour objet
d’obtenir sa bénédiction sur nos fatigues et nos sueurs. En
effet, notre travail est inutile, si Dieu, par sa grice, ne le
rend fécond. De telle sorte que cette priere, Donnez-nous,
est une protestation que nous vivons de la providence de
Dieu plutdt que de notre industrie 3.

1 Omnes enim, quando oramus, mendici Dei sumus, aante januam magni
patris familias stamus, imo et prosternimur, et supplices ingemiscimus, ali-
quid volentes accipere. (S. Aug., Serm. xv, de Yerb. Dom.)

2 Et quid eget dives ? Audeo dicere, ipso pane quotidiano eget dives. Quare
enim abundant illi omnia? unde, nisi quia Deus dedit ? quid habebit, si Deus
subtrahat manuni suam ? Nonne multi dormierunt divites, et surrexerunt pau-
peres 7 et quod illi non deest misericordia Dei est, non potentiz ipsius.
(S. Aug., Serm. xxxv1, de Divers.)

3 Neque qui plantat est aliguid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat,
Deus. ({ Cor., n1.)



DE PERSEVERANCE. 548

Enfin, riches et pauvres, nous demandons-non-seule-
ment que Dieu nous donne notre pain, mais encore qu'il
le bénisse, qu’il le sanctifie, de maniére que nous en usions
toujours pour I'utilité de notre 4me et de notre corps.

Nous disons : Donnez-nous, et non pas : Donnez-mot,
parce que c'est le propre du Chrétien de ne pas songer seu-
lement & soi, mais encore aux nécessités du prochain.
Une autre raison, c'est que Dieu ne nous accorde point ses
bienfaits pour que nous en profitions seuls, ni pour que
nous nous livrions 4 I'intempérance : il veut que nous fas-
sions part aux autres de ce qui nous reste, aprés avoir
pourvu & nos besoins.

Aujourd hui. Ce mot a deux sens. En premier lieu, il
signifie tout le temps de la vie présente, car la vie n’est
qu'un jour sans hier ni lendemain. Et nous demandons &
Dieu qu'il nous donne, pendant toute la durée de notre
pelerinage, le pain de 1'dme et le pain du corps, jusqu'a
ce que nous arrivions dans la bienheureuse patrie, ol
nous n’aurons plus besoin ni des Sacrements, ni des pré-
dications, ni des aliments corporels 1.

En second lieu, aujourd hui signifie le jour présent. Et
nous demandons & Dieu qu'il nous donne, aujourd’hui
méme, le pain dont nous avons besoin, parce que nous ne
voulons point nous inquiéter de celui de demain, ne sa-
chant pas si demain nous serons en vie. Ainsi, le pain
d’aujourd’hui, nous le demandons aujourd'hui; celui
de demain nous le demanderons demain.

Est-il possible de nous enseigner plus éloquemment
cette admirable, cette délicieuse pauvreté évangélique, qui
consiste, d’'une part, dans un détachement absolu de

1 8. Cyrill,, Catech. mystag., v
I, 1]



546 CATECHISME

toutes choses, et, d’autre part, dans une confiance filiale
la Providence? Notre Pére céleste ne veut pas que nous
comptions sur nos forces, méme pour un seul jour, puis-
qu’il veut que nous lui demandions chaque jour le pain
de chaque jour. Il veut que nous nous reposions chaque
jour sur sa providence, du soin de pourvoir a nos besoins.
Et quelle inquiétude pouvons-nous avoir? si nous cher-
chons avant tout le royaume de Dieu et sa justice, tout le
reste nous sera donné comme par surcroit. Voyez, notre
Pére céleste ne nourrit-il pas le passereau qui ne séme
point ?N’habille-t-il pas lelis des champs qui ne file point?
Ne fait-il pas lever {ous les jours son soleil sur le juste et
I'injuste ?

Puisque nous ne devons nous occuper que du présent,
n’est-ce pas mal faire que d’amasser des provisions de
blé, de vin et autres choses semblables pour une année
enticre? Lorsqu'il nous enseigne 2 ne nous occuper que
du présent, Notre-Seigneur veut seulement nous délivrer
des soins superflus qui sont un grand obstacle & la priere
et aux occupations d’une plus haute importance, dont
I'accomplissement doit nous faire acquérir la vie éternelle.
Lors donc que la pensée de I'avenir n'est pas superflue,
mais nécessaire ,comme de faire des provisions, elle n’est
pas un mal. Que dis-je? une semblable pensée n’est pas du
lendemain, mais d’aujourd’hui, parce que, si nous atten-
dions & demain, if serait peut-étre trop tard.

Notre pain. Rien n’est plus naturel que de demander le
pain qui soutient la vie, aprés que, dans la demande pré-
cédente, nous avons sollicitéla grace, qui est la vie elle-
méme. La premitre chose que désire celui qui commence
a vivre, c'est la nourriture par laquelle s'entretient la vie.
N’oublions pas que nous demandons ici, avant tout, le



DE PERSEVERANCE, 547

pain spirituel, qui est la nourriture de 'dme; ensuite le
pain matériel, qui est la nourriture du corps : ainsi le veu-
lent la raison et la foi.

Par le pain spirituel, on entend la sainte Eucharistie,
qui est le pain céleste et divin, merveilleux aliment de la
vie de I'dme. On entend encore la parole de Dieu, qui,
regue par la prédication ou par la lecture, aide puissam-
ment 2 entretenir notre vie spirituelle. Enfin, on entend
les saintes inspirations, la priére et tout ce qui contribue a
maintenir ou 4 augmenter en nous la grice, quiest, comme
nous I'avons dit, la vie de I'dme. Ainsi, Notre-Seigneur
veut que nous demandions chaque jour et son sang 4 boire
et sa chair 3 manger. Il suit de 13, que la sainte Eucha-
ristie doit étre notre nourriture de tous les jours, et que
nous devons vivre de telle sorte que nous soyons dignes
d’y participer tous les jours. Que penser, 6 mon Dieu! de
ceux qui ne la recoivent que tous les ans 1 ?

Il veut encore que nous demandions chaque jour sa di-
vine parole. Que penser dés lors de ceux qui ne I'écoutent,
qui ne la lisent jamais, ou qui ne I'entendent que pour la
juger? Aux yeux des Peres, ils se condamnent a la mort et
se rendent coupables du méme sacrilége que les profana-
teurs de I’Eucharistie . Ce qu’on peut affirmer, c'est que

t Panem nostrum quotidianum da nobis hodie, Eucharistiam tuam, quoti-
diapum cibum. (S. Aug., Serm. Lvii1.) ~Dela vient que saint Mattbieu ap-
pelle ce pain, au-dessus de toute substance, supersubstantialem.

% Cibus noster quotidianus in hac terra sermo Del est, qui semper erogatur
Ecclesiis. (8. Aug., Serm. Lvi.) — Quid vobis plus esse videtur, verbum Dei
an corpus Christi? 5i verum vultis respondere, hoc utique dicere debetis,
quod non sit minus verbum Dei quam corpus Christi, et ideo quanta sollici-
tudine observamus, quando nobis corpus Christi ministratur, ut nihil ex ipso
de nostris manibus in terram cadat; tanta sollicitudine observemus, ne ver-
bum Dei, quod nobis erogatur, dum aliud aut cogitamus aut loquimur, de
corde nostro depereat; Guia non minus reus erit qui verbum Dei negligenter



548 CATECHISME

ceux qui fuient la parole de Dieu, comme ceux qui s’éloi-
gnent dela sainte Eucharistie, ne savent ce qu’ils disent en
récitan’ leur Pater.

Par le pain matériel on entend ce qui est nécessaire i la
vie du corps, mais rien de plus; rien qui puisse satisfaire
la sensualité ou flatter le luxe. Notre-Seigneur se sert du
mot de pain, d'abord parce que dans I'Ecriture ce mot
exprime toutes les choses indispensables & la vie, telles
que la nourriture, le vétement, le logement ; ensuite pour
nous apprendre que nous devons étre contents de peu de
chose, sans rechercher aucune superfluité, comme il con-
vient a des voyageurs qui ne font que passer dans une
terre étrangere.

Nous disons notre pain, et ce mot renferme un sens pro-
fond. En effet, s’il s’agit de la sainte Eucharistie, elle est
notre pain. Cest pour nous qu’il a été formé dans le sein
de la bienheureuse Vierge Marie par I'opération du Saint-
Esprit ; qu'il a été cuit sur la croix dans le feu de la cha-
rité, et qu'il est servi 4 'autel par les mains des Prétres. Il
est notre pain, parce qu’il est le pain des véritables enfants
et non des chiens, c'est-i-dire des pécheurs, comme parle
I'Ecriture, le pain des Catholiques et non le pain des héré-
tiques ou des infidéles1.

Est-il question de la parole de Dieu? nous demandons,
en disant notre pain, la saine et pure parole de Dien que
distribuent les vrais Prédicateurs aux enfants de I'Eglise,
et non le pain étranger, corrompu, empoisonné, que les

audierit, quam ille qui corpus Christi in terram cadere negligentia sua per-
miserit. (8. Ceesar., Serm, xCv in append. Augustin. ccc.)

t Panis vito Christus est, et panis hic omnium non est, sed noster est; et
quomodo dicimus Pater noster, quia intelligentium et credentium Pater est?
sed et panem nostrum vocamus, quia Christus noster (qui ejus corpus contin-
gimus) panis est, (8. Cyp., de Orat. domin.)



DE PERSEVERANCE. 548

hérétiques donnent a leurs sectateurs. Entendons-nous le
pain corporel ? nous désirons que Dieu nous donne notre
pain et non pas celui d’autrui, c’est-a-dire qu'il nous aide
i le gagner en bénissant nos travaux, nos propriéiés, nos
champs, nos vignes, afin que, sans avoir recours nia
la fraude, ni méme & la mendicité, nous puissions nous
procurer de quoi vivre *.

Nous disons encore notre pain, non qu'il nous appar-
tienne en propre, mais parce que Dieu, dans sa miséri-
corde, daigne nous le donner comme la nourriture qui
nous convient . Enfin, nous disons notre pain et non pas
mon pain, parce que chacun de nous doit désirer et deman-
der pour ses fréres, ce qu'il désire et demande pour lui-
méme. Pouvons-nous dire que nous avons ce désir, si nous
refusons de leur faire part de ce que Dieu nous donne au
deld du nécessaire?

Quotidien. — Ce mot nous avertit que nous ne devons
pas demander une nourrifure exquis: ni délicate, mais
une nourriture simple, ordinaire et suffisante aux besoins
de chaque jour, suivant cette parole de ’Apbtre : Ayant
des aliments et des habits, soyons contents 3. A cette lecon
de frugalité, ce mot en ajoute une autre non moins élo-
quente de modestie et de détachement : 'homme ne de-
mande du pain que pour un jour, car il ne sait s'il aura
un lendemain !

Cinquiéme demande : Pardonnez-nous nos offenses
comme nous pardonnons d ceux qui nous ont offensés.

1 Aucts, Oper, imperf. inc. vi Matth.

2 Panem nostrum dicimus, et tamen ut detur oramus. Noster quippe fit
cum accipitur, qui tamen Dei est, quia ab illo datur, (S. Aug., XXXIV
Monol ,c. v1.)

3 I Tim., v1.



550 CATECHISME

Dans les quatre demandes précédentes, nous avons prié
notre Pére de nous donner des biens, soit éternels, soit tem-
porels. Dans les trois suivantes, nousle prions de nous dé-
livrer du mal quel qu'il soit, passé, futur ou présent.
Ainsi, I'Oraison dominicale contient tout ce que nous
pouvons désirer. Le mal passé, c'est le péché commis; le
mal futur, c'estla tentation qui conduit au péché ; le mal
présent, ce sont les tribulations et les peines inséparables
de notre laborieux pélerinage. On entend encore, par les
maux dont nous demandons la délivrance, les maux tris-
grands, qui sont les péchés, parce qu'ils nous séparent de
Dieu; les maux médiocres, qui sont les tentations, parce
que, bien qu’elles ne soient pas des péchés par elles-mé-
mes, loutefois elles sont de nature  nous y faire tomber.
Quoi de plus juste que d’appeler mal, ce qui nous
expose a un si grand danger? Enfin, les maux légers, en
comparaison des autres dont ils sont la suite, sont les pei-
nes temporelles et éternelles.

Dans cette cinquieme demande, Notre-Seigneur nous
apprend donc 4 demander le pardon de nos péchés®. Il se
sert ici du mot de dettes, debita, pour exprimer les péchés.
Pourquoi cette expression? Pour trois raisons, disent les
Docteurs. La premiére, parce que tout homme qui offense
Dieu, devient redevable a Dien pour I'injure qu’il lui a
faite. La seconde, parce que fout homme qui peche, viole
la loi de Dieu. Cette loi promet des récompenses a celai
quiI'observe, et menace de chatiments celui qui la trans-
gresse. L'infracteur se trouve donc par le seul fait, rede-
vable de la peine stipulée dans la loi.

La troisitme, parce que chacun de nous est tenu de cul-

s Matth,, v1.



DE PERSEVERANCE. L11 ]

tiver la vigne de son 4me et d'en rendre & Dieu les fruits
qui sont les bonnes ceuvres. Celui donc qui ne fait pas de
bonnes cuvres, et surtout celui qui en fait de mauvaises,
se constitue le débiteur de Dieu, qui est le véritable maitre
de cette vigne et de tous ses fruits. Or, comme nous man-
quons tous trés-souvent, soit en faisant ce que nous ne
devrions pas faire, soit en ne faisant pas ce que nous de-
vrions faire, il convient de dire & Dieu plusieurs fois le
jour, avec une profonde humilité : Pardonnez-nous nos
o/ffenses ou remettez-nous nos dettes*.

Ces paroles suffisent-elles pour obtenir la rémission des
péchés ? §'il s'agit des péchés véniels et journaliers, ces
paroles, accompagnées, comme nous l'avons dit, d’une
véritable contrition, les remettent directement. Quant aux
péchés mortels, elles les remettent indirectement, en ce
sens qu'elles disposent le cceur de notre Pére céleste, a
nous accorder la grice de recevoir avec fruit I'effusion des
mérites de Notre-Seigneur dans le sacrement de Péni-
tence 1.

Les justes aussi bien que les pécheurs doivent dire par-
donnez-nous nos ojfenses : 1° parce que ce n'est pasla méme
chose de ne pas connaitre ses péchés ou de n'en point
avoir. Ma conscience ne me reproche rien, dit I'Apbtre,
mais pour cela je ne suis pas justifié; 2° parce qu'il ya
beaucoup de péchés cachés; 3° parce que, si nous disons
que nous sommes sans péché, nous mentons, dit saint
Jean ; 4° parce que ce n'est pas seulement du péché que
nous demandons la rémission, mais aussi de la peine qui

t Bellar., Dotir. crist., p. 88.
¢ Conducit domijniea Oratio ad impetrandum etiam lethalium peccatorum

vepiam, cum peccator, deposito hujusmodi criminum affectu, sinceroque do=
lore compunctus quod Deum offenderit. .. ait : Pater, peccavi in Calum, otc
(Nat. Alexand., de Orat, domin., 1358.)



552 CATECHISME

lui est due; 5° parce que nous demandons pardon pour nos
fréres, comme pour nous !,

Comme nous pardonnons d ceuzx qui nous ont ojfensés.
Par ces mots nous disons 3 notre Pére céleste : Pour ob-
tenir la remise des dettes dont nous sommes chargés en-
vers vous, nous remettons celles dont nos fréres sont char-
gés envers nous. Quiconque nous offense contracle une
dette A notre égard, car il viole la loi dela charité et quel-
quefois de la justice; par conséquent il se constitue dans
Yobligation de nous donner satisfaction.

Nous consentons ici a ce que Dieu prenne pour régle de
sa miséricorde a notre égard, la miséricorde dont nous
usons nous-mémes a I'égard de notre prochain. Si donc
nous pardonnons imparfaitement et 4 demi, ou si nous
ne pardonnons qu'extérieurement, gardant I'amertume,
I'antipathie, la rancune au fond du cceur ; enfin, si nous
ne pardonnons pas du tout, nous disons & Dieu d’en user
de méme a notre égard.

Toutefois, ceux qui ne pardonnent pas a leurs ennemis,
peuvent réciter cette priére, non pas, a la veérité, dans
I'intention que Dieu leur pardonne comme ils pardonnent
eux-mémes, car ils se condamneraient; mais dans ce
sens que Dieu leur pardonne comme eux-mémes doivent
pardonner, et au nom de I'Eglise qui compte toujours
un grand nombre de fidéles qui pardonnent a leurs en-
nemis et qui prient pour eux. C'est ainsi que la tres-
sainte Vierge, bien qu’elle fit exempte de tout péché,
pouvait dire 1'Oraison dominicale et méme pardonnes-
nous. Dans sa bouche ces paroles signifiaient : pardon-
nez aux pécheurs qui sont avec moi dans I'Eglise.

1 Cone, Trid., sess. vi, can. Xxtll,



DE PERSEVERANCE. 383

« Si ceux-1a seulement, dit saint Augustin, qui aiment
leurs ennemis peuvent dire : Pardonnez-nous nos offen-
ses, comme nous pardonnons d ceux quinous ont o/fensés,
je ne sais ni ce que je dois faire, ni ce que je dois dire.
Vous dirai-je : Ne priez pas? Je ne I'ose point. Je vous
dirai plutét : Priez, afin de les aimer. Mais enfin, si
vous ne les aimez pas, vous défendrai-je de dire I'Orai-
son dominicale? si vous ne la dites pas, vous ne serez
point pardonnés. Si vous la dites et que vous ne fassiez
pas ce que vous dites, vous n'étes pas non plus pardon-
nés. Que reste-t-il, sinon que vous disiez et que vous
fassiez ce qu'il faut pour étre pardonnés!? »

Ainsi, les mots comme nous pardonnons renferment
une certaine condition, mise par Notre-Seigneur lui-méme
a sa divine miséricorde. Pourquoi cette condition? Pour
plusieurs raisons également dignes de son infinie sa-
gesse.

La premiére, afin que nous comprenions bien toute
I'étendue de la grice que Dieu nous fait en nous par-
donnant nos péchés, grace si grande qu’il n’a pas voulu
nous l'accorder sans y mettre, comme condition, la mi-
séricorde dont nous userions nous-mémes a l'égard de
nos fréres.

La seconde, afin d’encourager notre faiblesse, en nous
manisfestant I'extréme facilité avec laquelle nous pouvons

1 8i soli debent dicere: Dimitte nobis, etc., qul diligunt inimicos, nescio
quid faciam, nescio quid dicam... Dicturus enim vobis sum : Si non diligitis
inimicos vestros, nolite orare ? non audeo, imo, ut diligatis, orate. Sed num-
quid vobis dicturus sum : 5i non diligitis inimicos vestros, nolite in Oratione
dominica dicere : Dimitte nobis debita nostra, aicut et nos dimittimus debi-
toribus noatris ? Putas quia dico : Nolite orare ? Si non dixeritis, non dimit-
tuntur; si dixeritis, et non feceritis, non dimittuntur. Ergo dicendum est et
faciendum, ut dimistantur. (Serm. v, alias de divers., xLv11L)



564 CATECHISME

obtenir 'immense bienfait de la rémission de nos pé-
chés; puisqu’il promet de nous faire miséricorde si nous
la faisons & notre prochain : ce qui dépend entiérement
de notre volonté.

La troisitme, afin d’entretenir parmi nous la charité,
qui est le grand précepte de I'Evangile, en faisant
de cette charité la condition et la régle de la charité de
Dieu pour nous.

La quatrieme, enfin, pour écraser notre orgueil et mon-
trer combien sont absurdes et criminels, les gens du
monde qui disent que c’est une licheté de pardonner et de
ne pas se venger. En effet, quand ils demanderont miséri-
corde, Dieu les condamnera par leur propre bouche et
leur dira : Tu veux que je te pardonne, et tu hais la mi-
séricorde, tu la tournes en dérision; tu traites de liche
celui qui en use. Tu oses donc me prier de m’avilir, et
tu veux que je texauce!!

D’apres ce qui précéde, notre devoiret notre intérét nous
commandent de pardonner extérieurement, intérieure-
ment et promptement, suivant ces paroles de I'Ecriture :
Si vous ne pardonnez pas du fond du ceeur, voire Pére
céleste ne vous pardonnera pas non plus. Et ailleurs :
Que le soleil ne se couche pas sur votre colere. Les Saints
ont toujours pris ces paroles pour régle de leur conduite.
Sain Jean I’Auménier, patriarche d'Alexandrie, avait repris
avec une certaine émotion un sénateur qui s'était retiré
fort mécontent. Le soir arrivant, le Saint envoie dire au
sénateur : Le soleil est prés de se coucher. A ces mots,
le sénateur, touché de regret, accourt auprés du saint
Evéque. Il est recu et embrassé comme un frére, et le

2 8. Greg. Nyss., inv Oraf, donun,



DE PERSEVERANCE. 556

dernier rayon du soleil éclaire cette sctne touchante de
réconciliation.

Méditons souvent cet exemple, ainsi que la cinquiéme
demande du Pater. Dieu promet de nous pardonner si
nous pardonnons & nos fréres. Les offenses que nous
pardonnons 3 notre prochain ne sont rien, en compa-
raison de celles dont nous sommes coupables envers Dieu :
nous 'avons crucifié ! Nous demandons la remise de dix
mille piéces d’or, pour celle de quelques deniers
qui nous sont dus. Cependant, si nous remettons cette
petite somme de bon cceur et sans attendre méme que
nos débiteurs nous en prient, si nous la remettons tout
entiére et sans aucune réserve, c'est-a-dire si nous par-
donnons & notre prochain du fond du ceeur et de nous-
mémes; si nous le prévenons avec bonté, avec charité,
au lieu de nous livrer &3 une vengeance aveugle, ou d’at-
tendre qu’il nous apaise par ses regrets, tous nos péchés
nous seront pardonnés. Si vous pardonnez aux hommes
les fautes qu'ils auront faites contre vous, dit le Sauveur,
votre Pére céleste vous pardonnera aussi les vétres.

I1 est bien entendu que cette promesse suppose, dans
celui qui pardonne a son frére, l'esprit de pénitence
pour ses propres péchés. C'est une vérité de la foi que,
sans Dcsprit de pénitence, aucun péch¢ ne peut étre
remis,

Ne nous contentons pas de méditer ces paroles, met-
tons-les en pratique a I'exemple de ce bon religieux
dont parle I'histoire. Il avait vécu dans son monastére
avec une négligence, qui lui avait souvent attiré les ré-
primandes de ses supérieurs. Parvenu a un &ge avancé,
il tomba malade pour ne pas se relever. Un des Fréres,
le voyant & I'extrémité, sans remarquer en lui aucune



556 CATECHISME

inquiétude, aucune crainte, lui demanda comment il pou-
vait mourir avec tant d’assurance, aprés avoir mené une
vie si peu édifiante.

« Il est vrai, mon fréere, lui répond le malade, que j'ai
€té trés-nonchalant, et les Anges m’ont fait voir la longue
liste des péchés que j'ai commis depuis mon entrée en re-
ligion : je suis convenu de tout. Maisils n’ont pu me mon-
trer ni un jugement téméraire, ni la moindre petite ven-
geance dont je me sois rendu coupable. Alors je leur ai
dit : J’ai confiance aux promesses du Seigneur : Ne ju-
gez point et vous ne serez point jugés; ne condamnez
point et vous ne serez point condamnés; pardonnez, et il
vous sera pardonné. A ces mots, les Anges ont déchiré la
liste de mes fautes, et voila d'olt vient mon assurance. »
La-dessus il s’endormit tranquillement dans les bras
du Pére des miséricordes, laissant & tous ses Freres une
legon salutaire et une grande édification.

Sixieme demande : Ne nous induisez point en tentation.
Lorsque des enfants bien nés ont obtenu de leur pére le
pardon de leurs offenses, que leur reste-t-il, sinon a les
éviter désormais; et, par une conduite irréprochable, a
consoler le pere chéri qu'ils ont eu le malheur de con-
trister? Ainsi Notre-Seigneur veut que nous fassions.

Rien de plus naturel que la liaison qui unit cette de-
mande 4 la précédente. Dans la cinquiéme, nous avons
demandé la délivrance du mal passé, qui est le péché
commis. Dans la sixiéme, nous demandons l'aide de
Dieu contre le mal futur, qui est la tentation. Toute-
fois, la tentation par elle-méme n’est pas un mal qu’au-
tant qu'elle nous conduit 3 un autre qui est 'offense
de Dieu. C’est pour cela qu'elle est fort dangeureuse,
et que nous prions Dieu de nous en délivrer.



DE PERSEVERANCE. 537

Ici encore il faut bien expliquer le sens de notre priere.
En disant : Ne nous induisez point en tentation, nous ne
demandons pas d’étre entiérement délivrés de toute espece
de tentations. Nous demandons 1° de n’étre pas vaincus par
la tentation; 2° d’étre délivrés des tentations extraordinai-
res; 3° de n'dtre pas exposés & des tentations fortes ou
faibles, si Dieu voit que la victoire ne sera pas pour nous,
mais pour le démon 1,

Pourquoi ne demandons-nous pas d'étre délivrés de
toute espéce de tentations? Parce qu'il nous est utile
d’étre tentés. La tentation nous instruit. Elle nous fait
connaitre, d’une part, notre faiblesse et notre corruption;
d’autre part, le pouvoir de la grice qui, avec de faibles
soldats, sait remporter de grandes victoires. La tentation
nous entretient dans 'humilité. De peur, dit saint Paul,
que la grandeur de mes révélations ne m’enflit d’orgueil,
Yaiguillon de la chair, I'ange de Satan, m’a été laissé
pour me souffleter, c’est-d-dire pour m’entretenir dans
Phumilité, la vigilance et la priere.

La tentation nous affermit dans la vertu. Les vents qui
agitent les plantes les nourrissent, dit un saint Pére.
Ainsi les tentations augmentent la force de I'ime 2. La
tentation nous enrichit. Autant de fois que nous lui résis-
tons, autant de fois elle nous fait produire des actes de
fidélité qui augmentent nos merites. La tentation nous
donne de I'expérience, soit pour nous, soit pour les au-
tres. Celui qui n’a pas été tenté que sait-il *? demande le
Sage. Enfin, la tentation nous rend compatissanls pour

18, Cyrill,, Catech, mystag., v ; S. Ambr., lib, V de Sacr., ¢, tv ; S. Aug.;
Epist. cxxi, ¢. x1.

1 Plantas nutriunt venti, et tentatio confirmat animz fortitudinem, (3. Nil.)

8 Eceli,, XxxIv.



558 CATECHISME

les infirmités du prochain, et fait reposer sur nous I'Es-
prit du Seigneur, suivant I'apdtre saint Jacques, en atten-
dant la couronne éternelle qui doit reposer sur le front du
vainqueur t.

Nous disons 2 notre Pére céleste : Ne nous induises
point en tentation. Quel est le sens de ces paroles? Est-ce
pue Dieu nous tente? Non, & proprement parler, Dieu ne
nous tente pas; car tenter veut dire porter au mal *. Ala
vérité, nous lisons dans I'Histoire sainte que Dieu tenta
Abraham, mais cela signifie qu’il voulut éprouver I'obéis-~
sance et la foi de ce saint homme. Chaque jour encore
Dieu nous tente de 1a méme maniére par les maladies, les
afflictions et les peines, soit pour nous convertir, soit
pour augmenter nos mérites.

Dieu permet seulement que nous soyons tentés dans le
sens proprement dit, et cela doit nous consoler. D'une
part, les ennemis de notre dme ne peuvent pas méme nous
attaquer, sans la permission de notre Pére céleste. D'au-
tre part, il ne leur permet jamais de nous tenter au dela
de nos forces 3. Tel est donc le sens de la priére que nous
lui adressons : Seigneur, nous connaissons notre faiblesse
et notre fragilité, ainsi que la malice et la puissance du
démon ; ne permettez donc pas que nous soyons accablés
par la tentation, ni méme que nous soyons tentés, si nous
ne devons pas sortir victorieux du combat.

Or, pour sortir victorieux de ces dangereux combats, il
faut connaitre et nos ennemis et les armes a leur opposer.
Trois grands ennemis sont ligués contre nous et ne ces-

1 Beatus vir qui suffert tentationem, quoniam cum probatus fuerit accipiet
coronamjvitm. (Jacob., 1, 12.)

3 Deus enim intentator malorum est, ipse autem neminem tentat. (Jacobs,
1, 13.)

31 Cor., x, 13.



DE PERSEVERANCE. 559

sent guére de nous tenter : le démon, le monde et la
chair. Le démon nous tente en nous suggérant la pensée
du mal: par exemple, de I'orgueil, de la jalousie, du blas-
phéme, de la vengeance, etc. Le monde nous tente par les
mauvais discours, par les mauvais livres et par ses mau-
vais exemples. La chair nous tente par les mauvais pen-
chants. De ces trois ennemis, le plus dangereux, c'est la
chair, parce que nous ne pouvons pas nous en séparer.

Quant aux armes dont nous devons nous servir contre
ces trois ennemis, il faut opposer au démon le signe de Ia
croix et I'invocation des saints noms de Jésus et de Marie.
Au monde, le mépris de ses railleries, de ses menaces et
de ses promesses, en considérant sa faiblesse, ainsi que la
fragilité des choses du temps qui s’évanouissent a la mort.
A la chair, la fuite des occasions, la mortification des
sens, la dévotion a la sainte Vierge, mére de toute pureteé :
voila pour les remédes particuliers. Les remédes généraux
sont : T'humilité, la méditation, le jeune, la considéra-
tion de la Passion de Notre-Seigneur et de nos fins der-
niéres, enfin, la fidélité a confier au confesseur les tenta-
tions dont on est travaillé.

Septieme demande : Mais délivres-nous du mal. Cette
demande confirme les précédentes, en y ajoutant quelque
chose de nouveau !. Dans la cinquieme et la sixieme, nous
n'avons demandé que la délivrance du péché et de la ten-
tation. Nous demandons encore icila méme grace, puisque
nous sollicitons la délivrance de toute espece de mal; mais
nous ajoutons la délivrance de toute affliction corporelle
ct spirituelle, publique et particuli¢re qui pourrait nous
empécher d'arriver au bonheur éternel,

2 8, Cyn,, de Orat. Domin.



560 CATECHISME

Ainsi, aprés avoir sollicité la délivrance des maux
passés et futurs, nous demandons la délivrance des maux
présents. Aprés avoir demandé la délivrance du mal de
coulpe, qui est le péché et le plus grand de tous les maux,
nous demandons la délivrance du mal de peine, bien infé-
rieur au premier, et qui consiste dans les afflictions tem-
porelles et éternelles, tristes conséquences du pécheé.

Remarquons la profonde sagesse de Notre-Seigneur. Il
nous enseigne & demander la délivrance du mal en géné-
ral, et non pas en particulier, comme la pauvreté, les
maladies, les persécutions et autres choses semblables.
En effet, bien souvent nous croyons qu'une chose est
bonne pour nous, tandis que Dieu voit qu'elle nous est fu-
neste, et réciproquuement. Ainsi, d’apres I'enseignement
du Sauveur, nous demandons qu’il nous préserve de tout
ce qu'il sait étre un mal pour nous, que ce soit la santé ou
la maladie, la prospérité ou 'adversité.

Mais n’était-il pas superflu de nous commander de sol-
liciterla délivrance du mal, puisque la nature elle-méme
nous indique assez d’avoir recours 3 Dieu dans nos tribu-
lations ? 1l est vrai, on s’adresse & Dieu dans la souffrance.
Mais, d’abord, plusieurs ne le font pas, il fallait leur rap-
peler ce devoir. Ensuite, d’autres le font trop tard, aprés
qu'ils ont épuisé toutes les ressources humaines. Dieu ne
semble étre qu'un pis aller; ¢’est un manque de confiance
trés-injurieux contre lequel il fallait les mettre en garde.
Enfin, nous méconnaissons presque tous I'ordre et la ma-
niére de demander la délivrance du mal. Au lieu de de-
mander avant tout la délivrance du péché, nous deman-
dons la délivrance de la peine. Eprouvons-nous aes revers
de fortune, la perte de notre santé? Sur-le-champ nous
demandons a Dieu la délivrance de ces maux, sans méme



DE PERSEVERANCE. 561

songer a la délivrance des maux les plus importants, le
péché et le danger de le commettre.

De la vient qu'on n’obtient rien, parce qu'on ne garde
pas le commandement de Notre-Seigneur, qui nous or-
donne de demander avant tout le royaume de Dieu et
sa justice. De plus, au lieu de demander conditionnelle-
ment la délivrance des maux temporels, nous la deman-
dons souvent d’une maniére absolue, sans résignation,
quelquefois méme avec impatience, nous laissant aller
aux mécontentements et aux murmures, si nous ne ’ob-
tenons pas, ou si méme Dieu nous la fait attendre. Or,
pour prier comme Notre-Seigneur le veut, nous devons
demander d’'une maniére absolue que Dieu nous préserve
ou nous délivre du péché, qui est le seul mal véritable.
Quant aux autres maux, nous devons demander d’en étre
délivrés, autant que cette délivrance peut étre avantageuse
a notre salut.

Délivrez-nous du mal. Cest ainsi que se terminent
et doivent se terminer toutes les pri¢res de ’homme de-
puis sa chute. La délivrance du mal : voild le but de
toute la Religion, de tous les sacrifices, de toutes les pé-
nitences publiques ou privées, qui ont eu lieu chez tous
les peuples, depuis le commencement du monde. Dans la
demande qui précéde, nous prions Dieu de nous délivrer
du péché; dans celle-ci, nous lui demandons de nous dé-
livrer de la peine du péché.

Ainsi nous lui demandons qu'il nous préserve d’une
mort subite, des chitiments qui sont réservés aux impies
et du feu du Purgatoire, dont nous le supplions avec ar-
deur de délivrer ceux qui I'éprouvent. Nous lui demandons
d'étre préservés de tous les maux, tant intérieurs qu’exté-
rieurs, de I'eau, du feu, du tonnerre, de la gréle, de la

. 36



562 CATECHISME

famine, des séditions et de la guerre. Nous le prions
d’éloigner de nous les maladies, la peste, les ravages,
les prisons, I'exil, les trahisons, les embiiches, en un mot,
toutes les incommodités qui affligent le genre humain.
Nous demandons, enfin, que les richesses, les honneurs,
la santé, la vie méme, ne tournent pas a notre malheur et
a la ruine de notre dme.

Dans cette demande, le mot mal signifie aussi le mé-
chant ou le démon. Nous prions Dieu de nous en délivrer,
car c'est le démon qui fut 'auteur de tous les crimes et
de tous les malheurs des hommes. Nous disons le mé-
chant et non pas les méchants, parce que les maux qui
nous viennent de notre prochain doivent étre imputés aux
suggestions du démon. Ainsi, loin de nous ficher contre
notre frére, nous devons reverser notre colere sur Satan,
qui est la cause de tous les maux que les hommes se font
les uns aux autres.

La troisitme partie de I'Oraison dominicale se compose
de ce seul mot qui en est comme le sceau et la conclu-
sion ; Amen. Amen est un mot hébreu qui veut dire :
ainsi soit-il, qu'il soit fait comme je viens de dire, que
toules nos demandes nous soient accordées; nous le
croyons, nous I'espérons. C’est comme souvenir de la pri-
mitive Eglise et de notre vénérable antiquité qu'on a con-
servé ce mot hébreu !, ainsi que par respect pour Notre-
Seigneur, dans la bouche duquel il revient trés-souvent 2.
Amen est aussi un veeu nouveau, un désir plus vif d’obte-
nir ce qu'on a demandé. Il convient de prononcer cette

1 Propter sanctiorem auctoritatem servata est antiquitas. (S, Aug., lib, I¥
de Doctr. christ., ¢. x1.)

% Absolutis precibus et gratiarum actione, quilibet de popule qui adest,
fautis vocidus acclamat: Amen. (S. Justin., 4pol., 1.)



DE PERSEVERANCE. 563
conclusion avec une piété et une sincérité touten particu-
litres, soit pour suppléer aux défauts d'attention et de fer-
veur qui ont pu se glisser dans le reste de la priére, soit
pour faire comme un dernier effort et frapper comme un
dernier coup, afin de toucher le cceur de notre Pere.

Telle est I'Oraison du Seigneur. Quoi de plus saint, de
plus touchant, de plus auguste, de plus efficace! C’est une
clef d’or avec laquelle nous pouvons, quand il nous plait,
ouvrir tous les trésors du Ciel. Que tous donc I'aiment, la
véntrent, s’y attachent comme au bien le plus précieux,
et en fassent un fréquent usage. Mais, toute puissante
qu’elle est, cette divine pritre demeure stérile, si elle n’est
pas bien faite. Or, rien n’est plus propre & ranimer notre
ferveur en priant, comme rien n’est plus célebre, dans
I'histoire de la sainteté, que la vision de saint Bernard.
Elle nous fait connaitre les différentes classes de personnes
qui s’adonnent a la priere et les récompenses que chacune
mérite.

Une nuit, l'illustre fondateur de Clairvaux était en orai-
son, pendant que tous ses religieux récitaient I'office. Ils
étaient en grand nombre, et Dieu lui fit connaitre qu’ils
seraient tous sauvés; mais au moment de la vision ils
n'étaient pas tous fervents, il s’en faut. Le Saint vit donc
a coté de chaque religieux un Ange qui écrivait. Quelques-
uns de ces Anges écrivaient en lettres d’or ; plusieurs avec
de l'eau; quelques-uns avec de I'encre noire. Notre-Sei-
gneur fit comprendre au saint fondateur le sens de cette
vision. Les religieux qui priaient avec ferveur, étaient
ceux dont les Anges écrivaient les priéres en lettres d’or.
L’eau servait & écrire les priéres des tiédes. L'encre noire,
celles des freres qui priaient avec distraction et en som-
meiitant. 11 ajouta que les premiers méritaient une grande



564 CATECHISME DE PERSEVERANCE

récompense, que les seconds ne méritaient rien ou pres-
que rien, et que les troisiémes étaient dignes de punition.

Vous qui lisez ceci, je suppose que vous voyiez ce que
votre bon Ange écrit lorsque vous priez, soit le matin ou le
soir, soit & I'église ou dans la journée. Sa plume serait-elle
trempée dans I'or, dans 1’eau ou dans I'encre noire? C’est
une question que je vous laisse & résoudre.

PRIERE.

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie
d’avoir composé pour moi une priere courte, facile,com-
plete et souverainement efficace ; faites-moi la grace dela
réciter toujours dans les dispositions qu’elle demande.

Je prends pour résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme ; et, en témoi-
gnage de cet amour, je réciterai avec un redoublement
d'attention le Pater de ma priére du matin.



XXXI* LEGON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM,
PAR L’ESPERANCE (SUITE)

Salutation angélique., = Angelus, — Salve Regina. — Regioa Cell, —
Litanies.

Apreés 1'Oraison dominicale, la plus belle de toutes les
prieres particuliéres, est 1a Salutation angélique. En effet,
c’est Dieu lui-méme qui I'a composée, bien qu’il ne nous
T'ait pas apprise de sa propre bouche, mais par la bouche
de I'archange Gabriel, de sainte Elisabeth et de I'Eglise,
tous les trois dirigés par le Saint-Esprit 1.

11 est d’usage universel dans 'Eglise catholique de la
réciter aprés le Pater. En voici la raison : un homme qui
a des affaires & la cour commence par présenter sa requéte
au prince lui-méme, puis il s'adresse au courtisan qu'il
sait étre le mieux dans les bonnes grices du monarque,
en le suppliant de veiller au succés de sa demande et d’en
obtenir I'accomplissement : telle est ici notre conduite.
Apres avoir présenté nos demandes au Roi du Ciel, notre
Pére, nous conjurons la Reine du Ciel, sa Mére et la né-
tre, de parler pour nous et de nous aider de sa puis-
sante recommandation 3 obtenir le succés de nos prit-
resd. Telle est aussi la raison pour laquelle nous allons
maintenant expliquer 'Ave Maria.

Comme le Pater, I'Ave Maria se divise en trois par-
ties, ou en quafre si on tient compte de la conclusion,

§ Bellar., Dotlr. crist., XCV.

2 Opus est mediatore ad mediatorem Christum, nec alter nobis utilior quam
Maria. (S. Bernard., Serm, ultim, de Assumpt.)



566 CATECHISME

qui est la méme que dans I'Oraison dominicale. La pre-
miére partie se compose des paroles de I'archange Ga-
briel & la sainte Vierge : Je vous salue, pleine de grdce,
le Seigneur est avec vous, vous étes bénie entre toutes les
femmes. La seconde comprend les paroles de sainte Eli-
sabeth : Le fruit de vos entrailles est béni. La troisieme
est formée des paroles de l’Eglise : Sainte Marie, Mére de
Dieu, etc.

Premiére partie : Je vous salue. D’aprés les calculs les
plus suivis, 'an du monde 4004, le vingt-cinquiéme du
mois de mars, qui était un vendredi, I'archange Gabriel,
tout rayonnant de lumiére, descendit du Ciel en qualité
d’ambassadeur de la trés-sainte Trinité, auprés d’une
jeune vierge de la race royale de David, qui habitait une
petite maison d'une petite ville de Galilée, appelée Naza-
reth, et il lui dit : Je vous salue.

Ces mots expriment tout a la fois la familiarité, le res-
pect et la félicitation. La familiarité : quand nous les
adressons a la sainte Vierge, nous montrons, comme I'ar-
change Gabriel, que nous sommes de ses amis et de ses
connaissances, ce qui nous donne la hardiesse de venir
lui parler. Le respect : car nous saluons Marie, parce
que nous reconnaissons en elle la plus sainte, la plus
élevée, la plus puissante des créatures. La félicitation :
ces mots je vous salue signifient : Réjouissez-vous, soyez
heureuse. Aprés celui de Dieu, nul bonheur n’est compa-
rable au votre.

Qu'il soit trés-agréable a la sainte Vierge de nous en-
tendre souvent lui répéter ces paroles, rien n'est plus
évident. Comment, en effet, supposer qu'elle n'entende
pas avec bonheur cette salutation, qui lui rappelle et le
moment le plus délicieux, le plus solennel, le plus glo-



DE PERSEVERANCE. 361
rieux de sa vle, et sa dignité incomparable de Mére de
Dieu, qui comprend, qui surpasse a elle seule tous les
titres, toutes les prérogatives qu'on puisse attribuer 3
une créature quelconque ? Comment encore ne se réjoui-
rait-elle pas de nous voir occupés de la pensée de sa
gloire et reconnaissants de I'immense bienfait de I'Incar-
nation : deux choses qui se rencontrent toutes les fois
que nous pronongons dignement ces belles paroles et qui
nous rendent trés-agréables & son coeur maternel.

Ainsi, par ces mots, Je vous salue, nous témoignons a
la sainte Vierge l'affection que nous avons pour elle, la
reconnaissance dont nous sommes pénéirés pour les
biens que nous lui devons, et nous réveillons dans son
dme la joie que I’Ange lui causa autrefois en lui adres-
sant les mémes paroles. Voila pourquoi, dés les premiers
sitcles de I'Eglise, les Chrétiens n’ont jamais cessé de
faire retentir comme un harmonieux concert, aux oreil-
les de la sainte Vierge, la Salutation angélique. La preuve
en est dans nos monuments les plus anciens, tels que les
liturgies de saint Jacques et de saint Chrysostome.

Marie. — L’Archange ne prononga point cet auguste
nom, il se contenta de dire : Je vous salue, pleine de
grace. Pourquoi cela ? 1° Parce que, se trouvant seul avec
la sainte Vierge, il n’était pas nécessaire qu'il la nommaét
pour lui faire entendre que son discours s’adressait a
elle. 2° Parce que le nom des personnes qui excellent en
quelque qualité ou prérogative éminente s’entend assez,
lorsqu’on parle de la méme prérogative. Par exemple,
si nous disons le Sage, on comprend Salomon. Ainsi
quand I'Ange dit : Je vous salue, pleine de gréce, il fait
comprendre 2 Marie qu’on ne peut entendre qu’elle.

3° Parce qu’on n’appelle pas ordinairement les personnes



568 CATECHISME

de qualité par leur nom propre. Ainsi, en parlant aux
Princes de 'Eglise, aux Rois de la terre, au souverain
Pontife nous disons : Eminentissime Cardinal, Sire, Vo-
tre Sainteté, sans prononcer les noms propres de ces
hauts personnages. C’est I'Eglise qui a placé le nom de
Marie dans la Salutation angélique, afin de nous bien
rappeler & qui nous parlons et de former dans nos
cceurs les ineffables sentiments que réveille de lui-mdme
ce nom béni.

Marie est un mot hébreu qui veut dire dame, maitresse
et t/luminatrice. Dans sa triple signification, ce nom con-
vient admirablement a la sainte Vierge. Elle est dame,
puisque Dieu I'a établie reine des anges et des hommes,
maitresse de toutes les créatures, et puisqu'il lui a donné
sur lui-méme un empire sans limites. Elle est illumina-
trice, puisquelle nous a donné le Sauveur, qui est le
soleil de justice et la lumiére du monde.

Dela viennent le profond respect et la vive confiance
que I'Eglise catholique a toujours témoignés pour le nom
deMarie. Dans les priéres publiques, elle ordonne a ses Mi-
nistres de ne jamais le prononcer sans le saluer par une in-
clination de téte. La religieuse Pologne resta plus de quatre
cents ans, avant de permettre qu’aucune de ses filles le re-
¢t au baptéme. Le glorieux martyr saint Gérard, évéque
de Candie, apprit aux Hongrois 4 prononcer rarement le
nom de Marie, mais 4 dire notre Dame, et, s'ils le pro-
nongaient ou s'ils 'entendaient prononger, i se découvrir
et a fléchir le genou 4.

Nous-mémes témoignons notre respect pour ce nom
glorieux, en ne le pronongant jamais avec légéreté, en le

$ Sur,, 24 Sept,



DE PERSEVERANCE, 569

portant ou enle conservant écrit, peint ou gravé commeun
objet religieux, comme un enselgnement et commeun pre-
servatif. A I'exemple de I'Eglise, nous I'invoquerons aussi
avec une confiance absolue dans nos dangers, dans nos
maladies, dans nos tentations, dansnos peines, et surtout
au moment de notre mort; car; dit un Saint, l'auguste
nom de Marie est un signe de vie, un principe de joie et
une source de grices?.

Pleine de grdce. — Ces paroles commencent 2 expli-
quer le profond respect de I’Archange pour Marie et ma-
nifestent la premiére excellence de l'auguste Vierge.
Marie est pleine de grice, c’est-a-dire qu’elle a regu a
elle seule plus de grices que tousles hommes et tous les
Anges ensemble. En effet, Dieu proportionne toujours les
moyens 4 la fin qu'il veut atteindre. Or, ayant choisi la
sainte Vierge pour I’élever a la dignité de Mére de Dieu,
qui est 13 plus sublime dont une pure créature puisse
étre capable, il I'a douée d’une plénitude de grace propor-
tionnée i cette dignité supréme 3.

18. Bernard, Serm. n, sup. Miss. — Quemadmodum continua respiratio
non solum est signum vite, sed etiam causa ; sic sanctissimum Mariz no-
men, quod in Dei servorum ore assidue versatur, simul argumentum est, quod
vera vita vivant, simu) etiam hane vitam ipsam efficit et conseryat, omnem-
que eis letitiam et opem ad omnia impertitur. (S, Germ. episcop. Constan-
tinop., in Orat. de Deip. Virg.)

2 Bene plena, quia cewteris per partes prastatur, Mari® vero se tota infudit
plenitudo gratize. (S. Hier., de Assumpt.) — Beata Virgo dicta est plena gra-
tia, non ex parte ipsius gratiz, quia non habuit gratiam in summa excellen-
tia (sicat Christus) qua potest haberi, nec ad omnes effectus gratim, sed di-
citur fuisse plena gratia per comparationem ad ipsam, quia scilicet habebat
gratiam sufficientem ad statum illam ad quem erat electa a Deo, ut esset sci-
Jicet Mater Unigeniti ejus; et similiter Stephanus dicitor plenus gratia quia
habebat gratiam sufficientem ad hoc quod esset idoneus minister et testis Dei,
ad quod erat electus, et idem dicendum est de aliis. Harum tamen plenitudi-
num una est plenior altera, secandum quod aliquis est divinitus preeordinatus

ad altiorem vel inferjorem statam. (S. Th., p. 3, q. vy, art. 10, — Canisius,
de Mar. Deip., lib, 111, ¢c. v1.)



870 CATECHISME

Mais quel est le sens précis de ces mots, pleine de
grdce? 11 faut savoir que la grice de Dieu produit dans
I'dme trois grands effets : elle efface les péchés, qui sont
comme des taches dont I'dme est enlaidie; elle orne I'dime
de dons et de vertus; elle lui donne la force d’opérer des
ceuvres méritoires et agréables a la divine Majesté. La
sainte Vierge est pleine de grice, parce que, quant au
premier effet, elle n’a jamais été souillée ni ternie parau-
cun péché ni originel, ni actuel, ni mortel, ni véniel.
Quant au second, elle a possédé toutes les vertus et tous
les dons du Saint-Esprit au plus haut degré. Quant au
troisieme, elle a fait des ceuvres si agréables a Dieu et si
méritoires, qu’elle a été digne d’étre élevée au-dessus de
tous les cheeurs des Anges en corps et en dme 1.

Le Setgneur est avec vous. — Ces paroles expriment la
seconde prérogative de la sainte Vierge et la seconde
louange que nous lui donnons. Le Seigneur s’entend ici
tout a la fois de la sainte Trinité en général, et en parti-
culier de la seconde personne. Ainsi, I’Archange dit a
Marie : Lasainte Trinité est avec vous depuis le premier
instant de votre conception, par une assistance perpétuelle,
pour vous préserver de toute tache, de toute imperfection,
pour vous diriger dans toutes vos voies, pour vous proté-
ger, pour vous remplir des grices les plus excellentes, en
un mot, pour garder elle-méme un si précieux trésor 3.

Non-seulement la sainte Trinité a été jusqu’ici avec
vous par une providence particuliére; & partir de ce mo-
ment elle y est d’'une fagon bien autrement spéciale. Le
Pére vous couvre de son ombre, le Saint-Esprit survient

1 Bellar., Dotlr. crist., xcvit.
8. Aug., de Nalur. ¢l Grat., c. VL.



DE PERSEVERANCE. L]

en vous, le Fils descend dans votre chaste sein, en sorte
qu’il n’est pas avec vous par sa grice, 1nais en personne !.
Ainsi le Pére est avec vous en vous élevant 4 la dignité
de Mére de son propre Fils; le Fils est avec vous en con-
servant votre virginité, avant, pendant et aprés 'enfante-
ment; le Saint-Esprit est avec vous en sanctifiant votre
corps et votre &me d'une sanctification incomparable. En
un mot, la sainte Trinité est en vous comme dans son
temple vivant; le Pére est en vous comme dans sa fille; le
Fils, comme dans sa mére; le Saint-Esprit, comme dans
son épouse.

Ce n'est pas assez : le Seigneur, le Verbe divin, sera
avec vous. Il vivra pendant neuf mois dans vos entrailles
virginales; il jouera sur vos genoux; il vous donnera ses
divines caresses. Pendant trente ans il ne vous quittera ja-
mais. Comme un fils obéissant, il vous rendra tous les
services que vous lui demanderez; par ses entretiens jour-
naliers, il vous instruira, il vous consolera, il vous rem-
plira de grices continuelles. Pendant sa vie publique il ne
vous quittera pas plus que pendant sa vie cachée. Il sera
avec vous aux noces de Cana pour continuer a faire votre
volonté; il y sera encore sur le Calvaire pour vous donner
une dernitre marque de tendresse, en vous confiant aux
soins du Disciple bien-aimé.

Aprés sa Résurrection, il viendra vous voir la pre-
miére; et, aprés son Ascension, il vous remplira des dons
du Saint-Esprit, plus abondamment que tous les Apdtres
et les Saints ensemble. Lorsque vous serez sur le point de
quitter la terre, il accourra auprés de vous, vous recevra

1 Dominus (Filius) tecum non tantu.. sratia, sed etiam naturs, ex te factus
homo; non tantum coneensione volun:utis, sed etiam coujunctione carnis.
(S. Bern,, Serm. 111, sup, Miss, — §. Chrys., Serm. CILIlL)



572 CATECHISME

dans ses bras pour vous conduire triomphante en corps et
en dme dans le séjour de sa gloire, et vous placer A coté
de lui pour toute Véternité : Je vous salue, pleine de
grdce, le Seigneur est avec vous.

Vous étes bénte entre toutes les femmes. — Voici la troi-
sieme prérogative incomparable de Marie, et la troisiéme
louange que nous lui adressons. Avec I’Archange nous re-
connaissons qu’aucune femme n’a regu, et qu'aucune ne
recevra jamais autant et d’aussi particuliéres bénédictions
que Marie. En effet, par un privilége unique, ellea réuni
les bénédictions de la Vierge et de 1a Mére, ce qui n’a ja-
mais eu, ce qui n’aura jamais d’autre exemple, et ce qui
lui mérite & bon droit d’étre proclamée bénie entre toutes
les femmes.

Les bénédictions de la Vierge, c’est la pureté continuelle
et sans tache de I'dme et du corps ; état sublime qui a
valu aux vierges chez tous les peuples, méme paiens, les
plus grands honneurs et méme leur respect religieux ; qui
leur vaut encore les mémes avantages parmi les nations
chrétiennes ; et qui, au milieu de la Cour céleste, leur vau-
dra la gloire exclusive de suivre I’Agneau immaculé dans
ses déemarches éternelles. Marie a joui, elle jouit encore,
elle jouira toujours plus éminemment que toute autre de
ces bénédictions de la virginité.

Les bénédictions de la Mere sont la fécondité et la per-
fection de ses enfants. Marie a donné naissance 3 un fils
qui vaut mieux a lui seul, infiniment mieux que tous les
enfants a la fois. On peut dire encore qu’elle est mére d’un
plus grand nombre d’enfants que son pére Abraham,
dont la postérité surpasse le nombre des étoiles du firma-
ment, puisque tous les bons chrétiens sont fréres de Notre-
Seigneur, par conséquent enfants de Marie, non par na-



DE PERSEVERANCE. 513

ture, comme le Sauveur lui-méme, mais par amour ma-
ternel, par grice et par héritage.

De plus, comme la virginité de Marie surpasse en per-
fection celle de toutes les vierges, de méme sa maternité
surpasse en gloire celle de toutes les meres. Toutes les
femmes enfantent dans la douleur, Marie seule a été
exempte de cette loi. C'est donc a trés-juste titre que nous
la saluons bénie entre toutes les femmes, puisque les au-
tres ont la gloire de la virginité sans la fécondité, ou la
bénédiction de la fécondité sans la virginité, tandis que
Marie seule réunit la double bénédiction d’une virginité
parfaite et d’une fécondité parfaite.

Seconde partie : Jésus, le fruit de vos entrailles, est béni.
‘Ces paroles renferment la seconde partie de la Salutation
angélique, inspirée par le Saint-Esprit i sainte Elisabeth .
Elles expriment aussi le quatrieme privilége de Marie etla
quatrieme louange que nous lui donnons. Nous venons
d’exalter la sainte Vierge par ce qu’elle est en elle-méme;
ici nous la félicitons de ce qu’elle est a cause de son Fils,
qui est le fruit de ses chastes entrailles.

Bien qu'au premier coup d’ceil cette louange semble s’a-
dresser au Fils, néanmoins elle retourne directement a la
Mere. En effet, 'éloge du fruit revient & l'arbre qui I'a
porté, et la gloire du fils rejaillit sur sa mére. Or, Notre-
Seigneur, étant vrai homme et vrai Dieu, est béni non-
seulement entre tous les hommes, mais encore, comme dit
saint Paul, par-dessus tout ce qui existe dans le Ciel et sur
la terre 2, Il est béni, c’est-a-dire qu'il est 1a source méme
de tous les biens qu'il posséde par nature et qu'il répand
sur toutes les créatures. Ainsi, la sainte Vierge, sa Meére,

1 Lue,, 1.
8 Rom., 1X,



574 CATECHISME

est bénie non-seulement entre toutes les femmes, mais en-
core par-dessus toutes les créatures, au Ciel et sur la
terre; car, nous I'avons déja dit, toute la gloire du Fils re-
jaillit sur la Mere.

Notre-Seigneur est désigné sous le nom mystérieux de
fruit, d’abord pour marquer qu'il a été formé de la subs-
tance méme de Marie, ensuite qu'il ena été formé unique-
ment par I'opération surnaturelle du Saint-Esprit, enfin
qu'il est né sans lésion de sa sainte Mere, comme le fruit
nait et mirit sans offenser I'arbre.

Jésus. — Sainte Klisabeth ne prononga pas ce nom
divin en s'adressant & sa cousine, et cela pour quelques-
unes des raisons qui expliquent le silence de I’Ange au su-
jet du nom méme de Marie. C'est I'Eglise qui a depuis
ajouté le nom de Jésus & la Salutation angélique, afin de
désigner clairement qu'il était le fruit béni des chastes
entrailles de I'auguste Vierge, et par 1a nous porter nous-
mémes & célébrer ce sein de Marie, digne des louanges
éternelles du ciel et de la terre. En cela, I'Eglise est entrée
parfaitement dans les intentions du Sauveur lui-méme,
dont le désir est de voir exalter, louer, bénir le sein de sa
divine Meére, qui pendant neuf mois lui servit de taber-
nacle.

Ainpsi, lorsqu’une femme, témoin des admirables dis-
cours de 'Homme-Dieu, s’écrie du milieu de la foule :
Bienheureux le sein qui vous a porté ! Notre-Seigneur
s'associe & cet éloge et le confirme en aisant : Oui, bien-
heureux ; mais plus heureuse encore ma Meére d’avoir en-
tendu la parole de Dien ! Depuis plusieurs si¢cles I'Eglise
catholique, & I'exemple de cette femme de I'Evangile,
adresse chaque jour & Marie cette méme formule de
louange.



DE PERSEVERANCE. 875

Troisiéme partie : Sainte Marie, mére de Dieu, priez, etc.
—Nous arrivonsi la troisi¢me partie de la Salutation angé-
lique, composée par I'Eglise. On trouve déja les éléments
de cette priére dans les siecles qui touchent au berceau
du Christianisme. Ainsi, les Syriens, qui ont appris leur
Ave Maria des Apbtres, et probablement de saint Pierre,
ne I’achévent pas sans implorer I'intercession de la sainte
Vierge en disant : Paix soit @ Marie, pleine de grdce!
Notre-Seigneur est avec toi ; tu es bénie entre les femmes,
et béni est le fruit qui est dans ton sein, Jésus-Christ.
Sainte Marie, mére de Dieu, prie pour nous, pour nous,
dis-je, pécheurs. Amen.

Quant & la formule actuelle, Baronius, fondé sur la
tradition, la fait remonter 4 I'an 431, aprés le concile
d’Ephése ol elle sortit par acclamation de la bouche de
tous les fideles, comme une réparation des outrages faits
a leur mere par Nestorius, et comme un monument per-
pétuel de la victoire de Marie sur I'hérésiarque 1.

Ici, nous résumons les principales gloires de Marie, qui
se résument elles-mémes dans I'ineffable privilége de la
maternité divine ; puis, nous lui exprimons tout a la fois
et notre confiance filiale en son secours, et le besoin pres-
sant que nous en avons. Sainte Marie, oh ! oui, sainte

1 Sancta Dei Ecclesia eidem immortales gratias egit, quod vindex exstitisset
Filii deiatis et Matris ejus honoris, utriusque prmconia 1llis vocibus celo
brans, quas a sanctis sciret frequentatas esse Patribus, ubique locorum Ma
treM DEt MariaM omnium ore cantans, laudans atque predicans, Tunc et ad-
ditamentum illnd accepisse creditur angelica Salutatio : Sancta Maria, Ma-
ter Dei, ora pro nobis, etc. Quod omnium Fidelium ore dici, ac frequentius
repeti, et tanquam prima queedam elementa piis parentibns una ferme cum
lacte infaniibus propinari consuevit : ut fleret secundnm ilind propheticum
Ex ore infantium et lactentium perfecisti laudem tuam. (Ps. v ; Matth,,
xx1), illuderentque superbo draconi pueruli. (Bar., 4un. 431,t. V, p. 487
w176, A)



576 CATECHISME

d’une sainteté que nulle créature ne partage avec elle ;
sainte dans sa conception, dans sa naissance, avant de
nattre ; sainte dans sa vie, dans sa mort ; sainte d’dme et
de corps, sans ombre de tache ni de souillure ; toute belle
intérieurement et extérieurement, d’une beauté supérieure
a celle des Anges et des hommes, inférieure seulement &
celle de Dieu méme.

Mére de Dieu. — Rien de plus propre que ces deux mots
i réjouir le cceur de Marie. Rien de plus capable de la
toucher de compassion pour nous, et de nous inspirer en-
vers elle une confiance sans limites. Mére de Dieu, vous
étes donc la plus glorieuse, la plus heureuse de toutes les
créatures. Mére de Dieu, vous étes donc toute-puissante ;
est-ce qu'une mére comme vous peut essuyer un refus de
la part d’un fils comme le vdtre ? Mére de Dieu, vous étes
donc bien compatissante, car ces pécheurs qui vous implo-
rent sont tendrement aimés de votre Fils ; ils sont le prix
de son sang, ils sont ses fréres, ils doivent étre ses cohé-
ritiers. Puisque vous aimez votre Fils, pourriez-vous ne
pas nous aimer ? Puisque le plus ardent désir de votre Fils
est notre salut, pourriez-vous ne pas nous aider a l’o-
pérer?

Priez. — Aprés avoir donné 3 Marie la plus belle louange
en la nommant Mére de Dieu, nous partons de 12 pour lui
faire entendre deux choses. La premiére, combien elle a de
pouvoir sur le ceeur de Dieu, et combien il lui est facile de
venir au secours des pécheurs. Il lui suffit pour cela d’'un
regard, d'un signe, d’'un mot, de la plus simple priére.
Pourquoi ? Parce que la priére de la meilleure et de la
plus chérie des méres, auprés du meilleur et du plus puis-
sant des fils, est foujours un ordre. Ainsi parlent tous les
Peres, tous les docteurs, tous les siécles chrétiens, qui, ne



DE PERSEVERANCE, 5711

sachant comment caractériser dans Marie la réunion de
I'infériorité naturelle & une créature et la toute-puissance
dont elte jouit par la grice, appellent la sainte Vierge la
Toute-puissance suppliante?l.

La seconde, combien elle est bonne, car une meére, c’est
un ceeur. Or, le ceeur de Marie, toujours a 1'unisson de
celui de Jésus, aime tout ce que Jésus a aimé, aime beau-
coup ceux que Jésus a beaucoup aimés, par conséquent les
hommes créés a son image et ressemblance, les hommes
qu’il appelle ses fréres, et avec qui il a réellement con-
tracté, en prenant notre nature dans le sein de Marie, les
liens de la plus étroite parenté.

Pour nous. — Par 1 nous entendons tous les hommes,
et principalement les Chrétiens ; car tous ont besoin de
Yassistance de la sainte Vierge, et elle est ’avocate de tout
le monde.

Pauvres pécheurs. — Parmi les hommes, ceux que No-
tre-Seigneur a, en quelque sorte, le plus aimés sont les pé-
cheurs. Cest pour eux qu'il s'est fait chair. Le Fils de
I’homme, dit-il, n’est pas venu pour les justes, mais pour
les pécheurs ; il est venu pour sauver tout ce qui avait
péri; ceux qui jouissent de la santé n’ont pas besoin de
médecin, mais les malades. C’est avec eux qu'il s'est rendu
familier au point de se faire appeler, par ses ennemis, 'ami
des publicains et des pécheurs. C’est & eux qu'il adresse en
particulier cette invitation : Venez & moi, vous tous qui
étes accablés du poids de vos miséres, et je vous soulagerai.
C’est pour eux qu'il a raconté les touchantes paraboles de
la drachme perdue et de I'enfant prodigue. Puisqu’il en
est ainsi, nous sommes donc bien sirs de toucher le ceeur

1 Omnipotentia supplex.
I, 87



518 CATECHISME

de la sainte Vierge en lui disant : Priez pour nous, pauvres
pécheurs.

Pauvres pécheurs ; oui, pauvres, puisque le péché nous
a dépouillés de tous nos biens et nous a jetés nus et meur-
tris sous les pieds des démons. L’humble aveu de notre
misére est bien propre & toucher le cceur de Marie. Mais
en ajoutant le mot de pécheurs, c’est-a-dire en reconnais-
sant de plus que ce déntiment, ces blessures, cet état
pitoyable dans lequel nous sommes est notre faute, notre
propre faute, notre trés-grande faute, nous découvrons
notre misére dans toute son étendue, et nous employons le
véritable secret d’émouvoir infailliblement les entrailles
de la Mére de miséricorde. Nous lui prouvons que, si elle
estla reine de miséricorde, nous sommes les premiers de
ses sujets. Elle le comprend si bien, que saint Bernard va
jusqu’a lui dire : « Je consens & ce qu'on ne parle jamais
plus de vous, si on me cite un seul homme qui vous ait
invoquée sans obtenir assistance de vous dans ses néces-
vités 4. »

Maintenant. — Ce mot signifie tout le temps de la vie
présente, dont nous ne possédons ni la veille ni le lende-
main, mais le seul moment actuel. Remarquons avec quel
soin Dieu nous rappelle, dans les deux plus belles priéres,
I'Oraison dominicale et 1a Salutation angélique, la briéveté
du temps et la fragilité de la vie. Maintenant nous dit en-
core notre condition sur la terre, condition de lutte sans
tréve ni répit, en sorte que chaque jour, & chaque heure,
nous avons besoin de secours, attendu qu'il n’y a pas pour
nous un seul instant sans péril.

1 Sfleat misericordiam tuam, Virgo beata, si quis est qui invocatam te in
necessitatibus suis sibi meminerit defuisse, (Serm. de Natio. B, Mar.) Me=
morare, o piissima, ete.


http://Serm.de

DE PERSEVRRANCE. 5179

Et ¢ lheure de notre mort. — L'heure la plus périlleuse
et la plus décisive, celle par conséquent ol nous avons le
plus grand besoin de secours, est I'heure de la mort. Elle
est la plus périlleuse, parce qu’alors le démon, voyant qu’il
n’a plus que quelques instants & nous tenter, redouble de
rage et de ruse pour nous faire tomber dans Ie mal. La plus
périlleuse, parce que le passé, le présent et I'avenir, les
douleurs de la maladie, tout conspire & nous jeter dans le
découragement, l'impatience et le désespoir, en méme
temps que I'affaiblissement de la nature nous laisse moins
d’énergie pour résister, ou nous rend presque insensibles
a Iétat de notre dme, et que souvent les personnes qui nous
entourent conspirent de leur cdté pour nous endormir dans
d: fatales illusions.

Elle est la plus décisive, parce que de I'heure de la mort
dépend I'éternité : I'arbre restera du c6té ou il sera tombé.
Or, la sainte Vierge est toute-puissante pour fortifier le
malade, le consoler, le défendre, ranimer dans son cceur
les sentiments de repentir, de confiance, de conformité
parfaite a la volonté de Dieu, en un mot, pour obtenir a
ceux qui, comme saint Joseph, ont vécu dans sa compagnie
la grice de mourir comme lui, entre ses bras maternels et
dans ceux de son Fils.

Amen. — Que cela se fasse comme nous le demandons.
Oh! que cet amen est admirablement placé a Ia fin de la
Salutation angélique bien comprise et bien récitée !

En expliquant I'Oraison dominicale et la Salutation
angélique, nous avons fait connaitre les deux plus excel-
lentes, comme les plus vénérables de toutes les priéres par-
ticuliéres. Pour compléter cette importante lecon, il reste
3 indiquer quelques autres pridres trés-respectables, soit
par lenr antiquité, soit par leur beauté intrinséque, soit



B8O CATECHISME

par I'usage général que les Fidéles en font depuis de longs
siecles dans toutes les contrées du monde.

La premiére, qui découle en quelque sorte des deux pré-
cédentes, c'est I'Angelus. Trois fois le jour, le matin, &
midi et le soir, la cloche se fait entendre, et les pieux Chré-
tiens saluent trois fois I’auguste Marie. Cet usage, général
aujourd’hui dans I'Eglise, a ses racines dans une haute
antiquité. En 1262, saint Bonaventure prescrit a I'ordre de
Saint-Frangois, dont il était général, de réciter, chaque
soir, au son de la cloche, trois Ave Maria pour honorer le
mystere de I'Incarnation.

Le diocése de Saintes fut le premier, en France, qui
adopta cet usage. Par sa bulle du 15 octobre 1318,
Jean XXII Papprouva et ’encouragea par des indulgen-
ces. En 1724, Benoit XIII accorda cent jours d’indulgence
chaque fois, et une indulgence plénitre une fois le mois,
a ceux qui réciteraient I'Angelus dans sa forme actuelle 1.
Pour gagner l'indulgence, il faut réciter cette priere a
genoux, méme le samedi 2 midi. En vertu du droit com-
mun, le dimanche est excepté de cette régle, et pendant
le temps pascal on remplace I'Angelus par le Regina ceeli.

La triple répétition de cette priére nous fait compren-
dre le besoin que nous avons de recourir souvent & Dieu
et aux Saints, environnés que nous sommes d’ennemis
visibles et invisibles. Par I'usage de sonner la cloche trois
fois le jour et de réciter la Salutation angélique, I'Eglise
a pour but de nous rappeler continuellement les trois
grands mysteres de notre Rédemption : I'Incarnation, la
Passion et la Résurrection. Elle veut que le monde catho-
lique salue la sainte Vierge, le matin en mémoire de la

8 Raccolta & indulgense, 258,



DE PERSEVERANCE. 581

Résurrection de Notre-Seigneur; 2 midi, en mémeire de
la Passion ; le soir, en mémoire de I'Incarnation. En effet,
de méme que nous sommes certains que Notre-Seigneur
fut mis en croix & midi et qu’il ressuscita le matin : ainsi
nous croyons qu'il s'incarna pendant la nuit *.

La seconde priére, c’est le Salve Regina. Le pieux et
savant Hermann Contractus, comte de Veringen, mort en
105%, passe pour l'auteur du Salve Regina. Cette pritre
favorite de saint Bernard est si belle, si touchante, si bien
placée dans la bouche des pauvres enfants d'Lve, pelerins
dans la vallée des larmes, qu'il est difficile de la réciter
sans avoir le ceceur ému et sans émouvoir aussi les entrail-
les maternelles de Marie %. De précieuses indulgences y
sont attachées.

La troisitme, ce sont les Litanies de la sainte Vierge,
appelées aussi litanies de Notre-Dame de Lorette, ou1 elles
se chantent avec une grande pompe tous les samedis de
'année. Ces litanies, que fous les Catholiques savent par
ceur et qu'ils se font un devoir de réciter chaque jour,
sont quatre fois vénérables par la beauté des demandes
qu’elles renferment, par les titres tout 4 la fois si gracieux
et si touchants qu’elles donnent a la sainte Vierge, par la
dévotion avec laquelle tant de saints Pontifes, rois, sa-
vants de tous les pays les ont adressées a Marie, enfin par
leur antiquité.

Tout porte a croire qu’elles remontent jusqu'aux Apo-
tres 3. Seulement nous pensons que le mot sancta, sainte,

1 Sup., xviu ; Bellar,, Doftr, crist., cL

t Yoyez l'explication du Sa/ve Regina dans Canisius, De Viig. Mat. Deip.,
lib. V, c. xur; et seint Alphonse, Gloire de Marie.

8 Ferraris, art. Litan., — Cum autem nemo ab historicis litaniarum auctor
quamvis votustissimus asseratur, quin eo antiquior litaniarum usus inveniatur,



592 CATECHISME

placé avant chaque invocation, et d’une date postérieure.
Trois cents jours d'indulgence sont accordés pour chaque
récitation de ces dévotes litanies; puis, cinq indulgences
pléniéres le jour de la Conception, de la Nafivité, de 'An-
nonciation, de la Purification et de I'Assomption, a ceux
qui les récitent tous les jours.

La quairiéme, le Regine celi, qui fut commencée par
les Anges et achevée par le pape saint Grégoire le Grand et
le peuple de Rome, le jour de Piques, 25 avril de 'an 590,
a I'époque de la terrible peste qui désolait la capitale du
monde chrétien, et qui cessa incontinent *. Méme indul-
gence qu’a I'Angelus.

La cinquiéme, les Litanies du saint nom de Jésus, dans
lesquelles on rappelle & Notre-Seigneur ses différents titres
d’'Homme-Dieu, de Sauveur et de modele. Bien moins an-
ciennes que les litanies de la sainte Vierge, elles sont ce-
pendant fort belles et fort pieuses ®.

merito ab Apostolis eas ducere originem censendum est. (Quart., fract. Li-
tan., sect. 1, punct. 1v; DicLicu., dict, liturg., art. Litan.)

1 Yoyez I'histoire de ce fait dans notre ouvrage Les Trois Rome.

2 Sur la demande de plusieurs évéques, réunis & Rome, en 1862, pour la
canonisation des martyrs Japonais, le Pape Pie 1X, confirmant un décret de
Sixte V, a enrichi de frois cents jours d’indulgences, la récitation des litanles
du saint nom de Jésus, telles que nous allons les rapporter.

Kyrie, eleison. Jesu, Rex glorim,

Christe, eleison, Jesu, Sol justitiee,
Kyrie, eleison. Jesu, Fili Maris virginis,
Jesu, audi nos. Jesu, amabilis,

Jesu, exaudi nos. Jesu, admirabilis,

Pater de ceelis, Deus, miserere nobis. | Jesu, Deus fortis,

Fili, Redemptor mundi, Deus, Jesu, Pater futuri seculi,
Spiritus sancte, Deus, Jesu, magni consilii Angele,
Sancta Trinitas, unus Deus Jesu, potentissime,

Jesu, Fili Dei vivi, Jesu, patientissime,

Jesu, splendor Patris, Jesu, obedientissime,

Jesu, candor lucis m=ternwe, Jesu, mitis et humilis corde,

Miserere nobis,

Miserere nobig.



DE PERSEVERANCE. 383

La sixieme, les Litanies des Saints, qui forment comme
un long soupir de I'Eglise de la terre vers sa sceur I'Eglise

Jesu, amator castitatis, Ab ira tua,
Jesu, amator noster, Ab insidiis diaboli
Jesu, Deus Pacis, A spiritu fornicationts,
Jesu, auctor vite, A morte perpetna,
Jesu, exemplar virtutum, A neglectu inspirationum tuarum,
Jesu, zelator animarum, Per mysterium sancte incarnationis
Jesu, Deus noster, tuse, 8
Jesu, refugivm nostrum, Per nativitatem tuam, 2
Jesu, Pater pauperum, < Per infantiam tuam, ;
Jesu thesaurus fidelium, :§ Per divinissimam vitam tuam, ]
Jesu, bone Pastor, S | Per lubores tuos, g
Jesu, lux vera, E Per agoniam et passionemtuam, 3
Jesu, Sapientia sterna, & | Per crucemet derelictionem tuam,™
Jesus, bonitas inflnita, # | Per languores tuos,
Jesu, via et vita nostra, Per mortem et sepulturam tuam,
Jesu, gaudium aungelorum, Per resurrectionem tuam,
Jesu, rex patriarcharum, Per ascensionem tuam,
Jesu, magister apostolorum, Per gaudia tua,
Jesu, doctor evangelistarum, Per gloriam tuam.
Jesu, fortitudo martyrum, Agnus Dei, qui tollis peccata mundi,
Jesu, lumen confessorum, parce nobis, Jesu.
Jesu, puritas virginum, Agnus Dei, qui tollis peceata mundi,
Jesu, corona sanctorum omnjum, exaudi nos, Jesu.
Propitius esto, parce nobis, Jesu. Agnus Dei, qui tollis peccata mundi,
Propitius esto, exaudi nos, Jesu. misercre nobis, Jesu.
Ab omni malo, libera nos, Jesu, Jesu, audi nos.
Abomni peccato, libera nos, Jesu. Jesu, exaudi nos.

OREMUS.

Domine Jesu Christe, qui dixisti : Petite et accipietis ; queerite et invenietis;
pulsate et aperietur vobis : quessumus, da nobis petentibus divinissimi tai
amoris affcctum, ut te toto corde, ore et opere diligamus, et a tua nunquam
laude cessemus.

Sancti nominis tuf, Domine, timorem pariter et amorem fac nos habere per-
petuum, quia nunquam tua gubernatione destituis quos in soliditate tusm dilec~
tionis instituis. Per Dominum.

11 faut remarquer {° que ces indulgences sont attachéesd la formule que
nous venons d’indiquer et non pas & d’autres; 2° qu'elles ne sont accorddes
defait qu’aux seuls dioctses, ordres religieux, etc.,quien fontlademande spé-
ciale; 3v que, pour réciter ces litanies en langue vulgaire et gagner les in-
dulgences, il faut, au dire du P. Maurel qui a écrit sur les indulgences, une
permission spéciale, qui, au reste, s'obtient aisément. — Voir Solution com~
pléte des questions liturgiques, etc., par M. Marette, prétre, in-8. Paris, 1808.



584% CATECHISME

du Ciel. Rien de plus solennel ni de plus touchant que ces
invocations de tous les ordres de bienheureux, dont on
implore la puissante intercession, en leur représentant la
longue série des miséres corporelles et spirituelles, pu-~
bliques et particulitres, dont les exilés de la vallée des
larmes sont environnés. L'origine de cette priere se perd
dansla nuit des temps {; et il est défendu d'y rien ajouter,
d’y rien retrancher et d'y rien changer .

Telles sont les principales formules de pritres dont
I'usage est le plus général et le plus ancien dans I'Eglise.
Les Fidtles ne sauraient mieux faire que de les réciter
de préférence, c’est le moyen de prier plus dignement et
plus efficacement.

PRIERE ET RESOLUTION.

O mon Dieu, qui étes tout amour! je vous remercie
d’avoir inspiré a votre Eglise tant de pritres si puissantes
sur votre ceeur ; faites-moi la grace de les réciter comme

1 Ferraris, id. — A quo litaniz primum fuerint institutee adhuc mili est
inexploratum, vetustissimum sane morem fuisse in Ecclesia litanias peragere
certissimum est. (Bar., Annot. ad Martyrol. 25 april.)

2 Litaniis non possunt inseri alii Sanctl preteribi descriptos. (Ferraris, ¢d.)

Le 18 avril 1860, 1a Congrégation du Saint-Office a rendu le décret sul-
vant, an sujet des Litanies : « Litanisee omnes, preeter antiquissimas et com-
munes, quee in Breviariis, Missalibus, Pontificalibus et Ritualibus continentur,
et preeter Litanias de B. M. V. que in sacra sede Lauretana decantari so-
lent, non edantur sine revisione et adprobatione ordinarii, nec publice in ec-
clesiis, publicis oratorils, et processionibus recitentur absque licentia et ad-
probatione sacrorum rituum Congregationis. » Il suit de 14 1° qu'il est défendu
de publier des litanies particulibres sans la révision et I'approbation épisco-
paie *; 20 que ces litanies ainsi approuvées par I'ordinaire ne sont que pour
Pusage privd; 8o que, pour les introduire dans quelque office publie, il faut
qu'elles soient approuvées par la Congrégration des Rites.

* 1 en devrait ¢tre ainsi des aufres priéres,



DE PERSEVERANCE. 585

les Saints qui m’ont précédé et comme ceux qui me sui-
vront.

Je prends la résolution d’aimer Dieu par-dessus toutes
choses, et mon prochain comme moi-méme pour I'amour
de Dieu; et, en témoignage de cet amour, je ne manqueras
jamais de me recueillir un instant avant de prier.







PETIT CATECHISME

PREMIERE LECON

ETAT DU MONDE A LA VENUE DU MONDE,

0. Quel était I'état des nations A la venue du Messie ?

R. Suivant la prophétie de Daniel, I’empire romain avait assujettl
tous les peuples & ses lois. César-Auguste régnait en paix sur le
monde ; mais toutes les nations étaient plongées dans les ténébres
de I'idolatrie.

Q. Quel était 1'état des Juifs & la venue du Messie ?

R. La vérité, qui était expirante chez les nations paiennes, me-
nacait aussi de se perdre chez les Juifs : il y avait en Judée quatre
sectes principales qui l'altéraient et lui Otaient son empire sur les
esprils.

0. Quelles étaient ces différentes sectes?

R. Ces différentes sectes étaient les Pharisiens, les Saducéens,
les Esséniens et les Hérodiens.

0. Qui étaient les Pharisiens ?

R. Les Pharisiens étaient des sectaires qui avaient ajouté a la loi
de Moise une foule de traditions superstitieuses et de pratiques
ridicules : ils étaient orgueilleux, avares, ambitieux, hypocrites et
ennemis jurés de Notre-Seigneur.

Q. Qui étaient les Saducéens ?

B. Les Saducéens étaient des incrédules qui niaient la tradition
des anciens, l'immortalité de 1'Ame et la résurrection des corps.
Moins nombreux que les Pharisiens, ils avaient cependant beaucoup
d'influence, parce qu'ils étaient les premiers de la nation.,



888 CATECHISME

Q. Qui étaient les Esséniens ?

R. Les Esséniens étaient d’autres sectaires qui rejetaient toutes
les traditions, niaient la résurrection des corps et la spiritualité de
I’dme : ils vivaient loin des villes, et se livraient 4 de grandes aus-
térités.

Q. Qui étaient les Hérodiens ?

R. Les Hérodiens étaient des hommes attachés 3 la cour d'Hé-
rode, qui professaient une morale trés-dangereuse.

(. Comment se divisait la Palestine & la venue du Messie ?

R. A la venue du Messie, la Palestine se divisait en trois parties:
la Samarie, dont les habitants s’appelaient Samaritains. C’éfaient
des idolatres convertis a la religion judaigque, mais 4 laquelle ils
mélaient beaucoup d’erreurs.

Q. Quelles étaient ces erreurs?

R. f° Ils n'admettaient de toute I’Ecriture sainte que les cing
livres de Moise ; 2°ils rejetaientla tradition des docteurs juifs ; 3¢ ils
soutenaient qu'il fallait adorer Dieu sur le mont Garizim, et non
point & Jérusalem : les Juifs les avaient en horreur.

Q. Quelle était Ia seconde partie de la Palestine ?

R. La seconde partie de la Palestine était la Galilée, dont les
habitants s’appelaient Galiléens. C'étaient les Israélites des dix tribus
qui, aprés le retour de la captivité de Ninive, avaient rebati une
partie des villes de I'ancien royaume d'Israél : ils pratiquaient la
méme religion que les Juifs.

0. Quelle était la troisiéme ?

R. La troisidme était la Judée proprement dite, dont Jérusalem
était la capitale, Cette partie de la Palestine était occupée par les
tribus de Juda et de Benjamin, qui, au retour de la captivité de
Babylone, avaient rebiti Jérusalem et le temple.

Q. De qui dépendaient les Juifs A la naissance du Messie ?

R. A la naissance du Messie, les Juifs dépendaient des Romains,
qui leur avaient imposé un tribut et 6té le droit de faire exécuter &
mort les criminels : ¢’était le signe que la souveraine puissance était
sortie de leurs mains et que le Messie était proche.

Pridre et résolution, page. 15,



DE PERSEVERANCE. 589

11* LEGON.
NAISSANCE DU MESSIE.

Q. Tous les peuples attendaient-ils le Messie lorsque Notre-Sei-
goeur Jésus-Christ vint au monde ?

R. Lorsque Notre-Seigneur naquit, tous les peuples attendaient
un personnage extraordinaire qui devait régner sur le monde et y
établir I'empire de la justice et de la vertu. Les Juifs savaient, d’a-
prés les prophéties, que la venue du Messie était proche; mais,
aveuglés par les Pharisiens, ils attendaient un Messie conquérant,
qul les délivrerait du joug des nations. C’est méme dans cette espé-~
rance qu'ils entreprirent, malgré leur faiblesse, de soutenir la
guerre contre toute la puissance de I'empire romain.

Q. Et les paiens ?

R. Fondés sur d’'anciennes traditions, les paiens s’attendaient
aussi, vers le méme temps, 4 la venue d’'un personnage extraordi-
naire. On était généralement convaincu, dit Tacite, que I+s anciens li~
vres des préfres annongaient qu'd cetle époque U'Orient prendrait le dessus,
et que de la Judde sortiraient les matires du monde.,

Q. Ce fait est-il bien certain?

R. Ce fait est tellement certain, que les plus grands ennemis de
la Religion sont obligés d’en convenir, et que depuis la venue de
Notre-Seigneur Jésus-Christ tous les peuples ont cessé d'attendre un
Messie.

Q. Que faut-il conclure de 14 ?

R. 11 faut conclure de 14 : ou que tous les peuples se sont trom-
pés, en attendant un Messie et en reconnaissant pour tel Notre-Sei-
gneur Jésus-Christ ; ou bien que Notre-Seigneur Jésus-Christ est vé-
ritablement le Messie, promis par les prophétes et attendu par les
nations.

Q. Les peuples se sont-ils trompés?
R. Les peuples ne se sont pas trompés, puisque tous les caracié-
res du Messie annoncé par les prophétes et entrevu par les nations

conviennent & Notre-Seigneur Jésus-Christ, et ne conviennent qu'a
1ui seul.



590 CATECHISME

Q. Qui est Notre-Seigneur Jésus-Christ ou le Messie ?
R. Notre-Seigneur Jésus-Christ ou le Messie est le Fils de Dieu fajt
homme pour nous racheter.

Q. Rapportez-nous I'histoire de la naissance du Messie.

R. Lorsque les temps marqués par les prophétes furent accom-
plis, Dieu envoya l'archange Gabriel vers Marie, qui habitait la pe-
tite ville de Nazareth en Galilée.

Q. Qui était Marie ?

R. Marie était une jeune vierge de la famille royale de David et
épouse de saint Joseph, aussi de la famille de David.

Q. Que lui dit I'Ange?

R. L’Ange lui dit que Dieu l'avait choisie pour éfre la Mére du
Messie ; & quoi la sainte Vierge répondit : Je suis (a servante du Sei-
gneur; qu'il me soit fait selon votre parole. Alors I'Ange disparut, et
I'Homme-Dieu se trouva formé par I'opération du Saint-Esprit dans
le chaste sein de Marie.

Q. Ou naquit le Messie ?
R. Un édit de 'empereur Auguste obligea la sainte Vierge et saint
Joseph 4 se rendre dans la petite ville de Bethléem, en Judée, ol

naquit le Messie, comme 'avaient annoncé les prophétes,

Q. Par qui sa naissance fut-elle annoncée ?

R. Sa naissance fut annoncée par les Anges, au chant de ce can-
tique, qui est 'abrégé de toutes les ceuvres du Messie : Gloire ¢ Dieu
dans les hauteurs des cieux, ¢ paix sur la terre aux hommes de bonne
volosnté !

Q.Par qui le Messie naissant fut-il adoré?

R. Le Messie naissant fut adoré d’abord par la sainte Vierge et
par saintJoseph ; puis par des bergers qui s’empressérent de publier
partout les merveilles dont ils avaient été témoins; enfin, par les
Mages, qui étaient des rois de 1'Orient, et qui lui offrirent de 1'or,
de I'encens et de la myrrhe.

Q. A quelle occasion Notre-Seigneur regut-il le nom de Jésus ?

R. Notre-Seigneur regut le nom de Jésus & 1'occasion de sa circon-
cision. Jésus veut dire Sauveur, et Notre-Seigneur est ainsi appel,
parce qu’il a sauvé fous les hommes de l'esclavage du démon, du
péché et de la mort éternelle.



DE PERSEVERANCE. 59

. Pourquoi le Messie est-il né dans la pauvreté, les humiliations
et les souffrances?

R. Le Messie est né, il a vécu, il est mort dans la pauvreté, dans
les humiliations et dans les souffrances : 1° pour expier le péché;
2° pour nous guérir de ses suites ; 3° pour nous servir de modéle.

Priére et résolution, page 28,

Iile LEGON.

VIR CACHEE DE NOTRE-SEIGNEDR JESUS-CHRIST,

0. Que firentla sainte Vierge et saint Joseph apr2s la circoncision ?

R. Quarante jours aprés la naissance de I’Enfant Jésus, saint Jo-
seph et la sainte Vierge le portérent au temple de Jérusalem pour
Yoffrir & Dieu son P2re.

Q. Pourquoi cela ?

R.Pour accomplir un article de la loi de Moise qui ordonnait que
tout fils premier-né serait présenté au temple comme appartenant
au Seigneur,

Q. Pourquoi Ia sainte Vierge elle-méme se présenta-t-elle an
temple ?

R. La sainte Vierge elle-méme se présenta au temple, pour ac-
complir la loi qui ordonnait & toutes les femmes qui avaient en-
fanté de venir se purifier devant le Seigneur. La sainte Vierge et
Notre-Seigneur n’étaient pas obligés de se soumettre & ces lois, mais
ils voulurent les accomplir pour nous apprendre ’humilité et I'o-
béissance.

Q. Qu'arriva-t-il pendant qu’ils étaient au temple?

R. Pendant qu'ils étaient au temple, un saint vieillard nommé
Siméon y vint aussi, et, tenant dans ses bras 'enfant Jésus, il an-
nonca les grandeurs futures du Messie et les douleurs de la sainte
Yierge.

Q. Ou alldrent ensuite la sainte Vierge et saint Joseph ?

R. La sainte Vierge et saint Joseph alldrent ensuite en Egypte,
pour sauver I'enfant Jésus de la fureur d’Hérode.



592 CATECHISME

0. Qui était Hérode ?

R. Hérode était un méchant roi qui voulait faire mourir I'enfant
Jésus. Pour cela il envoya tuer tous les enfants de Bethléem et des
environs, depuis1'dge de deux ans et au-dessous, croyant envelopper
dans ce massacre le nouveau roi des Juifs ; mais saint Joseph, averti
par un Ange, s'était sauvé en Egypte avec 'enfant et sa mére.

0. Ot habitérent saint Joseph et la sainte Vierge aprés la mort
d’'Hérode?

R, Aprés 1a mort d'Hérode, saint Joseph et 1a sainte Vierge vinrent
habiter leur maison de Nazareth en Galilée, n’osant pas demeurer
dans la Judée proprement dite, parce que Archélails, fils d’'Hérode,
y régnait. Néanmoins ils allaient tous les ans & Jérusalem pour cé-
1ébrer la féte de Pique.

Q. Qu'arriva-t-il dansun de ces voyages?

R. 11 arriva que, dans un de ces voyages, Notre-Seigneur, alors
4gé de douze ans, se sépara de saint Joseph et de la sainte Vierge.
Il resta dans le temple au milien des docteurs, qu'il tonna par la
sagesse de ses questions et de ses réponses ; ¢’est Id que ses parents
le trouvérent au bout de trois jours.

Q. Que lui dit la sainte Vierge ?
R. La sainte Vierge 1ui dit : Pourquoi nous avez-vous quittés ? votre
pére et moi nous vous cherchions avec ingquiétude.

Q. Quelle réponse lui fit Notre-Seigneur?

R, Notre-Seigneur 1ui fit cette réponse pleine d’instruction : Ns
saviez-vous pas qu'il fautl que je sois ld ot m’aypellent les affaires de
mon Pére ? afin de nous epprendre a préférer & fout la volonts de
Dieu. Il revint ensuite 4 Nazareth avec saint Joseph et la sainte
Vierge ct il leur élait soumss.

Q. Que remarquez-vous sur ces derniéres paroles ?

R. Je remarque sur ces dernidres paroles qu’elles renferment
toute la vie de Notre-Seigneur jusqu'3 trente ans. Notre-Seigneur a
voulu vivre dans I'obéissance de deux de ses créatures, pour nous
enseigner cette vertu et pour confondre 4 jamais notre orgueil.

Pridre et résolution, page 40,



DE PERSEVERANCE, 593

IV* LEGON.

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR. — PREMIERE ANNEE,

Q. Qu'entendez-vous par la vie publique du Messie?

R. On entend par la vie publique du Messie le temps pendant le-
quel Notre-Seigneur précha sa doctrine dans la Judée; ce temps fut
d’environ trois ans.

0. Comment Notre-Seigneur commenga-t-il sa vie publique?

R. Notre-Seigneur commenga sa vie publique par recevoir le
baptéme de saint Jean-Baptiste. Ce n’était pas le sacrement de Bap-
téme, mais un signe de pénitence que le Précurseur donnait & ceux
qui voulaient se convertir et se préparer & la réception du Messie.

Q. Qu’arriva-t-il au moment du baptéme de Notre-Seigneur?

R. Au moment du baptéme de Notre-Seigneur, le Saint-Esprit,
sous la forme d’unie tolombe, descendit sur lui, et on entendit une
voix céleste qui disait : C'est ici mon Fils bien-aimé en gui j'ai mis
toutes mes complaisances.

Q. Que fit ensuite Notre-Seigneur 7

R. Notre-Seigneur, ayant regu le baptéme de Jean-Baptiste, qui
était une profession publique de pénitence, voulut en exercer sur
soi toutes les rigueurs. Il alla au désert, passa quarante jours sans
prendre de nourriture, et permit au démon de le fenter.

Q. Pourquoi Notre-Seigneur voulut-il étre tenté par le démon?
R. Notre-Seigneur voulut étre tenté par le démon, pour le vain-
cre et pour nous apprendre la maniére de triompher de ses attaques,

Q. Ou Notre-Seigneur alla-il en sortant du désert ?

R. En sortant du déserf, Notre-Seigneur retourna sur les bords
du Jourdain, ou il s’attacha ses premiers disciples. Ce furent André
et Simon-Pierre, son frére, avec Philippe, tous trois de la ville de
Bethsaide : Notre-Seigneur se rendit avec eux 4 Cana en Galilée,

Q. Quel miracle Notre-Seigneur fit-il dans cette ville?

R. Notre-Seigneur, arrivé dans la ville de Cana, fut invité, ainsi
que la sainte Vierge et ses disciples, 4 un repas de noces. A la de-
mande de sa divine Mére, il changea l'eau en vin, et nous apprit par

Il 38



594 CATECHISME

Ia que la sainte Vierge est toute-puissante auprés de lui, et qu'il
est touché méme de nos besoins temporels.

Q. Quel fut I'effet de ce miracle?

R. L'effet de ce miracle fut d’affermir la foi des disciples de No-
tre-Seigheur et de lui en attacher d'autres ; en particulier Jacques
et Jean, fils de Zébédée, tous pécheurs de profession, qui suivirent
le Sauveur 2 Jérusalem, o il alla pour célébrer la féte de Paque.

0. Que fit-il & Jérusalem?

R. 11 se rendit au temple, d'ot il chassa les vendeurs.

Q. De quelle maniére?

R. 11 s’'arma d’un fouet et renversa leurs tables en disant : Ma
maison est une maison de pricre, et vous en avez fait une refraite de vo-
leurs. Personne n’osa lui résister, tant 'impression de la Divinité
g’était fait sentir aux profanateurs.

Priére et résolution, page 52.

Ve LECON.

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR, — PREMIRRE ANNER.

0. Que fit Notre-Seigneur aprés avoir chassé les vendeurs du
temple ?

R. Aprds avoir chassé les vendeurs du temple, Notre-Seigneur
partit pour la Galilée en passant par la Samarie.

Q. Que lui arriva-t-il dans ce voyage ?

R. Dans ce voyage il convertit la Samaritaine, en lui révélant
tout ce qu’elle avait fait, et en lui annongant qu'il était lui-méme
le Messie. Cette femme courut raconter ce qui lui était arrivé aux
habitants de la ville de Samarie, qui vinrent aussitdt trouver le
Sauveur, dont les discours en convertirent un grand nombre.

Q. Ou alla Notre-Seigneur en quittant Samarie ?

R.En quittant Samarie, Notre-Seigneur alla en Galilée, dans la
ville de Capharnaiim.

Q. Quel miracle y fit-il ?

R. Comme il était environné d’'une grande multitude, on luz



DE PERSEVERANCE. 595

amens un possédé. Tout & coup le démon s’écria par le bouche du
poesédé : Laissez-moi tranquille, Jésus de Nazareth, ne me troublez pas
dans ma possession. Je sais que vous éles le Saint de Dieu. Le Sauveur
prit un fon menacant, et dit 4 l'esprit malin : Tais-toi, et sors du
corps de cet homme, qui fut aussitot délivré.

Q. Quel miracle fit-il encore ?

R. 11 guérit encore un paralytique. La nouvelle de la délivrance
du possédé se répandit bient6t dans tout le pays, et de toutes parts
on venait pour voir et pour entendre le grand prophéte. Un jour il
vassembla tant de monde devant la maison o il élait, qu'il était
impossible de percer 1a foule. Alors quatre hommes, qui portaient
un paralytique dans son lit, montérent sur le toit et y firent une
large ouverture, par laquelle ils descendirent le malade, couché
dans son lit, aux pieds de Jésus et au milieu de I'assemblée.

Q. Comment le Sauveur commenga-t-il sa guérison ?

R. Le Sauveur, voyant la foi de cet homme, lui dit : Ayez con-
fance, mon fils ; vos péchés vous sont pardonnés. Les Scribes et les Pha-
risiens qui étaient dans1'assemblée se dirent en eux-mémes : I blas-
phéme, il 0’y a que Dieu seul qui puisse remettre les péchés.

Q. Que leur dit le Sauveur ?

R. Le Sauveur, connaissant leurs pensées, leur demanda : Lequel
est leplus facile de dire & ce paralytique: Vos péchés vous sont remis ;
ou de lui dire : Leves-vous, prenes votre lit et marchez? Or, afin que vous
sachiez que le Fils de 'homme a le pouvoir de remettre les péchés, je vais
guérir & Vinslant sous vos yeux ce paralytique. 11 dit donc au paraly-
tique : Leves-vous, emportez volre lit ef marchez. Le paralytique se
leva, chargea son lit surses épaules, et s’en alla publiant les louan-
ges de Dieu.

Q. Que fit ensuite le Sauveur?

R. Aprés ce miracle, qui prouvait si bien sa divinité, le Sauveur
sortit de laville, monta sur une montagne ol il passa la nuit en prié-
res, et dis le matin il choisit douze de ses disciples qu'il noroma
Apotres, ce qui veut dire envoyés.

Q. Quels sont les noms des douze Apotres ?
R, Voici les noms des douze Apotres : Pierre, André, Jacques et



596 CATECHISME

Jean, fils de Zébédée ; Philippe, Barthélemi, Matthieu, Thomas ;
Jacques et Judas, fils d’Alphée; Simon, et Judas Iscariote qui le
trahit,

Priére et résolution, page 63,

Vie LECON,

VIE PUBLIQUE D¥ NOTRE-SEIGNRUR, =— PREMIERE ANNEE,

Q. Que fit le Sauveur aprés avoir choisi ses Apotres?

R. Apres avoir choisi ses ApOtres, le Sauveur leur adressa, ainsi
qu’'a une multitude innombrable de peuple, 'admirable discours
qu’on appelle le Sermon sur le montagne.

Q. Comment divisez-vous ce discours ?

R. Cediscours peut se diviser en deux parties: la premidre s'a-
dresse particulidrement aux ApOtres et d tous les ministres de I'E-
vangile ; 1a seconde regarde tous les Fidéles,

Q. Qu'enseigne le Sauveur dans la premiére partie ¢

R. Dans la premiére partie, le Sauveur enseigne en quol consiste
le bonheur, 11 réforme toutes les idées que 'homme s’en était faites
depuis le péché originel, en disant qu'il n’est ni dans les richesses,
ni dans les honneurs, ni dans les plaisirs ; mais, au contraire, dans
le détachement de toutes ces choses, et dans le désir ardentetla
pratique fidele des vertus chrétiennes.

Q. Qu’enseigne-t-il encore ?

BR. Il enseigne encore aux Apotres, chargés de précher un jour
toutes ces vérités, qu'ils doivent dtre bien saints, car ils sont la lu-
mit¢re du monde et le sel de la terre.

Q. Qu'enseigne le Sauveur dans la seconde partie ?

R. Dans la seconde partie, le Sauveur enseigne que la loi nouvelle
est bien plus parfaite que la loi ancienne, qu’ainsi les Chrétiens doi-
vent étre bien plus saints que les Juifs ; et, aprés avoir recornmandd
le grand précepte de la charité et de I'amour des ennemis, il conclut
en disant : Soyez donc parfaits comme volre Pére céleste est parfait.

Q. Quel est le premier moyen que le Sauveur nous donne d’arri«
ver 4 cette perfection?



DE PERSEVERANCE, 5917

R. Le premier moyen que le Sauveur nous donne d'arriver 2
cette perfection, c’est la pri¢re. Demandez, dit-il, ef vous recevrez; si,
toud imparfaits que vous ées, vous savez donner de bonnes choses & vos en-
fants, combien plus votre Pére céleste n'en donnera-t-¢l pas & ceux qui hei
en demandent ! Or, voici comment vous prierez ; vous dires : Notre
Pére, etc.

Q. Quel est le second ?

R, Le second moyen, c'est le jelne. Lorsque vous jeinerez, dit-il,
lavez votre visage, afin que les hommes ne connaissent pas que vous jeunez,
mais vofre Péve céleste qui vous en récompensera.

0. Quel est le troisiéme ?

R. Le troisidme moyen est I'aumone, Gardez-vous bien, dit le Sau-
veur, d'amasser des frésors sur la terre ; la rouille peut les corrompre
et les voleurs les enlever : placez vos trésors dans le Ciel ; l4 «ls seront en
stireté contre la vouille ef les voleurs.

Q. Que remarquez-vous sur ces trois moyens?

R. Je remarque, sur ces trois moyens, qu'ils sont opposés aux trois
grandes passions de notre cceur, qui sont la cause de tous nos péchés
et de tous les maux du monde.

0. Qu'ajoute le Sauveur ?

R. Le Seuveur ajoute qu'il ne faut pas se laisser aller & des in-
quiétudes immodérées sur la nourriture et le vétement. Il nous
commande le travail, mais il défend la défiance sur les soins de sa
providence.

0. Que suit-il deld ?

R. 11 suit de 12 que Notre-Seigneur abat d’'un seul coup I'amour
déréglé des richesses, des honneurs et des plaisirs, tristes fruits du
péché ; et que, rappelant 'iomme & sa perfection primitive, il as-
sure son bonheur, méme dés cette vie, et se montre véritablement
son Sauveur.

Q. Que fit le Sauveur aprés le sermon sur la montagne?

R. Apres le sermon sur la montagne, le Sauveur voulut confirmer
sa doctrine par des miracles : il guérit un lépreux et le serviteur
du Centenier, qui était paralytique.

Priére et résolution, page T5.



508 CATECHISME

VII* LEGON.

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNECR. — DEUXIEME ANNEE,

Q. Que fit le Sauveur aprés la guérison du serviteur du Cente-
nier ?

R. Aprés la guérison du serviteur du Centenier, le Sauveur opéra
plusieurs autres miracles. Il guérit une femme atteinte d’'une perte
de sang depuis bien des années, ressuscita une jeune fille dgée de
douze ans, et donna au peuple un grand nombre d’instructions sa-
lutaires.

Q. Que fit-i1 encore?

R. Pour jeter les fondements de la hiérarchie ecclésiastique, il
g'associa un certain nombre de disciples qui devaient, dans la suite,
travailler 3 la prédication de I'Evangile sous les Apotres; et, afin
de les former A leurs emplois, il voulut les avoir pour coopérateurs
el pour témoins de ses merveilles.

Q. Quelles merveilles opéra-t-il en leur présence ?

R. 1l opéra en leur présence plusieurs merveilles; entre autres il
ressuscita le fils de la veuve de Naim, qu’on portait en terre. Notre-
Seigneur le rencontra i la porte de la ville, et, s’approchant du
cercueil, dit au mort : Jeune homme, levez-vous, cest moi qui vous
Tordonne. A T'instant le mort se leva et commenca & parler. Jésus le
rendit & sa mére, et tout le peuple s’écria : Le grand Prophéte a
paru parmi nous, et Dieu a visité son peuplc. Ces expressions dési-
gnaient la venue du Messie.

Q. A quoi ce miracle donna-t-il lieu?

R, Ce miracle donna lieu au Sauveur de prouver sa divinité aux
disciples de Jean-Baptiste, et de faire 'éloge de son Précurseur qui
était alors en prison, ou il fut mis 4 mort par ordre du o upable
Hérode.

Q. Ou se rendit ensuite le Sauveur?

A. Le Sauveur se rendit ensuite 4 Capharnaiim, puis dans le dé-
sert voisin de cette ville.

Q. Quel miracle y opéra-t-il ?

A. Le Sauveur y nourrit miraculeusement cinq mille hommes



DE PERSEVERANCE, 399

avec cing petits pains et deux poissons : ce miracle, tout grand qu'il
était, n’était que I'annonce d'un autre plus admirable encore.

Q. Quel est ce miracle?

R. Ce miracle, c’est la multiplication du corps et du sang du Sau-
veur dans I’Eucharistie. De retour & Capharnaiim, Notre-Seigneur
annonca au peuple l'institution de I'auguste sacrement de l'autel
en disant : Je suis le pain vivant descendu du Ciel. Ma chair est vrai-
ment une nourrilure et mon sang est vraiment un breuvage. La chair que
je vous donnerai ¢ manger est la méme qui sera immolée pour le salut
du monde.

Q. Quelle promesse le Sauveur fit-il 4 saint Pierre ?

R. Aprés son discours sur I'Eucharistie, le Sauveur parcourut les
différents cantons de la Galilée, et il promit  saint Pierre de I'éla-
blir chef de son Eglise, en lui disant : Tu es Pierre, et sur cetle pierre
je bdtirai mon Eglise, et les portes de Uenfer ne prévaudront pas contre
elle.

Q. Que lui annonga-t-il ensuite ?

R. Le Sauveur annonca ensuite & saint Pierre et 4 ses autres dis-
ciples sa passion et sa mort, et les prémunit contre le scandale de
ees humiliations.

Q. Que fit-il pour cela?

R. Pour cela il prit avec lui Pierre, Jacques et Jean fils de Zébé-
dée, les mémes qui devaient étre témoins de son agonie. Il monta
avec eux sur une haute montagne, et se transfigura devant eux. Son
visage devint rayonnant comme le soleil, et ses habits plus blancs
que la neige; Moise et Elie parurent pour lui rendre témoignage.
En méme temps on entendit une voix du Ciel, qui disait : C’est ici
mon Pils bien-aimé, Uobjet de toutes mes délices, écoutez-le. Ensuite le
Sauveur descendit de la montagne.

Priére et résolution, page 87,



600 CATECHISME

Viite LECON.

VIR PUBLIQCE DE NOTRE -SEIGNEUR. — DEUXIEME ANNER.

Q. Quel miracle opéra le Sauveur en descendant de la montagne ?
R.En descendant de la montagne, le Sauveur guérit un enfant
possédé du démon,

0. Quelle instruction le Sauveur donna-t-il & ses Apdtres & cette
occasion ?

R. A cette occasion, le Sauveur instruisit ses Apdires sur la néces-
sité et la puissance du jedne et de la priére.

0. Quelle autre instruction leur donna-t-il ?

R. Le Sauveur, ayant repris son voyage daps la Galilée, fit com-
prendre 4 ses Apdtres et & tous ses Disciples 1a nécessité de pardon-
ner, et l'indignité de la conduite de celui qui refuse d'oublier les
injures qu’on lui a faites.

Q. Quel moyen employa-t-il ?

R, Pour cela il se servit d'une parabole. Un serviteur, dit-il, de-
vait dix mille talents 4 son maitre et n’avait pas de quoi le satis-
faire. Le maitre ordonna qu’cn le saisit et qu’on vendit sa femme et
ses enfants, et que le prix fdt employé & payer la dette. Le serviteur
le conjura d'avoir pitié de lui et de prendre patience : le maitre,
touché de compassion, lui remit toute sa dette. En sortant, ce ser-
viteur rencontra un de ses compagnons qui lui devait 1a modique
somme de cent deniers. II le saisit 4 la gorge, et, I'étouffant, il lui
dit : Paye ce que tu dois. Le malheureux lui dit : Ayez patience, je
vous rendrai tout, L’autre ne voulut pas, et sur-le-champ il le fit
conduire en prison.

Q. Continuez la parabole.

R. Le maitre, apprenant cette barbare conduite, fit venir ce mé-
chant serviteur et lui dit : J'ai eu pitié de vous, je vous ai remis
toute votre dette ; ne deviez-vous pas aussi avoir pitié de votre com-
pagnon ? Et il le fit mettre en prison jusqu'd ce qu'il etit payé fout
ce qu'il devait. C'est ainsi, ajouta le Sauveur, que mon Pére céleste
en usera, si vous, & qui il a pardonné et & qui il pardonne tous les



DE PERSEVERANCE. 601

Jours tant de péchés, vous ne remettez pas de bon caeur les offenses que
08 fréres auront commises contre vous.

Q. De quoi fut suivie cette instruction?

R. Cette instruction fut suivie d’'un événement qui donna liecu an
Sauveur de nous apprendre quel esprit de douceur doit animer ses
disciples.

Q. Quel est cet événement ?

R. Les habitants d'une ville de Samarie, ayant refusé de le rece-
voir, deux de ses Apitres lui demandérent la permission de faire
descendre le feu du Ciel sur cette ville coupable. Le Sauveur leur
répondit : Vous ne savez pas de quel esprit vous devez éfre animés; le
Pils de Phomme n'est pas venu sur la terre pour perdre les dmes, mais
pour les sauver. 11 souffrit I'affront sans se plaindre, et alla chercher
un asile ailleurs,

Q. Que lui arriva-t-il encore dans ce voyage?

R. Dans ce voyage, le Sauveur proclama de nouveau le grand
précepte de 'amour de Dieu et du prochain ; puis, il arriva dansla
petite ville de Béthanie, et logea dans la maison de Lazare et de
ses deux sceurs, Marthe et Marie.

Q. Ou alla-t-il ensuite ?

R, De 14 il se rendit & Jérusalem pour célébrer la féte des Taber-
nacles, ol ses ennemis furent forcés de dire comme le peuple : Ja-
mais homme n’a parlé comme cet homme.

Q. Se convertirent-ils ?

R. 1ls ne se convertirent pas, quoique le Sauveur et fait en leur
présence un de ses plus éclatants miracles.

0. Quel est ce miracle ?

R. Ce miracle est la guérison d’'un aveugle de naissance, miracle
qu'aucun propkite n’avait opéré et quon n'avait jamais vu depuis
le commencement du monde.

Priére et résolution, page 98,



€02 CATECHISME

IXe LEGON.

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR. — TROISIEME ANNEE.

0. Quel était le but de toutes les paroles, de tous les miracles, de
toutes les démarches du Sauveur ?

R. Le but de toutes les paroles, de tous les miracles, de toutes
les démarches du Sauveur, était de rétablir le régne de son Pére et
de sauver 'homme. Par ses paroles il dissipait I'ignorance, par ses
miracles il nous apprenait & croire en lui, et toutes ses démarches
tendaient & chasser le démon, & soulager nos misdres et 4 régler
notre conduite.

Q. Quel autre but se proposait-il encore?

R. Le Sauveur se proposait encore de bannir la crainte excessive
que I'homme avait de Dieu; car il voulait faire succéder la loi de
grice 4 la loi de crainte, et empécher ’homme de se désespérer
aprés ses péchés.

Q. Que fit-il pour cela ?

R. Pour cela il se montra toujours bon, affable, compatissant en-
vers tout le monde, et, pour peindre sa bonté et sa miséricorde,
il raconta plusieurs paraboles, en particulier celle de 'enfant pro-
digue et de la brebis perdue.

Q. Racontez cette dernidre parabole.

AR. Un berger, dit le Sauveur, a un troupeau de cent brebis, il les
aime toutes, il les garde avec précaution ; malgré sa vigilance, une
de ses ouailles vient 4 s’égarer. N'est-il pas vrai qu'il ne s’en est pas
plutot apergu, qu’il laisse les quatre-vingt-dix-neuf autres et qu'il
court aprés celle qui s'est éloignée ? 11 la cherche de tous cotés, et
il ne se donne point de repos qu’il ne I'ait retrouvée.

Q. Continuez la méme parabole.

R. Lorsqu’il I'a retrouvée, il ne la bat pas ; mais il la met douce-
ment sur ses épaules, et la rapporte lui-méme 3 1a bergerie, afin de
lui épargner la fatigue du retour. Arrivé A la maison, il assemble ses
amis et ses voisins : Félicitez-moi, leur dit-il, j’ai retrouvé ma bre-
bis que j’avais perdue. Voild, conclutle Sauveur, le portrait de votre
Pere célestt #Je vous le dis, la conversion d'un pécheur cause plus de



DE PERSEVERANGE. 603
Joie dans le Ciel, que la pérsévérance de quatre-vingt-diz-neuf justes.
Q. Que fit le Sauveur aprés cette parabole ?

R, Aprés cette parabole, le Sauveur fit une action qui dévoile tout
ce qu’il y avait de bonté dans son cceur.

Q. Quelle fut cette action?

R. Un grand nombre de péres et de méres vinrent lui présenter
leurs petits enfants, en le conjurant de les bénir. Le Shuveur regut
dans ses bras tous ces petits enfants, les combla de caresses, leur
imposa les mains et les bénit.

Q. Que fit-il encore?

R. Pour mettre leur innocence et leur vie & couvert, il déclara
qu'il vaudrait mieux &tre précipité dans la mer, une meule de mou-
lin au cou, que de scandaliser un petit enfant, et qu'il tiendrait
pour fait & lui-méme fout ce qu'on ferait au moindre de ces petits,
qui étaient ses fréres.

Q. Qu’annonga-t-il ensuite 4 ses Apotres?

AR. Le Sauveur annonga ensuite & ses Apdires que sa mort et sa
passion étaient proches ; qu'il serait crucifié, mais qu’il ressuscite-
rait trois jours aprés. Il employa le peu de temps qui lui restait &
leur donner des instructions et A faire des miracles plus éclatants
que jamais.

Q. Quels furent ces miracles ?

R, Les principaux furent la conversion de Zachée, et la résurrec-
tion de Lazare, mort depuis quatre jours, qui eut lieu aux portes
mémes de Jérusalem et en présence d’un grand nombre de Juifs.

Q. Quels furent les effets de ces miracles?

R. Les effets de ces miracles furent la conversion d’'un grand
nombre de Juifs qui crurent en Notre-Seigneur, et 'endurcissement
des pontifes et des pharisiens qui résolurent de le faire mourir,

Priére et résolution, page 113.



604 CATECHISME

X* LECON.

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR, —— TROISIEME ANNEE,

Q. L’obstination de la Synagogue A ne pas reconnaltre Notre-Sei-
gneur pour le Messie 6tait-elle bien coupable ?

R. L’obstination de la Synagogue 4 ne pas reconnaitre Notre-Sei~
gneur pour le Messie était bien coupable, puisque Notre-Seigneur
avait prouvé qu'il était vraiment le Messie.

0. Comment l'avait-il prouvé ?

R. 1l est venu au monde au temps précis ou le Messie était at-
tendu ; il éfait né & Bethléem, du sang de David ; il avait 6t& adoré
par les rois de1'Orient. Depuis plus de trente-deux ans il n’avait fait
aufre chose que de perfectionner dans sa personne le portrait du
Messie tracé d’avance par les prophétes.

Q. Que lui restait-il & faire ?

R, 11 lui restait & consommer la preuve de sa divine mission.

Q. Comment?

R. En mourant ; car le trait décisif du Messie était sa mort, or
donnée par la Synagogue, soufferte de la main des étrangers, suivie
aprés trois jours, de sa résmirrection glorieuse, et couronnée par son
ascension dans le Ciel.

Q. Le Sauveur fut-il effrayé des projets de la Synagogue ?

R. Le Sauveur ne fut pas effrayé des projets de la Synagogue ; il
voulut méme montrer i ses ennemis que, si un jour il se livrait en-
tre leurs mains, ¢'était qu'il Ie voulait bien.

0. Que fit-il pour cela?

R. Pour cela, il résolut d'aller se montrer publiqguement a Jérusa-
lem, monté sur une 4nesse suivie de son Anon, car le prophéte Za-
charie avait prédit que le Messie y entrerait de cette maniére. Tout
le peuple vint 4 sa rencontre avec des rameaux d’olivier 4 la main,
et en criant : Gloire au Fils de David ! Béni soit celui qui vient au nom
du Seigneur !

Q. Que fit le Sauveur au milieu de son triomphe ?
A.Au mijlieu de son friomphe le Sauveur pleura sur Jérusalem,



DE PERSEVERANCE. 603

et prédit les calamités qui devaient bientot fondre sur elle; il monta
ensuite an temple, oit une voix du ciel proclama hautement sa di-
vinité.

Q. Qu'arriva-t-il pendant qu’il était au temple ?

R, Pendant qu’il était au temple, une pauvre veuve mit une
petile pidce de monpaje dans le trésor ; et le Sauveur dit qu’elle
avait mis plus que les riches, pour nous apprendre le mérite de la
pureté d'intention.

Q. Ou alla-t-i] en sortant du temple?

R. En sortant du temple, le Sauveur se relira sur le penchant de
la montagne des Oliviers, d’ol il annonga A ses Apotres la rapide
propagation de I'Evangile, la ruine de Jérusalem et du temple,
ainsi que la fin du monde et les circonstances du jugement der-
nier.

Q. Que fit-il ensuite ?

R. Ensuite il retourna & Béthanie, chez Simon le Lépreux, ol une
femme répandit sur sa téte une liqueur précieuse. Cette action ir-
rita tellement 'avare Judas, qu'il forma le dessein de vendre son
matitre. 1 alla donc trouver les princes des prétres et leur dit : Com-
biew voulez-vous me donner, ¢t je vous le livrerai? Ils lui promirent
frente deniers : ¢'était le prix d’un esclave. Judas revint auprés du
Sauveur, chercbant I'occasion de le livrer.

Priére et résolution, page 124

XI¢ LEGON.

VIE PUBLIQUE DE NOTRE-SEIGNEUR. — TROISIEME ANNEE.

Q. Que fit le Sauveur pendant ses derniers moments?

R. Pendant ses derniers moments, le Sauveur célébra la Pique
avec ses disciples. Vers les trois heures aprés midi, il envoya deux
de ses Apotres 4 Jérusalem, afin de préparer ce qui était nécessaire
i la Paque. 11 leur dit : Allez a la ville. En y entrant, vous rencontrerez
un homme portant une cruche d’eau. Suivez-le dans la maison ot il en-
trera, et vous direz au chef de la famille : Voici ce que dit le Maitre 3



606 CATECHISME

Mon temps est proche ; j’ai choisi votre maison pour faire la Pdque avec
mes disciples. Montrez-moi le lieu ois je pourrai la manger avec eux. Et
sl vous montrera une grande salle toute meublée; c'est ld que vous feres
les préparatifs.

Q. Que nous apprennent ces paroles?

R. Elles nous apprennent que Notre-Seigneur connaissait 1'ave-
nir et qu'il était maitre des cceurs.

Q. Que firent les Apotres?

R. Les Apotres firent ce que le Sauveur leur avait ordonné, et ils
trouvdrent toutes choses comme il I'avait prédit. Le Sauveur arriva
sur le soir et semit A table avec ses disciples pour manger I'agneau
pascal. C’est alors qu'il leur dit : Un dentre vous me trahira. Le Fils
de Phomme s'en va ; mais malheur a celui par qui le Fils de 'homme sera
trahi! il eit mieux valu pour lui n'éire pas né. Les ApOtres crurent
que le Sauveur s'en allait dans son royaume, et ils se mirent i dis-
puter pour savoir lesquels d’entre eux y occuperaient les premidres
places.

Q. Quelle legon leur donna le Sauveur ?

R. Le Sauveur eut pitié de leur faiblesse, et il leur dit que le
royaume ou il allait et ou ils iraient eux-mémes n’était pas comme
les royaumes de la terre, que 'humilité et la pureté du ceeur pou-
vaient seules y conduire. Alors il se leva de table, leur lava les
pieds, et leur dit : Vous m’appeles Maitre et Seigneur, et vous avez
raison, car je le suis. Si donc je me suis abaissé jusqu'd vous laver les
pleds, vous devez aussé vous humilier devant vos fréres; car je vous ai
donné Uexemple, afin que vous fassiez comme moi.

Q. De quoi fut suivi le lavement des pieds ?
R, Le lavement des pieds fut suivi de l'institution de la sainte
Eucharistie,destinée & remplacer tous les sacrifices de’ancienne loi.

Q. Comment le Sauveur institua-t-il la sainte Eucharistie ?

R. Le Sauveur institua la sainte Eucharistie de la maniére sui-
vante : il prit du pain, le bénit, le rompit et le donna & ses Apod-
tres, en disant : Prenez et mangez, cect est mon corps, qui sera livré
pour vous. 11 prit ensuite une coupe de vin, la bénit, et la présenta
4 ses Apdfres, en disant : Buvcs-en fous, car cect est mon sang, mon
sang, qui sera répandu pour vous.



DE PERSEVERANCE. 607

0. Quel pouvoir leur donna-t-il?

R. 11 leur donna le pouvoir de consacrer eux-mémes son corps et
80N sang, par ces paroles : Failes cect en mémoire de moi.

Q. Que dit le Sauveur d Judas ?

R, Le Sauveur, aprés la communion, voulut donner un dernier
avertissenxent 3 Judas, et lui dit : Faites vite ce que vous devez faire;
mais Judas demeura insensible et sortit.

Q. Que fit le Sauveur aprés que Judas fut sorti?

R. Aprés que Judas fut sorti, le Sauveur fit I'action de grices
aprés le repas, et il se laissa aller & toute I'effusion de sa tendresse
dans les adieux qu'il adressa & ses ApoOtres, avec lesquels il se rendit
au jardin des Oliviers.

Priére et résolution, page 126.

XiI* LEGON.

PASSION DE NOTRE-SEIGNEUR,

Q. Racontez la passion de Notre-Seigneur.

R. Le Sauveur, accompagné de ses onze Apotres, s'était rendu au
Jardin de Gethsémani. Or, Judas savait que c’était1d que Jésus avait
coutume de se retirer pour prier. Le Sauveur dit 4 ses ApOtres : De-
meurez ici pendant que j'irai prier; priez aussi, afin que vous n’en-
triez point en tentation. Ensuite, laissant les autres, il prit avec lui
Pierre, Jacques et Jean, et il leur dit : Mon 4me est triste jusqu’a la
mort ; attendez ici, et veillez avec moi. Et, s’étant un peu avancé,
il s’'écarta d’eux A la distance d’un jet de pierre, et, s’étant mis a
genoux, il fit cette pridre : Mon Pére, détournez, s'il vous plait, de
moi ce calice ; cependant, que ma volonté ne se fasse pas, mais la
votre.

Aprés sa priére il se leva, vint 4 ses disciples, et les trouva tous
les trois endormis. Il dit & Pierre : Simon, vous dormez, vous n'a-
vez pu veiller une heure avec moi? Veillez et priez, afin que vous
n’entriez point en tentation ; car I'esprit est prompt, mais la chair
est faible. 1l se retira pour la seconde fois, et fit la méme priére. Il
revint auprés de ses disciples, et les trouva encore qui dormaient.



608 CATECHISME

I1s'en alla de nouveau, et fit pour la troisi¢me fois 1a méme pridre.,
Alors il tomba en agonie, et il eut une sueur de sang qui coula
jusqu'a terre; un Ange descendit donc du ciel pour le fortifier. Il
vint ensuite & ses disciples, et leur dit : Dormez maintenant et re-
posez ; celui qui doit me trahir approche : levez-vous, allons 4 sa
rencontre.

11 parlait encore, lorsque Judas vint, suivi d'une troupe de sol-
dats et de valets, envoyés par les prétres et les anciens du peuple;
les uns étaient armés de batons, les autres portaient des lanternes
et des flambeaux. Or, tout cela se faisait pour accomplir 'oracle
du prophéte, qui avait dit en parlant du Messie : Il sera fraité comme
les scélérats et les voleurs. Judas leur avait donné le signal en disant :
Celui que je baiserai, c'est lui-méme ; arrétez-le et enmenez-le
avec précaution. Dés qu'il fut arrivé, il s’avanga vers Jésus et lui
dit : Maitre, je vous salue ; et il le baisa. Jésus lui dit : Mon ami, &
quel dessein étes-vous venu? Judas, c’est par un baiser que vous
trahissez le Fils de 'homme ! Qui cherchez-vous? Ils lui répondi-
rent : Jésus de Nazareth. Jésus leur dit : C’est moi. Aussitot ils fu-
rent tous renversés par terre. Jésus, qui les avait terrassés, permit
qu’ils se relevassent, et ils le saisirent.

Alors Simon-Pierre, qui avait une épée, la tira, et, frappant un
serviteur du grand prétre, il lui coupa 'oreille droite ; mais Jésus
lui dit : Tenez-vous-en 14 ; et il guérit celui qui avait €té blessé.
Tous les Apotres prirent la fuite. Les Juifs emmenérent Jésus, et le
conduisirent d’abord chez Anne, beau-pére de Caiphe, grand prétre,
De 13, ils le conduisirent chez Caiphe, ot tous les prétres, les scribes
et les anciens étaient assemblés. Cependant Simon-Pierre suivait
Jésus de loin, et il entra dans Ia cour du grand prétre.

Catphe interrogea donc Jésus sur ses disciples et sur sa doctrine,
Jésus lui répondit : J'ai toujours parlé ouvertement au monde :
interrogez ceux qui m’ont entendu. Alors un valet lui donna un
soufflet, disant : Est-ce ainsi que tu réponds au grand prétre? lis
firent donc venir de faux témoins; mais leurs témoignages ne s'ac-
cordaient pas, et le grand prétre dit 4 Jésus : Au nom de Dieu, di-
tes-nous si vous étes le Christ? Jésus lui répondit : Oui, je le suis.
Alors le grand prétre déchira ses vétements et dit : Il a blasphémé,
nous n’avons plus besoin de témoins, Que vous en semble? Tous
répondirent : Il est digne de mort. S'étant retirés, ils abandonne-



DE PERSEVERANCE. 609

rent J&sus & la garde des soldats et des valets, qui lui firent souffrir
toutes sortes d'outrages.

Cependant une servante du grand prétre avait va Pierre qui ss
chauffait, et elle lui dit : Vous aussi, vous étiez avec Jésus de Naza-
reth ? Pierre le nia jusqu’a trois fois en présence de fout le monde.
Alors Jésus le regarda, et le coq chanta pour la deuxié¢me fois.
Pierre se souvint de ce que Jésus lui avait dit : Avant que le coq ait
chanté deux fois, vous me renierez trois fois. Il sortit et pleura
amérement.

Le matin 6tant venu, les prétres, lesscribes et les anciens se
réunirent et demandérent de nouveau & Jésus : Etes-vous le Christ ?
Oui, je le suis, leur répondit-il. Us le condamnérent donc & mort,
et le conduisirent au gouverneur Ponce-Pilate, pour obtenir la
permission de le faire mourir. C'est alors que Judas, voyant que
Jésus était condamné, se repentit. Il vint dans le temple et apporta
les trente pitces d’argent aux princes des préires et aux anciens,
disant : J'al péché en livrant le sang du Juste. IIs lul répondirent :
Que nous importe? c’est votre affaire. 11 sortit donc et alla se pen-
dre. Avec l'argent ils achetérent le champ d'un potier, pour enter-
rer les étrangers. Tout cela se fit pour accomplir la parole du Pro-
phéte, qui avait annoncé que le Messie serait vendu trente pidces
d’argent, avec lesquelles on achéterait le champ d'un potier.

Priére et résolution, page 151.

XIII* LEGON.

PASSION DE NOTRE-SEIGNEUR. — SUITE,

Q. Continuez I'histoire de la passion.

R. Les Juifs, arrivés avec Jésus devant la maison de Pilate, ne
voulurent pas entrer dans le prétoire, de peur de se souiller et de
ne pouvoir manger la Paque. Pilate vint donc & eux en dehors, et
leur dit : De quoi accusez-vous cet homme? Ils lui répondirent : Si
ce n’était pas un malfaiteur, nous ne vous I'aurions pas livré, Pilate
leur dit : Prenez-le vous-mémes et jugez-le selon votre loi. 1Is lui
répondirent : Il ne nous est permis de faire mourir personne.

11 89



610 CATECHISME

Pilate interrogea donc Jésus et lui dit : Etes-vous le roi des Juifs?
Jégus lui répondit qu'il était roi, mais queson royaume n’était pas
un royaume comme ceux de la terre. Pilate dit aux Juits : Je ne
trouve en cet homme aucun sujet de condamnation. Mais ils se mi-
rent A crier : Il souleve le peuple. Pilate dit au Sauveur : N'enten-
dez-vous pas de combien de crimes ils vous accusent? Mais il ne
répondit rien. Pilate, apprenant que Jésus était de Galilée, le ren-
voya devant Hérode. Hérode désirait beaucoup de voir le Sauveur,
espérant qu'il ferait en sa présence quelques miracles ; sa vaine cu-
riosité fut trompée. I1 méprisa donc le Sauveur avec toute sa cour,
et, I'ayant fait revétir d’une robe blanche, comme un insensé, il le
renvoya A Pilate.

Celui-ci dit aux Juifs : Vous m’avez présenté cet homme comme
soulevant le peuple; je I'ai interrogé en votre présence sans trou-
ver en lui aucun sujet de condamnation ; Hérode n’en a point trouvé
non plus : je le laisserai donc aller aprés I'avoir fait chatier. Ce-
pendant il craignait que ce moyen ne réussit pas 3 sauver Jésus ; il
eut donc recours 4 un autre. C'était la coutume qu’au temps de la
que le gouverneur accorddt au peuple la liberté d'un prisonnier.
Jr, il yavait dans les prisons un fameux criminel appelé Barabbas.
C’é6tait un voleur, un séditieux, un homicide. Pilate dit au peuple :
Lequel des deux voulez-vous que je vous délivre, Barabbas ou Jésus
qui est appelé le Christ ? Les prétres persuadérent au peuple de de-~
mander Barabbas et de faire périr Jésus, C'est pourquoi, lorsque
Pilate leur dit : Lequel des deux voulez-vous que je vous délivre 2
ils crierent tous ensemble : Nous ne voulons point de Jésus; c'est
Barabbas que nous choisissons. Pilate leur dit: Que voulez-vous
donc que je fasse de Jésus, le roi des Juifs? Ils lui répondirent tous :
Qu'il soit crucifié ! Il leur dit encore : Mais quel mal a-t-il fait ? Je
ne trouve rien en lui qui mérite la mort. Je vais le faire battre de
verges et le remettre en liberté,

Mais ils cridrent de nouveau : Qu'il soit crucifié ! Alors Pilate se
fit apporter de I'eau, et, se lavant les mains en présence du peuple,
il leur dit : Je suis net du sang de ce juste : pour vous, pensez-y
bien. Tout le peuple répondit : que son sangsoitsur nous et sur nos
enfants ! Alors Pilate fit flageller le Sauveur ; et les soldats, I'ayant
dépouiller de ses vétements, lui mirent un manteau rouge sur les
épaules, une couronne d'épines sur la téte et un roseau a la main.



DE PERSEVERANCE. 611

Ensuite, s'approchant et fléchissant le genou devant lui, ils lui di-
saient par dérision : Roi des Juifs, je vous salue ; en disant cela, ils
lui enfongaient les épines dans la téte & grands coups de roseau, lui
crachaient au visage et lui donnaient des soufflets.

En cet état, Pilate se fit amener le Sauveur, et, le montrant au
peuple, il lui dit : Voild 'homme ! Aussitot les princes des pratres
s'écritrent : Crucifiez-le ! crucifiez-le ! Si vous le relachez, vous
n’étes pasami de César. A ce mot Pilate, interdit, leur abandonna
Jésus pour en faire ce qu'ils voudraient.

Alors les soldats se saisirent de lui, lui arrachdrent son manteau
de pourpre, lui remirent ses habits, et le conduisirent hors de la ville
pour le crucifier. Jésus sortit portant sa croix ; mais bientot il suc-
comba sous le fardeau. 1ls arrétérent donc un étranger nommé Si-
mon le Cyrénéen, et le contraignirent de porter la croix aprés Jé-
sus. Le Sauveur était suivi d’'une grande multitude de peuple et de
femmes qui pleuraient. Il se retourna et leur dit : Filles de Jéru-
salem, ne pleurez pas sur moi, mais sur vous et sur vos enfants.
Arrivés au Calvaire, ils le crucifitrent avec deux voleurs, un de
chaque coté de lui. A peinele Sauveur fut-il élevé en croix, qu’il
demanda grice pour ses bourreaux : Mon Pére, dit-il, pardonnez-
leur, carils ne savent pas ce qu'ils font.

Les soldats partagérent ses vétements et tivérent sa robe au sort,
Les Juifs blasphémaient en disant : S'il estle roi d'Isradl, qu’il des-
cende maintenant de la croix, et nous croirons en lui. Sile Sauveur
en fot descendu, il n’aurait pas été le Messie, puisque les Prophédtes
avaient annoncé que le Messie serait mis & mort. Le Sauveur con-
vertit le bon larron. Il apergut ensuite sa sainte Mére avecle disci~-
ple bien-aimé, et dit i la sainte Vierge : Femme, voild votre fils ; et
et & Jean : Yoild votre mére. Marie adopta Jean pour son fils, et, en
sa personne, tous les Chrétiens.

Alors les ténébres se répandirent sur toute la terre, et le soleil
s'obscurcit. Le Sauveur s'écria d'une voix forte : Mon Dieu, mon
Dien, pourquoi m’avez-vous délaissé ? 11 dit ensuite : J'ai soif. Or, il
y avait 14 un vase plein de vinaigre. En méme temps un de coux
qui étaient présents courut prendre une éponge, I'emplit de vinai-
gre, et, I'attachant au bout d’un roseau, lui en donna a boire. C'é-
tait pouraccomplir cette prophétie de David : Dans ma soif, ils m’ons
abreuvé de vinaigre.



612 CATECHISME

Jésus, ayant pris ce vinaigre et s'étant assuré qu'il ne manquait
rien 4 son sacrifice, ni & I'accomplissement de toutes les prophéties,
ni 4 son amour pour les hommes, s’écria d'une voix forte : Mon

Pére, je remets mon &me entre vos mains; en disant ces mots, il
baissa la téte, et il expira.

Priére et résolution, page 168,

XIVe LEGON.

SEPULTORE ET RESURRECTION DE NOTRE-SEIGNEUR,

Q. Quels miracles s’opérérent a la mort du Sauveur ?

R. A la mort du Sauveur, les ténébres répandues sur toute la
terre furent dissipées. Le voile du femple fut déchiré dans toute sa
longueur, la terre trembla, les rochers se fendirent, les fombeaux
furent ouverts et les morts ressuscitérent.

Q. Quels effets produisirent ces miracles?

R. A la vue de ces miracles, le centenier qui gardait le Sauveur
se convertit, en disant : Cet homme était vraiment le Fils de Dieu, Les
soldats qui I'avaient crucifié s'écritrent 4 leur tour : Cet homme était
vraiment le Fils de Diew. Enfin un grand nombre d’autres personnes
descendirent du Calvaire se frappant la poitrine.

0. Que fireni les chefs de 1la Synagogue ?

R. Les chefs de la Synagogue vinrent prier Pilate de faire rompre
les jambes aux trois crucifiés. Pilate envoya donc des soldats pour
faire ce que les Juifs demandaient.

Q. Que firent les soldats ?

R, Les soldats rompirent les jambes des deux voleurs ; mais,
voyant que Jésus était déjd mort, ils ne lui rompirent pas les jam-
bes : seulement un des soldats lui ouvrit le coté avec sa lance, et
aussitot il en sortit du sang et de I'eau.

Q. Pourquoi tout cela eut-il lieu ?

R. Tout cela eut lieu pour accomplir les paroles des Prophetes
qui avaient dit, en parlant de I'Agneau pascal : Vous ne briserez au-
cun de ses 0s. Et, ailleurs ; Ils jetteront les yeuwx sur celut qu'éls ont percé.



DE PERSEVERANCE. 61l

Or, 1a figure devait s’accomplir dans le Sauveur, véritable Agneau
pascal.

0. Quels furent ceux qui ensevelirent le Sauveur?

R. Ceux qui ensevelirent le Ssuveur furent Joseph d’Arimathie et
Nicodéme. IIs T'enveloppérent de linges avec des parfums, et le dé-
posérent dans un sépulcre tout neuf, creusé dans le roc, ou per-
sonne n’avait encore été mis ; puis, ayant roulé une grande pierre
& Yentrée, ils s’en allérent,

Q. Quelles précautions prirent les chefs de la Synagogue ?

R. Les chefs de 1a Synagogue obtinrent de Pilate, des gardes qu’ils
placdrent auprés du sépulcre ; et avec le sceau public ils scellérent
la pierre qui en fermait I'entrée ; mais tout cela n’aboutit qu'a prou-
ver leur faiblesse et la vérité de la résurrection de Notre-Seigneur.

Q. Comment ressuscita-t-il ?
R. 11 ressuscita par sa propre vertu : le tombeau s’ouvrit miracu-~
leusement, et les gardes tombérent & demi morts de frayeur.

Q. A qui le Sauveur se montra-t-il d'abord ?

R. Le Sauveur se fit voir d’abord & la sainte Vierge, & Marie-Ma-
deleine, ensuite aux autres saintes femmes, qu'il chargea d’annon-
cer sa résurrection & Pierre et & ses disciples.

0. Que firent les gardes ?

R. Les gardes alldrent raconter ce qui était arrivé aux chefs de la
Synagogue, qui leur donnérent une grosse somme d’argent,en leur
recommandant de dire que les disciples de Jésus étaient venus
Yenlever A la faveur de la nuit, pendant qu’ils dormaient.

Q. Qu’était-ce que tout cela ?

R. Tout cela n'était qu'une fable grossiére pour tromper le peu-
ple, et & laquelle les chefs de la Synagogue eux-mémes ne croyaient
pas, puisqu’ils ont persécuté et fait mourir les Apotres, non pour
avoir enlevé du tombeau le corps de leur maftre ou préché fausse -
ment sa résurrection, mais seulement pour I'avoir préchée contre
leur défense.

Priére et réso’ution, page 186,



6l4 CATECHISME

XVe LEGON.

VIE GLORIEUSE DE NOTRE-SEIGNEUR.

Q. Comment le Seigneur prouva-t-il aux Juifs sa résurrection ?

R. Le Sauveur prouva sa résurrection aux Juifs, en retirant son
corps de leurs mains; car les Juifs étaient les maitres du tombeau
de Notre-Seigneur: ils étaient donc obligés de représenter son corps
le troisi®me jour, ou bien ils devaient reconnaltre qu’il était ressus-
cité.

Q. Pourquoi le Sauveur ne se montra-t-il pas aux Juifs apris <a
résurrection ?

R. Le Sauveur ne se montra pas aux Juifs aprés sa résurrection :
1° parce que c'était une grice qu'il ne leur devait pas ; 2° parce
qu'ils auraient abusé de cette grice comme des autres.

Q. Qu’est-ce qui le fait croire ?

R.Leur conduite le fait croire, puisqu’ils ne se convertirent ni &
la vue de Lazare ressuscité, ni dla vue des miracles que firent les
Apotres pour prouver la résurrection de leur Maitre; au contraire,
ils en devinrent plus méchants : ce n’était pas les preuves qui
leur manquaient, ¢’était la bonne volonté.

Q. Comment le Sauveur prouva-t-il sa résurrection & ses dis-
ciples?

R. Le Sauveur prouva sa résurrcction 3 ses disciples en se mon-
trant 4 eux, en leur parlant, en mangeant avec eux, en leur per-
mettant de le foucher.

Q. Se montra-t-il souvent & eux aprés sa résurrection?

R. Le Sauveur se montra souvent & eux apréds sa résurrection ¢
d’abord A saint Pierre, puis & saint Jacques, ensuite aux deux disci-
ples qui allaient 3 Emmaiis, et aux Apdtres assemblés; enfin, & plus
de cing cents disciples 4 la fois.

Q. Les Apotres crurent-ils facilement i la résurrection du Sau-
veur?

R. Les Apotres ne crurent pas facilement A la résurrection du
sauveur. Saint Thomas alla jusqu'a dire qu’il n'y croirait pas, 8’il



DE PERSEVERANCE. 615

ne metfait ses doigts dans Youverture des clous, et sa main dans le
cOté du Sauveur.

Q. Cette faveur lui fut-elle accordée?

R. Cette faveur lui fut accordée, car, huit jours aprés sa résur-
rection, les disciples étant tous assemblés, Notre-Seigneur parut et
dit & Thomas : Metlez iei votre doigt et regardez mes mains. Approchez
voire main, et mellez-la dans la plaie de mon cdté, et ne soyes plus in-
crédule, mais fidéle, Thomas s’écria : Mon Seigneur ef mon Dicu!

Q. Quelle fut V'occupation du Sauveur pendant les quarante jours
qu’il passa sur la terre aprés sa résurrection?

R. L'occupation du Sauveur, pendantles quarante jours qu'il passa
sur la terre aprés sa résurrection, fut de bien convaincre ses Apo-
tres qu'il était véritablement ressuscité, de les instruire A fond de
sa doctrine, et de nous apprendre comment nous devons vivre lors-
que nous avons eu le bonheur de ressusciter 4 la grace.

Q. Pourquoi le Sauveur mit-il tant de soin A prouver sa résur-
rection?

R, Le Sauveur mit tant de soin 4 prouver sa résurrection, parce
que ce miracle est le fondement de toute la Religion.

Q. Qu’est-ce qu'un miracle ?

R. Un miracle est un fait contraire aux lois de la nature, et que
Dieu seul peut opérer; par exemple, rendre d'une parole ou par un
simple attouchement la vue 4 un avecgle-né, la vie aux morts.

Q. Dieu peut-il faire des miracles?

R. C’est demander si Dieu peut suspendre les lois qu’il a éta-
blies,

« Ce ‘serait, dit un impie, faire trop d’honneur a celui qui dirait
que Dieu ne peut faire des miracles que de lui répondre ; il suffirait
de I'enfermer comme un fou. »

Q. Dieu a-t-il fait des miracles en faveur de la Religion chré-
tienne?

R. Dieu a fait des miracles en faveur de la Religion chrétienne,
et nous en sommes plus assurés que des événements les plus céle-
bres de I'antiquité, dont personnene doute, tels, par exemple, que
Texistence d’Alexandre et de César. Des millions de martyrs sont



616 CATECHISME

morts pour attester la vérité des miracles de Notre-Seigneur ot des
Apbtres.

Q. Les miracles prouvent-ils la vérité de la Religion?

R. Les miracles prouvent la vérité de la Religion ; car Dieu seul
peut faire des miracles; et Dieu, étant la vérité méme, ne peut pas
faire des miracles pour autoriser le mensonge.

Q. Que faut-il conclure de 14?

R. 11 faut conclure de 1& que la Religion chrélienne, en faveur
de laquelle Dieu a fait tant de miracles, est la vraie Religion, et la
seule vraie : et que, pour étre sauvé, il faut la croire et la prati-
quer.

Priére et résolution, page 202,

XVI* LECON.

NOTRE-SEIGNEUR REPARATEUR DU MONDE,

Q. Pourquoi le Messie devait-il venir sur la terre ?

R. Suivant les Prophdtes, le Messie devait venir sur la terre pour
oter le péché du monde; cest-d-dire : 1° pour expier le péchs;
2° pour en réparer les suites; 3° pour nous fournir les moyens de
ne plus le commettre et d’arriver au bonheur éternel.

Q. Notre-Seigneur a-t-il expié le péché par rapport & Dieu?

R. Notre-Seigneur a expié le péché par rapport & Dieu, puisqu'il
¢’est humilié Jusqu's l'anéantissement, et qu'il a pleinement satis-
fait & la justice de Dieu son Pére.

Q. Notre-Seigneur a-t-il réparé les suites du péché?
R. Notre-Seigneur a réparé les suites du péché,

Q. Quelles sont-elles?

R. La premiére suite du péché, par rapport & I'homme, c’est I'i-
gnorance. Dans la personne de Notre-Seigneur, I'bomme a recou-
vré toutes ses connaissances primitives; car Notre-Seigneur, en



DE PERSEVERANCE. 611

tant qu’homme, a possédé toutes les connaissances du premier
Adam, et méme de plus grandes.

Q. Quelle est 1a seconde suite du péché ?

R. La seconde suite du péché, c’est 1a concupiscence ou le pen-
chant au mal, et 'amour de nous-mémes et des créatures. Notre-
Seigneur a réparé ceite seconde suite du péché, c’est-d-dire qu'en
tant qu'homme, il a 6té parfaitement affranchi de la concupis-
cence,

Q. Quelle est la troisime suite du péché ?

R. La {froisiéme suite du péché, c’est la mort, les maladies, tous
les maux temporels. Notre-Seigneur a réparé cette troisidme suite
du péché, parce que, aprés avoir porté nos infirmités et souffert la
mort, il est devenu, en tant qu’homme, immortel, impassible, glo-
rieux, triomphant dans le ciel pour toute I'éternité.

Q. Notre-Seigneur a-t-il 0té le péché par rapport & Dieu et &
I'homme tout ensemble ?

R. Notre-Seigneur a 0té le péché par rapport a Dieu et 4 'homme
tout ensemble, puisque Dieu et I'homme, séparés par le péché, se
sont réunis dans la personne de Notre-Seigneur de la manidre la
plus étroite.

Q. Notre-Seigneur a-t-il 0té le péché par rapport aux créatures?
R. Notre-Seigneur a 0t€ le péché par rapport aux créatures ; car
dans sa personne toutes les créatures ont été ramenées a leur fin,
puisque Notre-Seigneur les a toutes fait servir A la gloire de Dieu.

Q. Notre-Seigneur a-t-il réparé pour lui seulle péché et les suites
du péché ?

R, Notre-Seigneur n’a pas réparé pour lui seul le péché et les
suites du péché, mais encore pour nous, en nous procurant les
moyens de ne plus le commettre.

Q. Que faut-il faire pour profiter de ces moyens de salut ?

R. Pour profiter de ces moyens de salu, il faut nous unir & Notre-
Seigneur ; car c’est notre union avec le premier Adam qui nous &
rendus coupables et malheureux, et ¢’est notre union avee le Sau-
veur, qui est le second Adam, qui nous rendra justes et heureux.



618 CATECHISME

0. Que faut-il conclure de tout cela ?

R. 11 faut conclure de tout cela : 1° que Notre-Seigneur a fait tout
ce que le Messie devait faire, qui était d’oter le péché du monde ;
2° gue nous devons faire tous nos efforts pour nous unir 4 lui.

Pridre et vésolution, page. 216,

XVII* LECON.

NOTRE-SEIGNEUR NOUVEL ADAM.

Q. Quel est le but de notre union avec Notre-Seigneur, le nouvel
Adam ?

A. Le but de notre union avec Notre-Seigneur, le nouvel Adam,
C’est la délivrance du mal, par conséquent le bonheur de ’homme
et la gloire de Dieu dans le temps et dans I'éternits.

Q. En quoi consiste cette union ?
R. Cette union consiste & vivre de sa vie et & lui ressembler sur
la terre, afin de partager sa gloire dans le ciel.

Q. Comment s'opére cette union ?

R, Cette union s'opére par la foi, par 'espérance et par la charité ;
c'est-d-dire que, pour nous unir 4 Notre-Seigneur, nous devons faire
trois choses : croire en lui, espérer en lui et I'aimer de tout notre
ceeur.

Q. Quelle est la premiére chose que nous devons faire pour nous
unir & Nofre-Seigneur et pour étre sauvés ?

R. La premi2re chose que nous devons faire pour nous unir 3
Notre-Seigneur et pour é&tre sauvés, c’est de croire,

Q. Qu'est-ce que la foi ?

R. La foi est un don de Dieu et une vertu surnaturelle, per la~
quelle nous croyons fermement tout ce que I'Eglise nous enseigne,
parce que Dieu I'a dit et qu'il est la vérité méme. Celui qui croit
soumet son esprit & celui de Notre-Seigneur, et, en s’unissant a lui,
il se délivre de I'ignorance.



DE PERSEVERANCE. 619

Q. La fol du chrétien est-elle raisonnable ?
R. La foi du chrétien est raisonnable, puisqu’elle repose sur un
fondement solide, qui est la parole de Dieu, attestée par des miracles

incontestables, scellée du sang de plusieurs millions de martyrs, et
admise par le monde entier depuis I'origine des sidcles.

Q. Quelles gont les principales qualités de 1a foi ?

R. Les principales qualités de la foi zont : 1° 1a fermeté : nons de-
vons croire sans hésiter ; 2° Puniversalité : notre foi doit s'étendre
4 toutes les vérités révélées de Dieu et enseignées par I'Eglise ; 3¢ 1a
simplicité : nous devons croire sans raisonner, sans discuter : quand
Dieu a parlé, notre raison doit se taire et se soumettre.

Q. Quels sont les avantages de la foi ?

R. Les avantages de la foi sont : 1° de dissiper les téndbres dans
lesquelles le péché du premier Adam nous a plongés ; 2° de nous
faire connaitre les vérités de I'ordre surnaturel ; 3° de nous préser-
ver de l'erreur et de guérir notre esprit de son orgueil.

Q. Que fant-il faire pour obfenir et conserver la foi ?

R. Pour obtenir la foi, il faut 1a demander 2 Dieu, étudierla Re-
ligion, évifer le mal ; et, pour la conserver, en faire les ceuvres et
fuir les occasions de la perdre.

Q. Quels sont les péchés opposés A la foi ?

BR. Les péchés opposés 4 la foi, c’est-i-dire qui empéchent ou qui
rompent I'union de notre esprit avec le second Adam, sont l'infidé-
1ité, I'apostasie, I'hérésie, le dounte volontaire et I'ignorance,

Priére et résolution, page 242,

XVille LECON.

UNION DE NOTRE ESPRIT AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR
LA FO), — PREMIER ET DEUXIEME ARTICLE DU SYMBOLE,

0. Quel est I'objet de Ia foi ?
AR. Dieu et toutes les vérités révélées de Dien et enseignées par
VEglise sont I'objet de la foi. Parmi ces vérités, il en est qui sont au~



620 CATECHISME

dessus de notre raison, et que nous ne pouvons comprendre : on les
appelle mystéres.

Q. Pourquoi est-il raisonnable de croire les mystéres de la Reli-
gion ?

R. 1 est raisonnable de croire les mystéres de la Religion : 1° parce
que notre raison elle-méme nous commande d’admettre une foule
de vérités qu'elle ne comprend pas, mais dont Yexistence lui est as-
surée ; 2° parce que, s'il n’y avait pas de mystéres dans la Réligion,
elle ne viendrait pas de Dieu, elle serait fausse.

Q.{Quels sont les principaux avantages des mystéres de la Religion ?

R. Voici les principaux avantages des mystéres de la Religion :
i° ils mettent un frein i la curiosité de notre esprit, et rendent inat-
taquables les vérités qui servent de base i la Religion et & la so-
ciété ; 2° ils sont le fondement de toutes les vertus : il n’en est au-
cun qui ne suggdre des motifs de reconnaissance envers Dieu,
d’amour pour nos fréres et de sainteté pour nous-mémes.

Q. Quels sont les trois principaux mysiéres de la Religion ?

R. Les trois principaux mystéres de la Religion sont : le mystére
de la sainte Trinité, le mystdre de I'Incarnation et le mystére de la
Rédemption, que nous devons croire et connaitre distinctement.

0, Par quel signe exprimons-nous ces trois inystéres ?

R, Nous exprimons ces trois mystéres par le signe de la Croix, ap-
pelé le signe du Chrétien, parce qu’il nous distingue des Juifs, des
mahométans et des idolatres.

0. Le signe de la Croix est-il bien ancien dans I'Kglise ?

R. Le signe de la Croix est aussi ancien que I'Eglise ; I'usage de
1e faire remonte jusqu’aux Apoires, et les premiers Chrétiens le fai-
saient presque continuellement.

Q. Est-il puissant ?

R, Le signe de Ia Croix est tout-puissant pour chasser le démon,
élofgner les tentations, et nous délivrer des dangers de 'dme et du
corps : nous devons étre surtout fidtles & le faire avant et aprés le
repas.

Q. Quelles sont les autres vérités que nous devons croire et con-
naitre en particulier ?



DE PERSEVERANCE. 621

R. Lesautres vérités que nous devons croire et connaltre en par-
ticulier sont Y'immortalité de notre dme, ainsi que I'éternilé des
peines et des récompenses.

Q. O sont contenues les vérités que nous devons croire en par-
ticulier et en général ?

R, Les vérités que nous devons croire en particulier et en général
sont contenues dang le Symbole des apotres.

Q. Que nous apprend le Symbole ?
R. Le Symhole nous apprend en abrégé tout ce que nous devons
croire de Dieu, de 'homme et du monde.

Q. Que devons-nous eroire de Dieu ?

R, Nous devons croire qu’il y a un Dieu, qu'il n’y en a qu'un;
qu’il y a en Dieu frois personnes distinctes qui sont également Dieu,
mais qui ne forment qu'un seul Dieu, parce qu'elles ont la méme
nature et la méme divinité.

Q. Que devons-nous croire encore ?

R. Nous devons croire encore que le Pére engendre son Fils, égal
A lui de toute éternité ; que le Fils s'est fait homme pour nous ra-
cheter, et que le Saint-Esprit, égal en tout au Pére et au Fils, pro~
céde de l'un et de Yautre.

Q. Que devons-nous croire de '’homme ?

R. Nous devons croire de I’homme qu’il a été créé de Djeu ; qu'i]
a une dme spirituelle, libre, immortelle ; qu’il a péché, qu'il a 6té
racheté ; qu'il sera jugé ; qu’il ressuscitera pour un bonheur ou pour
unm alheur éternel.

Q. Que devons-nous croire du monde ?

R. Nous devons croire du monde qu'’il a été créé de Dieu et mis
4 T'usage de 'homme ; qu’il est conservé et gouverné par une Pro-
vidence universelle, et qu’il aura une fin,

Q. Combien y a-t-il d’articles dans le Symbole ?

R, 11y a dans le Symbole dougze articles dont les huit premiers
nous apprennent 4 connaitre Dieu, notre Pére, etles quatre derniers
T'Eglise, notre Mére.

0. Quel est le premier article du Symbole ?



622 CATECHISME

B. Voici le premier articie du Symbole : Je crois en Dieu le Pere,
bout-puissant, créateur du ciel et de la terre,

Q. Que veut dire crosre en Dieu ?

R. Croire en Dieu veut dire tenir pour cerlaines, et au-dessus de
toute espece de doute, I'existence d'un seul Dieu, sa bonté, sa sa-
gesse, sa vérité et toutes ses perfections, parce qu’il nous les a révé-
1ées, et de plus se confier en lui pleinement et pour tout.

Q. Pourquoi donnons-nous & Dieu le nom de Pére ?

R. Nous donnons & Dieu le nom de Pére, parce que, de toute éter-
nité, il engendre son Fils, qu’il est le principe de tout ce qui existe,
et qu’il nous a adoptés pour ses enfants,

0. Pourquoi commengons-nous par 'appeler touf-puissant ?

R. Nous commengons par 'appeler fout-puissant, parce que rien
ne lui est impossible, et pour n’avoir pas de peine & croire les mer-
veilles de la nature et de la grice.

Q. Pourquoi 1'appelons-nous créateur du ciel et de la terre ?

R. Nous l'appelons créateur du ciel et de la terre, parce qu’il a fait
de rien toutes les choses visibles et invisibles ; mais, quoique nous
disions que le Pére a créé le ciel et la terre, 'ccuvre de 1a création
est commune aux trois personnes de la sainte Trinité,

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le premier article du Sym-
bole ?

R. Le premier article du Symbole doit nous inspirer : {° envers
Dieu, un grand sentiment de respect, de confiance et d’amour;
2° envers nous-mémes, un saint orguejl, parce que nous sommes
créés & I'image de Dieu ; 3° envers les créatures, une grande crainte
de les profaner, parce qu'elles appartiennent 4 Dieu,

Q. Quel est le second article du Symbole ?

R. Voici le second article du Symbole : Et en Jésus-Christ, son Fils
unique, Notre-Seigneur,

Q. Pourquoi le Fils de Dieu est-il appelé Jésus ?

R. Le Fils de Dieu est appelé Jésus, c’est-d-dire Sauveur, parce
qu'il a sauvé tous les hommes du péché et de la mort éternelle,

Q. Que veut dire le nom de Christ ?
R. Le nom de Christ veut dire oint ou sacré. Le Fils de Dieu est



DE PERSEVERANCE. 623

8ppelé Christ, parce que chez les Hébreux on consacrait par une
onction sainte les prétres, les rois et les prophétes, et que Notre-Sei-
gneur est roi, prétre et prophete. et qu'il possdde la plénitude de
la grace <t de la Divinité.

Q. Pourquoi Jésus-Christ est-i, appelé Fils unique, Notre-Seigneur.

R. Jésus-Christ est appelé Fils unigue, parce qu’il est I'unique Fils
de Dieu par nature : et Notre-Seigneur, parce qu’il est notre maitre
en fant que Dieu et en tant qu’homme.

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le second article du Symbole ?

R.Le second article du Symbole doit nous inspirer une soumission
filiale envers Notre-Seigneur.

Priére et résolution, page 277,

XiXe LECON.

URION DE NOTRE ESPRIT AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE KOUVEL ADAM, PAR LA
FOl. — TROISIEME, QUATRIEME ET CINQUIEME ARTICLE DU SYMBOLE.

0. Quel est le troisiéme article du Symbole?

R, Voici le troisi¢me article du Symbole : Qui a été congu du Saint~
Esprit, est né de la Vierge Marie. Cet article nous apprend trois vé-
rités.

Q. Quelle est la premidre ?

R. La premicre est que Jésus-Christ, Fils unique de Dieu de toute
éternité, s'est fait homme dans le temps, c’est-a-dire qu'il a pris un
corps et une 4me semblables aux notres.

Q. Qui forma le corps et 'ame de Notre-Seigneur ?

R. C'est le Saint-Esprit qui forma le corps et 1'Ame de Notre-Sei-
gneur, auxquels vint s’unir la seconde personne de la sainte Trinité.

0. Quelle est 1a seconde vérité ?

R. La seconde vérité est que Notre-Seigneur, en se faisant
homme, n’a pas cessé d’étre Dieu, mais qu'il est Dieu et homme
tout ensemble.

Q. Que suit-il de 14 ?

R. 11 suit de 14 : 1° qu'il y a deux natures en Notre-Seignenr : la



624 CATECHISME

nature divine et la nature humaine ; 2° deux volontés : la volonté
divine et la volont§ humaine ; 3° une seule personne, la personne
du Verbe.

Q. Quelle est 1a troisi¢me vérité ?

R, La troisi®me vérité est que le Fils de Dieu a pris un corps et
une Ame dans le sein de la bienheureuse vierge Marie, qui est
vraiment mére de Dieu et toujours Vierge.

Q. Quel sentiment doit mous inspirer le troisitme article du
Symbole ?

R, Le troisiéme article du Symbole doit nous inspirer une grande
conflance envers la sainte Vierge.

Q. Quel est le quatridme article du Symbole ?

R, Voici le quatriéme article du Symbole : Qui a souffert sous
Ponce-Pilate, a été crucifié, est mort, a été enseveli. Les ApoOtres nous
parlent des souffrances de Notre-Seigneur aussitdt aprds avoir parlé
de sa naissance, pour nous apprendre que Notre-Seigneur est né
pour souffrir, et qu’il a toujours souffert.

Q. Comment Notre-Seigneur a-t-il souffert?
R. Notre-Seigneur a souffert librement et par amour ; il a souf-
fert toules sortes de douleurs dans son corps et dans son dme.

Q. A-t-il souffert en tant que Dieu?

R. 11 n’a pas souffert en tant que Dieu, parce que Dieu, étant
infiniment parfait, ne peut pas souffrir ; mais la divinité de Notre-
Seigneur communiquait un prix infini aux souffrances de son
humanité,

Q. Pour qui et pourquoi Notre-Seigneur a-t-il souffert?

R. Notre-Seigneur a souffert pour tous les hommes, et il a souf-
fert pour réparer la gloire de son Pére, expier le péché et nous
servir de modéle.

Q. Pourquoi les Apdtres ont-ils dit qu'il a souffert sous Ponce-
Pilate ?

R, Les Apotres ont dit qu'il a souflert sous Ponce-Pilate pour
deux raisons : la premiére, pour marquer le temps de sa passior
et pour prouver leur sincérité, S'ils en avaient imposé, tout le
monde aurait pu les convaincre d’imposture. Il aurait suffi pour



DE PERSEVERANCE. 625

cela de montrer que Ponce-Pilate, gouverneur de la Judée, n’avait
fait mourir aucun homme nommé Jésus de Nazareth.,

Q. Quelle est la seconde?

R. La seconde, c'est pour donner au monde entjer la certitude de
la mort du Sauveur, en lui indiquant le moyen d’en avoir des
preuves ; car Pilate avait envoyé & I'empereur Tibére la relation de
la vie et de la mort de Notre-Seigneur, et cette relation était con-
servée dans les archives de I'empire.

0. Comment le savons-nous ?

R, Nous le savons par le témoignage de Tacite, historien paien ;
de saint Justin, martyr; de Tertullien, d’Eustbe et d’autres au-
teurs.

(). Pourquoi Notre-Seigneur voulut-il étre crucifié et enseveli?

R. Notre-Seigneur voulut étre crucifié, parce que le supplice de
1a croix était le plus cruel et le plus ignominjeux ; et enseveli,
pour montrer qu’il était véritablement mort.

Q. Qu’est-ce & dire ?

R. C'est-d-dire que son Ame fut véritablement séparéede son
corps, mais la divinité ne fut jamais séparée de son corps ni de son
ame.

0. Quel sentiment doit nous inspirer le quatritme article du
Symbole?

R. Le quatritme article du Symbole doit nous inspirer une
grande douleur de nos péchés et une grande estime pour notre
4me.

Q. Quel est le cinquiéme article du Symbole ?

R. Voici le cinquidme article du Symbole : Est descendu auz en-
fers, le troisiéme four il est ressuscité des morts. Notre-Seigneur, étant
mort pour tous les hommes, voulut faire sentir tous les effets de sa
rédemption ; c’est pourquoi il descendit aux enfers,

0. Qu'entend-on par les enfers ?

R. On entend par les enfers : 1¢ cette prison noire et obscure on
les &mes des réprouvés sont tourmentées jour et nuit avec les dé-
mons par un feu qui ne s'éteint Jamais; 2° le purgatoire; 3° les
limbes, c'est-d-dire le lLieu o les Ames des Justes aitendaient la
venue du Messie.

nt, 40



626 CATECHISME

Q. Dans quel lieu descendit Notre-Seigneur ?

R. Notre-Seigneur descendit dans les limbes, ol il annonga aux
fmes des Justes l'accomplissement des mystéres de la Rédemption
et leur prochaine enfrée dans le Ciel.

Q. Se montra-t-il ailleurs ?
R. 1] se montra aussi en enfer comme vainqueur et comme juge,
et au purgatoire comme consolateur.

Q. Que remarquez-vous sur la résurrection de Notre-Seigneur ?

R. Je remargue sur la résurrection de Notre-Seigneur qu'elle
differe de la résurrection des autres morts : 1° en ce que Notre-
Seigneur ressuscita lui-méme, par sa propre vertu; 2° en ce qu'une
fois ressuscité, il ne fut plus sujet & la mort; 3° en ce qu'il est la
cause et le principe dela résurrection de tous les hommes.

Priére et récolution, page 307.

XXe LECON.

DE NOTHE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, FAR LA FOI. ~
PURGATOIRE.

Q. Qu’est-ce que le purgatoire ?

R, Le purgatoire est le lieu ou I'état dans lequel les Ames justes,
sorties de ce monde sansg avoir satisfait entidrement & la justice
divine pour leurs péchés, achévent de se purifier avant d'étre admi-
ses dans le ciel.

Q. Que devons-nous croire touchant le purgatoire ?

R. Nous devons croire, touchant le purgatoire : i° qu'il yenaun:
2° que les Ames y souffrent; 3° que le saint sacrifice de la messe, les
pridres et les bonnes ceuvres des vivants peuvent les soulager,

(. Quelles preuves avez-vous de l'existence du purgatoire?

R. Nous avons plusieurs preuves de 1'existence du purgatoire. La
premiére est tirée de I'Ancien Testament, ot il est écrit que Judas
Machabée envoya une somme d'argent & Jérusalem, dans Vintention
de faire prier pour les soldats qui étaient morts sur le champ de



DE PERSEVERANCE. 621

bataille, afin qu'ils fussent délivrés de leurs péchés, car, ajoute
Y'Ecriture sainte, ¢'est un salutaire pensée de prier pour les moris.

Q. Quelle est 1a seconde preuve du purgatoire ?

A. La seconde preuve du purgatoire est tirée du Nouveau Testar
ment, ol Notre-Seigneur dit que le blasphéme contre le Saini-Esprit ne
sera remis ni dans ce monde ni dans Pautre. 11 ya donc des péchés qui
sont remis dans 'autre monde, en un lieu qui n’est ni le ciel ni
Tenfer, et que nous appelons purgatoire.

Q. Quel est 1a troisiéme ?

R. La troisi¢me preuve du purgatoire, c'est 1a tradition de I'Eglise
catholique, qui, depuis les ApOtres, n'a pas cessé de prier et d’offrir
le saint sacrifice pour ses enfants décédés.

Q. Quelle est 1a quatriéme ?

R. La quatritme preuve du purgatoire, c’est la tradition des
sectes séparées de 'Eglise, dos les premiers siécles, et qui conservent
encore 'usage de prier pour les moris. Elles ne Y'ont pas emprunté
de Y'Eglise aprés leur séparation, elles le tiennent donc des Apotres
et de Notre-Seigneur.

Q. Quelle estla cinquitme?

R. La cinqui¢me preuve du purgatoire, ¢'est la tradition méme
des paiens, qui offraient des sacrifices pour les morts ; cet usage se
retrouve méme chez les sauvages,

Q. Quels motifs avons-nous de prier pour les morts?

R. Nous avons quatre principaux motifs de prier pour les morts :
1¢ 1a gloire de Dieu, & qui nous procurons des adorateurs parfaits en
faisant entrer daps le ciel les 4mes du purgatoire ; 2° la charité ; les
trépassés sont nos fréres en Jésus-Christ, nos parents et nos amis
selon la chair; 3° 1a justice : il en est qui souffrent peut-8tre 4 cause
de nous; 4° notre intérét personmel : ces Ames délivrées par nos
prié¢res intercéderont pour nous auprés de Djeu, et nous aideron;
un jour i sortir nous-mémes du purgatoire.

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le cinquiéme article du
Symbole ?

R. Le cinquidme article du Symbole doit nous inspirer une
grande reconnaissance envers Notre-Seigneur.

Puiiére et 1ésolution, page 323.



628 CATEGHISME

XXI* LEGON.

DE NOTRE UNICN AVEC NOTRE-SBiGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI =~
SIXIEME Er SEPTIEME ARTICLE DU SYMBOLE.

Q. Quel est le sixitme article du Symbole?
R. Voici le sixi®me article du Symhole : Est monté aux cieuc, est
assis & la droite du Pére tout-puissant.

Q. Que nous enseigne-t-il ?

R. 11 nous enseigne que Notre-Seigneur est monté au ciel, en tant
quhomme, en corps et en 4me, par sa propre vertu; en tant que
Dieu, il y était déja, puisqu'il n’avait jamais cessé d'y étre.

Q. Que veut-on dire en disant que Dieu est descendu sur la
terre ?

R, En disant que Dieu est descendu sur la terre, on veut dire qu’il
s'est abaissé jusqu'd s'unir 4 la nature bumaine, mais on ne veut pas
dire qu'il e quitté le ciel, puisque Dien est partout,

Q. Ol est maintenant Notre-Seigneur?
R. En tant que Dieu, Notre-Seigneur est partout, et, en tant
qu'homme, il est au ciel et dans toutes les hosties consacrées.

Q. Pourquoi est-il monté au ciel ?

R. 11 est monté au ciel ; 4° afin d’en prendre possession ; 2° afin
de nous en ouvrir l'entrée ; 3° afin d’intercéder pour nous ; 4° afin
d’exciter en nous le désir d'y aller; 5° parce que son corps, devenu
immortel et glorieux, demandait un autre séjour que cette terre
de misdre et d'exil.

Q. Que signifient ces paroles : Il es¢ assis ?

R. Ces paroles : Il est assis, signifient que Notre-Seigneur est dans
le ciel comme dans le lieu de son repos, et qu'il jouit, en tant
qu'homme, d’une gloire éternelle.

Q. Et ces paroles : A la droite du Pére tout-puissant ?

R. Ces paroles: A la droite du Pére tout-puissant, signifient que
Notre-Seigneur jouit, en fant que Dien, d’une puissance égale i
celle du Pére et du Saint-Esprit, et, en tant qu’homme, d'une puis-
sance qui I'éléve au-dessus de tout ce qui n’est pas Dieu.



DE PERSEVERANCE. 629

Q. Quel sentiment doit nous fuspirer le sixitme article du Sym-
bole?

R, Le sixi®me article du Symbole doit nous inspirer un grand
désir du ciel.

0. Quel est 1o septitme article du Symbole?

R. Voici le septidme article du Symbole : D'o il viendra juger les
vivanls et les morts. Ces paroles signifient qu*a la fin du monde,
Notre-Seigneur descendra du ciel sur la ferre pour juger les
bommes.

Q. Comment viendra-t-il ?
AR. 11 viendra, accompagné des Anges et des Sainfs, avec une
grande puissance et une grande majesté.

Q. Combien y a-t-il de jugements?

R, 11 y a deux jugements : le jugement particulier, qui a lien
aussitot aprés la mort de chacun de nous; le jugement général, qui
aura lieu & la fin du monde, en présence de toutes les nations as-
semblées.

0. Sur quoi serons-nous jugés?
R. Nous serons jugés sur tout le bien et sur tout le mal que nous
aurons fait, par pensées, par paroles, par actions et par omissions.

Q. Pourquoi le jugement particulier aura-t-il licu?
R. Le jugement particulier aura lieu, afin de rendre & chacun
selon ses ceuvres.

Q. Et le jugement général ?

R. Le jugement général aura lieu, pour justifier la providence,
glorifier Notre-Seigneur, honorer les justes et confondre les mé-
~hants.

Q. Qu'entendez-vous par : Les vivanis el les morts?

R. Par les vivants et les morts, on entend d’abord tous les hommes;
ensuite, par les vivants, tous ceux qui seront sortis de ce monde
dans la grice de Dieu; et, par les moris, tous ceux qui auront ex-
piré dans le péché mortel.

Q. Ou iront-ils aprés le jugement ?
R. Aprés le jugement les bons iront dans le ciel pour y jouir d'un



630 CATECHISME

bonheur éternel, et les méchants iront dans I'enfer pour y braler
éternellement avec les démons.

Q. Quels sont les principaux tourments des réprouvés ?

R. Les principaux tourments des réprouvés seront la peine du
dam et la peine du sens. La peine du dam est le regret d’avoir
perdu Dieu; c’est la plus grande peine que puisse éprouver une
créature raisonnable.

Q. Le Sauveur a-t-il parlé de cette peine?

R. Le Sauveur a parlé de cette peine quand il dit dans I'Evan-
gile : Leur ver ne mourra point : ce ver, c’est la conscience, et la cons-
cience du réprouvé, ce sont ses souvenirs. 1ls se résument en quatre
mots, qu'il aura sans cesse présents & I'esprit: J'ai perdu Dieu; jo
I'ai perdu par ma faute; je I'ai perdu pour une bagatelle; je I'a
perdu sans ressource.

Q. Quelle est la seconde peine des réprouvés?

R. La seconde peine des réprouvés, c’est la peine du sens, ou la
douleur occasionnée par un feu qui briilera le corps sans le consu-
mer, et qui ne s’éleindra jamais.

Q. Le Sauveur I'a~t-il indiquée?

R. Le Sauveur l'indique clairement quand il dit : Allez, maudits,
au feu éternel ; ce feu ne s’ éteindra jamais. Ces deux peines sont de toute
justice, parce qu’elles répondent & deux désordres renfermés dans
le péché : le mépris de Dieu et I'amour déréglé des créatures.
L’existence d’un enfer éternel a été crue chez tous les peuples ; mais
les passions avaient obscurci cette croyance; c’est pourquoi Notre-
Seigneur I'a proclamée et confirmée de nouveau.

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le septidme article du Sym-
bole ?

R. Le septiéme article du Symbole doit nous inspirer une jgrande
crainte des jugements de Dieu.

Priére et résolution, page 3534



DE PERSEVERANGE. 831

XXII* LEGON.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FIO. —
HUITIEME ARTICLE DU SYMBOLE,

Q. Quel est le huitidme article du Symbole?

R, Voici le huitiéme article du Symbole : Je erois au Saint-Esprit.
11 nous apprend que la troisidme personne de la sainte Trinité s’ap-
pelle le Saint-Esprit; qu’il procéde du Pére et du Fils; qu'il est Dieu
comme le Pre et le Fils, et que nous devons croire en lui comme
nous croyons au Pére et au Fils.

Q. Pourquoi I'appelle-t-on Saint-Esprit ?

R. On Iappelle Saint-Esprit, parce qu'il est la sainteté méme et
le principe de notre sanctification ; parce qu’il est 'amour essentiel
du Pére et du Fils, et que toutes les graces et tous les dons que Dieu
nous accorde sont un effet de son amour.

Q. Qu'est-ce & dire que le Saint-Esprit nous sanctifie ?

AR. Le Saint-Esprit nous sanctifie, c’est-3-dire qu’il nous rend jus-
tes et agréables & Dieu, en nous donnant la grice et en se donnant
lui-méme 4 nous avec tous ses dons.

Q. Qu'entendez-vous par les dons du Saint-Esprit ?

R.On entend par les dons du Saint-Esprit certaines qualités sur~
naturelles qu’il communique & nos Ames pour nous aider i faire
notre salut.

Q. Combien y a-t-il de dons du Saint-Esprit?

R, 11 y a sept dons du Saint-Esprit, qui sont ainsi marqués par le
prophéte Isaie : le don de sagesse, qui nous fait gotdter Dieu et les
choses de Dieu; le don d’entendement, qui nous fait croire et com-
prendre les vérités de la Religion, autant qu'un esprit borné en est
capable ; le don de conseil, qui nous fait prendre, en toutes choses,
le meilleur parti pour notre salut; le don de force, qui nous rend
capables de faire et de souffrir avec courage tout ce que Dieu veut.

Q. Continuez la méme réponse.
R. Le don de science, qui nous fait discerner le bien du mal et
nous donne une grande idée de Dieu et de notre ame ; le don de



632 CATECHISME

piéle, qui nous porte i rendre 4 Dieu un culte filial; le don de crainte
de Dieu, qui imprime 4 notre 4me un grand respect pour Dieu.

0. A quoi zont opposés les sept dons du Saint-Esprit?
R. Les sept dons du Saint-Esprit sont opposés aux sept péchés ca~-
pitaux.

Q. Que produisent-ils dans les 4mes fidéles?
R. s produisent dans les 4mes fideles, les huit béatitudes mar-
quées dans I'Evangile,

Q. Que procurent les huit béatitudes?
R. Les huit béatitudes procurent les douze fruits du Saint-Esprit,
qui nous préparent au fruit de la vie éternelle.

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le huitidme article du Sym-
bole ?

R, Le huitidme article du Symbole doit nous inspirer une grande
reconnaissance envers le Saint-Esprit.

Priére et résolution, page 316,

XXIlle LECON,

DE NOTBRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOl. —
NEUVIEME ARTICLE DU SYMBOLE. — L’EGLISE.

Q. Quel est le neuvidme article du Symbole ?

R. Voici le neuviéme article du Symbole : Je crois I Eglise catho-
Yique, la communion des Saints, Les ApOtres ont placé cet article aprés
avoir parlé du Saint-Esprit, parce que I'Eglise estle grand moyen
de notre sanctification et la marque toujours subsistante de I'im-
mense charité de Dieu pour nous,

Q. Pourquoi dites-vous : Je cruis I' Eglise, et non pas les Eglises?

R. Nous disons : Je crois  Eglise et non pas les Eglises parce qu'il
n’y a qu'une seule véritable Eglise, et nous confessons qu'elle vient
deDieu,qu’elle est sainte et immortelle.

Q. Qu'est-ce que VEglisel



DE PERSEVERANCE. 633

R. L'Eglise est I'assemblée de tous les Fideles, gouvernée par
notre saint-pére le Pape.

Q. Qu'entendez-vous par les Fidéles?

R. On entend par les Fideles cenx qui sont baptisés, qui ontla
foi et qui reconnaissent I'autorité des pasteurs légitimes, particu-
lidrement de notre saint-pére le Pape.

Q. Nommez ceux qui ne sont pas membres de I'Eglise.
R, Les infideles, les hérétiques, les schismatiques, les excommu-
niés, les apostats, ne sont pas membres de I'Eglise.

Q. Pourquoi cela ?

R. Les infideles ne sont pas membres de I'Eglise, parce qu’ils ne
sont pas baptisés ; les hérétiques, parce qu'ils n’ont pas la foi; les
schismatiques, parce qu’ils ne reconnaissent pas I'autorité du sou-
verain Pontife ; les excommuniés, parce qu'ils se sont fait exclure
de I'Eglise, et les apostats, parce qu'ils Pont quittée pour embrasser
une secte étrangére,

Q. Les pécheurs sont-ils membres de I'Eglise ?

R. Les pécheurs sont membres de I'Eglise : car Notre-Seigneur a
comparé I'Eglise & une aire ou la paille est mélée avec le bon grain ;
mais les pécheurs sont des membres morts,

0. Quel est le chef de I'Eglise ?

R. Le chef invisible de I'Eglise, c’est Notre-Seigneur Jésus-
Christ ; et le chef visible, c’est notre saint-pére le Pape, successeur
de saint Pierre, & qui Notre-Seigneur a dit : Tu es Pierre, et sur cetie
pierre je batirai mon Eglise ; pais mes agneauz, pais mes brebis.

Q. Quel pouvoir Notre-Seigneur a-t-il donné & saint Pierre eta
ges successeurs ?

R. Notre-Seigneur a donné A saint Pierre et ses successeurs le
plein pouvoir d’enseigner et de gouverner I'Kglise.

Q. Quels sont ceux que le Saint-Esprit a établis pour gouverner
IEglise sous I'autorité de notre saint-pére le Pape ?

R. Ceux que Notre-Seigneur a établis pour gouverner I'Eglise

sous l'autorité de notre saint-pére le Pape sont les évéques, succes-
seurs des Apotres.

Q. De combien de manjéres peut-on appartenir i I'Eglise?



634 CATECHISME

R. On peut apparienir 4 V'Eglise de deux maniéres : quant a I'ime,
par la foi, I'espérance et la charité; et, quant au corps, par la pro-
fession extérieure de la foi.

Q. Que signifient ces paroles : hors I'Eglise point de salut?

R. Ces paroles : hors I'Eglise point de salut, signifient qu’il n’y a

point de salut pour celui qui, connaissant la vraie Eglise, refuse d’y
enfrer,ou qui la quitte pour embrasser une secte étrangére,

Priére et résolution, page 33,

XXIve LECON.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI, —
NEUVIEME ARTICLE DU SYMBOLE,

0. La véritable Eglise doit-elle étre visible?

R. La véritable Eglise doit étre visible, parce que Dieu veut que
tousles hommes parviennent au salut, et qu’ils ne peuventy arriver
que par I'Eglise.

Q. La véritable Eglise doit-elle étre infaillible ?

R. La véritable Eglise doit étre infaillible, c’est-a-dire qu’elle ne
peut ni se trormper ni nous tromper, parce qu'elle est chargée de
nous enseigner les vérités que nous devons croire sans hésiter sous
peine de damnation éternelle.

Q. Quelles sont les marques de la véritable Eglise ?
R. La véritable Eglise est une, sainte, catholique, apostolique.

0. Comment I'Eglise est-elle une ?
R. L’Eglise est une, parce qu'elle a un seul chef, une seule foi,
une seule loi, et toujours les mémes sacrements.

0. Comment I'Eglise est-elle sainte?

R.L'Eglise est sainte, parce que Jésus-Christ, son chef, est saint;
parce que sa doctrine est sainte; parce qu'elle produit de vrais
saints, dont Dieu montre la saintet§ par des miracles.

0. Comment I'Eglise est-elle catholique ?
R. L’Eglise est catholique parce qu’elle enseigne tuotes les véri-



DE PERSEVERANCE, 635

tés que Dieu a révélées, sans en retrancher une seule, et qu'elle
embrasse tous les temps et tous les lieux.

0. Comment I'Eglise est-elle apostolique ?

R. L’Eglise est apostolique, parce qu’elle remonte, sans interrup-
tion, jusqu'aux Apotres qui I'ont fondée.

Q. Quelle est 1a véritable Eglise ?

R. La véritable Eglise, c’est I'Eglise romaine, qu'on appelle ainsi
parce que notre saint-pére le Pape,quien est le chef visible, succéde
A saint Pierre, vicaire de Jésus-Christ et premier évéque de Rome.

0. Quels avantages nous procure 1'Eglise?

R. L’Eglise nous procure quatre grands avantages : la commu-
nion des Saints, la rémission des péchés, la résurrection de la chair
et la vie éternelle.

0. Qu’est-ce que la communion des Saints ?

R. La communion des Saints, c’est I'union qui existe entre tous
les membres de I'Eglise qui sont au ciel, dans le purgatoire et sur
la terre.

Q. Comment les membres de I'Eglise sont-ils unis entre eux?

R. Les membres de I'Eglise sont unis entre eux, comme les
membres d’'un méme corps dont Jésus-Christ est 1o chef : cette
union met en commun tfous les biens spirituels des membres de
I'Eglise.

Q. Quels sont ces biens ?

R. Ces biens sont les priéres, les jeines et les autres bonnes ceu-
vres pratiquées par les membres de I'Eglise et les graces qu’ils
recoivent.

Q. Pourquoi appelez-vous I'union de tous les membres de I'Eglise
la communion des Sainfs?

R. On appelle 'union de tous les membres de I'Eglise, la com-
munion des Saints, parce que tous les fid¢les sont obligés 4 la sain-
teté et qu’elle aide A nous sanctifier.

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le neuviéme article du
symbole?

AR. Le neuvidme article du symbole doit nous inspirer un tendre
amour pour 1'Eglise.

Priére et résolution, page 426,



636 CATECHISME

XXVe LECON.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FO1, —
DIXIEME ARTICLE DU SYMBOLE.

0. Quel est le dixidme article du Symbole ?
R. Voici le dixitme article du Symbole : Je crois la rémission des
péchés,

Q. Qu'entendez-vous par ces paroles ?

R. On entend par ces paroles que dans I'Eglise catholique se
trouve le pardon des péchés, et que le pouvoir de remettre les pé-
chés a 6té donné & I'Lglise par Notre-Seigneur Jésus-Christ.

Q. Quand Notre-Seigneur lui a-t-il donné ce pouvoir?

R. Notre-Seigneur lui a donné ce pouvoir quand il lui a dit dans
la personne des ApOtres : Les péchés seront remis @ ceur @ qui vous
les remettrez ; ils seront relenus & ceux & qusé vous les retiendrez.

Q. Pour combien de temps lui a-t-il donné ce pouvoir ?

R. N lui a donné ce pouvoir pour toujours, parce qu'il est né-
cessaire, puisque les hommes naltront toujours avec le péché origi-
nel et commettront toujours des péchés actuels,

Q. A quels péchés s’étend-il ?
R. Il s’étend A tous les péchés sans exception, quels qu'en soient
le nombre et I'énormité.

Q. Par qui s'exerce le pouvoir de remettre les péchés ?

R. Le pouvoir de remeitre les péchés s’exerce uniquement par
les évéques, successeurs des Apotres, et par les prétres associés a
leur minijstére.

Q. Comment s'exerce ce pouvoir 7
R. Ce pouvoir s'exerce par I'administration des Sacrements, sur-
tout par le Baptéme et la Pénitence.

0. Que doivent faire les Fidéles pour profiter de ce pouvoir?

R. Pour profiter de ce pouvoir, les Fideles doivent : 1° avoir soin
d’offri r promptement leurs enfants au baptéme, qui efface le péché
originel; 2° recevoir eux-mémes, dignement et sans délai, le sacre-
ment de Pénitence, ¢'ils sont coupables de péché mortel.



DE PERSEVERANCE. 6317

Q. S'ils ne sont coupahles que de péchés véniels, que doivent-ils
faire ?

R, S'ils ne sont coupables que de péchés véniels, ils doivent re-
courir aux moyens d'en obtenir le pardon; ces moyens sont au
nombre de trois : les Sacrements, les Sacramentaux et les bonnes
cuvres ordinaires.

0. Comment les Sacrements remettent-ils les péchés véniels ?

R. Les Sacrements remettent les péchés véniels par leur propre
vertu, soit en communiquant A I'dme la premitre ou la seconde
grice, soit en lui faisant produire des actes de charité plus par-
faits,

Q. Comment les Sacramentaux remettent-ils les péchés véniels?

R. Les Sacramentaux remettent les péchés véniels, partie par
leur propre vertu, partie par les dispositions de celui qui en fait
usage.

Q. Combien y a-t-il de Sacramentaux?

R.1l yen a sept : le Pater, I'Eau bénite, le Pain bénit, le Confi-
teor, 'Aumone, la Bénédiction de I'’évéque et celle du prétre sur-
tout 4 la messe.

Q. Comment les bonnes ceuvres ordinaires remettent-elles les
péchés véniels?

R. Les bonnes ceuvres ordinaires remettent les péchés véniels
seulement par les bounes dispositions de celui qui les fait, et en
tant qu’elles sont des actes d’amour de Dieu.

Q. Pourquoi dites-vous que la rémission des péchés est un avan-
tage de I'liglise ?

R.Larémission des péchés est un des avantages de I'Eglise, parce
que le péché est le plus grand de fous les maux, et que c’est dans
I’Eglise seule que nous en trouvons le pardon.

Priére et résolution, page &4,



638 CATECRISME

XXVI* LECON.

DF NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI. w=
ONZIEME ARTICLE DU SYMBOLE.

Q. Quel est le onzitme article du Symbole ?
R. Voici le onzidme article du Symbole : Je crois la résurrection
de la chair,

Q. Que nous enseigne-t-il ?
R, 11 nous enseigne qu'a la fin du monde notre corps et notre
&me se réuniront pour ne plus se séparer.

Q. Dieu peut-il nous ressusciter?

R. Dieu peut nous ressusciter, puisqu'il peut tout. Il a bien pu
nous donner la vie quand nous ne I'avions pas; il ne lui sera pas
plus difficile de nous la rendre quand nous ne 'aurons plus.

Q. Dieu veut-il nous ressusciter ?

R. Dieu veut nous ressusciter, puisqu'il I'a promis et que sa jus-
tice le demande. L’homme doit étre jugé, puni ou récompensé sui-
vani ses ceuvres ; mais 1'homme, ce n’est ni 1'’dme séparée du corps,
ni le corps séparé de I'dme, c'est la réunion de I'un et de I'autre.
Ainsi notre corps et notre 4me doivent se réunir afin de partager
les récompenses et les chitiments qu'ils auront mérités par leurs
bonnes ceuvres ou par leurs péchés,

Q. Pourquoi dites-vous la résurrection de la chair?
R. On dit la résurrection de lachair, parce que c'est le corps et non
pas I'ame qui ressuscite,

Q. Quand se fera la résurrection?
R. La résurrection se fera immédiatement avant le jugement gé-
néral.

Q. Tous les hommes ressusciteront-ils ?
R, Tous les hommes ressusciteront sans en excepter un seul, les
uns pour la gloire, les autres pour I'ignominie.

. Comment la résurrection de la chair est-elle un avantage de
I'Eglise ?
R, La résurrection de la chair est un avantage de I’Eglise, parce



DE PERSEVERANCE. 639

que les vrais Fideles ressusciteront seuls pour vivre éternellement
avec Dieu,
Q. Quels sont les vrais Fidéles?

.R. Les vrais Fidéles sont ceux qui sont morts aprés avoir re¢u de
YEglise la rémission de leurs péchés.

Q. Pourquoi les méchants ressusciteront-ils ?
R. Les méchants ressusciteront pour étre éternellement malheu-
reux avec les démons.

0. Quelles seront les qualités des corps ressuscités ?
R, Tous les corps ressuscités seront immortels, cette qualité sera
commune aux bons et aux méchants.

Q. Quelles seront les qualités des corps des Saints ?

R, Les corps des Saints auront quatre qualités principales : 'tm-
passibilité, qui les empéchera d'étre sujets aux incommodités et aux
souffrances ; la clarté, qui les rendra aussi brillants que le soleil :
cette clarlé sera plus ou moins vive, selon le mérite du bienheu-
reux ; Lagslité, qui délivrera le corps du poids qui I'accable, et qui
permettra 4 1'ame de le transporter partout oi elle voudra, avec au-
tant de facilité que de vitesse ; enfin la subtilité, qui rendra ce corps
entiérement soumis 4 I'ame.

0. Quel sentiment doit nous inspirer le onziéme article du Sym-
bole?

R. Le onzitme article du Symbole doit nous inspirer une grande
crainte du péché mortel.

Priére et résolution, page 460,

—— e A

XXVIl* LECON.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI, —
DOUZIEME ARTICLE DU SYMROLE.

(. Quel est le douziéme arlicle du Symbole ?
R. Voici le douziéme article du Symbole : Je crois la vie éernelle.



640 CATECHISME

Q. Qu’est-ce que la vie éternelle?

R. La vie éternelle ou le paradis, c’estle booheur sans mélange
d’aucun mal.

Q. Qu'est-ce qui fera le bonheur des Saints ?

R, C'est Diev qui fera le bonheur des Saints en se communiquant
4 eux avec tous les biens dont il est la source infinie,

Q. Quels seront les biens du corps?

R. Les biens du corps seront la satisfaction de tous ses désirs 16-
gitimes, avec l'immortalité, I'impassibilité, 'agilité, 1a subtilité et la
clarté.

0. En quoi consistera le bonheur de I'dme ?

R. Le bonheur de I'dme consistera & voir Dieu face A face, ce sera
la récompense de la foi; A le posséder, ce sera la récompense de
I'espérance ; & I'aimer etd en étre aimé pendant toute I'éternité, ce
sera la récompense de la charité.

Q. En quoi consistera-t-il encore ?

R. 11 consistera encore & voir et 3 aimer la glorieuse humanité de
Notre-Seigneur, la sainte Vierge, les Anges, tousles Saints, et 2 en
é(re aimé.

Q. Que produira cette charité mutuelle?

R. Cette charité mutuelle augmentera le bonheur de tout ce que
T'dme aimera, etle bonheur de fout ce qu'elle aimera augmentera
le sien.

Q. Y sura-t-il des Saints qui joniront d’une gloire particulidre ?

f. Oui, il y aura des Saints qui jouiront d’une gloire particulitre
qu’on appelle aurdole; ce sont les vierges, les martyrs et les docteurs.

Q. Pourquoi les Apotres ont-ils placé la vie éternelle au dernier
article du Symbole?

R. Les Apotres ont placé la vie éternelle au dernier article du
Symbole pour nous apprendre : 1° que le ciel est le but de toute la
doctrine de Notre-Seigneur et de toutes les cuvres de Dieu:la
création, la rédemption, la sanctification ; 2° qu'il est notre fin der-
nidre et qu'il doit étre 1'objet de tous nos désirs.

Q. Que signifie 1e mot Ainst soit-il ?

R. Le mot Ainsi soit-il signifie : je crois tout ce qui est enseigué
dans ce Symbole,



DE PERSEVERANCE. 641

Q. Est-ce assez de croire intérieurement pour étre sauvé?

R. Ce n’est pas assez de croire intérieurement pour étre sauvé; il
faut encore, dans plusieurs circonstances, faire une profession exté-
rieure de la foi.

Q. Quel sentiment doit nous inspirer le douzitéme article du
Symbole ?

R. Le douziéme article du Symbole doit nous inspirer un grand
courage pour travailler & notre salut.

Priére et résolution, page 473,

XXVIIle LECON.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAN, PAR L'ESPERANCE.
— ESPERANCE ET GRACE,

Q. Suffit-il de croire pour étre sauvé ?

R, 11 ne suffit pas de croire pour é&tre sauvé, parce que la foi n'est
que le premier moyen de nous unir 4 Notre-Seigneur; le second,
c’est d’espérer.

Q. Qu’'est-ce que I'espérance 7

R. L’espérance est un don de Dieu et une vertu surnaturelle par
laquelle nous attendons avec confiance, en vertu des mérites de No-
tre-Seigneur Jésus-Christ, tous les biens que Dieu nous a promis.

Q. Est-il nécessaire d’espérer?
R. 11 est nécessaire d’espérer, car Dieu nous le commande, sous
peine de damnation éternelle.

Q. En qui devons-nous espérer ?

R. Nous devons espérer en Dieu seul, parce qu'il est la source de
tous les biens.

Q. Comment devons-nous espérer?

R. Nous devons espérer fermement et sans hésiter, parce que
Dieu est tout-puissant, bon et fiddle dans ses promesses et que les
meérites de Notre-Seigneur sont infinis.

Q. Quels sont les péchés opposés & I'espérance?

R. Les péchés opposés A I'espérance sont la présomption et le dé-
1 8 4



612 CATECHISME

sespoir, On péche par présomption lorsqu’on se flatte d’arriver au
ciel sans prendre les moyens nécessaires : par exemple, sans obser-
ver fidelement les commandements de Dieu et de I'Eglise.

0. Quel est le second péché opposé & 1'espérance?

R. Le second péché opposé 4 'espérance, c’est le désespoir. On
p‘che par désespoir lorsqu’on regarde ses fautes comme trop grandes
pour en obtenir le pardon, ses passions comme trop fortes pour les
réprimer ; enfin, lorsqu’on se laisse aller 4 une trop grande inquié-
tude pour les choses nécessaires 4 la vie.

Q. Que devons-nous espérer ?

R. Nous devons espérer tout ce que Dieu nous a promis, sa grice
en ce monde et sa gloire dans 'autre, ¢’est-d-dire le bonheur de le
posséder pandant I'éternité, et tous les moyens d'y parvenir,

Q. Qu'est-ce que la grace?

R. La grice est un secours surnaturel que Dieu nous donne gra-
tuitement en vue des mérites de Notre-Seigneur Jésus-Christ pour
faire notre salut.

Q. Pouvons-nous faire notre salut sans la grice?

R. Sans la grice nous ne pouvons faire notre salut ni avoir la foi,
T'espérance, la charité, ni méme une seule bonne pensée méritoire
pour le ciel.

Q. La grice nous sauve-t-elle toute seule?

R. La grice ne nous sauve pas {oute seule, il faut que nous en
profitions en agissant d’aprés ses inspirations.

Q. La grace détruit-elle notre liberté?

R. Lagrice ne détruit pas notre liberté, elle la perfectionne en la
fortifiant et Ja rendant capable de faire le bien et d’éviter le mal.

Q. Qu'estce que la grice sanctifiante ou habituelle ?

R. La grice sanctifiante ou habituelle est un principe divin qui
nous fait enfants de Dieu et héritiers du ciel.

Q. Qu'est-ce que la grice actuelle?
R. La grace actuelle est un secours passager que Dieu nous donne
pour faire quelque bien ou éviter quelque mal.

Q. Pouvons-nous avoir la grice de nous-mémes?
R. Nous ne pouvons pas avoir la grice de nous-mémes; mais



DE PERSEVERANCE. 643

nous pouvons toujours I'obtenir de Dieu, surtout par la pri¢re et par
les Sacrements.

Priére et résolution, page 496,

XXIXe LECON

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR L'EspE-
DANCE, —= PREMIER MOYEN D'OBTENIR LA GRACE, LA PRIKRE.

Q. Qu’est-ce que la pritre?
R. La pri¢re est une élévation de 1’dme 4 Dieu pour lui rendre
nos hommages et lui exposer nos besoins.

Q. Pourquoi est-il nécessaire de prier?

R. 11 est nécessaire de prier parce que nous sommes obligés de
rendre 4 Dieu nos hommages, et que Notre-Seigneur et I'Eglise nous
commandent de prier.

Q. Quand faut-il prier?

R. Sous peine de péché, il faut prier de temps en temps et toutes
les fois que cela est nécessaire pour nous entretenir dans la vertu :
1mais il convient de prier le matin, 4 midi, le soir, avant et aprés les
repas, et avant nos principales actions.

Q. 00 faut-il prier ?

R. On peut prier partout ; mais il vaut mieux prier dans un lieu
éloigné du bruit, et surloufal ’église.

Q. Pour qui faut-il prier?

R. 11 faut prier pour toute 'Eglise, pour les vivants et les morts,
et aussi pour ceux gni sont hors de I'Eglise.

Q. Pourquoi faut-il prier?

R. NI faut prier pour obtenir tout ce qui nous est nécessaire soit
pour le corps, soit pour I'dme, afin d'arriver & notre fin derniére,
qui est le clel.

Q. Comment faut-il prier?

R. 11 faut prier avec modestie, avec foi, avec humilité, avec con-
fiance et persévérance.



644 CATECHISME

Q. Quels sont les effets de la pridre?

R. Les effets de la priére sont au nombre de ftrois : le mérite, la
satisfaction et I'impétration, qui sont toujours obtenus quand la
pritre est faite dans les dispositions convenables,

Q. Combien y a-t-il de sortes de priéres?
R. 1y a deux sortes de priéres : la prid¢re mentale ou la médita~
tion, et la pridre vocale.

Q. En quoi consiste la méditation?

R. La méditation consiste & réfiéchir sur une vérité du salut, afin
d'y conformer sa conduite ; 1a méditation est nécessaire, parce qu’on
ne peut se sauver sans y penser ; elle est facile, parce qu’il suffit
d’aimer pour la bien faire, attendu qu'on pense facilement 3 ce
qu’on aime,

Q. De quoi se compose la méditation ?

R, La méditation se compose de trois parties : la premidre, c'est
la préparation, qui comprend un acte de foi & 12 présence de Dieu,
un acte d’humilité et de contrition, suivi d’'une invocation au Saint-
Esprit pour lui demander ses lumiéres.

Q. Quelle est 1a seconde ?

R. La seconde, c’est 1a méditation proprement dite, qui consiste
A considérer atfentivement une vérité de la foi, un devoir, une
vertu, & examiner ce que Notre-Seigneur et les Saints nou= ont en-
seigné et comment ils 'ont pratiqué; aprés quoi on le compare
avec eux, en prenant la résolution de se réformer et de les imiter
plus fidélement,

Q. Quelle est la troisiéme?

R. La troisidme est la conclusion, qui se compose d’'un acte de

remerciment et d’offrande, et d’une courte pritre pour recomman-
der 2 Dieu les résolutions quion a prises, ainai que les besoins de

I'Eglise et des Ames du purgatoire.

0. Qu’est-ce que la priére vocale?

R. La pritre vocale est celle qui se fait en pronongant des paro-
les ; elle nous est nécessaire comme la pritre mentale, et demande
les mémes dispositions.

0. Comment se divise la priére vocale?



DE PERSEVERANCE. 648

R. La pritre vocale se divise en priére publique et en pritre par-
ticulidre.

Q. Qu'est-ce que la pridre publique?

R. La pri¢re publique est celle qui se fait par les ministres de
I'Eglise au nom de tout le peuple fidtle, Le saint sacrifice dela
Messe et I'office divin sont les plus excellentes des pritres publi-
ques i,

Q. Qu'est-ce que la pritre particuliére?

R, La pritre particulire est celle que nous faisons en particulier
ou avec d’autres en notre nom personnel, pour nous ou pour nos
fréres.

Q. Qu'entendez-vous par les oraisons jaculatoires?

B.On entend par oraisons jaculatoires de courtes et ferventes
pritres qu’on peut faire, méme en travaillant, et dont I'usage est
trés-recommandé par les saints.

Priére et résolution, page 527,

XXX¢ LECON.

DE NOTRF.UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR L’ESpe-
RANCE, — PREMIER MOYEN D'OBTENIR LA GRACE, LA PRIKRE. — ORAl-

S8ON DOMINICALE,

Q. Quelle est la plus excellente de toutes les pritres particu-
lidres?

R. La plus excellente de toutes les pridres particulidres, c’est
le Pater ou I'Oraison dominicale, parce qu’elle a pour auteur Notre-
Seigneur lui-méme, et qu’elle renferme tout ce que nous pouvons
demander, et I'ordre dans lequel nous devons le demander.

Q. Pourquoi Notre-Seigneur 'a-t-il faite sicourte?

R, Notre-Seigneur I'a faite si courte, afin que nous puissions
Y'apprendre facilement et la réciter souvent.

Q. Comment se divise le Pater ?

R. Le Pater se divise en trois parties : la préparation, qui consiste

¢ Jlen sera parlé dans la quatritme partie du catéchisme.



646 CATECHISME

dans ces paroles : Nolre Pére qui dtes aux Cieux; le corps de la
priére, qui comprend sept demandes, et Ja conclusion, renfermée
dans ce seul mot Amen, ainsi soit-il.,

Q. Pourquoi commengons-nous par appeler Dieu notre Pére ?

R. Nous commengons par appeler Dieu notre Pére, afin de nous
inspirer une grande confiance et de le disposer & écouter favora-
blement notre priére.

0. Pourquoi disons-nous qui étes aux Cieuz?

R. Nous disons qui éfes aux Cieuz, afin de nous rappeler que le
ciel est notre patrie, et que toutes nos priéres doivent I'avoir pour
objet.

Q. A quoi se rapportent les frois premidres demandes du Pater ?
R, Les trois premiéres demandes du Pater se rapportent & la
gloire de Dieu et 4 notre bonheur éternel.

0. Et les quatre derniéres?
R. Les quatre derniéres se rapportent 3 nos besoins temporels.

Q. Quelle est la premiére demande du Pater ?

R, Voici la premi¢re demande du Pater : Que volre nom soit sanc-
tifié; nous demandons par ces paroles que notre Pére soit connu,
aimé, glorifié, par toute la terre, c’est-d-dire que nous désirons la
conversion des infidéles, des hérétiques et des pécheurs, et 1a per-
fection des justes.

Q. Quelle est la seconde demande du Pater ?

R. Voici la seconde demande du Pater : Que votre régne arrive ;
nous désirons que I'éternité arrive, afin que Dieu régne, dans toute
I'étendue de sa gloire, sur les bons et sur les méchants.

0. Quelle est la troisitme demande du Pater ?

R. Voici la troisiéme demande du Pater : Que votre volonté soit
faite sur la terre comme au ciel ; nous souhaitons que tous les hom-
mes prennent les commandements de Dieu pour régle de leur
conduite, et qu'ils les accomplissent promptement, purement, exac-
tement, comme les anges et les saints qui sont dans le ciel.

Q. Quelle est la quatri®me demande du Pater ?

R, Voici la quatri¢éme demande du Pater : Donnez-nous aujourd hui
notre pain de chaque jour. Nous disons donnez-nous pour montrer que
nous n’avons rien de nous-mémes et que nous attendons tout de



DE PERSEVERANCE. 647

Dieu ; ayjourd’hui, parce que chaque jour nous avons besoin que
Dieu nous donne, et que le lendemain ne nous appartient pas.

0. Quel pain demandons-nous?

R. Nous demandons le pain de 1'dme, c’est-d-dire la sainte Eu-
charistie et la parole de Dieu ; le pain du corps, ¢'est-a-dire tout ce
qui est nécessaire & notre vie, comme la nourriture et le vétement.

Q. Pourquoi disons-nous de chague jour ?

R. Nous disons de chaque jour, pour marquer que nous deman-
dons une nourriture simple, et nous apprendre & ne pas nous défier
de la Providence.

Q. Quelle est la cinquitéme demande du Pater?

R. Voici la cinquidme demande du Pater : Pardonnez-nous nos
offenses comme nous pardonnons a ceux qui nous ont offensés; nous
faisons cette pridre pour demander la charité envers le prochain,
et nous rappeler que Dieu ne nous pardonnera pas si nous ne par-
donnons A nos fréres du fond du ceeur,

Q- Quelle est 1a sixidme demande du Pafer?

R. Voici la sixi®me demande du Pater : Ne nous laisses pas suc-
comber & la tentation, Par ces paroles nous demandons 1'éloignement
des grandes tentations, et la grice de résister aux tentations ordi-
naires.

Q. Que faut-il faire pour éviter les tentations ?

R. Pour éviter les tentations, il faut en fuir les occasions; et, pour
y résister, il faut prier, et penser A la Passion de Notre-Seigneur et
A nos fins derniéres.

Q. Quelle est la septitme demande du Pater ?

R. Voici la septidme demande du Pater : Délivres-nous du mal;
nous désirons d’étre délivrés de tout ce que Dieu sait étre un mal
pour nous, et particulitrement du péché.

Q. Comment désirons-nous d’étre délivrés du mal ?

R. Nous désirons d’étre délivrés du péché d’une manitre absolue,
et des maux temporels autant que cela peut étre utile A notre salut.

Q. Que signifie le mot Amen?
R. Le mot Amen, qui est Ia conclusion du Pater, signitie : Je
désire que tout ce que j'ai demandé me soit accordé.

Priére et 16svlution, page 564.



618 CATECHISME

XXXI* LEGON.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR L‘Espf-
RANCE, == SALUTATION ANGELIQUE.

Q. Quelle est la plus belle priére particulitre aprés le Pater ?

R. La plus belle priére particuliére aprés le Pater, c’est I'Ave
Maria ou la Salutation angélique, parce que c’est le Saint-Esprit
lui-méme qui nous Y'a enseignée par la bouche de Farchange
Gabriel, de sainte Elisabeth et de Y'glise.

Q. Pourquoi 1a récitons-nous aprés le Paler?

R. Nous la récitons aprés le Pufer, afin d’obtenir, par Vinterces-
sion de Marie, notre Mére, ce que nous avons demandé & Dieu,
notre Pére.

Q. Comment se divise la Salutation angélique ?

R. La Salutation angélique se divise en trois parties : 1a premiére,
qui comprend les paroles de I'Ange; la seconde, les paroles de
sainte Elisabeth ; et la troisiéme, les paroles de 1'Eglise.

Q. Quelles sont les paroles de 'Ange a Marie ?

R. Voici les paroles de 'Ange & Marie : Je vous salue, Marie, pleine
de grdce, le Seigneur est avec wvous, vous éfes bénie entre foules les
femmes.

Q. Que marquent ces paroles : Je vous salue?

R. Ces paroles : Je vous salue, marquent le profond respect de
I'Ange pour Marie, et nous apprennent & la respecter nous-mémes
et 4 lui parler avec confiance.

0. Que veut dire le nom de Marie?

AR, Le nom de Marie veut dire lumiére, parce que la sainte Vierge
est 1a Mére de Notre-Seigneur, qui est 1a lumiére du monde ; il veut
dire aussi dame et souveraine, parce que la Vierge est la reine du
ciel et de la terre.

Q. Que signifient ces mots : Pleine de grdce?
R. Ces mots : Pleine de grdce, signifient que Marie a regu plus de
grices que tous les hommes et les Anges ensemble.

Q. Que nous apprennent ces paroles Le Seigneur est avec vous ?



DE PERSEVERANCE. 649

R. Ces paroles : Le Seigneur est avec vous, nous apprennent que la
sainte Trinité a toujours été avec la saints Vierge, afin de la pré-
server de tout péché et de I'élever au plus haut degré de vertu et
de gloire,

Q. Pourquoi I'Ange dit-il & Marie : Vous éles bénie entre toutes les
femmes?

R, L’Ange dit & Marie : Vous éles bénie entre toutes les femmes,
parce qu’elle seule est Mére de Dieu, toujours vierge, et mére par
adoption de tous les hommes.

Q. Quelles sont les paroles de sainte Elisabeth?

R. Voici les paroles de sainte Elisabeth : Le fruit de vos entrailles
est béni; nous les disons pour glorifier la sainte Vierge dans son
Fils, parce que la gloire du fils rejaillit sur la mére

0. Quelles sont les paroles de I'Eglise ?

R. Voici les paroles de V'Eglise : Sainfe Marie, Mére de Dieu, etc. ;
par 14 nous glorifions la sainte Vierge en lui rappelant sa sainteté,
son bonheur et sa puissance.

Q. Pourquoi ajoutons-nous : Priez pour nous, pauvres pécheurs ?
R. Nous ajoutons : Priez pour nous, pauvres pécheurs, afin d’exciter
sa compassion en lui représentant notre misére,

Q. Pourquoi disons-nous : Maintenant et & I'heure de notre mort?

AR. Nous disons : Maingenant et & Uheure de notre mort, parce qu’il
n’y a pas pour nous un seul instant sans besoin et sans péril, et qu’a
nos derniers moments, le démon redouble d’efforts pour nous
perdre.

Q. Nommez encore quelques-unes des plus belles pridres de
I'Eglise?

R. On compte encore parmi les plus belles pritres de I'Eglise :
Y Angelus, le Salve Regina, et les Litanies de la sainte Vierge et des
sdl"l“.

Priére et résolution, page 584

FIN DU TOME TROISIEME.






TABLE DES MATIERES

CONTENUES DANS LE TROISIEME VOLUME

DEUXIEME PARTIE
LEGON L

ETAT DU MONDE A LA VENUE DU MESSIE,

Etat politique et religienx des Gentils. — Domination romaine, — ido-
Iatrie. — Etat politique et religieux des Juifs. — Division de leur
territoire. — Dépendance des Romains. — Sectes : Pharisiens, Esse-
niens, Saducéens, HErodiens.. oo ..oovvvecen-oiecetconcasecaanses

LECON 11.

NAISSANCE DU MESSIE.

Attente générale, — ches les Juifs, — chez les Gentils, — en Orlent,
— en Occident. — Edit de Yempereur Auguste. — Voyage & Beth-~
léem. — Naissance du Messie, — Circoncision. — Adoration des
MABeIa concoronccssarosisonsosesssctoncoccasersracnnsesnsacans

LECON III.

FIE CACHEE DU MESSIE,

Purification. — Vieillard Siméon. — Fuite en Egypte. — Massacre des
Innocents. — Retour & Nazareth, — Jésus au Temple.....e..c000s

LEGON 1v.
VIE PUDLIQUE DU MESSIE. — PREMIERE ANNEE.

Prédication de saint Jean-Baptiste. — Baptdme de Notre-Seigneur, —
Sa retraite au désert. — Ses tentations. — Noces de Cana. — Ven-
deurs chassés du temple.........ceo0vercarsocriscccracnrsecssen

LECON V.
VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIERE ANNEE (sulte).

La Samaritaine. — Condescendance du Sauveur. — Eau de la gréce.
- Annonce de la loi nouvelle. — Guérison d'un possédé, — d’un

4i



652 TABLE
paralytique. — Pouvoir de remettre les péchés. — Choix des douzs
ADOLreS. .. easesasncessertvassossssssrasercoacssssastacassassn
LECON VI
VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — PREMIERE ANNEE (suite),

Sermon sur la montagne : se divise en deux parties. ~ Fondements
de la société nouvelle : huit béatitudes. — Devoirs des Apdtres et des
Prétres. — Devoirs communs aux Prétres et aux fideles : pureté
d'intention, priéres, jedine, auménes, confiance sans bornes & la Pro-
vidence. — Lépreux guéri, serviteur du Centenier guéri,...eeo. .o

LEGCON VII.
VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — DEUXIEME ANKEE.

Résurrection du fils dela veuve de Naim. — Disciples de Jean-Baptiste,
— Muitiplication des pains. — Pierre marche sur les eaux. — Pro-
messe de "Eucharistie. — Picrre choisi pour chef de I'Eglise. —
Transfiguration..ee...... S T TR T E

LEGON Vi,
VIE PUBLIQUE DU MESSIE, — DEUXIEME ANNEE (suite).

Possédé guéri, — Parabole du Débiteur. — Exemple et legon de doue
ceur etde charité. — L’unique nécessaire. — Aveugle-né guéri....

LEGON IX.
VIE PUBLIQUE DU MESSIE, — TROISIEME ANNEE.

Brebis égarée. — L'enfant prodigue. — Petits enfants bénis. -— Annonce
de la Passion, — Zachée coDVerti.....coveesecensscsccccarsssanse

LEGON X.
VIE PUBLIQUE DU MESSIE, — TROISIEME ANKEE (suite).

Accomplissement des Prophéties. — Parfum répandn. — Murmure de
Judas. — Entrée a Jérusalem. — Jalousie des Pharisiens. — Larme du
Sauveur. ~ Prédiction sur Jérusalem. — Obole de la veuve.— Pureté
d’intention. — Nouveaux murmures de Judas, — Sa trahison.......

LECON XI.
VIE PUBLIQUE DU MESSIE. — TROISIEME ANNEE (Suite).

Féte de Paque. — Jésus mange I’agneau pascal. — Annonce de la tra-
hison de Judas. — Jnstruction sur I'humilité, — Lavement des pieds.

53

64

n

99

114



DES MATIERES.

— Institution de I’Eucharistie. — Sortie de Judas. — Adieux du Sau-
veur, — Départ pour le jardin des Oliviers...oeecoccsencarececees

LECON XI.
PASSION DU NESSIE.

Réflexion sur la Passion, — Pridres. — Agonie. — Apbtres endor-
mis. — Arrivée de Judas. — Accomplissement des prophéties. —
Jésus trahi et lvré. — 11 est conduit chez Anne et de 14 chez Caiphe.
— Premier interrogatoire. — Outrages faits A Jésus pendant la nuit.
— Renjement de saint Pierre........eocouceecracscssosarasassas

LEGCON XIIL
PASSION DU MESSIE (suile).

Jésus devant Pilate. — Il est déclaré innocent. — II est conduit
devant Hérode, — Ramené devant Pilate, — Flagellé, — Condamné
4 mort, — Conduit au Calvaire, — Crucifié. — 1l prie pour ses
bourreaux. — Les soldats jouent sa robe. — Les Juifs 'insultent. —
Jésus accomplit les prophéties. — Il convertitle bon larron, — 11
meurt au milien des prodiges..... teesbernessibanaretrnerattoanne

LECON XIV,
SEPULTURE ET RESURRECTION DU MESSIE,
Ténébres unlverselles. — Voile du Temple déchiré.— Morts ressusci-
tés.— Centenler convertl, — Accomplissement des prophéties.— Jo-
seph et Nicodéme. — Les Limbes. — Les saintes femmes, — Appari-

tion 2 Marie-Madeleine. — Conduite des gardes et des chefs de la
Synagogue, — Preuves de la Résurrection....cs.ccoveseceansreances

LECON XYV,
YIE GLORIEUSE DU MESSIE.
Le Sauveur se falt voir seulement & des témoias choisls, et pourquoi. —
11 apparait & Simon-Pierre, — & Jacques le Mineur, — aux deux

disciples d’Emmaiis, — aux Apdires assemblés, — & Thomas. —
11 leur donne I'intelligence des Beritures. ~ Explication sur les mi-

raclese ceceococncancsnietrrrenine teeiesscernrrnsetsistarsares
LEQON XVIL.
LE MESSIE REPARATEUR DU MONDE.
11 6te le péché par rapport A Dien, par rapport & 'homme, par rapport
aux créatures, — Abaissements infinis, souffrances infinies, obéis=
sance infinie. — Nécessité de notre union avec Jésus-Christ, le nou-

Vel Adaml. . oo coenriaoeensocs nusnssenssaneosirserervototstocns

653

125

138

152

169

191

202



654 TABLE
LEGON XVIL.

LE MESSIE NOUVLL ADAN.

But de notre union avec le nouvel Adam, — Sa nature. — Ses moyens,
— Enchainement de la doctrine chrétienne : foi, espérance, charité.
— Union par la foi. — Définition de la foi. — Sa nécessité. — Ses
qualités. — Ses avantages. — Les moyens de I'obtenir et de la con-
server. — De I'homme avec Notre-Seigneur. — Péchés opposés 4 la
f1i. — Histoire.....c.ovviooniescncaenns O A 1 ¥ |

LEGON XVILL

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI,

Objet de la foi. — Mystéres en général. — Trojs principaux myst2-
res. — Signe de la croix. — Vérités & croire en particulier. — Apercu
général sur le Symbole. — Avantages et sublimité du Symbole, —
Histoire. — Explication détaillée du Symbole. — Premier article :
ses avantages, — Deuxiéme article : ses avantages.......ocvv0uue. 243

LEtON XIX.

RE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FO! (suite).

Troisiéme article du Symbole, — Mystére de I'Incarnation. — Divinité,
humanité de Notre-Seigneur : avantage social de cet article. — Qua-
triéme article du Symbole. — Mystéres de la mort et passion. — Ac-
tes de Pilate. — Témoignage de saint Justin, de Tertullicn, d’Eusébe
de Césarée : avantage social de cet article. — Cinquiéme article
du Symbole, — Résurrection : avantage de cet article. — Trait d'his-
10IF€. oo s vsenessncsstacsasservaass teresrevcoessaisennanes o« o 209

LEGON XX.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI (suite),
DU PURGATOIRE.

Exposé de la croyance catholiqre. — Preuves de cette croyance. —
I’Ancien Testament. — Le Nouveau Testament. — Tradition de
I’Eglise. — Tradition des sectes séparées. — Tradition des Paiens. —

La raison. — Avantage social de ce dogme. — Motifs de prler pour
les morts. — La gloire de Dieu. — La charité, — La justice, — Notre
intérét Personnel.se v asersoeroccssrerasarcariteroncesarsnccasecs 308

LEGON XXL
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FoI (suite),

Sixi¢me article du Symbole. — Ascension, — Ses causes, — Le nouvel



DES MATIERES. 633

Adam monte au Clel pour I'ouvrir et en prendre possession en notre
nom, envoyer le Saint-Esprit, étre notre Avocat, jouir de sa gloire.
— Avantage social de cet article. — Septiéme article du Symbole. —
Jugement particulier. — Sa nécessité. — Jugement général. — Sa
nécessité.— Ses signes précurseurs. — Avantage social de cet article. 325

LECON XXIIL
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUM, LE NOUVEL ADAN, PAR LA FOI (suite).

Huitiéme article du Symbole. — Avantage social. — Saint-Esprit. — Sa
divinité, — Ses apparitions. — Histoire. — Ses ceuvres. — Ses sept
dons. — Ses douze fruits. — Béatitudes. — Avantage social du hui-
tieme article du Symbole................ eraiaene P eeoe.e 354

LECON XXIIL
DE NOTRE UNION AVEC NUTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOL (suite).

Neuviéme article du Symboie. — Définition de I’Eglise. — Etendue
de I'Eglise, — L’Eglise triomphante, soufirante, militante. — Auto-
rité souveraine du Pontife romain, — Quels sont ceux qui ne sont
pas membres de 'Eglise ? — Différentes manidres d’appartenir a I'E-
glise. — Hors de I'Eglise point de salut. — Vérité de cette maxime.
— Charité de la faire connaitre.. ....=eee.ivveresscanescntensnse. 377

LECON XXIV.
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FOI (suite)
Neuviéme article du Symbole (suite). — Nécessité de I'Eglise. — Visi-
bilité et infaillibilité de 1’Eglise. — Notes de IEglise. — Unité. —
Sainteté. — Apostolicité. — Catholicité. — Verité de I'Eglise romaine.

— Premier avantage de I'Eglise. — Communion des Saints. —
Excomnmunication........ Mo tereetese® s sattucre 0 RS enenans ... 399

LECON XXV.
DE NOTRE UNION AVEG NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA ro1 (suite)

Dixi¢me article du Symbole. — Rémission des péchés. — Certaine, per-
manente, illimitde. — Moyens de I'obtenir. — Sacrements, sacramen-
taus. — Bonnes cuvres. — Second avantage de I'Eglise........... 428

LEGON XXVI
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FO! (suite).

Onziéme article du Symbole. — Définition de la résurrection. — Certi-
tude de la résurrection. — Troisiéme avantage de I'Eglise. — Qua-
lités des corps ressuscités. — Avantage social du onziéme article du
BYmbole.s.y everroaitorsctecrrnsiinieiseiencaraniesncanns. 442



656 TABLE DES MATIERES.

LECON XXVIIL
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR LA FoI (suite).
Douziéme article du Symbole. — Certitude de la vie éternelle. — Défi-
nition, — Nature. — Bonheur essentiel des Saints. — Bonheur acci-
dentel. — Auréoles. — Quatriéme avantage de I’Eglise. — Obligation
de professer la foi.............. PR 11§
LECON XXVIII.
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR L’ESPERANCE.
Définition de I'espérance. — Ses fondements. — Sa nécessité. — Ses
qualités. — Péchés opposés & I'espérance. — Objet de I'espérance.
— Grace, gloire. — Nécessité de la grace. — Coopération & la grace.
— Différentes espéces de grace. — Effet de la grdce....eveausr..ce 474
LECON XXIX.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR
L’ESPERANCE (suite),

Premier moyen d’obtenir la grice. — La priére, — Nécessité, qualitds,
effets. — Trait historique. — Priére mentale. — Nécessité, facilité,
pratique. — Priére vocale, particullére et publique........co0.00000 498

LECON XXX,
DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR
L’ESPERANCE (suite).
Oraison dominicale. — Trait historique....eoveveeneiuas. PR .. 528

LEGON XXXI.

DE NOTRE UNION AVEC NOTRE-SEIGNEUR, LE NOUVEL ADAM, PAR
L’ESPERANCE (suite),

Salutation angélique. — Angelus. — Salve Regina. — Regina Ceeli, —
Litaniese e .00 S et erebere o asecianaenisinrttncoersnassasnes DB
PETIT CATECHISME: o0 co0 o0 eesncoerancs -uns Cevars ettt aans aan seess b87

FIN DE LA TABLE DES MATIERES DU TOME TRO/SIEME,

CORBKIL, typ. et stér. de Cnérs,



